
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 17 (1964)

Heft: 1-2

Artikel: Ein Parivra des Gautama Buddha

Autor: Hummel, Siegbert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-145941

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-145941
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


EIN PARIVARA DES GAUTAMA BUDDHA

SIEGBERT HUMMEL, PLOHN

Die Sammlung für Völkerkunde der Universität Zürich besitzt ein etwas

ungewöhnliches lamaistisches Gemälde (Leinwand, i6ox 102 cm, Kat.-
Nr. 7291), das mir zurzeit nur als Photo zugänglich ist, dessen freundliche

Überlassung ich Herrn Prof. Dr. Alfred Steinmann verdanke1.

In der oberen Bildhälfte zeigt das Bild Gautama Buddha mit einem

huldigenden Gefolge (skr. : Parivära, tib. : 'Khor) aus dem hinduistischen

Pantheon. Der Buddha, ganz rechts auf der Malerei, wird von
einem Ehrenschirm überschattet. Seine rechte Hand ist in der segenspendenden

Varadamudrä, die linke in der furchtlosen Abhayamudrä gehalten.

Den Ehrenschirm (tib. : gDugs) hält Indra (tib. : rGya-byin), der in
dieser Form gern in der Umgebung Buddhas auftritt, wie man Bildern
entnehmen kann, die das Leben des Gautama schildern2. Im übrigen ist
Indra im lamaistischen Pantheon, das ihn aufgenommen hat, von
untergeordneter Bedeutung. Links von Buddha, an seiner rechten Seite,
erkennt man den tanzenden Shiva (tib. : Zhi-ba) mit Schädeltrommel (tib.
und skr.: Damaru), Rosenkranz (skr.: Mala, tib.: 'Phreng-ba) und
Dreizack (skr. : Trishüla, tib. : Kha-tvang-rtse-gsum). In dieser Form
ist Shiva später das Vorbild des buddhistischen Gar-gyi-dbang-phyug
(skr. : Narteshvara) geworden, wie Shiva überhaupt in vielen lamaistischen

Gottheiten mehr oder weniger verborgen gegenwärtig ist. Der
Reihe nach erkenne ich den blauen Vishnu (tib. : Khyab-'jug) mit
Wurfscheibe, Lotus, Keule und Schneckenhorn, den goldgelben Brahma

(tib. : Tshangs-pa) mit dem Rosenkranz und den Büchern der Veden,

1. Das Gemälde wurde von Herrn Dr. Martin Hürlimann (Zürich) auf seiner Indienreise

1926/27 erworben und der Sammlung für Völkerkunde der Universität Zürich als Geschenk

überwiesen; S.Abbildung nach Seite 24. Die Inschrift in nepalesischer Ranja-Schrift besteht

aus mystischen Silben (dhärani). Red.

2. Vgl. A.K. Gordon, The Iconography of Tibetan Lamaism, 2. Aufl. Rutland, Vermont
und Tokyo 1959: The Narthang Series of Thirty-one Thang-kas, Nr. 8.



EIN PARIVARA DES GAUTAMA BUDDHA 21

den dunkelgelben Kubera (tib. : rNam-thos-sras), der als Reichtumsgott
einen Juwelensack trägt, den roten Hayagrîva (tib. : rTa-mgrin) mit
einem Schwert, Tigerschurz und Schädelkrone und den bräunlich-grauen

Totengott Yama (tib. : gShin-rje) mit der Totenkopfkeule und seiner

Fangschlinge. Während Vishnu und Brahma wie Indra im lamaistischen

Pantheon einen untergeordneten Rang einnehmen, haben Hayagrîva,
Kubera und Yama ihre Bedeutung behalten. Dem Totengott reiht sich

ein Heer gabenbringender niederer Gottheiten und musizierender
dämonischer Zwitterwesen an. Die Schlange zu Füßen des Buddha deutet
nach Lokesh Chandra (briefl. Mitt. v. 20. Juli 1963) auf den Nägaloka,
den Ort der schlangengestalteten Nägas (tib. : Kiu), denen der Buddha

nach der Legende das große Sütrawerk Prajnâpâramitâ von der
transzendenten, vollkommenen Erkenntnis anvertraute, bis es fünfhundert
Jahre später durch Nâgârjuna von den Nägas zurückerlangt wurde (vgl.
Rgyan-Drug Mchog-Gnyis, Namgyal Institute, Gangtok 1962, S. 13).

Im unteren Teile des Bildes ist die Fülle der durch Buddha den

Lebewesen eröffneten Segnungen dargestellt. Man erkennt in der linken
Hälfte die Sieben Kostbarkeiten (tib.: Rin-chen-sna-bdun, skr.: Shapta-

ratnäni), die auch als ehedem hinduistische königliche Schätze verstanden

werden. Diese Kostbarkeiten sind:
das achtspeichige Rad des Gesetzes (tib.: 'Khor-lo, skr.: Cakra),

ursprünglich auf das Sonnenrad zurückgehend ;

das Wunschjuwel (tib. : Nor-bu, skr. : Cintâmani) ;

das Kleinod des vorbildlichen Weibes (tib. : bTsun-mo, skr. : Stri) ;

das Juwel des zuverlässigen Ministers (tib. : Blon-po, skr. : Mantrin) ;

das Elefantenjuwel (tib.: Glang-po, skr.: Hastin). Der Elefant ist

ursprünglich Indras Reittier, wurde dann aber zum Symbol buddhistischer

Souveränität und des Sieges über die Feinde des Glaubens, aber
auch zum Träger der gesamten buddhistischen Literatur und der darin
enthaltenen Weisheit ;

das erhabene Roß (tib. : rTa-mchog, skr. : Ashva) mit dem dreigeteilten
Kleinod als Sinnbild der buddhistischen Trinität aus Buddha, Lehre



22 SIEGBERT HUMMEL

und Gemeinde. Dieses Roß findet sich auch als sogenanntes Windpferd

(tib.: rLung-rta) auf den lamaistischen Gebetswimpeln;
der siegreiche General (tib.: dMag-spon, skr.: Senapati).

Die rechte Hälfte nimmt die interessante, über weite Teile Eurasiens

verbreitete und nicht aus dem indischen Buddhismus stammende
Gestalt des Weißen Alten (tib. : rGan [sGam]-po-dkar-po beziehungsweise

Mi-thse-ring Der Langlebige) ein. Sie ist von verschiedenen

Tieren des langen Lebens umgeben, von einem Hirsch mit seiner
Hirschkuh und einem Kranichpärchen3.

In der unteren Bildmitte ruht das mystische Diagramm der Zehn-

Kräftigen (tib. : rNam-bcu-dbang-ldan) auf einer Lotusblüte. Das ist ein

Symbol für den Organismus der psychisch-physischen Ganzheit des

Mikro-Makrokosmos4, das seine Parallelen auch in der Kosmologie der
Balinesen hat5. Rechts von diesem Diagramm erwächst aus einem Lotus

in einem See der im Lamaismus seltenere sogenannte Lotusstab (tib. :

Pad-mkhar). Dieser ist das Zeichen für die mystische Gegenwart des

Manjushrî (tib.: 'Jam-dpal), des Hüters der transzendenten Weisheit,
die allen Unglauben zerstört und durch das Schwert in der Hand dieser

Gottheit dargestellt wird. Mitunter stehen auf lamaistischen Bildern die
bloßen Attribute für ihren Träger6. Von den Rotmützen, den nicht-

3. S.Hummel, Der Weiße Alte (in: Sinologica, VI, 3). — Wenn der Weiße Alte in den
'Chams genannten Tänzen in Yung-Ning eine besondere Rolle spielte, so dürfte das auch aus
der Nachbarschaft der Na-khi verständlich sein, bei denen der Weiße Alte sehr beliebt ist.

4. Ausführlich in W.Filchner, Kumbum Dschamba Ling, Leipzig 1933, S. 160f. - Vor
allem in P. Cyrill v. K. Krasinski, Die tibetische Medizinphilosophie, Zürich 19J3, S. 3 37 ff.

j. Hierzu S. Hummel, Die Lamapagode als psychologisches Diagramm (in: Psyche, 19 J2,
10, S.63of. mit Fig.4). - Zu den buddhistischen Resten im heute hinduistischen Bali vgl.
H. v. Glasenapp, Der Buddhismus, Berlin-Zürich 1936, S.128.- Über die Auswanderung
von Buddhisten aus Gebieten westlich und südwestlich von Kashmir nach Java im 7. Jh. und

zur Verwandtschaft zwischen dem Lamaismus und dem Vajrayäna in Indonesien vgl. S. Hummel,

Ikonographische Notizen zum Lamaismus (in : Jahrbuch des Museums f. Völkerkunde zu

Leipzig, Bd. XIII, S.72).
6. Zum Lotusstab S.Hummel, Lamaistische Studien, Leipzig 1950, Kap.IV. — Id.,

Geschichte der tibetischen Kunst, Leipzig 1953, Tafel 24. - Zu den Attributen des Manjushrî
als dessen Repräsentanten vgl. A. Getty, The Gods of Northern Buddhism, 2. Aufl. Oxford
1928, Tafel LV. - Vgl. noch S.Hummel, Ikonographische Notizen, I.e., S. 70.



EIN PARIVARA DES GAUTAMA BUDDHA 23

reformierten Schulen des Lamaismus, wird das Schwert auf dem Lotus,
der aus einem See erblüht, als mKhan-slob-chos-gsum gedeutet. Dabei

entspricht mKhan Gelehrter) unter Bezugnahme auf den See dem

indischen Missionar Shäntirakshita, der unter dem tibetischen König
Khri-srong-lde-btsan (7££—797) in Tibet gewirkt hat. Slob wird unter
Bezug auf den Lotus mit dem lotusgeborenen Padmasambhava, dem

Mitarbeiter des Shäntirakshita und hauptsächlichsten Begründer des Lamaismus,

gleichgestellt (Slob-dpon Meister), während Chos Chos-

rgyal Gesetzeskönig, skr. : Dharmaräja) auf das Schwert und auf den

König selbst weist, an dessen Hof die beiden Missionare arbeiteten.

Khri-srong-lde-btsan gilt als Inkarnation des Manjushrî7.
Über allen diesen symbolischen Darstellungen schweben in der

unteren Bildhälfte die bekannten Acht-glückhaften-Embleme (tib. : bKra-

shis-rtags-brgyad), deren Reihenfolge im Lamaismus ganz verschieden

ist8. Diese Zeichen sollen sich auch an den Fußsohlen des Gautama Buddha

gefunden haben und werden oft auf steinernen Nachbildungen seiner

Fußspuren dargestellt9. Wie die Rin-chen-sna-bdun sieht man sie

plastisch, meist aus Bronze oder Silber, auf lamaistischen Altären oder

unter den Schmuckmotiven des Kultgerätes10. Sie wurden aber auch als

Gottheiten personifiziert, die diese Embleme in den Händen halten".
Die Acht-glückhaften-Zeichen bestehen aus dem

Rad des Gesetzes, wie es bereits unter den Sieben-Kostbarkeiten
vorkam, dem

7. Vgl. auch T.Schmid, Saviours ofMankind, Stockholm 1961, S. 10 u. 20. - In S. Hummel,

Geschichte der tibetischen Kunst, Leipzig 1953, Abb. 24, zeigt eine tibetische
Kultschüssel aus dem 13./14. Jh. das mKan-slob-chos-gsum genannte Zeichen mit dem Schwert,

genannt Lotusstab (tib. : Pad-mkhar).
8. Hierzu F.Hitchman, Buddhist Symbols on Chinese Ceramics (in: Oriental Art, NS,

Vol. VIII, 1).

9. P. Wirz, Buddhas Füße u. Fußabdrücke (in: Jahrb. des Bernischen Hist.Mus., XXVII. -
S.Hummel, Magische Hände und Füße (in: Artibus Asiae, XVII).

10. S. Hummel, Geschichte d. tibetischen Kunst, Tafel 116; dort auch Amulettbüchse mit
rNam-bcu-dbang-ldan.

11. Bibliotheca Buddhica, St.Petersburg 1903, Vol.V, Nr. 292-299.



24 SIEGBERT HUMMEL

Weißen Schneckenhorn (tib. : Dung-dkar, skr. : Shankha) als Symbol
des göttlichen Wortes, dem

Weisen Ehrenschirm (tib.: gDugs-dkar, skr.: Chattra), dem

Siegesbanner (tib.: rGyal-mtshan, skr.: Dhvajä), den

Goldenen Fischen (tib. : gSer-nya, skr. : Matsya), ein Hinweis auf Fruchtbarkeit

und selige Freiheit, dem

Unendlichen Knoten (tib. : dPal-be'u, skr. : Nandyävarta) als Symbol
unendlichen Glückes endloser Hingabe, dem

Lotus (tib. und skr. : Padma) als Zeichen der Reinheit, und der
Ambrosiavase (tib. : Bum-pa, skr. : Kaläsha), dem unerschöpflichen Gefäß

aller Kostbarkeiten überhaupt.

Interessant an der Zürcher Darstellung ist vor allem der obere Teil
durch die Auflösung der meist in ikonographischer Strenge und in den

vorgeschriebenen Posituren (skr. : Asana) verweilenden Gestalten in
ein schreitendes, tanzendes und dabei auch wildbewegtes Gefolge je
nach dem Temperament der betreffenden Gottheit, wogegen sich die

gelassene Souveränität des Buddha auffallend abhebt, was zweifellos die

Absicht des Malers gewesen ist. Der Götterhimmel mitsamt dem
Weltenherrn Brahma erhält in der Huldigung dienenden Charakter, obwohl
der Buddha nicht räumlich den Mittelpunkt der Malerei einnimmt.
Durch seinen an den Rand des Bildes verlegten Ort wird die Bewegung
im Zuge der Gestalten noch hervorgehoben. Trotz der ikonographi-
schen Gebundenheit in den vorgeschriebenen Attributen der verschiedenen

Händepaare läßt das Bild im Rhythmus und in der Geschlossenheit

seiner Komposition große Freiheiten in der künstlerischen Gestaltung

erkennen, die es unter die guten Werke lamaistischer Kunst des

18. Jahrhunderts ordnet.
Das in der unteren Bildhälfte anwesende Zeichen mKhan-slob-chos-

gsum läßt vermuten, daß die Malerei aus dem Besitze einer nicht-refor-
mierten Schule des Lamaismus stammt.



&

e
ÄJP--- *»fc w

r-*VA

S%
ìtt

«5
Ä- *f M

/: #-'
f\fc a

w

Lamaistisches Gemälde : Buddha mit Gefolge


	Ein Parivāra des Gautama Buddha

