Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft
Band: 17 (1964)

Heft: 1-2

Artikel: Ein Parivra des Gautama Buddha
Autor: Hummel, Siegbert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-145941

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-145941
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

EIN PARIVARA DES GAUTAMA BUDDHA

SIEGBERT HUMMEL, PLOHN

Die Sammlung fiir Vlkerkunde der Universitit Ziirich besitzt ein etwas
ungewohnliches lamaistisches Gemilde (Leinwand, 160 x 102 cm, Kat.-
Nr.7291), das mir zurzeit nur als Photo z';lgéinglich ist, dessen freund-
liche Uberlassung ich Herrn Prof. Dr. Alfred Steinmann verdanke’.

In der oberen Bildhilfte zeigt das Bild Gautama Buddha mit einem
huldigenden Gefolge (skr.: Parivara, tib.: ’Khor) aus dem hinduisti-
schen Pantheon. Der Buddha, ganz rechts auf der Malerei, wird von ei-
nem Ehrenschirm iiberschattet. Seine rechte Hand ist in der segenspen-
denden Varadamudra, die linke in der furchtlosen Abhayamudra gehal-
ten. Den Ehrenschirm (tib.: gDugs) hilt Indra (tib. : rGya-byin), der in
dieser Form gern in der Umgebung Buddhas auftritt, wie man Bildern
entnehmen kann, die das Leben des Gautama schildern®. Im iibrigen ist
Indra im lamaistischen Pantheon, das ihn aufgenommen hat, von unter-
geordneter Bedeutung. Links von Buddha, an seiner rechten Seite, er-
kennt man den tanzenden Shiva (tib.: Zhi-ba) mit Schideltrommel (tib.
und skr.: Damaru), Rosenkranz (skr.: Mala, tib.: ’Phreng-ba) und
Dreizack (skr.: Trishila, tib.: Kha-tvang-rtse-gsum). In dieser Form
ist Shiva spiter das Vorbild des buddhistischen Gar-gyi-dbang-phyug
(skr.: Narteshvara) geworden, wie Shiva iiberhaupt in vielen lamaisti-
schen Gottheiten mehr oder weniger verborgen gegenwirtig ist. Der
Reihe nach erkenne ich den blauen Vishnu (tib. : Khyab-’jug) mit Wurf-
scheibe, Lotus, Keule und Schneckenhorn, den goldgelben Brahma
(tib.: Tshangs-pa) mit dem Rosenkranz und den Biichern der Veden,

1. Das Gemilde wurde von Herrn Dr. Martin Hiirlimann (Ziirich) auf seiner Indienreise
1926 /27 erworben und der Sammlung fiir Vélkerkunde der Universitit Ziirich als Geschenk
iiberwiesen ; s. Abbildung nach Seite 24. Die Inschrift in nepalesischer Raiija-Schrift besteht
aus mystischen Silben ('dhdrani). Red.

2. Vgl. A.K. Gordon, The Iconography of Tibetan Lamaism, 2. Aufl. Rutland, Vermont
und Tokyo 1959: The Narthang Series of Thirty-one Thang-kas, Nr. 8.



EIN PARIVARA DES GAUTAMA BUDDHA 21

den dunkelgelben Kubera (tib.: rNam-thos-sras), der als Reichtumsgott
einen Juwelensack trigt, den roten Hayagriva (tib.: rTa-mgrin) mit ei-
nem Schwert, Tigerschurz und Schidelkrone und den braunlich-grauen
Totengott Yama (tib.: gShin-rje) mit der Totenkopfkeule und seiner
Fangschlinge. Wahrend Vishnu und Brahma wie Indra im lamaistischen
Pantheon einen untergeordneten Rang einnehmen, haben Hayagriva,
Kubera und Yama ihre Bedeutung behalten. Dem Totengott reiht sich
ein Heer gabenbringender niederer Gottheiten und musizierender di-
monischer Zwitterwesen an. Die Schlange zu Fiien des Buddha deutet
nach Lokesh Chandra (briefl. Mitt. v. 20. Juli 1963) auf den Nagaloka,
den Ort der schlangengestalteten Nagas (tib. : Klu), denen der Buddha
nach der Legende das groBe Stitrawerk Prajfiaparamita von der trans-
zendenten, vollkommenen Erkenntnis anvertraute, bis es fiinfhundert
Jahre spater durch Nagarjuna von den Nagas zuriickerlangt wurde (vgl.
Rgyan-Drug Mchog-Gnyis, Namgyal Institute, Gangtok 1962, S. 13).
Im unteren Teile des Bildes ist die Fiille der durch Buddha den Lebe-
‘wesen eroffneten Segnungen dargestellt. Man erkennt in der linken
Halfte die Sieben Kostbarkeiten (tib.: Rin-chen-sna-bdun, skr.: Shapta-
ratnani), die auch als ehedem hinduistische kénigliche Schitze verstan-
den werden. Diese Kostbarkeiten sind :
das achtspeichige Rad des Gesetzes (tib.: ’Khor-lo, skr.: Cakra), ur-
spriinglich auf das Sonnenrad zuriickgehend ;
das Wunschjuwel (tib.: Nor-bu, skr.: Cintamani);
das Kleinod des vorbildlichen Weibes (tib.: bTsun-mo, skr.: Stri);
das Juwel des zuverlassigen Ministers (tib. : Blon-po, skr.: Mantrin) ;
das Elefantenjuwel (tib.: Glang-po, skr.: Hastin). Der Elefant ist ur-
spriinglich Indras Reittier, wurde dann aber zum Symbol buddhisti-
scher Souveranitit und des Sieges iiber die Feinde des Glaubens, aber
auch zum Triger der gesamten buddhistischen Literatur und der darin
enthaltenen Weisheit ;
das erhabene RofB (tib.: rTa-mchog, skr.: Ashva) mit dem dreigeteilten
Kleinod als Sinnbild der buddhistischen Trinitit aus Buddha, Lehre



22 SIEGBERT HUMMEL

und Gemeinde. Dieses RoB findet sich auch als sogenanntes Wind-

pferd (tib. : rLung-rta) auf den lamaistischen Gebetswimpeln ;
der siegreiche General (tib.: dMag-spon, skr.: Senapati).

Die rechte Hilfte nimmt die interessante, iiber weite Teile Eurasiens
verbreitete und nicht aus dem indischen Buddhismus stammende Ge-
stalt des WeiBlen Alten (tib.: rGan [sGam]-po-dkar-po beziehungs-
weise Mi-thse-ring = Der Langlebige) ein. Sie ist von verschiedenen
Tieren des langen Lebens umgeben, von einem Hirsch mit seiner
Hirschkuh und einem Kranichpérchens.

In der unteren Bildmitte ruht das mystische Diagramm der Zehn-
Kriftigen (tib.: rNam-bcu-dbang-ldan) auf einer Lotusbliite. Das ist ein
Symbol fiir den Organismus der psychisch-physischen Ganzheit des
Mikro-Makrokosmos*, das seine Parallelen auch in der Kosmologie der
Balinesen hats. Rechts von diesem Diagramm erwichst aus einem Lotus
in einem See der im Lamaismus seltenere sogenannte Lotusstab (tib.:
Pad-mkhar). Dieser ist das Zeichen fiir die mystische Gegenwart des
Maiijushri (tib.: ’Jam-dpal), des Hiiters der transzendenten Weisheit,
die allen Unglauben zerst6rt und durch das Schwert in der Hand dieser
Gottheit dargestellt wird. Mitunter stehen auf lamaistischen Bildern die
bloBen Attribute fiir ihren Trager®. Von den Rotmiitzen, den nicht-

3. S. Hummel, Der Weille Alte (in: Sinologica, VI, 3). — Wenn der Weile Alte in den
’Chams genannten Tanzen in Yung-Ning eine besondere Rolle spielte, so diirfte das auch aus
der Nachbarschaft der Na-khi verstindlich sein, bei denen der WeiBle Alte sehr beliebt ist.

4. Ausfithrlich in W Filchner, Kumbum Dschamba Ling, Leipzig 1933, S. 160f. — Vor
allem in P. Cyrill v. K. Krasinski, Die tibetische Medizinphilosophie, Ziirich 1953, S. 337fF.

5. Hierzu S. Hummel, Die Lamapagode als psychologisches Diagramm (in: Psyche, 1952,
10, S.630f. mit Fig. 4). — Zu den buddhistischen Resten im heute hinduistischen Bali vgl.
H. v. Glasenapp, Der Buddhismus, Berlin-Ziirich 1936, S.128. — Uber die Auswanderung
von Buddhisten aus Gebieten westlich und siidwestlich von Kashmir nach Java im 7. Jh. und
zur Verwandtschaft zwischen dem Lamaismus und dem Vajrayana in Indonesien vgl. S. Hum-
mel, Ikonographische Notizen zum Lamaismus (in: Jahrbuch des Museums f. Vélkerkunde zu
Leipzig, Bd. XIII, S. 72).

6. Zum Lotusstab S. Hummel, Lamaistische Studien, Leipzig 1950, Kap.1V. — Id., Ge-
schichte der tibetischen Kunst, Leipzig 1953, Tafel 24. — Zu den Attributen des Mafijushri

als dessen Reprisentanten vgl. A. Getty, The Gods of Northern Buddhism, 2. Aufl. Oxford
1928, Tafel LV. — Vgl. noch S. Hummel, Tkonographische Notizen, l.c., S. 70.



EIN PARIVARA DES GAUTAMA BUDDHA 23

reformierten Schulen des Lamaismus, wird das Schwert auf dem Lotus,
der aus einem See erbliiht, als mKhan-slob-chos-gsum gedeutet. Dabei
entspricht mKhan (= Gelehrter) unter Bezugnahme auf den See dem
indischen Missionar Shantirakshita, der unter dem tibetischen Konig
Khri-srong-lde-btsan (7 55—797) in Tibet gewirkt hat. Slob wird unter
Bezug auf den Lotus mit dem lotusgeborenen Padmasambhava, dem Mit-
arbeiter des Shantirakshita und hauptsichlichsten Begriinder des Lamais-
mus, gleichgestellt (Slob-dpon = Meister), wihrend Chos (= Chos-
rgyal = Gesetzeskonig, skr. : Dharmaraja) auf das Schwert und auf den
Konig selbst weist, an dessen Hof die beiden Missionare arbeiteten.
Khri-srong-lde-btsan gilt als Inkarnation des Maiijushri?.

Uber allen diesen symbolischen Darstellungen schweben in der un-
teren Bildhilfte die bekannten Acht-gliickhaften-Embleme (tib. : bKra-
shis-rtags-brgyad), deren Reihenfolge im Lamaismus ganz verschieden
ist?. Diese Zeichen sollen sich auch an den Fu3sohlen des Gautama Bud-
dha gefunden haben und werden oft auf steinernen Nachbildungen sei-
ner Fuspuren dargestellt>. Wie die Rin-chen-sna-bdun sieht man sie
plastisch, meist aus Bronze oder Silber, auf lamaistischen Altiren oder
unter den Schmuckmotiven des Kultgerites™. Sie wurden aber auch als
Gottheiten personifiziert, die diese Embleme in den Hinden halten™.
Die Acht-gliickhaften-Zeichen bestehen aus dem

Rad des Gesetzes, wie es bereits unter den Sieben-Kostbarkeiten vor-
kam, dem

7. Vgl. auch T.Schmid, Saviours of Mankind, Stockholm 1961, S. 10 u. 20. — In S, Hum-
mel, Geschichte der tibetischen Kunst, Leipzig 1953, Abb. 24, zeigt eine tibetische Kult-
schiissel aus dem 13./14. Jh. das mKan-slob-chos-gsum genannte Zeichen mit dem Schwert,
genannt Lotusstab (tib. : Pad-mkhar).

8. Hierzu F.Hitchman, Buddhist Symbols on Chinese Ceramics (in: Oriental Art, NS,
Vol. VIII, 1).

9. P. Wirz, Buddhas FiiBe u. FuBabdriicke (in: Jahrb. des Bernischen Hist. Mus., XXVII. —
S.Hummel, Magische Hinde und Fiile (in: Artibus Asiae, XVII).

10. S. Hummel, Geschichte d. tibetischen Kunst, Tafel 116 ; dort auch Amulettbiichse mit
rNam-bcu-dbang-ldan.

11. Bibliotheca Buddhica, St.Petersburg 1903, Vol.V, Nr.292-299.



24 SIEGBERT HUMMEL

WeiBlen Schneckenhorn (tib.: Dung-dkar, skr.: Shankha) als Symbol
des gottlichen Wortes, dem

Weisen Ehrenschirm (tib.: gDugs-dkar, skr.: Chattra), dem

Siegesbanner (tib.: rGyal-mtshan, skr.: Dhvaja), den

Goldenen Fischen (tib. : gSer-nya, skr.: Matsya), ein Hinweis auf Frucht-
barkeit und selige Freiheit, dem

Unendlichen Knoten (tib.: dPal-be’u, skr.: Nandyavarta) als Symbol
unendlichen Gliickes endloser Hingabe, dem

Lotus (tib. und skr.: Padma) als Zeichen der Reinheit, und der

Ambrosiavase (tib.: Bum-pa, skr.: Kalasha), dem unerschépflichen Ge-
faB aller Kostbarkeiten iiberhaupt.

Interessant an der Ziircher Darstellung ist vor allem der obere Teil
durch die AuflGsung der meist in ikonographischer Strenge und in den
vorgeschriebenen Posituren (skr.: Asana) verweilenden Gestalten in
ein schreitendes, tanzendes und dabei auch wildbewegtes Gefolge je
nach dem Temperament der betreffenden Gottheit, wogegen sich die
gelassene Souverinitit des Buddha auffallend abhebt, was zweifellos die
Absicht des Malers gewesen ist. Der Gotterhimmel mitsamt dem Wel-
tenherrn Brahma erhilt in der Huldigung dienenden Charakter, obwohl
der Buddha nicht rdumlich den Mittelpunkt der Malerei einnimmt.
Durch seinen an den Rand des Bildes verlegten Ort wird die Bewegung
im Zuge der Gestalten noch hervorgehoben. Trotz der ikonographi-
schen Gebundenheit in den vorgeschriebenen Attributen der verschie-
denen Hindepaare 1Bt das Bild im Rhythmus und in der Geschlossen-
heit seiner Komposition groBe Freiheiten in der kiinstlerischen Gestal-
tung erkennen, die es unter die guten Werke lamaistischer Kunst des
18. Jahrhunderts ordnet.

Das in der unteren Bildhilfte anwesende Zeichen mKhan-slob-chos-
gsum liBt vermuten, daB die Malerei aus dem Besitze einer nicht-refor-
mierten Schule des Lamaismus stammt.



23[0j20) J1W eYppNg : Ip[BWSL) SAYDSIISIRUIR]




	Ein Parivāra des Gautama Buddha

