
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 16 (1963)

Heft: 1-4

Buchbesprechung: Bücherbesprechungen = Comptes rendus

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

MiRCEA Eliade, Das Mysterium der Wiedergeburt. Initiationsriten, ihre kulturelle und

religiöse Bedeutung. 229 + 34 S., 8°. Zürich und Stuttgart, Rascher Verlag, 1961.

Das Buch umfaßt im wesentlichen die «Haskell-Lectures», die der Verfasser im
Herbst 1956 an der Universität Chicago gehalten hat. Die französische Ausgabe
erschien unter dem Titel «Naissances mystiques» 1958 bei Gallimard, Paris. Schon
bisher hat Eliades Interesse um die Frage der Initiation gekreist. Er kann daher für
das vorliegende Werk aufverschiedene frühere Untersuchungen zu speziellen
Initiationsthemen zurückgreifen: «Le chamanisme et les techniques archaïques de

l'extase», Paris 1951 (Schamanismus und archaische Ekstasetechnik, Zürich 1957), «Le
Yoga. Immortalité et liberté», Paris 1954(Yoga.Unsterblichkeit undFreiheit, Zürich
i960), «Forgerons et Alchémistes, Paris 1956» (Schmiedeund Alchemisten, Stuttgart

i960), «Mythen, Träume und Mysterien», Salzburg 1961, «Ewige Bilder und
Sinnbilder», Ölten 1958.

Mit dem neuen Buch legt er nun gleichsam die religionsgeschichtliche und
phänomenologische Gesamtschau des Initiationswesens vor.

Nacheinander werden Pubertätsriten als Stammes- und Männerbundinitiation und
die sehr ähnlichen Riten der Aufnahme in Geheimbünde behandelt. Ein Kapitel ist
der individuellen Initiation gewidmet. Es leitet über zu der Betrachtung der militärischen

und schamanischen Initiation. Zuletzt verfolgt Eliade das Einweihungsthema in
den «großen» Religionen, d.h. im indischen, griechisch-hellenistischen und
christlich-europäischen Raum und in der abendländischen Literatur.

Diese Aufzählung vermag nur eine minime Vorstellung von der Fülle der
Beobachtungen und Beziehungen zu geben, die Eliade seinem Leser eröffnet : Von den

Primitivkulturen gleitet der Blick immer wieder über die klassische Welt zum
Mittelalter und zu den tieferen, wenn auch bisweilen mächtig überlagerten Schichten

unserer eigenen Kultur und unserer eigenen Möglichkeit sakralen Wirklichkeitserlebens.

Darum ist in diesem Buch - wie ja bei Eliade immer — alles so gegenwartsnahe,

ob von schamanischer Initiation, ob von Berserker und Werwolf, vom heiligen
Rasen, vom descensus ad inferos oder vom regressus ad uterum die Rede ist.

So reich aber auch die Dokumentation ist, man ertrinkt nicht im Einzelnen, weil
es, von souveräner Hand herangezogen, nur soweit in Erscheinung treten darf, als es

Erleuchtendes zum Thema zu sagen hat.
Auch wer da und dort bedauern möchte, wie unerbittlich viele Zweigfragen

abgeschnitten werden, wird das Vorgehen voll billigen, bedenkt er nur, daß er eine
Vorlesungsreihe vor sich hat und daß deren Ziel die möglichst klare Herausstellung der
allen initiatorischen Vorgängen gemeinsamen Grundthemen sein mußte.



BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS 14J

Das Ziel ist erreicht. Eindrücklich zeichnet sich als alles Einzelne bestimmendes
Grundverständnis des archaischen Menschen die Sakralität der Welt und des eigenen
Lebens ab, werden die alles beherrschenden Entsprechungen von Kosmos und
Mensch, von Kosmischem und Kultischem, von Weltgeheimnis und Erkenntnistiefe
erkennbar. Unter sich stets wandelnden Aspekten erlebt der Leser die Übergänge im
Leben einer pansakralen Menschheit als Wiedergeburten, d.h. als Tode und neue
Leben. Da die Übergänge von einem Lebenszustand in einen anderen von Strukturverlust

und der Gewinnung einer neuen Struktur charakterisiert sind, wird auch

deutlich, daß sie als Krisenphasen empfunden werden und daß die entsprechenden
Riten u.a. geladen sein müssen mit der Symbolik der Schwierigkeit - der Gefährlichkeit

— der Krisenüberwindung. Zugleich aber führt jede Krise, wird sie durchgestanden,

tiefer ins sakrale Geheimnis der Existenz hinein, der Existenz, in deren Einheit
Welt und Ich koinzidieren.

Daß Zusammenhänge zwischen archaischer Kosmologie und Anthropologie bestehen

müssen, hat sich dem schon immernahegelegt, derden überall im Bereich
magischmythischer Weltsicht begegnenden Parallelismus von Weltkosmos und
Menschenorganismus beobachtet hat. Die archaische Mythologie hat die Weltwerdung überall
in Kategorien der Strukturierung eines Organismus, der Schwierigkeit und
Gefährlichkeit der Strukturgewinnung und in Symbolen der Bewußtwerdung zu erfassen
versucht. All das auf Grund jener urmythischen Ineinssetzung von Mikro- und
Makrokosmos, von Mensch und Welt. Man ist Eliade dafür dankbar, daß er diese

Zusammenhänge vom anderen rituellen Pol her angreift : nun nicht vom Thema « Kosmogo-
nie», sondern vom Thema «Anthropogonie» her. Und wie überzeugend vermag er
dabei zu zeigen, daß es gerade die Kosmologie ist, die weitgehend den Inhalt der

Offenbarungen bildet, die etwa einem Absolventen von Pubertätsriten anvertraut
werden. Nicht nur leistungs- und leidensfahig wollen diese den zum Mann
werdenden Jüngling machen, sondern vor allem «wissend». Und dieses «Wissen» ist
mehr als rational-analytisches Er-kennen, es ist ein Eindringen in die Sakralität des

AU-Einen und damit eine Eingestaltung des Ich in die Welt - und der Welt in das Ich.
Darf man bei so gediegenem Reichtum des Dargebotenen noch etwas wünschen?

Vielleicht doch. Wenn damit die Urintention des Verfassers aufgenommen und

weitergetragen wird, mag ein Wunsch nur die anregende und zum Weiterdenken
treibende Kraft eines Werkes erweisen.

So möge er hier angemeldet und vielleicht in einer 2. Auflage berücksichtigt
werden :

Gerade weil Kosmogonie und Initiation so eng zusammengehören, wäre von der
Königsweihe als von einer Art archaischer Initiation ergänzend zu handeln gewesen :

Der König ist der Mensch, der dank besonderer Weihen in die Sakralität des Kosmos

am tiefsten eingedrungen ist, so tief, daß er zum irdischen Aspekt des chaosbekämpfenden,

Fruchtbarkeit begründenden Gottes wird. In Ägypten ist er die irdische Er-



146 BÜCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

scheinungsform des Amon-Re, und die Inthronisations-«Legende» von der Zeugung
durch den Sonnengott, der die Königinmutter leibhaftig besuchte, ist Initiations-
Offenbarung, die dem jungen König seinen neuen Platz im kosmischen Geschehen
anweist. Ugaritisches Elfenbein zeigt die Prinzen an den Brüsten der Göttin A8irat
trinkend, wie auch die ugaritische Dichtung die Zeugung durch den Summus Deus

praediziert, und Psalm 2 hat uns noch die altkanaanäische Initiationsoffenbarung an
einen König erhalten :0 Mein Sohn bist du,

heute habe ich dich gezeugt.

Noch ein Zug : Wie in primitiven Initiationsriten der Neophyt bisweilen einen neuen
Namen erhält, da der alte gleichsam mit dem alten Wesen gestorben ist (vgl. noch
heutige Mönchsweihen), so erhält u.a. auch der Pharao einen «Thronnamen» als

magische Vergegenwärtigung des neuen Wesens. Victor Maag

Mythologies of the Ancient World. Edited and with an Introduction by Samuel Noah
Kramer. 480 pp., 40. New York, Anchor Books, 1961.

Der Herausgeber S. N. Kramer, Assyriologe der Universitätvon Pennsylvania, ist vor
allem bekannt gewordendurch seinebahnbrechenden Arbeiten zurMythologie der
Sumerer. Für das von ihm angeregte Gemeinschaftswerk steuerte er selbst außer einer
Einleitung über die Zielsetzung des Buches den Teil über sumerische und akkadische

(babylonisch-assyrische) Mythologie bei. Für die weiteren neun Teile hat er Speziali-
sten-besondersLinguistenderbetreffendenFachgebiete-gewinnen können, u.a.Män¬

ner mit erstrangigem internationalem Namen. Ägypten wurde bearbeitet von Rudolf
Anthes (Pennsylvania), die Hethiter von H. G. Güterbock (Chicago), die Kanaanäer

von C.H.Gordon (Brandeis-Universität), Griechenland von M.H.Jameson
(Pennsylvania) Indien von W. N. Brown (Pennsylvania), Alt-Iran von M. J. Dresden
(Pennsylvania), Alt-China von D. Bodde (Pennsylvania), Japan von E. D. Saunders

(Pennsylvania) und Alt-Mexiko von M. Léon-Portiila (Inter-American Indian Institute).
Das für einen weiten Leserkreis bestimmte Buch liest sich leicht und führt die

Mythologien gemäß dem neuesten Stand der philologischen Forschung vor, wobei
der Leser die Freude erfährt, verschiedentlich mit Erstübersetzungen einzelner
Mythenstücke bekannt zu werden. Zu den einzelnen Abschnitten wird auch

einschlägige Fachliteratur generell genannt. Dagegen fehlen Hinweise auf die
Fachdiskussion und damit natürlich aufvertretbare, ja oft wertvolle Verständnismöglichkeiten,

die von der Auffassung des betreffenden Autors abweichen. Das Werk teilt
damit eine Schwäche, die an verschiedenen an einen breiteren Interessentenkreis
gerichteten Orientierungen zu beklagen ist. Auch Laien wären, wenn sie sich schon

mit derlei Gegenständen befassen, oft froh, über alternative Möglichkeiten
unterrichtet zu werden.



BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS 147

In der Vorführung der Mythen wechseln jeweils übersetzter Originaltext und
referierende Inhaltsangabe über weitere Textpartien miteinander ab. So wird die
Materie leichter zugänglich. Andererseits ist dabei unvermeidlich, daß der Leser Sinn
und inneren Zusammenhang eines Mythus nur durch die Optik des Bearbeiters zu
sehen die Möglichkeit hat.

Der Rezensent muß diesen Umstand vermerken, weil der Herausgeber in der
«Introduction» in Aussicht stellt, puren Text-Tatbestand vorzulegen, der grundsätzlich
unabhängig sein solle von irgendeinem mythologisch-theoretischen Vorverständnis.
Gerade dies aber ist bei einer teilweise referierenden Vorführung von Mythen
niemals zu erwarten. Das vorliegende Werk bestätigt das einmal mehr.

Sieht man von dieser Inkongruenz zwischen Zielsetzung und Möglichkeit ab und
nimmt man das Werk als das, was es sein kann, als eine von z.T. hervorragenden
Kennern nach ihrem Verständnis erstellte Bearbeitung, so wird man dem Buch höchstes

Lob zollen und dem Herausgeber dafür dankbar sein, daß er durch dieses

Symposion eine so gediegene Darstellung einer weiten und vielfältigen Mythenwelt
erschließen half. Victor Maag

Annelies Kammenhuber, Hippologia Hethitica. VIII, 375 Seiten, 8°. Wiesbaden,
Verlag Otto Harrassowitz, 1961.

Unter den in Boghazköy (Türkei) an der Stätte der einstigen Hauptstadt des
Hethiterreiches gefundenen Keilschrift-Tontafeln findet sich eine Textgattung, von der
man jahrelang glaubte, sie stehe in ihrer Art einzig da innerhalb des gesamten
altorientalischen und griechisch-römischen Schrifttums. Es handelt sich um Anweisungen

zur Trainierung undAbhärtung von Pferden, als deren Verfasser sich ein
«Pferdetrainer» namens Kikkuli aus dem LandeMitanni vorstellt. H. A. Potratz legte 193 8

eine Bearbeitung dieser Texte in seiner Arbeit Das Pferd in der Frühzeit vor, wobei die
archäologischen Kenntnisse des Verfassers und seine persönliche Erfahrung mit Pferden

der Untersuchung bestens zustatten kamen. Unterdessen haben sich aber in
Boghazköy weitere «Pferdetexte » gefunden, und außerdem sind die Anweisungen des

Kikkuli heute kein Unicum des altorientalischen Schrifttums mehr. In Ras Schamra,
bzw. Ugarit, fanden sich veterinärmedizinische Anordnungen wie «Wenn ein Pferd
an Kopf und Nüstern große Geschwülste bekommt, so zerkleinere man getrocknete
Feigen, Rosinen und Gerstengraupen und schütte ihm alles miteinander in die
Nase», und 1951 veröffentlichte Erich Ebeling Bruchstücke einer mittelassyrischen

Vorschriftensammlung zur Akklimatisierung und Trainierung von Wagenpferden. Mit dem
Erscheinen von Salonens Hippologia Accadica und Hancars wichtigem Werk Das Pferd in
prähistorischer und früher historischer Zeit (beide 1955) stellte sich der Wunsch nach

einer Neubearbeitung des hethitischen Textmaterials ein, und die Münchener
Indogermanistin und Hethitologin Annelies Kammenhuber hat diese entsagungsvolle Ar-



148 BÜCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

beit auf sich genommen und sich damit den Dank und die Anerkennung aller an
diesem Thema Interessierten gesichert.

Fräulein Kammenhubers Hippologia Hethitica ist in erster Linie eine philologische
Arbeit; daran ändert auch der einleitende Teil über «Die Pferdetexte im Rahmen
der vorderorientalischen Geschichte» nichts. Die erhaltenen Tontafelstücke verteilen

sich im Ganzen auf vier verschiedene Texte, welche in Umschrift und Übersetzung

vorgelegt werden. Der wichtigste und umfangreichste ist der weiterhin so

gegenannte Kikkuli-Text ; er umfaßte mindestens fünf Tafeln, obwohl uns nur Teile
der ersten vier Tafeln vorliegen. Kikkuli selbst darfnur als Verfasser der ersten Tafel
in Anspruch genommen werden ; die folgenden dürften von einem Mitarbeiterstab
ausgearbeitet worden sein, dessen Mitglieder aber alle auch aus dem churritischen
Mitanni-Land stammten und dementsprechend mit der hethitischen Sprache Mühe
hatten. Die Übersetzerin hat sogar versucht, die Sprachschnitzer dieser ausländischen

Fachleute nachzuahmen, z. B. «Wasser gibt man sie (statt : ihnen)». Über 184

Tage hin erstrecken sich die detaillierten Anweisungen ; als Beispiel sei der 8 3. Tag
angeführt: «Am Morgen spannt man sie wieder an. Er läßt eine halbe Meile und 20

Feld traben. Ferner läßt er sie 20 Felder aikawartanna Einer-Runde') galoppieren.
Sobald man sie ausspannt, wäscht man mit Wasser, und man läßt sie fünfmal
untertauchen. Beim ersten Mal gibt man ihnen nichts. Beim zweiten Mal aber gibt er eine
Hand frisches Heu. Man gibt ihnen zweimal Heu, dreimal gibt man nicht, und Wasser

gibt man ihnen die fünfMale eine Handvoll. Beim fünften Mal aber sättigt man sie mit
Wasser. Sobald sie heimkommen, futtert man ihnen Schrot, eine Kelle, mit Stroh,
und das Futter ihrer Ration schüttet man auf. Dann fressen sie die ganze Nacht
hindurch.» Als Abfassungszeit des Kikkuli-Textes hat die Regierung des Königs Murtili
IL zu gelten (ca. 1335-1305 v.Chr.). — Ein zweiter Text ist in einwandfreiem Hethi-
tisch verfaßt und zeigt als Besonderheit eine rituelle Einleitung. Wieviele Tafeln
einst dazu gehörten, läßt sich nicht sagen. Verfaßt wurde er frühestens unter Hat-
tutili III. (ca. 1280-12 50). - Eine dritte Trainingsanweisung, anscheinend eine recht
vielseitige, ist nur noch in Trümmern erhalten, die sich sieben verschiedenenTafeln
zuweisen lassen. Entstanden ist dieser Text gegen Ende des 13. Jahrhunderts. - Ganz

fragmentarisch erhalten ist schließlich noch eine Tafel eines Berichtes von erfolgtem
Training gemäß der dritten Anweisung.

Es stellt sich natürlich die Frage nach dem Zweck dieser Pferdetexte. Eines ist
sicher : mit der Einführung des Pferdes nach Kleinasien haben sie nichts zu tun ; bei
den Hethitern waren Pferde und Streitwagen schon vor Kikkulis Zeiten gang und

gäbe, und das Städtchen Hartamma war seit dem 18. Jahrhundert für das dortige
Gestüt bekannt. Nun ist es eine oft beobachtete Erscheinung, daß Theoriebücher dann

geschrieben werden, wenn die bisher lebendige Tradition einer Kunstfertigkeit oder
Technik zu erlöschen beginnt. Träger und Pfleger dieser besonderen Pferdebehandlung

war damals aber offensichtlich der arisch beeinflußte Adel des Mitanni-Reiches,



BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS 149

welches unter dem Hethiterkönig Çuppiluliuma (ca. 1380-1345) seine Selbständigkeit

verlor. Das Bedürfnis und das Interesse, die vorhandenen Kenntnisse schriftlich
zu fixieren, zeigte sich bei den Hethitern und wenig später bei den Assyrern, als bei
den Mitanni-Churritern selbst infolge der veränderten politischen Situation die
Fachleute seltener wurden und - wie wahrscheinlich im Falle Kikkuli - an ausländische

Höfe abwanderten. Rudolf Werner

Çerif Mardin, The Genesis of Young Ottoman Thought. A Study in the Modernization of
Turkish Political Ideas. VIII, 456 pp., 8°. Princeton Oriental Studies, 18. Princeton,
University Press, 1962.

Im Sommer des Jahres 1865 gründeten sechs türkische Patrioten, tief beeindruckt
von der verhängnisvollen Politik der Pforte, deren Reformen allzusehr die Christen
und die Ausländer begünstigten, eine «Patriotische Vereinigung». Einer der Sechs

soll die Statuten der Carbonari und diejenigen einer polnischen nationalistischen
Gesellschaft mitgebracht haben ; doch haben die Patrioten daraus höchstens für die Form
ihrer eigenen Vereinigung Anregungen geholt. Ihre Ideen und ihre Ziele können nur
aus einer Unzahl von Zeitungsartikeln jener Zeit, aus Broschüren und einzelnen
Dokumenten z.B. aus dem Nachlasse des Dichters Namik Kemal erschlossen werden.
Diese für die türkische Geschichte grundlegende Arbeit hat §erif Mardin geleistet
und uns im vorliegenden Buche ein Werk geschenkt, das in umfassender Weise die
Gedankenwelt der Neuen Osmanen (Yeni Osmanlilar; in französischen Schriften

Jeunes Turcs) und ihre Herkunft darstellt : das islamische Erbe, die Einstellung der
Patrioten zur Vergangenheit des Osmanischen Reiches, die Persönlichkeiten, die zu
den Patrioten gehörten oder ihnen nahestanden : Sadik Rifat Pascha (« the introduction

of new ideas at the government level»), Çinasi («the birth of public opinion»),
Mustafa Fazil Pascha («mid-nineteenth-century liberalism»), Namik Kemal («the
synthesis»), Ziya Pascha («philosophical insecurity»), Ali Suavi («the zealot»),
Hayreddin Pascha («the attempt to compromise»). Den Jungen Osmanen ist es zum
Teil zu verdanken, daß Sultan Abdülhamid sich zu Beginn seiner Regierung verpflichtet

fühlte, eine Verfassung zu erlassen und ein Parlament einzuberufen. Alsbald zeigte
sich freilich, daß sein unbeugsamer Absolutismus sich mit diesen Neuerungen nicht
vertrug ; er schickte das Parlament nach Hause, um es nie mehr einzuberufen. Einer
derNeuen Osmanen, Ali Suavi, hatin einemaussichtslosen Putschversucht, den liberal
denkenden Vorgänger Abdülhamids, Murad V., wieder aufden Thron zu bringen, und
hat dabei sein Leben gelassen. Die anderen beschränkten sich darauf, mit geistigen
Waffen zu kämpfen, soweit das unter den bestehenden Verhältnissen noch möglich
war. Nicht vergebens: die Jungtürken, die 1908 den Sultan stürzten, sind ihre
geistigen Erben. DerVerfasser gedenkt über die Nachwirkung der Neuen Osmanen (nach
1878) ein eigenes Buch zu schreiben, das wir mit größter Spannung erwarten.



iro BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

Zwei kleine Korrekturen sind anzubringen: Die Koranstelle «O ye who believe,
obey God and obey the Apostle and those among you invested with authority» steht
nicht, wie p. 84 angegeben, VII3 und VIII20, sondern IV62. Gazali beklagt sich an
der p. 118 nach H. Lammens L'Islam p. 124 zitierten Stelle - sie stammt aus Ihyä3-
culüm ad-din 1 (Kairo 1302), 17- nicht darüber, daß der Islam sich mit den kleinsten
Dingen des täglichen Lebens befasse ; er sagt lediglich, die Kenntnis von Dingen wie
zihär, licän, salam, igäza und sarf, also von Fragen des Ehe- und Handelsrechtes,
bringe Gott nicht näher. L. Forrer

Irene Mélikoff, Abu Muslim. Le «porte hache» du Khorassan dans la tradition épique turco-
iranienne. 160 pages, illustré de 6 reproductions de fac-similés de manuscrits persans

et turcs, 8°. Paris, Adrien-Maisonneuve, 1962.

Abu Muslim, der Führer der abbasidischen Revolution gegen das arabische Reich
der Umayyaden, ist bei den Persern und noch mehr bei den Türken ein legendärer
Vorkämpfer für die wahre Religion und Verteidiger des Volkes gegen seine Bedrük-
ker geworden. Einem Geschichtenerzähler am Hofe Mahmuds von Gazna, Abu Tähir
aus Tüs, wird eine Darstellung seiner Schicksale zugeschrieben, die in verschiedenen

persischen und türkischen Fassungen überliefert ist. Irène Mélikoff hat auf Grund
von je vier persischen und türkischen Handschriften der Bibliothèque Nationale in
Paris und einer türkischen Handschrift der Belediye-Bibliothek in Istanbul eine Studie

über diesen «Abu Muslim-Roman» geschrieben. Sie behandelt im ersten Teile
die geschichtlichen Grundlagen der Legende, ihre Entwicklung und endgültige
Gestalt ; im zweiten Teile gibt sie eine ausführliche Inhaltsangabe des Romans. Mehrere
Tafeln geben Proben aus den Handschriften Suppl. Persan 842 A und Ancien Fonds
Turc 57 der Bibliothèque Nationale und B 14 der Belediye-Bibliothek. Die Verfasserin

hat mit ihrer Arbeit Neuland betreten; es steht zu hoffen, daß sie sich mit dem
Schicksal des Stoffes in der späteren Literatur des Näheren befassen wird. Sie hat

jetzt schon nachgewiesen, daß Abu Muslim selbst in der volkstümlichen Literatur der

Gegenwart noch lebendig ist: an den Kiosken von Istanbul kann man Schriften wie
Ziya Çakir, Kerbelânin intikami : Turk kahramani Horasanh Eba Muslim (Istanbul,
Maarif Kitaphanesi, 1958) kaufen.

Eine Kleinigkeit sei berichtigt : AbüMansürMaturidi ist nicht ein «fondateur d'une
secte hétérodoxe», sondern der bekannte sunnitische Theologe. §emseddin Günal-

tay, auf den sich die Verfasserin (p. 42 n. 2) beruft, sagt das auch deutlich : Ebu Man-

suru Matüridinin sünm mezhebi Türkistan'da Karahanlilar ülkesinde de taammüm
etmisti (Belleten VII 25, 1943, 85). L. Forrer



BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS ITI

H. B. Sharabi, Governments and Politics of the Middle East in the Twentieth Century. XIII,
296 S., 8°. Princeton (N. J.), Toronto, London, New York, D. Van Nostrand Company

Inc., 1962.

In der Reihe der Van Nostrand political science series erscheint dieses Werk des

Associate professor of history an der Georgetown University in Washington (USA).
Der Verfasser, der selber aus dem Orient stammt und an den amerikanischen
Universitäten in Beyruth und Chicago studiert hat, ist schon dadurch auf seine Aufgabe
bestens vorbereitet und Spezialist für nahöstliche Fragen als Berater verschiedener

Organisationen und Hochschuldozent. Von ihm stammen bereits mehrere Werke
über Geschichte und Verhältnisse des heutigen Vorderen Orients. In diesem Buch

wird versucht, in objektiver Weise ein Bild der wirklichen Verhältnisse und
Entwicklungen der Länder des Vorderen Orients von der Türkei und Ägypten bis Iran
und Arabien zu geben, wobei der Verfasser bemüht ist, das Wesentliche und
Entscheidende aus dem oft so turbulenten Geschehen herauszuheben. Nach einem
allgemeinen einleitenden und einem abschließenden zusammenfassenden Kapitel werden
die verschiedenen Länder einzeln behandelt, wobei die neuere Geschichte seit dem

ersten Weltkrieg, die sozialen und wirtschaftlichen Verhältnisse, die Regierungsformen

und Verwaltung, das Parteiwesen, bewegende geistige Kräfte, die

außenpolitische Stellung gleichermaßen berücksichtigt werden, alles bis auf den neusten
Stand von etwa 1961 fortgeführt. Die wichtigste Quellen- und Sekundärliteratur ist

genannt, einige aktuelle Photos sind beigegeben, ferner einzelne Kartenskizzen und
zwei Übersichtskarten am Anfang und Schluß. Man darf dem Verfasser gern bescheinigen,

daß er sein Ziel, ein möglichst wirklichkeitsgetreues Bild dieser jetzt so wichtigen

Weltgegend in ihrer politischen Entwicklung und Existenz zu zeichnen,
erreicht hat. Ernst Meyer

R. Kriss, H. Kriss-Heinrich, Volksglaube im Bereich des Islam. Band II, Amulette,
Zauberformeln und Beschwörungen. XXVII, 245 S., 8°. O.Harrassowitz, Wiesbaden, 1962.

Der erste Band dieses Werkes, der dem Heiligenkult gewidmet war, ist in dieser

Zeitschrift, Band XV (1962), S. 1 32 besprochen worden. Nach knapp zwei Jahren
erscheint nun der zweite und abschließende Band über den islamischen Volksglauben.

Wie der Untertitel schon andeutet, zerfällt das vorliegende Buch in drei große
Abschnitte: Kap. 1 gilt den Amuletten (S. 1-57), deren klassisches Land das alte

Ägypten war ; Kap. 2 wendet sich « Zauber und Segen » (S. 59-13 9) zu und stellt sich

im wesentlichen als Erbe mesopotamischen Kulturgutes dar; Kap. 3 befaßt sich mit
dem Zär-Zeremoniell zur Beschwörung in verschiedenen Varianten (S. 140—229).
Besonders hervorzuheben ist die reiche, schöne und sinnvolle Bebilderung. Es ist
schade, daß ein für die Muslime so wichtiger Gegenstand, wie es der Prophetenschuh
ist, nicht behandelt wird. Vielleicht in noch höherem Maße als im ersten Bande tritt



ir2 BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

das Beschreibend-Phänomenologische gegenüber dem Historisch-Ideologischen
allzusehr in den Vordergrund, doch mag dies auch weitgehend durch den Stoff selbst

bedingt sein. Daher dürfte es auch sehr schwerfallen, diesen straffer in einer
systematischen Ordnung zu gliedern. Am wertvollsten ist die sorgsam dargestellte
Einzelbeobachtung. Die Fülle und die Unmittelbarkeit des vorgelegten Materials, wenn es
auch etwas auf Kosten der Methodik geht, sind sehr ansprechend. Dabei werden eher
Probleme aufgeworfen, viel weniger dieselben einer erklärenden Lösung zugeführt.
Das am Ende angebrachte Register (S. 2 31-245) erleichtert das Nachschlagen in diesem

vielseitigen Buch und erschließt weitgehend seinen gar mannigfachen Inhalt.
César E. Dubler

John Brough, The Gändhärl Dharmapada. Edited with an introduction and

commentary. XXV, 3 19 pp., 24 plates, 40. London Oriental Series, volume 7. London,
Oxford University Press, 1962.

Das Dharmapada, das dem Pâli Dhammapada und im Sanskrit dem Udänavarga
entspricht, galt von jeher unter den Buddhisten als die beliebteste Strophensammlung
über die vornehmlich ethischen Grundzüge ihrer Religion. Es war deshalb ein für die

Indologie aufsehenerregendes Ereignis, als 1892 in der Nähe von Khotan (Zentralasien)

ein Birkenrinden-Manuskript dieses Textes in einer nördlichen Prakrit-Spra-
che, die heute als Gändhärl bezeichnet wird, entdeckt wurde. Es handelt sich dabei

um das einzige literarische Denkmal dieser Art, was für die Erforschung der
mittelindischen Dialekte von enormer Wichtigkeit ist. Es wird sogar als das älteste indische

Manuskript 1 ./2. Jh. n. Chr.) betrachtet, und schließt sich daher auch chronologisch

direkt an die Pàli und Buddhist Hybrid Sanskrit Texte an.
Ein Teil der Handschrift verschwand gleich nach der Entdeckung (etwa 3/8), während

der Rest zur Hälfte nach Paris und Leningrad gelangte, wo S. Levy und Oldenburg

eine fragmentarische Ausgabe veröffentlichten. Erst heute nach 70 Jahren liegt
der Text vollständig vor uns. Was die Ausgabe betrifft, sei gleich bemerkt, daß

sie außerordentliche Anforderungen stellte, sowohl vom sprachlichen wie vom
paläographischen Standpunkt. Besondere Schwierigkeit bereitete die Einreihung
der zahlreichen Fragmente, was nur durch minutiöse Vergleichung mit andern

Quellen — darunter auch chinesische und tibetische Übersetzungen - möglich war.
Die außergewöhnliche Aufgabe fand in Professor John Brough einen unübertreff
baren Meister.

In seiner langen Einleitung (S. 1-118) befaßt er sich ausführlich mit der
Handschrift, deren Beziehung zum Dhammapada und Udänavarga sowie andern Dharma-

pada-Texten, was zu neuen Erkenntnissen über die Überlieferung der buddhistischen
Schriften führt. Die Gändhäri-Sprache wird auf Grund chinesischer Transkription
näher erforscht. Anschließend an paläologische Beobachtungen folgt eine gründliche



BUCHERBESPRECHUNGEN- COMPTES RENDUS IÇ3

Behandlung der Grammatik, die als eine wertvolle Erweiterung von Edgertons
Hybrid Buddhist Sanskrit Grammar bewertet werden muß.

Neben dem Text - es fehlen die Kapitel Papa, Arhant, Bäla und XXIII-XXVI -
werden die Parallelstellen aus dem Dhammapada, Udänavarga, Suttapitaka, Mahâvastu

und Divyâvadâna wörtlich angeführt. Dabei wird auch die tibetische
Übersetzung häufig herangezogen, während in der Preface und im Kommentar auf andere

Entsprechungen, vor allem im Mahâbhârata, hingewiesen wird. Auf die Konkordanz
mit dem Dhammapada und Udänavarga folgt ein vollständiger Wortindex, ein
Verzeichnis der zitierten Termini und der parallelen Gäthäs. Der Band schließt mit zehn

Abbildungen der Handschrift.
Trotz diesen detaillierten Angaben wäre es vielleicht doch wünschenswert gewesen,

wenn die Referenzen zahlreicher ausgefallen wären. «A single reference does

not imply that the verse in question appears only in the one place and nowhere else

in the Pali canon» (p.xv, n. i). Brough verweist dabei allerdings auf die Arbeiten
von R. O. Franke und T. W. Rhys Davids (man füge noch hinzu : Wilhelm Rau,
Bemerkungen und nicht-buddhistische Sanskrit-Parallelen zum Päli-Dhammapada, in
Jnänamuktävali", New Delhi 1959, S. 159 ff.) ; es istmühsam, allediese Entsprechungen,
auch an Hand der Pâli Tipitaka Concordance, zusammenzustellen, während sie dem

Herausgeber bereits bekannt waren. In diesem Sinne wäre auch eine Konkordanz der
nicht aus den zwei oben erwähnten Texten stammenden Parallelen willkommen
gewesen, was den Umfang des Bandes nicht erheblich erweitert hätte. Auf jeden Fall
erscheint uns ein möglichst vollständiges Register dieser Art als ein dringendes
Desideratum. Doch läßt sich dies dank dem Gändhäri Dharmapada und den übrigen
Vorarbeiten leicht nachholen.

So stellt denn die Arbeit von John Brough zweifellos ein Meisterwerk philologischer

Akribie dar. Es dürfte allen, die sich mit einer ähnlichen Aufgabe befassen, als

Vorbild dienen. Nicht zuletzt hat sich auch die Oxford University Press durch die
entsprechende Ausstattung des Buches ein großes Verdienst erworben.

Paul Horsch

Hans-Ulrich Rieker, Meditation. Übungen zur Selbstgestaltung. 291 S., 5 Illustrationen,

8°. Zürich und Stuttgart, Rascher Verlag, 1962.

Es ist zu begrüßen, daß im heutigen unruhigen Leben es nicht an Versuchen fehlt,
auf geistigem Gebiete die herrschende Unrast in ruhigere Bahnen zu leiten. Hierzu
gehören die Methoden, den erregten Geist zur Selbstbesinnung zu bringen und ihn
systematisch anzuleiten seine Kräfte zu sammeln, um so in tiefere und ruhigere Sphären

seines eigenen Reiches zu dringen. Die heutige überbordende Magie des

extravertierten Menschen muß durch intravertierte Kräfte ausgeglichen werden, um einer
drohenden Katastrophe zu entgehen. Der Mensch muß sich wieder nach innen rieh-



154 BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

ten und sich wieder den altbewährten Methoden der Meditation zuwenden, die ihm
fast vollständig außer Sichtweite geraten sind.

Unter den vielen Versuchen, die heute zu diesem Zwecke unternommen wurden,
um auf praktischem Wege Fortschritte zu erzielen, sei das Buch von Hans-Ulrich
Rieker: «Meditation, Übungen zur Selbstgestaltung» (Rascher-Verlag, Zürich)
hervorgehoben. Rieker beschreibt in seinem Buche nicht nur das Theoretische und

gibt nicht nur einen Überblick über das große Gebiet und die zahlreichen Richtungen,

die die Menschheit in ihrem Suchen nach geistiger Befreiung durchwandert,
sondern er ist selber Praktiker auf dem Gebiet des Yoga, den er in Indien selbst
erlernte und sich den Übungen hingegeben hat.

Er fand dort seine Lehrer und beschreibt die wichtige und schwierige Frage, einen
Guru (Lehrer) zu finden. Es liegt sehr viel rein Persönliches in dieser Angelegenheit,
und wenn auch die verschiedenen großen Lehrer der Menschheit Ähnliches gelehrt
haben, so wird wohl jeder Einzelne den einen oder anderen vorziehen, der ihm näher

liegt. Die treibenden Kräfte in der Menschheit gehen von Individuen aus und nicht
von Begriffen, die meistens ohne Leben bleiben, wenn sienichtvon einem bestimmten
Individuum mit Leben erfüllt werden. Es sind einzelne Menschen, die die Geschichte

machen und ihren Gedanken Macht und Leben einflößen, und nicht die Massen.

Rieker spricht dann über das Verhältnis zwischen Lehrer und Schüler und welche

Ansprüche an beide gestellt werden. Vertrauen spielt da eine ausschlaggebende Rolle
und ist von größter Wichtigkeit. Der Lehrer hat eine ungeheure Verantwortung
gegenüber dem Schüler und verlangt deshalb auch unbedingten Gehorsam.

Rieker bringt dann die verschiedenen Aufgaben, die dem Schüler gestellt werden.
Im Yoga kommt es vor allem auf das Erleben an. Es geht von Stufe zu Stufe und erst
wenn eine Stufe erreicht ist, kann an die Ersteigung der nächsten gedacht werden.
Die erste ist das «Erkenne dich selbst», aber das Finden ist jedermanns eigene
Aufgabe. «Der Weg führt vom Groben zum Feineren. Wer den Geist beherrschen will,
muß zuerst den Körper besiegt haben.» « Aber durch das Auge werden keine Erkenntnisse

gewonnen, nur durch das Gefühl.» «Was den Menschen im Inneren erregt, ist
das Ergriffensein von ewigen Gewalten, die als göttliche überall wirksam sind.« «Der
Weg des Menschen zu den Göttern ist also sein Weg zu den geheimnisvollen Impulsen,

Neigungen und Stimmungen seines eigenen Inneren.»
« Die Hauptgruppen des inneren Organismus desMenschen, wie Eingeweide, Leber,

Galle, Herz, Lunge, Sprachorgan, Verstand und Sinnesorgane stellen seine eigene in
sich geschlossene Emotionswelt dar, durch alle diese Bereiche zieht sich als gemeinsames

Zentralorgan die Wirbelsäule (+ Gehirn), das dem Spürvermögen am
fremdesten erscheinende Organ. - Um zur Wirbelsäule als Konzentrationsaufgabe zu
gelangen, muß das sie umlagernde Organgefuge erst konzentrativ gemeistert sein.»

Es folgen dann Betrachtungen über Konzentration und Meditation, die in tiefgreifender

Art untersucht und behandelt werden. Das Verhältnis zwischen Gedanken



BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS irr
und Gefühlen und das Führen zur Gedankenstille, um nicht aber in die absolute
Bewußtseinsleere zu versinken. «Der Schüler wird nicht überwältigt, er wird schrittweise

vom Denken abgelöst.» «Aber einzig mit Rücksicht auf die seelische Gefahr

negativer Faszination fordert der Buddhismus einen grundsätzlichen Gleichmut
gegenüber allen positiv oder negativ erscheinenden Eindrücken.« Es ist dies das

Satipatthâna, die Vergewärtigung der Achtsamkeit.
Über den Heiligen Laut OM berichtet Rieker eingehend. «Diese Silbe OM ist das

einzige Meditationsobjekt, das zum Brahman führt, der Laut, der sich zur Mitte
wendet.» «Sie ist der vollendete Laut, als die Keimsilbe des Universums, als der Ausdruck
des universellen Bewußtseins schlechthin. — Der hörbare Klang des OM spricht die

Peripherie an, der lautlose Nachklang die Zentren. — Grundsilbe und Summlaut
stellen die beiden Komponenten dar, die sich zueinander verhalten wie die Konzentration

zur Meditation. - Wenn der Klang selbst verweht ist, dann bleibt ein Fühlen

übrig. - Der aufrufende Urlaut OM, der die Zentripetalkraft darstellt, zieht alle
anderen Impulse zur Wurzel, zur göttlichen Mitte. - Das M ist der Urlaut der Meditation.

Die Kraft des O strebt wohl zur Mitte, des M hingegen läßt das so gerichtete
Bewußtsein mit der Mitte eins werden.»

Es folgen Erläuterungen über die «Mantras», deren Bedeutungen und Wirkungen.
«Nur kennzeichnende Worte wirken kalt, sachlich. Ekstatische Prophetenworte
hingegen lodern, aber unsachlich. Sie sind unbestimmbar wie ein Brunnen, der nur
seinen Rand bestimmen läßt, nicht aber seine ganze Tiefe.»

Im nächsten Kapitel spricht Rieker über göttliches und menschliches Bewußtsein.
«Der Mensch ist nicht nur symbolisch, sondern auch realiter ein aus zwei gegenein-
anderweisenden Dreiecken gebildetes Gefüge, von denen das eine, die Basis auf der
Erde, die Körperlichkeit, das andere, die Basis im Himmel, den Geist repräsentiert.
Das «geistige Dreieck» ist hinten, da strömt es aufwärts durch die Bewußtseinszentren

(prakasha), das «körperliche Dreieck» ist vorn, da strömt es abwärts durch die
Reflexzentren (vimarsha). - Im gewöhnlichen Alltagsbewußtsein verläuft der
Bewußtseinsstrom aufdie angegebene Weise, in derMeditation aber und im Tode kehrt
sich der Strömungsverlaufum. - Die allgegenwärtige göttliche Kraft bedient sich des

Herzens, um im Menschen in Erscheinung zu treten. Sie fällt in den Menschen, so wie
ein Stein ins Wasser.»

Nun werden genaue praktische Vorschriften für die Meditation im Hatha-Yoga
beschrieben, die körperlichen Haltungen und der Atem. Wir erhalten da viele sehr
aufschlußreiche Belehrungen über dieses von uns noch zu wenig bekannte Gebiet.

Interessante Bemerkungen über die Totenbücher der Menschheit, insbesondere
das Tibetische Totenbuch, beschließen das empfehlenswerte Buch, das sich sehr

wohl eignet, uns einen Weg zu zeigen, um in die tieferen Schichten unseres Wesens

einzudringen. R. von Muralt



If/6 BÜCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

Louis Renou (Ed.), Hinduism. 255 pp., 8°. Great Religions of Modem Man.
London/New York, Prentice Hall International/George Braziller, Inc., 1961.
Richard A.Gard (Ed.), Buddhism. 256 pp., 8°. Great Religions of Modern Man.

London/New York, Prentice-Hall International/George Braziller, Inc., 1961.

Die Reihe « Great Religions ofModernMan», herausgegeben von Richard A. Gard,
hat es sich zum Ziel gesetzt, den Leser an Hand einer reichen Auswahl klassischer

Übersetzungen mit den lebenden Religionen bekannt zu machen. Die in diesen zwei
Bänden behandelten indischen Religionen haben Kunst, Philosophie und Kultur von
ganz Asien zutiefst und nachhaltig beeinflußt.

Nach einer kurzen und doch umfassenden Einleitung bietet Louis Renou aufGrund
älterer, bewährter Übersetzungen einen Einblick in die Geschichte des Hinduismus,
von der ältesten, vedischen Periode bis in die Gegenwart. Dabei werden die
mannigfaltigsten Aspekte berücksichtigt: Mythologie, Philosophie, ethische Anschauungen
und rituelle Praktiken usw.

Richard A. Gard beschreibt das noch komplexere Gebiet des Buddhismus weniger
durch längere Textzitate als mit Hilfe gedrängter, auf die Gesamtheit der Entwicklung

und der Lehre gerichteter Zusammenfassungen, in denen neben den rein
ethischreligiösen Gesichtspunkten auch das politische, soziale und kulturelle Leben zur
Geltung kommt. Paul Horsch

Maung Htin Aung, Burmese Law Tales. The Legal Element in Burmese Folk-lore. X. 157

pp., «o.

Maung Htin Aung, Folk Elements in Burmese Buddhism. XIII, 140 pp., 8°. London,
Oxford University Press, 1962.

Die beiden Bände führen den Leser an Hand bezaubernder Erzählungen in eine
Kulturwelt ein, die im Westen bisher allzu wenig Beachtung gefunden hat. Der
Grund dafür mag zum Teil gerade darin liegen, daß infolge der Überlagerung durch
den indischen Buddhismus das Eigenständige im birmanischen Geistesleben
übersehen wurde. Dieses urwüchsige, volkstümliche Element aufzuweisen, ist des

Verfassers Ziel.
In der Einleitung zum ersten Buche beschreibt er das Entstehen der birmanischen

Rechtsliteratur, die, in geringerem Maße als man glaubte, von der hinduistischen
beeinflußt wurde. Die entzückenden Fabeln und Märchen enthalten wohl manche
Motive, die den buddhistischen Geburtsgeschichten entlehnt wurden. Dennoch offenbart

sich in allen die Eigenart der Tradition und des Volktums. Man denke zum
Beispiel an den Tiger, der als großer Bösewicht, oder an den Hasen, der als Held in diesen

phantasievollen Rechtsgeschichten auftritt. Besonders auffallend ist die Rolle der
im Recht bewanderten « Prinzessin», ein Motiv, das im patriarchalischen Indien keine
Parallele findet, und wohl aus dem mutterrechtlichen Substrat zu erklären ist.



ERHALTENE BUCHER • LIVRES REÇU I £J

Der zweite Band bietet ein abwechslungsreiches Panorama birmanischer Folklore,
deren Grundelemente auf die vorbuddhistische Zeit zurückgehen und von magischen
Anschauungen durchsetzt sind. Als der Buddhismus in 1056 unter dem großen König
Anawrahta Staatsreligion wurde, begann ein langer Kampf zwischen den zwei so

andersartigen Vorstellungswelten, was trotzdem allmählich zu einer gegenseitigen
Assimilation führte. In den Gebräuchen, kultischen Zeremonien, Legenden und Göttersagen

verfolgt der Verfasser die Nachwirkung des alten Glaubens. Wie mannigfaltig
sie ist, zeigt eine kurze Inhaltsübersicht: die neun Götter (ursprünglich Gestirne),
das Neujahrsfest, Alchemie und deren großen Adepte, Götter der Berge usw.,
Initiationszeremonien und die merkwürdigen Ari-Mönche, die diese Anschauungen
bewahrten und verteidigten. Es ist lehrreich zu sehen, wie sie den buddhistischen Lehren

angepaßt wurden. «The followers of the cult of alchemy modified their conception

of an eternally youthful body to that of a body remaining youthful for thousands

of years in order to conform to the Buddhist doctrine that nothing is permanent, and

justified their search for the elixir of youth by saying that they wanted to live until
the coming of the next Buddha so that they could listen to his preaching» (S. 3).
Gewiß ist es gerade diese Anpassungsfähigkeit gewesen, die dem nüchternen, allem

Aberglauben abholden Theraväda-Buddhismus in Birma zum endgültigen Siege ver-
holfen hat. Paul Horsch

ERHALTENE BÜCHER • LIVRES REÇUS

Don C. Bailey, A Glossary ofJapanese Neologisms. Tucson, The University of Arizona
Press, 1962.

Osman Chahine, Ontologie et théologie chezAvicenne. Paris, Adrien Maisonneuve, 1962.
Alain Daniélou, L'érotisme divinisé. Paris, Editions Buchet/Chastel, 1962.
Paul Demiéville, Matériaux pour l'enseignement élémentaire du chinois. Deuxième

édition révisée. Paris, Adrien Maisonneuve, 1963.
Wolfgang Franke, Cnina und das Abendland. Göttingen, Vandenhoeck & Ruprecht,

i960.
Lama Anagarika Govinda, Die psychologische Haltung derfrühbuddhistischen Philosophie.

Zürich und Stuttgart, Rascher Verlag, 1962.
Georg Grimm, La religion du Bouddha. La religion de la connaissance. Paris, Adrien

Maisonneuve, 1959.
Georg von Gynz-Rekowski, Symbole des Weiblichen in Gottesbild und Kult des Alten

Testamentes. Zürich und Stuttgart, Rascher Verlag, 1963.
C. G. Jung, Zur Psychologie westlicher und östlicher Religion. Gesammelte Werke : 11.

Band. Zürich und Stuttgart, Rascher Verlag, 1963.


	Bücherbesprechungen = Comptes rendus

