
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 16 (1963)

Heft: 1-4

Artikel: La délivrance de la caille

Autor: Christinger, R.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-145903

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-145903
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LA DELIVRANCE DE LA CAILLE
R. CHRISTINGER, GENEVE

Le Rigveda mentionne cinq fois un exploit des jumeaux divins, les Aç-
vins. Voici ces textes:

Äsno vrikasya vârtikâm abhîke yuvâm narä näsatyämumuktam (I. 116,

14 ab)

O vous, les Nâsatya, vous avez délivré la caille de la gueule du loup.

Âjohavïd açvinâ vârtikâ väm äsno yât sîm âmuncatam vrikasya

(I. 117, 16 ab)

La caille vous a appelé, ô Açvins, lorsque vous l'avez délivrée de la

gueule du loup.

Yabhir vârtikâm grasitam âmuncatam (I. 112, 8 c)
Grâce à vos (secours) vous avez libéré la caille avalée

Âmuncatam vârtikâm ânhaso (I. 118, 8 c)
Vous avez libéré la caille de l'angoisse (de l'étroitesse),

Vrikasya cid vârtikâm antâr âsyad yuvâm çâcïbhir grasitam âmuncatam

(X. 39, 13 cd)
Grâce à (vos) secours vous avez délivré la caille avalée par le loup de

l'intérieur de la gueule.

L.Myriantheus1 croit que la délivrance de la caille symbolise la

libération de l'aurore, arrachée à la gueule des ténèbres. Selon cet auteur,
Max Müller a raison de qualifier la caille, vartikä, par «celle qui revient»
et d'assimiler cet oiseau à l'aurore. Max Müller, ajoute à ce propos
L.Myriantheus, «rapproche la caille du nom grec, Ortygie, attaché à

l'île de Délos, et de l'oiseau nommé ortyx, afin de renforcer encore sa

théorie insoutenable, selon laquelle Athéna serait l'Aurore.»
Nous nous bornerons ici à approfondir le rapprochement entre vartikâ

et ortyx, à analyser la signification du nom d'Ortygie que porte l'île de

1. L.Myriantheus, «Die Açvins oder arischen Dioskuren», Munich 1876, p. 76.



126 R. CHRISTINGER: LA DELIVRANCE DE LA CAILLE

Délos et, enfin à déterminer l'importance que la caille a pu revêtir dans

la mythologie indo-européenne.

Vartikä — Ortyx

Il nous semble très probable que le mot védique signifiant la caille, de

même que le grec ortyx, proviennent de la racine * uert signifiant revenir,
tourner, retourner2. A cette même racine se rattachent, par exemple,
en latin vortex, le tourbillon et vertebra, la vertèbre, et, selon Pokorny3, la

déesse vènete Vrotah, qui signifierait «celle qui retourne» et qui faciliterait

les naissances. Les anciens, comme l'a déjà relevé Buffon4, se sont
étonnés du comportement de la caille5, et ils ont bien observé le cycle
de ses migrations. Il n'est donc pas surprenant que ce volatile soit «celle

qui revient»; en revanche, et bien que la caille soit un oiseau connu à

Délos, le nom que porte cette île6 peut surprendre de prime abord.

L'île aux cailles

Cette île est le centre des Cyclades qui, selon Callimaque, dansent en

rond autour de Délos-Ortygie, lieu où naquirent Artemis et Apollon.
Ces dieux rappellent sur plus d'un point les Dioscures grecs et les Açvins

védiques, les jumeaux divins. On connaît l'enfantement pénible de Léto,
mère infortunée comme le fufégalement en Grèce Mélanippe, mère de

Boeotos et d'Eole, de même que, dans le monde celtique, Rhiannon-

Epona, mère de Pryderi.
La délivrance de Léto, liée magiquement car elle ne peut enfanter, est

sans doute un autre aspect du thème général de l'emprisonnement d'une
femme ou d'une jeune fille qui doit être libérée, thème dont on connaît

2. L'adjectif vartaka existe en fin de composés et signifie «attaché», «dévoué», «qui
tourne autour de», «qui séjourne auprès de».

3. «Indogermanisches Etymol. Wörterbuch», Berne 1959, à l'art, uerd.

4. «Histoire naturelle» à l'art. Caille.

5. Aristote, «Historia Animalium» VIII, 12; Varron, «Re rustica», III, 5; Pline, «Hist,
nat.» X, 23.

6. Odyss.V, 123.



R. CHRISTINGER: LA DELIVRANCE DE LA CAILLE 127

de multiples exemples: en Grèce, paralysie d'Héra qu'Héphaïstos
délivre - en récompense de cet acte il reçoit Aphrodite —, mythes
d'Andromède, d'Hésione, d'Ariadne; à Rome, légendes de Réa Silvia; en
Irlande de Ethné; en Allemagne de Rapunzel, etc.

Délos était aussi associée à la délivrance d'Ariadne - assimilée, semble-

t-il, à Aphrodite -, libérée par Thésée après sa victoire sur le Minotaure.
C'est en effet dans cette île que le héros, sorti du labyrinthe grâce au fil
d'Ariadne, exécuta une danse avec les jeunes Athéniens délivrés eux
aussi. Cette danse, nommée la danse des grues7 devait aussi bien évoquer
le cheminement compliqué à l'intérieur du labyrinthe que les tribulations

de Léto. Dans une autre étude8 nous avons relevé qu'en Chine la

grue blanche9, figure dans une légende qui rappelle de façon frappante le

mythe de Thésée. En Iran, le palais d'un tyran, qui retenait des femmes

prisonnières, s'appelait le «palais de la cigogne». En Europe la grue,
associée au taureau10 dans le complexe Crète/ Délos et, en Gaule, sur le

fameux autel du tarvos trigaranus et sur une stèle de Trêves était, comme
l'oiseau chinois mythique ressemblant à une grue, le «pi-fang», un oiseau

«tourneur». L'action de tourner symbolisant la création, la naissance"

se manifestait particulièrement à des moments critiques, tels que le
renouvellement de l'année.

Nous constatons ainsi que si Ortygie-Délos ne semble pas liée à une

légende mettant la caille en action, cette île est en revanche le théâtre,
dans le cadre du mythe de Thésée, de la danse des grues. Cet oiseau,
associé à l'idée de tourner et de délivrance, joue donc un rôle qui semblerait

réservé à Délos à la caille, l'oiseau tourneur, ou des retours, délivré

par les Açvins védiques.

7. Plutarque, «Thésée» 2155. Cf. Luc. Sait. 34,49.
8. Archives suisses d'anthropologie générale, 1961, pp.41 sq.
9. M.Granet, «Danses et légendes de la Chine ancienne», Paris 1926, vol.I, p. 222.
10. Le taureau peut revêtir un aspect funéraire. Cf. K.Müller-Lisowski, Etudes celtiques,

1952, vol. VI, p. 24.
11. On peut se demander si la croyance que la cigogne apporte des enfants n'est pas associée

à cette idée.



128 R. CHRISTINGER: LA DELIVRANCE DE LA CAILLE

Comme l'a relevé Deonna, ajuste titre12, les oiseaux qui, dès le

néolithique sinon plus tôt, ont joué un rôle de premier plan dans les

conceptions religieuses, sont porteurs de symboles attribués, selon les

variantes locales, à telle ou telle espèce. Ici l'oie, là le cygne, ailleurs la

grue ou la caille ont rempli les mêmes fonctions en mythologie. Il n'est
donc pas absurde de supposer qu'à Délos la caille ait pu jouer dans la

haute antiquité le rôle repris plus tard par la grue. De même il n'est pas
exclu que le symbolisme de la caille ou de la grue ait été importé à Délos.

L'île aux cailles est donc intimement associée, d'une part au thème du

labyrinthe et de la libération, par le mythe de Thésée et d'Ariadne,
d'autre part au couple de jumeaux Apollon et Artémis; comme on l'a
vu cette dernière fut surnommée «celle de la caille». En revanche nous

ne trouvons pas, à Délos, de traces du loup avaleur de la caille.

Le loup avaleur

Le loup était pourtant partout présent. En Scandinavie le loup Fenrir qui
doit avaler Odin à la fin des temps est très voisin du carnassier androphage

des Thraces et des Celtes (réapparaîtrait-il dans le conte du petit
Chaperon Rouge?), mais aussi de la t'ao t'ie chinoise et de la «face de

gloire» indoue13.

A Rome sa présence devait se manifester lors des Lupercales, notamment

lorsque deux jeunes garçons étaient le centre d'une cérémonie qui
se déroulait dans l'antre du Lupercal. On touchait ces jeunes Romains

avec un couteau qui avait servi à immoler des chèvres, puis on les essuyait

avec de la laine imbibée de lait. Ces jeunes gens devaient alors éclater de

rire14. On peut se demander si ce rite n'est pas comparable aux céré-

12. W.Deonna, «Notes d'archéologie suisse.» Indicateur d'antiquités suisses, Zurich,
1918, vol. 2, p. 106.

13. Il s'agit du «Grasamukha» ou du «Râhumukha» ou encore du «Kirttimukha»,
dépourvu de menton comme Vitra. Rigveda I, 52,6. Sa bouche doit rester ouverte pour
permettre au souffle de vie de ressortir. Si le monstre refermait sa gueule, le cycle de la vie
serait interrompu. Cf. S.Kramrisch, «The Hindu Temple», p. 327.

14. Plutarque, Romulus 33.



R. CHRISTINGER: LA DELIVRANCE DE LA CAILLE 129

monies d'initiation, souvent qualifiées de primitives, dont les ouvrages
d'ethnographie contiennent de nombreux exemples. Le nœud de ces

cérémonies est l'avalement du néophyte puis sa sortie au jour, son

emprisonnement puis sa libération, sa mort, puis sa résurrection. Le lieu
où l'initié devait mourir symboliquement15 était souvent une grotte ou

un labyrinthe assimilés à un dragon ou à quelque autre monstre dévorant.
On peut conjecturer la présence à Délos d'un tel lieu, apparenté au

Lupercal, car le plus ancien sanctuaire de l'île aurait été une grotte
située dans la région montagneuse, connue aujourd'hui encore sous le

nom de «grotte des dragons».
Un mythe grec vient encore renforcer notre hypothèse, selon laquelle

l'avalement de la caille n'est qu'un aspect d'un thème commun au

monde indo-européen. Selon une légende thébaine Zeus, sous la forme
d'un satyre, c'est-à-dire d'un être mi-chevalin, se serait uni à Antiope
qui aurait conçu deux jumeaux aux goûts fort opposés, Amphion et Zé-

thos. La jeune femme fut emprisonnée par son oncle Lycos, le loup, puis
délivrée par ses enfants. Cette légende rappelle étrangement les aventures

de Saranyû, métamorphosée en jument, devenue l'épouse du brillant

Vivasvat transformé en étalon. De leur union naquirent précisément

les Açvins, libérateurs de la caille emprisonnée par le loup. Le

passage du Rig-Veda déjà mentionné «Amuncatam vârtikâm annaso», met
bien l'accent sur le fait que le loup serre la caille, qu'il lui fait subir le

tourment de l'angoisse, de l'étroitesse de sa gueule.
En admettant, par hypothèse, que le loup symbolise la prison comme

le mythe d'Antiope permet de la supposer, nous pourrions aussi mettre
en parallèle la caille tirée de la gueule du loup, Ariadne sortant du

labyrinthe après la défaite du Minotaure, Léto délivrée du sort qui pèse sur
elle et qui peut enfin accoucher, et Andromède, Hésione, arrachées à

l'emprise d'un dragon, etc De plus, en nous limitant aux récits védiques

et avestiques nous pouvons encore noter d'autres libérations
fabuleuses : Trita Äptya qui combat le démon tricéphale Viçvarûpa, fils de

15. Voici à ce sujet C.G.Jung, «La métamorphose de l'âme et ses symboles».



130 R. CHRISTINGER: LA DELIVRANCE DE LA CAILLE

Tvashtar comme Saranyû, lui coupe les têtes et en fait sortir des vaches16 ;

de même l'avestique Traetona tue un serpent à trois gueules et délivre
deux femmes17. Mais alors que signifie, que symbolise la caille délivrée?

Symbolisme de la caille

Nous croyons, comme L.Myriantheus, que la caille représente l'aurore
arrachée à l'emprise de la nuit, mais nous ne pouvons nous contenter de

cette explication partielle. De même, l'assimilation de l'être libéré à la

libido ne nous satisfait pas entièrement. Il est légitime de croire qu'Hélène,

Ariadne, Saranyû, sont aussi des représentations de l'aurore, mais

ces comparaisons nous montrent qu'il y a beaucoup plus. Les Açvins, par
exemple, ne se contentent pas de délivrer la caille ; ils sont les appariteurs

du soleil et les producteurs du feu grâce à la rotation d'un tourniquet

d'or. Or ces jumeaux, comme la plupart des autres jumeaux, ont
des caractères bien opposés. Si l'un est l'enfant de la nuit, l'autre est le

fils de l'aurore18. En Grèce, même phénomène: Castor et Pollux sont,
l'un, mortel, l'autre, immortel ; Amphion est un artiste, Zéthos s'adonne
à des activités matérielles ; Artemis et Apollon sont de sexe différent.

Le cas d'Artémis, née dans l'île des cailles, va nous éclairer. Elle est

avant tout nocturne et, sous cet aspect, mieux connue sous le nom d'Hécate.

C'est aussi la patronne des jeunes gens, la déesse de la chasse et
même de la chasse sauvage. A première vue les divers caractères d'Artémis

n'ont aucun lien commun; en réalité il en existe bien un. C'est
essentiellement une déesse qui revient ou qui fait revenir, comme
l'indiquent ses surnoms d'Ortygie et de Strophaia10. Déesse de la nuit, elle

ramène l'aurore et annonce ainsi la venue d'un jour nouveau20. Comme

16. R.V. X. 8. 8-9. Voir la discussion de ce thème et son rapprochement avec des faits

gaulois chez G.Dumézil, «Horace et les Curiaces», Paris 1942, pp. 132-133.
17. H. Oldenberg, «La religion du Véda», Paris 1903, p. 120, Cf.M. Bréal, «Mélanges de

mythologie et de linguistique», Paris 1877, pp. 121,126,142.
18. Yâska XII. Cf. Oldenberg, op.cit. pp. 176-177.
19. Ces surnoms auraient dû mettre par exemple M.Nilsson sur la bonne voie.
20. Pausanias VIII, 18.8. Artemis rétablit aussi la santé mentale.



R. CHRISTINGER: LA DELIVRANCE DE LA CAILLE I 3 I

la déesse Vrotah, déjà mentionnée, elle ramenait de l'autre monde
les âmes des enfants à naître21. Déesse de la chasse, elle veillait à ce

que les âmes des animaux tués ressuscitent, afin que le gibier puisse

continuer à se multiplier. C'est pourquoi on consacrait à Artémis les

crânes d'animaux abattus à la chasse, selon une coutume conservée en

Sibérie22.

De son côté Apollon revenait au matin et, en disparaissant à l'horizon,
annonçait la nuit. C'est aussi un dieu qui permettait le voyage, le retour
des âmes et qui patronnait ceux qui pratiquaient les techniques chama-

niques23. Enfin, Apollon revenait annuellement après un voyage chez les

Hyperboréens.
Ce qu'Artémis et Apollon, ce que les Açvins ramènent ou délivrent,

c'est tout ce qui disparaît puis réapparaît au cours du temps qui se

déroule de façon cyclique. Il peut aussi bien s'agir de l'aurore, du soleil ou
de la lune24, que de l'année nouvelle ou, après un déluge ou un embrasement

universel, d'un monde nouveau. Ce qui naît ou renaît peut également

être le feu nouveau, libéré de sa prison de bois ou de nuages, l'âme
de l'enfant ou du gibier ou, par analogie, l'initié qui naît à une vie
nouvelle. La caille est ainsi tout ce qui réapparaît après un voyage dans la

nuit, le monde des esprits, l'inconnu. C'est également la libido, sous

son aspect d'énergie, qui se manifeste lors d'une «libération» qui est à

la fois une création. Ainsi, dans l'Inde, le barattement de la mer de lait

21 .Plusieurs peuples sibériens ont conservé cette croyance, mieux que les Grecs. Ainsi les

Chouktches croient que les humains, après leur mort, naissent dans le monde des esprits, et

que les nouveaux nés sur terre sont habités par l'âme de ceux qui sont morts au royaume des

ombres. Cf. W.Bogoras, «The Chukchee», Memoir of the American Museum of Natural

History, New York 1907, Vol. VII, no. 22, p. 334.
22. Aristoph. «Ploutos» 943. Cf. Diodore Sic.IV, 22.3. Cf. K. Meuli, «Griechische

Opferbräuche», Bale 1945, p. 263.

23. M.Eliade, «Le chamanisme», Paris 1951, p. 349 relève que les personnages légendaires

grecs supportant comparaison avec les chamans se réclament d'Apollon. Le rôle d'Ar-
témis, pourtant similaire, semble avoir échappé à cet auteur.

24. La constellation de la Grande Ourse ressemble à une caille et il ne nous semble pas
déraisonnable de croire que cet oiseau a aussi servi à désigner ces étoiles qui tournent autour
du pôle et reviennent chaque nuit.



132 R. CHRISTINGER: LA DELIVRANCE DE LA CAILLE

produisait simultanément des objets matériels, des êtres et de l'énergie,
tout comme la production du feu par friction provoquait la naissance des

Centaures grecs et des Gandharvas védiques, symboles de l'énergie
encore indomptée25.

On objectera sans doute que le Rig-Véda ne précise pas ce que représente

la caille et qu'il s'agit d'un thème secondaire et trop isolé pour que
l'on puisse se risquer à établir des comparaisons. En Grèce du moins,
Délos et Artémis se réclament de cet oiseau. De plus, il est permis
d'admettre que plusieurs gravures rupestres que nous avons relevées au val

Camonica, en Italie du nord, et qui représentent des oiseaux, parfois
associés à un symbole solaire, figurent probablement des cailles. Ces

gravures présentent quelque analogie avec une gravure rupestre de Touva

représentant un tetraogallus altaicus*6. Il ne faut cependant pas se heurter
à la pauvreté des documents relatifs à la caille, mais il faut se souvenir,
avec Deonna, que des oiseaux différents ont pu, selon les régions,
symboliser la même idée. La comparaison peut même être étendue à d'autres

symboles, si l'on tient compte du fait que l'oiseau est avant tout celui qui
accomplit le voyage périlleux dans l'inconnu et qui en revient. Dans le
domaine du chamanisme, l'oiseau est en effet l'équivalent d'autres véhicules

tels que le cheval (que nous retrouvons chez Apollon), le cerf (animal

consacré à Artémis), le renne, l'élan, le chien, etc. Enfin, nous
inclinerions à penser qu'un symbolisme analogue apparaît en Yoga, et

que la libération de la «kundalinï» qui s'échappe de sa prison comme le

feu védique jaillissait du lotus, n'est pas sans analogie avec la notion du

fil d'Ariadne, grâce auquel Thésée put sortir du labyrinthe27.
Les exemples ne manquent pas, dans le Rig-Véda, qui montrent que le

temps poursuit sans trêve sa marche cyclique28. Les Açvins parcourent

25. Cf. R. Christinger, «Les Centaures», Journal de Genève, 7-8 avril 1962. Voir aussi la
libération rituelle de prisonniers chez Deubner, «Attische Feste», Darmstadt 1962, p. 58.

26. N.L.Tchlenova, «Quelques gravures du sud-ouest de Touva» dans «Sovietskaîa Etno-
grafiya» Moscou 1956, fase.4, fig. 9, p. 50.

27. Cf. A. Avalon, «The Serpent Power», Madras 1958.
28. R.Veda I. 124.9.



R. CHRISTINGER: LA DELIVRANCE DE LA CAILLE I 33

chaque jour la même course29 et, ce faisant, ils libèrent éternellement
«la caille», c'est-à-dire tout ce qui doit revenir. Ainsi s'accomplit le

mystère du cycle du jour et de la nuit, des saisons, de la vie et de la mort,
de la création et de l'anéantissement, mystère qui a frappé l'homme dès

la préhistoire et qui n'a dès lors plus cessé de l'inspirer. Même si «var-
tika» ou «vartaka» ne signifient pas à proprement parler «celle qui
revient», ce qualificatif, donné par des auteurs modernes, paraît justifié.

Enfin, une mention de la caille, dans le Mahâbârata30, mérite une

attention toute particulière. Il y est dit que lorsque «Bhïma est serré

dans les nœuds d'un énorme serpent, une caille apparaît auprès du soleil ;

elle est de couleur obscure, n'a qu'une aile, qu'un œil et qu'un pied;
elle est horrible à voir et vomit du sang. Cette caille représente soit le

ciel rouge du soir à l'Occident, soit ce même œil rouge à la fin de l'été.»
Ce passage fait notamment penser aux traditions celtiques, et plus
particulièrement à celles qui concernent le dieu Lug, patron de la fête de

Lugnasad, célébrée le premier août, c'est-à-dire à la fin de l'été, par les

Irlandais. Lug, qui est parfois décrit comme resplendissant, tel le soleil

couchant, se tient, au début de la bataille mythique de Mag Tured livrée

contre les géants Fomore, sur un pied, avec une main, et un œil. Ce

rapprochement est capital pour l'étude des divinités du feu, solaire ou

terrestre.

29. Ce chemin est le «vartis», mot dont la racine est sans doute la même que «vartikâ»,
la caille, et que l'adjectif «vartaka». H. Grassmann, «Wörterbuch zum Rig-Veda», Leipzig,
1936, écrit (colonne 1223) au sujet de «vartis»: «Der (dreimal am Tage) wiederkehrende
Lauf oder Umlauf (Hin- und Rücklauf) der Açvinen, oder ihres Wagens zum Opfer, überall
mit «ya» aller, racine qui se retrouve chez Janus). Einmal von der dreimaligen Wiederkehr

des Agni zum Opfer.»
30. Mahâbh. Ill, 12.437. cf.. A.de Gubernatis, «Mythologie zoologique», Paris 1874,

t.II, p. 209.


	La délivrance de la caille

