Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft
Band: 16 (1963)

Heft: 1-4

Artikel: La délivrance de la caille

Autor: Christinger, R.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-145903

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-145903
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LADELIVRANCE DE LA CAILLE

R. CHRISTINGER, GENEVE

Le Rigveda mentionne cinq fois un exploit des jumeaux divins, les Ag-
vins. Voici ces textes:

Asné vrikasya vértikam abhike yuvam nara nasatyamumuktam (I. 116,

14 ab)

O vous, les Nasatya, vous avez délivré la caille de la gueule du loup.

Aj ohavid agvina vartika vam asné yat sim amuficatam vrikasya
(I.117, 16 ab) |

La caille vous a appelé, & Agvins, lorsque vous I’avez délivrée de la

gueule du loup.

Yébhir vartikam grasitim amuficatam (. 112, 8 c)
Grice a vos (secours) vous avez libéré la caille avalée ...

Amuficatam vértikam 4nhaso (I. 118, 8 c)
Vous avez libéré la caille de I’angoisse (de I’étroitesse), ...

Vrikasya cid vartikam antar asyad yuvam ¢acibhir grasitim amuficatam
(X. 39, 13 cd)

Grice a (vos) secours vous avez délivré la caille avalée par le loup de
I’intérieur de la gueule.

L.Myriantheus” croit que la délivrance de la caille symbolise la libé-
ration de I’aurore, arrachée a la gueule des ténébres. Selon cet auteur,
Max Miiller a raison de qualifier la caille, vartika, par «celle qui revient»
et d’assimiler cet oiseau a4 ’aurore. Max Miiller, ajoute a ce propos
L.Myriantheus, «rapproche la caille du nom grec, Ortygie, attaché a
I’ile de Délos, et de I’oiseau nommé ortyx, afin de renforcer encore sa
théorie insoutenable, selon laquelle Athéna serait I’ Aurore.»

Nous nous bornerons ici a approfondir le rapprochement entre vartika

et ortyx, a analyser la signification du nom d’Ortygie que porte I'ile de
1. L.Myriantheus, «Die Agvins oder arischen Dioskuren», Munich 1876, p. 76.



126 R.CHRISTINGER: LA DELIVRANCE DE LA CAILLE

Délos et, enfin a déterminer I’importance que la caille a pu revétir dans
la mythologie indo-européenne.

Vartika — Ortyx

Il nous semble trés probable que le mot védique signifiant la caille, de
méme que le grec ortyx, proviennent de la racine * uvert signifiant revenir,
tourner, retourner?, A cette méme racine se rattachent, par exemple,
en latin vortex, le tourbillon et vertebra, la vertebre, et, selon Pokornys, la
déesse vénete Vrotah, qui signifierait «celle qui retourne» et qui facili-
terait les naissances. Les anciens, comme ’a déja relevé Buffon4, se sont
¢tonnés du comportement de la cailles, et ils ont bien observé le cycle
de ses migrations. Il n’est donc pas surprenant que ce volatile soit «celle
qui revient» ; en revanche, et bien que la caille soit un oiseau connu a
Délos, le nom que porte cette ile® peut surprendre de prime abord.

L’ile aux cailles

Cette ile est le centre des Cyclades qui, selon Callimaque, dansent en
rond autour de Délos-Ortygie, lieu ou naquirent Artémis et Apollon.
Ces dieux rappellent sur plus d’un point les Dioscures grecs et les Agvins
vediques, les jumeaux divins. On connait ]’ enfantement pénible de Léto,
mere infortunée comme le fut*également en Gréce Mélanippe, mere de
Boeotos et d’Eole, de méme que, dans le monde celtique, Rhiannon-
Epona, meére de Pryderi.

La délivrance de Léto, lice magiquement car elle ne peut enfanter, est
sans doute un autre aspect du théme général de I’emprisonnement d’une
femme ou d’une jeune fille qui doit étre libérée, théme dont on connait

2. L’adjectif vartaka existe en fin de composés et signifie «attaché», «dévoué», «qui
tourne autour de», «qui séjourne auprés de».

3. «Indogermanisches Etymol. Wérterbuch», Berne 1959, a I’art. uerd.

4. «Histoire naturelle» a I’art. Caille.

5. Aristote, «Historia Animalium» VIII, 12; Varron, «Re rustica», Ill, g; Pline, «Hist,
nat.» X, 23. '

6. Odyss.V, 123,



R.CHRISTINGER: LA DELIVRANCE DE LA CAILLE 127

de multiples exemples: en Grece, paralysie d’Héra qu’Héphaistos dé-
livre — en récompense de cet acte il recoit Aphrodite —, mythes d’An-
dromede, d’Hésione, d’Ariadne; a Rome, légendes de Réa Silvia; en
Irlande de Ethné; en Allemagne de Rapunzel, etc. ...

Délos était aussi associée a ladélivrance d’ Ariadne — assimilée, semble-
t-il, a Aphrodite —, libérée par Thésée apres sa victoire sur le Minotaure.
C’est en effet dans cette ile que le héros, sorti du labyrinthe grace au fil
d’Ariadne, exécuta une danse avec les jeunes Athéniens délivrés eux
aussi. Cette danse, nommeée la danse des grues? devait aussi bien évoquer
le cheminement compliqué a I’intérieur du labyrinthe que les tribula-
tions de Léto. Dans une autre étude® nous avons relevé qu’en Chine la
grue blanche?, figure dans une légende qui rappelle de fagon frappante le
mythe de Thésée. En Iran, le palais d’un tyran, qui retenait des femmes
prisonniéres, s’appelait le «palais de la cigogne». En Europe la grue,
associ¢e au taureau™ dans le complexe Crete/Délos et, en Gaule, sur le
fameux autel du tarvos trigaranus et sur une stéle de Treves était, comme
I’ oiseau chinois mythique ressemblanta une grue, le «pi-fang», un oiseau
«tourneur». L’action de tourner symbolisant la création, la naissance™
se manifestait particulierement a des moments critiques, tels que le re-
nouvellement de I’année.

Nous constatons ainsi que si Ortygie-Délos ne semble pas liée a une
légende mettant la caille en action, cette ile est en revanche le théatre,
dans le cadre du mythe de Thésée, de la danse des grues. Cet oiseau, as-
soci¢ a I’idee de tourner et de délivrance, joue donc un réle qui semble-
rait réservé a Délos a la caille, 1’ oiseau tourneur, ou des retours, délivré
par les Agvins védiques.

7. Plutarque, «Thesée» 2155, Cf.Luc, Salt. 34, 49.

8. Archives suisses d’anthropologie générale, 1961, pp. 41 sq.

9. M. Granet, «Danses et légendes de la Chine ancienne», Paris 1926, vol.I, p.222.

10. Le taureau peut revétir un aspect funéraire. Cf. K. Miiller-Lisowski, Etudes celtiques,
1952, vol. VI, p. 24.

11. On peut se demander si la croyance que la cigogne apporte des enfants n’est pas asso-
ciée A cette idée,



128 R.CHRISTINGER: LA DELIVRANCE DE LA CAILLE

Comme I’a relevé Deonna, a juste titre™, les oiseaux qui, dés le néo-
lithique sinon plus t6t, ont joué un réle de premier plan dans les con-
ceptions religieuses, sont porteurs de symboles attribués, selon les va-
riantes locales, a telle ou telle espece. Ici I’oie, la le cygne, ailleurs la
grue ou la caille ont rempli les mémes fonctions en mythologie. Il n’est
donc pas absurde de supposer qu’a Délos la caille ait pu jouer dans la
haute antiquité le r6le repris plus tard par la grue. De mé€me il n’est pas
exclu que le symbolisme de la caille ou de la grue ait été importé a Délos.

L’ile aux cailles est donc intimément associée, d’une part au théme du
labyrinthe et de la libération, par le mythe de Thésée et d’Ariadne,
d’autre part au couple de jumeaux Apollon et Artémis; comme on I’a
vu cette derniére fut surnommée «celle de la caille». En revanche nous
ne trouvons pas, a Délos, de traces du loup avaleur de la caille.

Le loup avaleur

Le loup était pourtant partout présent. En Scandinavie le loup Fenrir qui
doit avaler Odin a la fin des temps est treés voisin du carnassier andro-
phage des Thraces et des Celtes (réapparaitrait-il dans le conte du petit
Chaperon Rouge?), mais aussi de la t’ao t’ie chinoise et de la «face de
gloire» indoue™.

A Rome sa présence devait se manifester lors des Lupercales, notam-
ment lorsque deux jeunes gargons étaient le centre d’une cérémonie qui
se déroulait dans I’antre du Lupercal. On touchait ces jeunes Romains
avec un couteau qui avait servi a immoler des chevres, puis on les essuyait
avec de la laine imbibée de lait. Ces jeunes gens devaient alors éclater de
rire™. On peut se demander si ce rite n’est pas comparable aux céré-

12. W.Deonna, «Notes d’archéologie suisse.» Indicateur d’antiquités suisses, Zurich,
1918, vol.2, p.106.

13. Il s’agit du «Grasamukha» ou du «Rahumukha» ou encore du «Kirttimukhay, dé-
pourvu de menton comme Vrtra. Rigveda I, 52,6. Sa bouche doit rester ouverte pour per-
mettre au souffle de vie de ressortir. Si le monstre refermait sa gueule, le cycle de la vie
serait interrompu. Cf.S.Kramrisch, «The Hindu Temple», p. 327.

14. Plutarque, Romulus 33.



R.CHRISTINGER: LA DELIVRANCE DE LA CAILLE 129

monies d’initiation, souvent qualifiées de primitives, dont les ouvrages
d’ethnographie contiennent de nombreux exemples. Le noeud de ces
cérémonies est I’avalement du néophyte puis sa sortie au jour, son em-
prisonnement puis sa libération, sa mort, puis sa résurrection. Le lieu
ou I’initié devait mourir symboliquement™ était souvent une grotte ou
un labyrinthe assimilés a un dragon ou a quelque autre monstre dévorant.
On peut conjecturer la présence a Délos d’un tel lieu, apparenté au
Lupercal, car le plus ancien sanctuaire de I’ile aurait été une grotte si-
tuée dans la région montagneuse, connue aujourd’hui encore sous le
nom de «grotte des dragons».

Un mythe grec vient encore renforcer notre hypothese, selon laquelle
’avalement de la caille n’est qu’un aspect d’un théme commun au
monde indo-européen. Selon une légende thébaine Zeus, sous la forme
d’un satyre, c’est-a-dire d’un &tre mi-chevalin, se serait uni a Antiope
qui aurait congu deux jumeaux aux golits fort opposés, Amphion et Zé-
thos. La jeune femme fut emprisonnée par son oncle Lycos, le loup, puis
délivrée par ses enfants. Cette légende rappelle étrangement les aven-
tures de Saranyii, métamorphosée en jument, devenue I’épouse du bril-
lant Vivasvat transformé en étalon. De leur union naquirent précisé-
ment les Agvins, libérateurs de la caille emprisonnée par le loup. Le pas-
sage du Rig-Veda déja mentionné « Amuficatam vartikdm anhaso», met
bien I’accent sur le fait que le loup serre la caille, qu’il lui fait subir le
tourment de ’angoisse, de I’étroitesse de sa gueule.

En admettant, par hypothese, que le loup symbolise la prison comme
le mythe d’Antiope permet de la supposer, nous pourrions aussi mettre
en parallele la caille tirée de la gueule du loup, Ariadne sortant du laby-
rinthe apres la défaite du Minotaure, Léto délivrée du sort qui pese sur
elle et qui peut enfin accoucher, et Andromede, Hésione, arrachées a
I’emprise d’un dragon, etc ... De plus, en nous limitant aux récits vedi-
ques et avestiques nous pouvons encore noter d’autres libérations fabu-
leuses : Trita Aptya qui combat le démon tricéphale Vigvariipa, fils de

15. Voici a ce sujet C. G. Jung, «La métamorphose de I’ame et ses symboles».

9



130 R.CHRISTINGER: LA DELIVRANCE DE LA CAILLE

Tvashtar comme Saranyi, lui coupe les tétes et en fait sortir des vaches™;
de méme I’avestique Traetona tue un serpent a trois gueules et délivre
deux femmes*7. Mais alors que signifie, que symbolise la caille délivrée?

Symbolisme de la caille

Nous croyons, comme L. Myriantheus, que la caille représente 1’aurore
arrachée a I’emprise de la nuit, mais nous ne pouvons nous contenter de
cette explication partielle. De méme, I’assimilation de 1’étre libéré a la
libido ne nous satisfait pas entierement. Il est légitime de croire qu’Hé-
léne, Ariadne, Saranyii, sont aussi des représentations de ’aurore, mais
ces comparaisons nous montrent qu’il y a beaucoup plus. Les Agvins, par
exemple, ne se contentent pas de délivrer la caille; ils sont les appari-
teurs du soleil et les producteurs du feu grace a la rotation d’un tourni-
quet d’or. Or ces jumeaux, comme la plupart des autres jumeaux, ont
des caracteres bien opposés. Si I'un est I’enfant de la nuit, 1’autre est le
fils de ’aurore™. En Gréce, méme phénomeéne: Castor et Pollux sont,
I’un, mortel, I’autre, immortel ; Amphion est unartiste, Zéthos s’adonne
a des activités matérielles; Artémis et Apollon sont de sexe différent..

Le cas d’Artémis, née dans 1'ile des cailles, va nous éclairer. Elle est
avant tout nocturne et, sous cet aspect, mieux connue sous le nom d’Hé-
cate. C’est aussi la patronne des jeunes gens, la déesse de la chasse et
méme de la chasse sauvage. A premiére vue les divers caractéres d’ Arté-
mis n’ont aucun lien commun; en réalité il en existe bien un. C’est
essentiellement une déesse qui revient ou qui fait revenir, comme 1’in-
diquent ses surnoms d’Ortygie et de Strophaia®. Déesse de la nuit, elle
rameéne ’aurore et annonce ainsi la venue d’un jour nouveau?. Comme

16. R.V. X, 8. 8—9. Voir la discussion de ce théme et son rapprochement avec des faits
gaulois chez G.Dumézil, «Horace et les Curiaces», Paris 1942, pp. 132-133.

17. H. Oldenberg, «La religion du Véda», Paris 1903, p. 120, Cf. M. Bréal, «<Mélanges de
mythologie et de linguistique», Paris 1877, pp. 121,126, 142.

18. Yaska XII. Cf. Oldenberg, op.cit. pp.176-177.

19. Ces surnoms auraient dii mettre par exemple M. Nilsson sur la bonne voie.

20. Pausanias VIII, 18. 8. Artemis rétablit aussi la santé mentale.



R.CHRISTINGER: LA DELIVRANCE DE LA CAILLE 131

la déesse Vrotah, déja mentionnée, elle ramenait de ’autre monde
les Ames des enfants a naitre*'. Déesse de la chasse, elle veillait a ce
que les dmes des animaux tués ressuscitent, afin que le gibier puisse
continuer a se multiplier. C’est pourquoi on consacrait a Artémis les
cranes d’animaux abattus a la chasse, selon une coutume conservée en
Sibérie?,

De son c6té Apollon revenait au matin et, en disparaissant a I’horizon,
annongait la nuit. C’est aussi un dieu qui permettait le voyage, le retour
des 4mes et qui patronnait ceux qui pratiquaient les techniques chama-
niques®, Enfin, Apollon revenait annuellement aprés un voyage chez les
Hyperboréens.

Ce qu’Artémis et Apollon, ce que les Agvins raménent ou délivrent,
c’est tout ce qui disparait puis réapparait au cours du temps qui se dé-
roule de fagon cyclique. Il peut aussi bien s’agir de I’aurore, du soleil ou
de la lune*, que de ’année nouvelle ou, aprés un déluge ou un embrase-
ment universel, d’'un monde nouveau. Ce qui nait ou renait peut égale-
ment étre le feu nouveau, libéré de sa prison de bois ou de nuages, 1’ame
de I’enfant ou du gibier ou, par analogie, I’initié¢ qui nait a une vie nou-
velle. La caille est ainsi tout ce qui réapparait apres un voyage dans la
nuit, le monde des esprits, I’inconnu. C’est également la libido, sous
son aspect d’énergie, qui se manifeste lors d’une «libération» qui est a
la fois une création. Ainsi, dans I’Inde, le barattement de la mer de lait

21.Plusieurs peuples sibériens ont conservé cette croyance, mieux que les Grecs. Ainsi les
Chouktches croient que les humains, aprés leur mort, naissent dans le monde des esprits, et
que les nouveaux nés sur terre sont habités par I’ame de ceux qui sont morts au royaume des
ombres. Cf. W.Bogoras, «The Chukchee», Memoir of the American Museum of Natural
History, New York 1907, Vol. VII, no. 22, p. 334.

22, Aristoph. «Ploutos» 943. Cf. Diodore Sic.IV, 22.3. Cf. K. Meuli, «Griechische
Opferbriuche», Bile 1945, p.263.

23. M.Eliade, «Le chamanisme», Paris 1951, p. 349 reléve que les personnages légen-
daires grecs supportant comparaison avec les chamans se réclament d’Apollon. Le réle d’Ar-
témis, pourtant similaire, semble avoir échappé a cet auteur.

24. La constellation de la Grande Ourse ressemble & une caille et il ne nous semble pas
déraisonnable de croire que cet oiseau a aussi servi & désigner ces étoiles qui tournent autour
du pdle et reviennent chaque nuit.



132 R.CHRISTINGER: LA DELIVRANCE DE LA CAILLE

produisait simultanément des objets matériels, des étres et de I’énergie,
tout comme la production du feu par friction provoquait la naissance des
Centaures grecs et des Gandharvas védiques, symboles de I’énergie en-
core indomptée?.

On objectera sans doute que le Rig-Véda ne précise pas ce que repré-
sente la caille et qu’il s’agit d’un théme secondaire et trop isolé pour que
I’on puisse se risquer a établir des comparaisons. En Gréce du moins,
Délos et Artémis se réclament de cet oiseau. De plus, il est permis d’ad-
mettre que plusieurs gravures rupestres que nous avons relevées au val
Camonica, en Italie du nord, et qui représentent des oiseaux, parfois
associés a un symbole solaire, figurent probablement des cailles. Ces
gravures présentent quelque analogie avec une gravure rupestre de Touva
représentant un tetraogallus altaicus*. Il ne faut cependant pas se heurter
a la pauvreté des documents relatifs a la caille, mais il faut se souvenir,
avec Deonna, que des oiseaux différents ont pu, selon les régions, sym-
boliser la méme idée. La comparaison peut méme étre étendue a d’autres
symboles, sil’on tient compte du fait que I’ oiseau est avant tout celui qui
accomplit le voyage périlleux dans I’inconnu et qui en revient. Dans le -
domaine du chamanisme, I’ oiseau est en effet I’équivalent d’autres véhi-
cules tels que le cheval (que nous retrouvons chez Apollon), le cerf (ani-
mal consacré a Artémis), le renne, ’¢lan, le chien, etc. ... Enfin, nous
inclinerions & penser qu’un symbolisme analogue apparait en Yoga, et
que la libération de la «kundalini» qui s’échappe de sa prison comme le
feu védique jaillissait du lotus, n’est pas sans analogie avec la notion du
fil d’Ariadne, grice auquel Thésée put sortir du labyrinthe®?,

Les exemples ne manquent pas, dans le Rig-Véda, qui montrent que le
temps poursuit sans tréve sa marche cyclique®. Les Agvins parcourent

25. Cf. R, Christinger, «Les Centaures», Journal de Genéve, 7-8 avril 1962. Voir aussi la
libération rituelle de prisonniers chez Deubner, «Attische Feste», Darmstadt 1962, p. 58.

26. N.L.Tchlenova, « Quelques gravures du sud-ouest de Touva» dans «Sovietskaia Etno-
grafiya» Moscou 1956, fasc. 4, fig. 9, p. 5o.

27. Cf. A, Avalon, «The Serpent Power», Madras 1958.

28, R.Veda I. 124.9.



R.CHRISTINGER: LA DELIVRANCE DE LA CAILLE 133

chaque jour la méme course® et, ce faisant, ils liberent éternellement
«la caille», c’est-a-dire tout ce qui doit revenir. Ainsi s’accomplit le
mystere du cycle du jour et de la nuit, des saisons, de la vie et de lamort,
de la création et de I’anéantissement, mystere qui a frappé I’homme des
la préhistoire et qui n’a dés lors plus cessé de I'inspirer. Méme si «var-
tika» ou «vartaka» ne signifient pas a proprement parler «celle qui re-
vient», ce qualificatif, donné par des auteurs modernes, parait justifié.

Enfin, une mention de la caille, dans le Mahabarata3®, mérite une
attention toute particuliére. Il y est dit que lorsque «Bhima est serre
dans les noeuds d’un énorme serpent, une caille apparait aupres du soleil ;
elle est de couleur obscure, n’a qu’une aile, qu’un ceil et qu’un pied;
elle est horrible a voir et vomit du sang. Cette caille représente soit le
ciel rouge du soir a I’Occident, soit ce mé€me ceil rouge a la fin de I’été.»
Ce passage fait notamment penser aux traditions celtiques, et plus parti-
culierement a celles qui concernent le dieu Lug, patron de la féte de
Lugnasad, célébrée le premier aofit, c’est-a-dire a la fin de 1’été, par les
Irlandais. Lug, qui est parfois décrit comme resplendissant, tel le soleil
couchant, se tient, au début de la bataille mythique de Mag Tured livree
contre les géants Fomore, sur un pied, avec une main, et un ceil. Ce
rapprochement est capital pour I’étude des divinités du feu, solaire ou
terrestre.

29. Ce chemin est le «vartis», mot dont la racine est sans doute la méme que «vartika»,
la caille, et que I’adjectif «vartaka». H. Grassmann, «Worterbuch zum Rig-Veda», Leipzig,
1936, écrit (colonne 1223) au sujet de «vartis»: «Der (dreimal am Tage) wiederkehrende
Lauf oder Umlauf (Hin- und Riicklauf) der Agvinen, oder ihres Wagens zum Opfer, iiberall
mit «ya» (= aller, racine qui se retrouve chez Janus). Einmal von der dreimaligen Wieder-
kehr des Agni zum Opfer.»

30. Mahibh, IIl, 12.437. cf.. A.de Gubernatis, «Mythologie zoologique», Paris 1874,
t. I, p. 209,



	La délivrance de la caille

