Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft
Band: 16 (1963)

Heft: 1-4

Artikel: Altagyptische Miszellen im Islam
Autor: Dubler, César E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-145902

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-145902
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ALTAGYPTISCHE MISZELLEN IM ISLAM

VON CESAR E.DUBLER

UNIVERSITAT ZURICH
Richard Weif zum Andenken

Als Muhammad zu Beginn des 7. Jahrhunderts in Form seiner neuen
Lehre den strengen Monotheismus predigte, ist dieser in den breiten
Massen des Volkes nicht vollig durchgedrungen; denn neben dem
allmachtigen Alldh haben schon damals alte, vorislamische Glau-
benselemente im Heiligenkult und in den Geistervorstellungen der
Muslime Zuflucht gefunden. Die wichtigsten dieser unsichtbaren We-
sen waren und sind die Ginn, die sehr oft mit dem einst jiidisch-christ-
lichen §ay§3n gleichgesetzt wurden, wobei innerhalb des Islams von
ihm noch die Vorstellung der Vielzahl bestand, wie es allein schon der
arabische gebrochene Plural al-gayﬁﬁn belegt. Diese aber waren, wie
eindeutig aus dem Koran und den frithen Gebeten hervorgeht, in ihrem
Wirken mit den Ginn identisch®. An ihnen haften, bis in die Gegen-
wart, alte Vorstellungen, die sich in Agypten teils iiber die Jahrtau-
sende verfolgen lassen, und gegen ihr Treiben werden iiberlieferungs-
gemil die Amulette als wirksames Schutzmittel eingesetzt*. Eine
weitgreifende, einigermaBen erschopfende ideengeschichtliche Dar-
stellung der Ginn und ihres Wesens aus dem islamischen Schrifttum,
wie aus dem Volksglauben der Muslime fehlt immer noch; dabei wire
sie gerade heute sehr erwiinscht, da auch hier das hergebrachte Uber-
lieferungsgut, wie fast iiberall auf der Erde, im raschen Schwinden be-
griffen ist3,

1. L. Goldziher, Abh. zur Arab. Philologie, Leiden 1896, Bd.I, S. 1o6ff.

2. R.KriB, H.KriB-Heinrich, Volksglaube im Bereich des Islam, Bd.1l, Amulette, Zauber-
formeln und Beschwérungen, Wiesbaden 1962, beginnt seine Ausfithrungen S.1: «Das alte
Agypten, das klassische Land der Amulette, hat den islamischen Amulettbrauch stark be-
einflullt.»

3. Sehr ungeniigend ist E. Zbinden, Die Djinn des Islam und der altorientalische Geisterglaube,
Bern und Stuttgart 1953, Einige Bemerkungen dazu machte ich in Studia Islamica, VII (1957),
S. 57ff. Vom Standpunkt der Islamkunde aus sind die Feststellungen von I. Goldziher [vgl.



108 CESAR E, DUBLER

Altigyptische, oft ortgebundene Relikte findet man im Niltal ver-
hiltnismaBig haufig; sie lassen sich noch in der Gegenwart mehr oder
minder klar festhalten, wenn auch nur in seltenen Fillen genau auf ihren
geistigen Ursprung hin identifizieren. Dies gilt ebenfalls fiir die alt-
agyptischen Seelenbegriffe, von denen Ach, Ba und Ka die wichtigsten
sind. In der Volksvorstellung haben die beiden ersten Vogelgestalt an-
genommen¢. Weiter scheint der Ba am meisten der griechischen Psyche
zu entsprechen. Das bei den Kopten erhaltene Wort fiir Ach bedeutet
hingegen «Didmon, Gespenst» — ein Wandel, wie er dhnlich auch bei
den Muslimen festzustellen ist —, wihrend der christliche Begriff «See-
le» mit einem griechischen Fremdwort wiedergegeben wird. Der Ba
lebt im heutigen Volksglauben der Nilbauern noch eindeutig weiter :
wenn sie nimlich kleine, griine Vogel iiber den Gribern herumflattern
sehen, so nehmen sie an, dal3 es die Seelen der dort bestatteten Toten
sinds. Viel bedeutsamer ist aber der Ka, jene Kraft, die vom Urgott aus-
ging, die Voraussetzung fiir das irdische Dasein bildete und fiir das Jen-
seits als Notwendigkeit von den alten Agyptern erachtet wurde. Seiner
Erhaltung galt der ganze komplizierte Apparat des Totenkultes: das
Grab als Wohnhaus, das Ritual als transformierendes Element und die
ins Grab gelegte Ka-Statue als dauernder Trager der Ewigkeitswerte.
Das Unvergingliche im Menschen sollte erhalten werden — darunter
war die Mumifizierung des sterblichen Leibes nur ein Versuch unter
vielen — und diese Vorstellung, die auf anderer Ebene auch den Osiris-
glauben durchzog, machte die Hoffnung des dgyptischen Menschen aus,

S. 107, Note 1, S.109, Noten 7 u. 8 und z. B. ZDMG, 45 (1891), S. 68] immer noch grund-
legend. Notgedrungen unvollstindig ist der Artikel Djinn in der Enzyklopidie des Islam,
I (erste Auflage), S.1091.

4. L.Klebs, Der dgyptische Seelenvogel, ZA, 61 (1926), 104; E.Otto, Die beiden vogelge-
staltigen Seelenvorstellungen der /i:qypter, ZA, 77 (1941 /2), 78, wobei Ba Storchen- und Ach
Ibis-Gestalt annahmen.

5. Muharram Kamil, Athar hadarat al-fard ina fi hayitina ’l-hiliyya (Spuren der Phara-
onenkultur in unserem gegenwirtigen Leben), Kairo 1956, S.29. — Ahnlich duflert sich
W.S.Blackman, Les Fellahs de la Haute-Egypte, Paris 1948, S.107, die von grauen Végeln
berichtet.



ALTAGYPTISCHE MISZELLEN IM ISLAM 109

daB3 die Kraft des Ka imstande sei, die Fortdauer des Lebens in der
transzendenten Welt zu gewihrleisten®. Davon haben sich aber im
Volke bis zur Gegenwart nur Bruchstiicke erhalten, wie es die immer
seltener werdende Sitte belegt, mit dem Toten eine kleine Statue zu
beerdigen ; auch Uberreste der Speisung des Ka finden sich, wenn auf
den Gribern Nahrungsmittel niedergelegt werden, oder in denselben
Ideenkreis gehort wohl ein sonderbarer Brauch der Nilschiffer aus der
Gegend von Tell el-Amarna, wenn sie Brotstiicke ins Wasser werfen,
die von Végeln aufgegriffen und angeblich auf dem Grabe des in der
Nihe beigesetzten gaykh Sa‘ld, dessen Seele sie sein sollen, nieder-
gelegt werden; da dieser gaykh sonst recht unbekannt ist, sieht es da-
nach aus, als liege hier eine rituelle Verfallsform der Ka-Speisung vor?.

Aber bereits im letzten Jahrhundert hat G.Maspero zutreffend fest-
gestellt, daB der alte Ka unter der agyptischen Landbevélkerung als
Ginn weiterlebt. — Selbst gebildete Muslime der Neuzeit scheuen sich
heutzutage nicht mehr zu sagen, da8 an gewissen islamischen Heiligen-
gribern einst Osiriskultstitten bestanden hitten, wie z.B. an einem
zwischen ABwan und Philae gelegenen Orte, wo sich dies eindeutig
nachweisen 1aBt2.

Damit hat man jedoch den gemeinislamischen Wali-Kult beriihrt,
der gerade im Niltal eine sehr vielfiltige Ausgestaltung gefunden hat;
einmal an den groBen Friedhéfen, wie dem von Qardfa in Kairo oder an
denjenigen von Esne und ABwan ; zum anderen aber an den zahlreichen
auf einen Namen festgelegten Gedenkstitten von islamischen Heiligen
den ganzen FluBlauf entlang, tief bis in den Sudan. Dabei bergen diese
Griber meist gar nicht die Gebeine der Angebeteten, sondern sie wir-
ken nur, wie es auf arabisch hei3t, «bi'l-i$ira» = durch den Hinweis

6. U.Schweitzer, Das Wesen des Ka im Diesseits und Jenseits der alten ﬂ'g)/pter, Agyptol.
Forsch., Heft 19, Gliickstadt 1956.

7. 1. Goldziher, L’oiseau représentant 1’dme dans les croyances populaires des musulmans, Ara-
bica, VII (1960), 259. —Man vgl. S. 108, Note 4, und gleichzeitig sei auch auf das allgemeine
Problem der Anschauung des Seelenvogels hingewiesen.

8. I. Goldziher, Etudes Islamologiques, Arabica, VIII (1961), 249, 256.



110 CESAR E. DUBLER

(auf den betreffenden Heiligen)?. An diesen Heiligengribern, wie noch
an anderen Erscheinungen erkennbar, lebt der altigyptische Totenkult
im heutigen Agypten weiter™®, wenn er auch manchmal durch das Da-
zutun der christlichen Kopten und der Muslime sehr entstellt erscheint.

Erweisen sich hiermit die Ginn und die islamische Heiligenverehrung
als Erben einer friiheren Gedankenwelt, so gelten die folgenden Be-
trachtungen einigen andersgearteten, altigyptischen Miszellen, die
wahrscheinlich durch die Kopten vermittelt wurden, den Muslimen
zukamen und im arabischen Schrifttum eine allgemeine Verbreitung
innerhalb des Islams fanden.

Die See]enwaage

Die agyptische Idee vom Gericht iiber die Toten, dem meist der Son-
nengott Re vorstand, geht ins Alte Reich zuriick™; bei der anschlieBen-
den Ausbreitung des Osiriskultes wurde Re durch Osiris ersetzt™; die
bildlichen Darstellungen des Vorganges erfolgten jedoch erst im Neuen
Reich (Abb. r). Die zentrale Handlung, die wiedergegeben wurde, ist

9. Auf die zahlreichen Sayyida Naffsa-Heiligtiimer z.B. habe ich hingewiesen in: Uber
islamischen Grab- und Heiligenkult, Schweizer Archiv fiir Volkskunde, 56 (1960), Heft 4.

10. Dazu gehort vor allem die schon von Muhammad nicht gebilligte Totenklage; vgl.
P.Kahle, Die Totenklage im heutigen A:qypten, Gottingen 1923 ; M. Cramer, Die Totenklage bei
den Kopten mit Hinweisen auf die Totenklage im Orient iiberhaupt, Wien und Leipzig 1941. — Ein
sehr eindriickliches Beispiel der Persistenz schildert A.Fakhry [vgl. S. 112, Note 16 in seiner
Einleitung S. 2: «Wir wissen, daB die Agypter der 26. Dynastie (6. Jahrhundert v. Chr.) die
Griber der 6.Dynastie (24. Jahrhundert v. Chr.) fiir sich nachahmten. Aber es ist gar nicht
notig, so weit zuriickzugehen. Vor einigen Jahren besuchte ich den Muslim-Friedhof der
Stadt Minia auf dem gegeniiberliegenden Nilufer, Zawiyat al-amwit genannt. Dabei war es
erstaunlich festzustellen, daB die Muslime ihre Toten weiterhin in einem Teil des altigypti-
schen Friedhofs bestatteten, trotzdem er iiberfiillt ist. Zahlreiche Steine trugen eingravierte
Zeichen, die uns aus der koptischen Kunst vertraut sind. Die Herstellung derselben lag in
Hinden einer Familie, deren Mitglieder ohne weitere Vorlagen arbeiteten und das Gewerbe
bereits seit Jahrhunderten vom Vater auf den Sohn weitergaben ...»

11. ]. Spiegel, Dieldee vom Totengericht in der dg yptischen Religion, Gliickstadt u. Hamburg193 5.

12. A.Scharff, Die Ausbreitung des Osiriskultes in der Friihzeit und wdhrend des Alten Reiches,
Sitzungsberichte der Bayer. Akad. der Wissensch., phil. hist. Klasse, Jahrgang 1947, Heft 4;
W. Westendorf, Eine auf die Maat anspielende Form des Osirisnamens, Mitt. d. Inst. f. Orientfor-

schung, II (1954), 165.



Abb. 2. Freske aus der «Friedenskapelle» der koptischen Nekropole von Bagawit
bei der Oase Kharga



ALTAGYPTISCHE MISZELLEN IM ISLAM 111

das Abwigen des Herzens als Sitz der Seele des Verstorbenen gegen eine
StrauBBenfeder, das Symbol der Maat, wobei der Gott Toth als Schreiber
wirkt und Anubis die Waage bedient. Die Maat entsprach Wahrheit und
Gerechtigkeit zugleich, sie stand also im Gegensatz zu Unordnung und
Liige. Vorerst handelte es sich nicht um einen ethischen Begriff, son-
dern ein Gedanke der Ordnung lag zugrunde; daher galt die Gottin
Maat auch als Tochter des Re, die im Totengericht die Priifung der ein-
wandfreien, «richtigen» Lebensfithrung des Menschen gewihrleistete.
Doch nicht nur fiir diesen war sie maf3gebend, sondern dariiber hinaus
fiihrte sie auch dem Gotte eine sein Wesen bestimmende Kraft zu, denn,
um die ihr dargebrachten Opfer zu begriinden, sagt man: «Ich weiB,
daB er von ihr lebt»™. Abgesehen von der ideengeschichtlichen Ent-
wicklung, scheint der Kult der Maat zur Zeit Alexanders des GroBen in
Thebendurch einen Tempelsichergestelltzusein™. —Dabei wirdinspaten
Texten der Dual Maati gebraucht, womit aber nicht eine Begriffsver-
doppelung gemeint war, sondern der fragliche Begriff und sein Gegenteil
sollten umschrieben werden, wie z. B. « Wahrheit und Liige». So wiirde
die Bezeichnung des Totengerichtshofes als «die Halle der beiden Maat»
den Sinn von «die Halle von Wahrheit und Liige» ergeben. Esist in die-
sem Zusammenhange interessant, darauf hinzuweisen, da} eine derar-
tige Verwendung des Duals im Arabischen nicht selten ist, wie z.B. :

al-qamarfini = die beiden Monde = Sonne und Mond
al-masriqini = die beiden Osten = Ost und West
al-abawani = die beiden Viter = die Eltern u.a.m.

Dazu kommt noch, daf3 auch das Koptische derartige Bildungen kennt*.
Jedenfalls ist Anschauung und Begriff der altigyptischen Herz- bzw.
Seelenwaage von den Kopten iibernommen und im Bilde festgehalten

13. H.Bonnet, Reallexikon der dgyptischen Religionsgeschichte, Berlin 1959, S. 430ff.

14. A.Varille, Inventaire d’objets cultuels d’un temple thébain de Maat, Bull.Inst. Frang.
d’Arch. Orientale, 41 (1942), 135.

15, Man vgl. L.Stern, Hieroglyphisch-koptisches, ZA, 15 (1877), S.72ff. und hier beson-
ders S, 83.



112 CESAR E, DUBLER

worden, wie es die Fresken der Kuppel der sogenannten Friedenskapelle
der christlichen Nekropole von Bagawit bei der Oase von Kharga offen-
baren (Abb. 2). Hier, in der westlichen Wiiste, hatten sich alte Briuche
iiber die Jahrtausende erhalten, wo im 3. Jahrhundert Christen und
Heiden friedlich nebeneinander lebten, wenn auch dieser abgelegene
Ort von den nun folgenden Glaubenswirren nicht verschont blieb. Im-
merhin scheint sich bis ins 7. Jahrhundert unter den christlichen Kop-
ten der dortigen Gegend ein gewisser Wohlstand erhalten zu haben, so
daB3 die Grabkapellen schon und reich ausgestattet wurden, ohne dabei
ihren bodenstindigen — koptischen — Wesenszug einzubiilen. Erst nach
der Eroberung des Niltals durch den Islam muf} die Siedlung mehr und
mehr verfallen sein™. Hier, unter den Christen, ist auf dgyptischem Bo-
den der umfassende Begriff der Maat einseitig zur Gerechtigkeit gewor-
den; das hinderte aber nicht, daB der alte Gedanke des Wigens von den
Kopten auch anderweitig festgehalten wurde. In der einst klosterrei-
chen Gegend des Wadi Habib im Natrontal von Unteragypten fand sich
der Ortsname arab. mizan al-qulib = die Waage des Herzens, was eine
getreue ﬁbersetzung des Koptischen Sihét, Bezeichnung der Wiiste mit
dem beriihmten Kloster des heiligen Makarios, darstellt. Bestand hier
noch eine sinngemifBle Beziehung zu den altigyptischen Gedanken von
Seelenwaage und Maat, so ist die von den Kopten vermittelte Idee unter
den Muslimen, véllig entstellt, zum unterhaltsamen Marchenstoffe ge-
worden, dem sich anschlieBend zahlreiche arabische Autoren zuge-
wandt haben. Um 1200 verfaBte Ibn Wasif $ah, an Hand koptischer An-
gaben, eine legendire Geschichte des alten Agyptens. Dabei scheint
sich von Mund zu Mund auch die Sage vom Wigen des Rechten und Un-
rechten erhalten zu haben, denn der legendire Pharao Aqsimus lieB3
angeblich zahlreiche Bauten errichten und stellte «eine Waage her, die
die Menschen beobachten sollten ; ihre Schalen waren aus Gold, die Auf-
hingung aus Silber, Schniire und Ketten aber golden. Er héngte sie im
Sonnentempel auf und auf einer der Schalen stand geschrieben : haqq =

16. A.Fakhry, The Necropolis of al-Bagawdt in Kharga Oasis, Cairo 1951.



ALTAGYPTISCHE MISZELLEN IM ISLAM 113

Recht, und auf der anderen batil = Ubel, wihrend unter den beiden
Schalen Edelsteine lagen, die die Namen der Fixsterne eingraviert tru-
gen. (Bei einem Streite) traten der Verletzer und der Verletzte herbei;
jeder ergriff einen Edelstein ; fliisterte auf ihn ein, was jeder wollte und
legte je einen auf jede Waagschale. Da senkte sich diejenige des Ver-
letzers, und es hob sich die des Verletzten. Wer eine Reise machen
wollte (und zu erfahren wiinschte), ob sie gut oder schlecht ausfallen
werde, konnte ebenso verfahren. Als Bukht Nasar (die islamische Form
des biblischen Nebukadnezar) kam, nahm er die Waage nach Babel
mit*7». Mit geringfiigigen Varianten hat sich derselbe Bericht in ver-
schiedenen Handschriften und bei spiteren Autoren erhalten™. Dabei
gibt der arabische Ausdruck haqq den umfassenden Begriffsinhalt der
Maat gut wieder; und weiter ist die Feststellung, da} diese Waage im
Sonnentempel aufgehingt wurde, gewill eine Reminiszenz der Abhan-
gigkeit der Maat vom Sonnengott Re. Diese ideologisch richtigen An-
gaben sind sicherlich der miindlichen, korrekten, lokalen Uberliefe-
rungsweise zu verdanken, bei der die Nachrichten iiber die Jahrhunderte
von Generation zu Generation Weitergegeben wurden ; denn unter den
griechischen Autoren haben sich keine bestimmten Nachrichten vom
Totengericht und von der Rolle, die die Maat dabei spielte, erhalten.
Vielleicht schon die Kopten, mit groerer Wahrscheinlichkeit aber
erst die Muslime, haben die Erzihlung von der Gerechtigkeitswaage
durch die Verbindung mit Bukht Nasar* in die ihnen zugingliche alte
Uberlieferung miteinbezogen und dadurch die Voraussetzung fiir eine
weitriumige Verbreitung derselben geschaffen. Jedenfalls war schon
bald nach Ibn Wasif $4h seine aus koptischen Angaben zusammenge-

17. Aus Manuskript Brit. Mus., Or.1526, fol.102 rectus/versus, beschrieben von
Ch. Rieu, Suppl. to the catal. of Arabic Ms. in the Brit. Mus., London 1894, S. 468.

18. F. Wiistenfeld, Die dlteste dgyptische Geschichte nach den Zauber- und Wundererzihlungen
der Araber, Orient und Occident, I (1862), S. 326 ff., besonders S. 338. Die getreuesten spi-
teren Wiedergaben entstammen al-Magqrizi, von dem noch zu sprechen sein wird. Vgl.
S.114u, 115,

19. Enzyclop. de I’Islam, I (nouv. éd.), 1337. Uber Bukht Nasar siche S. 117.

8



114 CESAR E. DUBLER

schriebene Geschichte in al-Andalus, im islamischen Spanien, bekannt,
denn der kastilische Kénig Alfons X., der Weise, hat sie im 13. Jahr-
hundert bei der Abfassung seiner General Estoria, einer Universalge-
schichte, in spanischer Ubersetzung beniitzt. Ungefihr zwei Jahrhun-
derte spiter fand der Text des Ibn Wasif S4h in dem groBen Geschichts-
werk des Maqrizi Aufnahme, und dabei auch die hier betrachtete Epi-
sode?, die ein Muslim, an Hand einer volkstiimlichen ﬁberlieferung
der Kopten, niedergeschrieben hatte. Doch nach so vielen Jahrhunder-
ten hatte sich nur noch wenig des einst festgefiigten altigyptischen Ge-
dankengutes erhalten.

Einige altorientalische Herrschernamen bei Ibn Wasif Sah

Immer wieder haben im Mittelalter arabische Autoren versucht, ihre
Kenntnisse der alten Geschichte durch die Verwendung von Angaben
der Kopten zu erweitern, da diese im Rufe standen, iiber ein groBes an-
tikes Wissen zu verfiigen. So berichtet im 10. Jahrhundert der Poly-
graph al-Mas“idi** von Ahmad ibn Tultin (gest. 883), dem Herrscher
Agyptens, daB er nach dem Jahre 260 der Hidschra (874 n.Chr.) von
einem weisen, angeblich 130jihrigen Kopten gehort habe, den er an
seinen Hof bringen lieB, um sich von ihm aus der Vergangenheit seines
Volkes berichten zu lassen. Der Greis erzihlte dem Sultan zahlreiche
Einzelheiten iiber Bauten und Pyramiden, ehemalige Herrscher, groB3-
angelegte Siedlungen und gewaltige Naturkatastrophen. «Man be-
fragte ihn auch iiber die Schrift auf den Pyramiden und Tempeln, die
unlesbar sei; worauf er sagte : ,Die Gelehrten und diejenigen, die diese
Schrift kannten, sind verschwunden. Agypten wurde von fremden Vol-
kern besetzt, so da} die griechische Schrift und Buchstaben vorherr-
schend wurden. Die Kopten, im Male wie sie diese kennen lernten, ge-

brauchten sie, indem sie dieselben mit ihren eigenen Buchstaben ver-
20. al-Magrizi, Khitit, ed. Bulaq 1270 H., Bd.1, 5.37; ed. G.Wiet, Le Caire 1911,
vol.1, S. 160-1, der in seiner Note 19 weitere Bibliographie angibt. Vgl. auchS. 111, Note 15,

L.Stern, ... bes. S, 8off.
21. Mas “(di, Les Praiersi d’or ..., 9 vols,, Paris 1861-76, Bd.Il, S. 372 ff.



ALTAGYPTISCHE MISZELLEN IM ISLAM I1§

mischten, so da} eine Schrift entstand, die Griechisches und Altkopti-
sches zugleich enthielt. Dariiber entschwand ihnen die Schrift ihrer
Vorfahren¢. Uber die ersten Einwohner Agyptens befragt, meinte er:
,Der erste, der sich hier niederlieB, war Misr, Sohn des Bisraym, Sohn
des Ham, Sohn des Noa‘. Daraufhin ging er zur Genealogie der drei
Sohne des Noa iiber.» — Durch diesen Bericht aus der Zeit des ersten
Tultniden ersieht man mit Deutlichkeit die einwandfreien Vorstellun-
gen, die dieser Alte aus dem 9. Jahrhundert von der koptischen Schrift
hatte. Dariiber hinaus ist anzunehmen, daB3 seine Angabe iiber die Hiero-
glyphen ebenfalls korrekt ist, so da, nach seiner Aussage, die Lesung
derselben in einer nicht allzu fernen Vergangenheit verlernt worden
war. Hingegen ist seine Auskunft iiber die alten Herrscher, die er ledig-
lich mit der biblischen Gestalt des Noa in Verbindung bringt, eher be-
scheiden, so daB die historischen Kenntnisse dieses greisen koptischen
Gewihrsmannes aus dem 9. Jahrhundert sich h6chstens als ein miszel-
lenhaftes Wissen darstellten. Mochte nun drei Jahrhunderte spiter auch
Ibn Wasif Sah iiber ein solches Wissen verfiigen, das dabei noch viel
weitgehender ins Mirchenhafte entstellt erscheint, so entwickelte er
hingegen, an Hand schriftlicher und miindlicher Angaben der Kopten,
einen ganzen Stammbaum von legendiren Pharaonennamen, die er in
vielfiltiger Weise mit den alttestamentlichen Personen und Daten um
die Zeit der Sintflut in Beziehung setzte. Diese angeblich historischen
Feststellungen des Ibn Wasif Sah sind dann, weitere zwei Jahrhunderte
spater — d.h. um 1400 — durch Maqrizi erweitert worden. Aber nicht
genug damit, denn in der gleichen Art der Uberlieferung halten sich die
Nachrichten von L’Egypte de Murtadi fils du Gaphiphe, die Pierre Vattier
aus einem arabischen Manuskript ins Franzésische iibersetzte, und die
1666 erstmals im Drucke erschienen®.

Gewill haben die zahlreichen Hinweise auf die Heilige Schrift und
der christliche Anstrich der koptischen Gewihrsleute des Ibn Wasif Sah
dazu beigetragen, da3 Alfons der X., der Weise, von Kastilien, bei der

22. Neuausgabe in Faksimile, mit einem Vorwort von G. Wiet, Paris 1953.



116 CESAR E. DUBLER

Abfassung seiner Weltgeschichte sich, wie bereits vermerkt, gerade
fir diesen arabischen Text entschied®. — Abgesehen von der bisher ins
Auge gefalten Reihe, gab es aber auch noch andere altigyptische Herr-
scherlisten, die mehr oder minder legendir waren und schriftlich fest-
gehalten wurden, wie z. B. aus der Ptolemierzeit die im Wesentlichen
historisch treue, griechisch erhaltene des Manetho*. Hingegen hatte
einige Jahrhunderte frither Herodot mehr volkstiimliche, miszellenhafte
Daten aus dem Niltal in seinem Geschichtswerke registriert.

An Hand der Angaben aus all den Quellen entsteht ein recht ver-
worrenes und kompliziertes Bild von Pharaonennamen. Diese waren
auerdem noch in verschiedenen Schriften und Lautsystemen erhalten,
so daB sich zum geschichtlich-legendiren Wirrwarr auch noch alle
moglichen philologischen Schwierigkeiten gesellten. Allein schon die
unterschiedlichen Transkriptionen machen es sehr schwer, die einzel-
nen Namen richtig miteinander in Beziehung zu setzen. Hinzu kommen
die ungleichférmigen historiographischen Uberlieferungsreihen, die
bei der Eingliederung der Herrscher eine Rolle spielten und fiir die
Ermittlung ihrer Namen noch eine weitere Erschwerung boten?.

Faf3t man im besonderen die arabischen Quellen ins Auge, so muf3 ganz
allgemein die anachrone Art der Betrachtung der vorislamischen Zeit
durch dieMuslime beriicksichtigt werden, wodurch dieIdentifikation der
Pharaonennamen nochmals erschwert wird. Eine genaue Priifung ihrer
arabischen Schriftbilder ergibt jedoch, daB} sehr getreue Wiedergaben
der agyptischen Laute neben willkiirlichen graphischphonetischen Um-
bildungen stehen. Andererseits ist an zahlreichen Endungen der arabisch
festgehaltenen Namen der EinfluB des Griechischen unverkennbar.

23. Vgl. S. 114. Der aus Agypten stammende arabische Autor heifit im Kastilischen Al-
guazif; auf diese Quelle habe ich hingewiesen in: Fuentes drabes y bizantinas en la Primera Crd-
nica General, Vox Romanica, XII (1951), S. 120ff., besonders S. 142.

24. Manetho, ed. W.G. Waddell, The Loeb Classical Library, London and Cambridge
(Mass.) 1948 ; W.Helck, Untersuchungen zu Manetho und den dgyptischen Kénigslisten, Akademie-
Verlag, Berlin 1956.

2 5. Summarisch habe ich darauf hingewiesen in: Survivances de I’ Ancien Orient dans IIslam,
Studia Islamica, VII (1957), bes. S.70.



ALTAGYPTISCHE MISZELLEN IM ISLAM 11y

Unter den von Ibn Wasif S4h erwihnten Gestalten nimmt Bukht Na-
sar eine Sonderstellung ein, da er fiir die Muslime des Mittelalters das
typische Bild des altorientalischen Herrschers darbot. Bei genauem
kritischem Zusehen erkennt man aber, dafl Name und Person in glei-
cher Weise verworren und vielschichtig sind, da in ihnen verschiedene
frilhere Gestalten zusammenflossen: Ziige biblisch-talmudischer Tra-
dition finden sich neben iranischen und agyptischen, die alle, bereits zu
einer neuen Einheit verschmolzen, in den Angaben des Polygraphen
Mas“tdi im ro. Jahrhundert ihren Niederschlag gefunden hatten. Jere-
mias und Jesaia, Nebukadnezar und Sencherib, Nebonid, Kyros und
Kambyses hatten etwas zum Bilde des Bukht Nasar beigetragen. Ahn-
lich wie beim koranischen Propheten Dhii’l-Qarnayn®* — dem Zweige-
hornten, dem legendir weitergebildeten Alexander-Ammon —, ver-
leitete die Fiille von einzelnen Ziigen und unterschiedlichen Angaben,
die fiir die arabischen Schriftsteller analytisch nicht mehr zu scheiden
waren, sie sogar dazu, willkiirlich zwei historische Personen und Epo-
chen des Bukht Nasar zu konstruieren. Sowohl in der Gestalt, wie
auch im Namen, scheinen die mannigfachsten Elemente — miindlich-
volkstiimliche wie schriftlich-gelehrte — zusammengewirkt zu haben.
Th.Noldeke hat seinerzeit im ersten Bestandteil des Namens das syri-
sche bokht = er hat erl6st, das bei Namenbildungen recht hiufig mit-
wirkte, wie z.B. bei Isobokht oder Bokhti$u®, erkennen wollen?;
aber es scheint, da3 auch hier koptische Einfliisse nicht von der Hand zu
weisen sind*. Sicher ist jedenfalls, daB} die Kopten in ihrer retrospek-
tiven, legendar-historischen Schau Kambyses und Nebukadnezar gleich-
setzten und dadurch bereits eine fiir den islamischen Bukht Nasar sehr

26. Die muslimischen Schriftgelehrten griffen bei der Auslegung dieser sehr vielschich-
tigen Gestalt u.a. zur Annahme, es habe zwei historische Personen dieses Namens gegeben ;
die iltere sei die im Koran erwihnte, die jiingere sei mit Alexander dem GroBen identisch;
dazu vgl. E.Garcia Gomez, in seiner Einleitung zu Un texto drabe occidental de la Leyenda de
Alejandro, Madrid 1929, S.XL.

27. Th.Noldeke, Ardach$ir i Pépakan, Beitr. z. Kunde der Indogerman. Sprachen, 4
(1878), S.49, Note 4.

28. W. Spiegelberg, Arabische Einfliisse in dem koptischen Kambysesroman, ZA, 45 (1908),S. 83 ff.



118 CESAR E. DUBLER

wichtige Verbindung herstellten. Mag auch der koptische Kambyses-
roman durch Herodot angeregt worden sein, mag er teils auf eigener,
koptischer, (:Iberlieferung fuBBen, die daher um so leichter in einen Auf-
ruf zur nationalen Besinnung gegen den Islam ausmiinden konnte®, so
bleibt doch die Tatsache bestehen, daBl er erst unter dem Einflul} der
arabischen Sprache und damit unter der Herrschaft der Muslime ent-
standen ist. Nach all diesen Feststellungen treten nun aber die Angaben
des Ibn Wasif $4h iiber Bukht Nasar in ein ganz neues Licht, da er neben
dem einen Herrscher dieses Namens einen zweiten, genannt Bukht
Nasar al-Farisi = Bukht Nasar den Perser, kennt®. Dieser ist aber auf
Grund des weiter oben gesagten lediglich innerhalb der koptischen
Tradition sinngemaB deutbar. Dazu ist es erstaunlich festzustellen, daf3
sich unter den Kopten Oberigyptens diese Uberlieferung miindlich bis
auf den heutigen Tag erhalten hat.

Trotz all der weiter oben angemeldeten Schwierigkeiten sind aber
in den von Ibn Wasif Sh auf arabisch festgehaltenen Konigslisten einige
altigyptische Namen deutlich zu erkennen, deren genaue Kenntnis
wahrscheinlich die Kopten vermittelten.

1. M. NQA’ww.s3 ist arabisch leicht verschrieben aus M. N QA WR.s.
LiBt man das aus dem Griechischen iibernommene S am Wortende fort,
so entsprechen die arabischen Schriftzeichen genauestens dem agypt.
Mn-K’w-R® = arab. Man-Q&’w-Ra(s), was zu agypt. Men-Kaw-Re =
Mykerinos, dem Pharao der 4.Dynastie etwa um 2560 v.Chr., dem
Erbauer der kleinen Pyramide von Ghiza, bestens paBt. Die arabische
Schriftform legt dariiber hinaus noch nahe, da} der altigyptische Knack-
laut mit hartem Stimmeinsatz sich bis tief ins Mittelalter erhalten hatte.

29. G.Méller, Zu den Bruchstiicken des koptischen Kambysesromans, ZA, 39 (1901), S.113;
H. Grapow, Untersuchungen iiber Stil und Sprache des koptischen Kambysesromans, ZA, 74 (1938),
55; L. Jansen, The Coptic Story of Cambyses’ Invasion of Egypt, Oslo 1950, der auch auf die Be-
ziehungen desselben mit den historiographischen Angaben des Johann, Bischof von Nikiu
(um 700 n.Chr.), hinweist, dessen Chronik jedoch nur auf Athiopisch erhalten ist.

30. Vgl. S. 113, Note 17, Fol. 86 versus des Ms.

31. Vgl. S. 113, Note 18, S. 332.



ALTAGYPTISCHE MISZELLEN IM ISLAM 119

Von diesem verraten die griechischen Transkriptionen nichts, denn
Herodot erhielt Muxepivoc und Manetho Mevyepng, aus denen eine
Mischform entstand, die Artemidor von Ephesus bildete, und die sich
bei Doidor als Mevyépwog erhielt. Es ist auffallig, wie das Arabische hier
phonetisch genau dem Agyptischen zu entsprechen vermochte.

2. Tlitys3* kann arabisch sehr leicht verschrieben sein aus Titm.s.
Dies wire die Umschrift von Dhwtj-m$(w), einer altigyptischen, iiber
das Koptische vermittelten Nisbenform, in der Bedeutung: ,zu Toth
gehorige. Diese Form kommt als Personenname recht haufig vor und
am bekanntesten sind die Thutmosis, mehrere Pharaonen der 18. Dy-
nastiec um 1 goo v. Chr. —Bei dieser arabischen Umschrift ist es immer-
hin wahrscheinlich, daB die griechische Namensform Tu8p.covg gekiirzt
vorlag.

3. N.Q.RAws3: LiBt man das aus dem Griechischen iibernommene
S am Wortende weg, so kann man die arabischen Schriftzeichen fol-
genden dgyptischen Lautwerten gegeniiberstellen: Nj-K’w-R® = Be-
sitzer des Ka ist Re34. Erliuternd wire hinzuzufiigen, daf3 die ganze ara-
bische Endung -aws wahrscheinlich griechisch ist; immerhin wire es
moglich, daB das arabische W den agyptischen Plural wiedergibe. In
diesem Falle wiirde die im arabischen Texte an anderer Stelle als N. Q.
RAs3 festgehaltene Form einen Singular der obigen darstellen. Mit die-
ser bezeichnet Ibn Wasif S4h den iltesten Sohn des erstgenannten Herr-
schers.

Durch die bereits angedeutete Ausbreitung des Textes von Ibn Wasif
S4h, der sich auBerdem in zahlreichen Fassungen erhalten hat3¢, konnten

32. Vgl. S. 113, Note 17, Fol.47 versus des Ms. und Note 18, S.336.

33. Vgl. S. 113, Note 17, Fol. 75, 79 vers. des Ms. und Note 18, S.329.

34. H.Ranke, Die dgyptischen Personennamen, Bd.I, Glickstadt 1935, S.180, Nr.23.

35. Vgl. S. 113, Note 17, Fol. 77 rect., 79 vers. des Ms.

36. C.Brockelmann, Gesch.d. Arab. Lit. (2. Aufl.), Bd.I, S. 409 und Suppl.1, S. 574 ; wei-
ter vgl. die neue Beschreibung der Handschrift aus dem Asiatischen Museum von Leningrad
im Katalog der arabischen Handschriften des Instituts der Volker Asiens, Akademie der Wissen-

schaften, Lieferung 2 von A.]J.Michailowa, Geographische Schriften, Moskau 1961, 5.17
(auf russisch).



120 CESAR E. DUBLER

diese dgyptischen Namen, wenn auch teilweise im arabischen Schrift-
bilde sehr entstellt, durch die Muslime eine weltweite Ausbreitung in-
nerhalb des Islams erfahren.

Muhammads christliche Trinitdtslehre

Da Muhammads Lehre von der christlichen Dreifaltigkeit im Koran
niedergelegt ist, gehort sie zur allislamischen Begriffswelt’. Sie ent-
spricht aber nicht dem herk6mmlichen, christlichen Dogma, und daher
erhebt sich die Frage nach dem Ursprung von Muhammads Auffassung.
Es scheint nun, daB auch hier eine urspriinglich dgyptische Primisse vor-
liegt, dieaber in ganzanderer Artalsin den bisher behandelten Beispielen
altes Erbgut aus dem Niltal der Anschauung der Muslime einverleibte.

Es ist davon auszugehen, daf3 der Koran wohl in erster Linie als litur-
gischer Text verstanden sein muf}, wobei Muhammad fiir seine Ausge-
staltung vor allem von christlichen Missions- und Gemeindepredigern,
aber meist nicht unmittelbar, abhingig war. Dadurch wurde weitge-
hend ein volkstiimliches Laienwissen der Christen in das Heilige Buch
der Muslime getragen, viel weniger hingegen genaue Angaben aus Bibel
oder Apokryphen3?, Dazu kam noch, daB vor dem Auftreten des Pro-
pheten Muhammad in erster Linie die Lehren der Monophysiten, die
viel mehr emotiv als intellektuell ausgerichtet waren, auf der arabischen
Halbinsel Verbreitung gefunden hatten3. Diese und andere, weitge-
hend sektiererische Anschauungen der Ostkirche, meist unklar und
volkstiimlich weitergegeben, sind dann vom arabischen Propheten auf-
gefangen und verarbeitet worden. Erlebten durch ihn die christlichen
Grundlehren auch eine fundamentale Umdeutung, so hat das Zuwenden

37. Allgemein vgl. H.Michaud, Jésus selon le Coran, Cahiers Théologiques No. 46, Paris
1960, S.77; J. Henninger, Spuren christlicher Glaubenswahrheiten im Koran, Adm. Neue Ztschr.
f. Missionswissenschaft, Schoneck/Beckenried 1951, S.g51; N.Ahmad, Jesus im Qurdn ...,
Ahmadiyya-Mission, Ziirich 1952.

38. E.Grif, Zu den christlichen Einfliissen im Koran, Vortrag der XV. deutschen Orienta-
listentagung, Gottingen 1961, ZDMG, 111 (1961), S. 396.

39. H.Grégoire, Mahomet et le Monophysitisme, Mélanges Charles Diehl, vol.I (Hist.),
Paris 1930, S.107-119.



ALTAGYPTISCHE MISZELLEN IM ISLAM 121

Muhammads zum inneren Anliegen der monophysitischen Seelenhaltung
doch sehr gewichtige Folgen gezeitigt, indem damit die Voraussetzung
fiir den kiinftigen Siegeszug des Korans unter der Bevilkerung Syriens
und vor allem Agyptens geschaffen war.

Schon lange vor Christus hatte sich vom Niltal aus die Verehrung der
Gétter-Dreiheit Osiris-Isis-Horus ausgebreitet, so dal Lehre und Kult-
briuche der dgyptisch-hellenistischen Mysterienvorstellung auch unter
den Juden Aufnahme fanden*. Diese volkstiimlichen Anschauungen
lagen bei der Propagierung des Christentums bereits vor, und hier bot
sich Isis als Vorbild fiir die Verehrung der Maria geradezu an, wenn sie
auch gewil} nicht aus dieser einen Wurzel allein herzuleiten ist, aber das
Muster machte sich so stark geltend, da3 man geraume Zeit wihrend der
Spatantike von einer Isis-Maria-Anbetung reden darf. Dabei sind auch
die Darstellungen in der bildenden Kunst sehr sprechend, indem ge-
rade die Wiedergabe des Kindes auf dem Frauenschof3e die innige Be-
ziehung der Gestalten belegt. Die Isis als Mutter des Horus wird viel
mehr hervorgehoben als die Vaterschaft des Osiris; dadurch wurde es
im Niltal iiblich, sie als 4gypt. mwt ntr = Mutter Gottes, zu bezeichnen.
Dieser Sprachgebrauch ist in Agypten von den Christen wihrend des
3. Jahrhunderts auf Maria iibertragen worden. Die ikonographische Ent-
wicklung des Madonnenbildes fallt dabei nicht zufillig in ungefahr die-
selbe Zeit, in der das Einsiedlerwesen und Moénchtum aufkommt, um
nun seine erste Bliite zu erleben; doch dabei lassen sich deutliche Ein-
fliisse der Isisgemeinden keinesfalls leugnen. Aber die Beziehungen
zwischen Isis und Maria gingen im Volke viel weiter, indem sie sich auf
fromme Sagen, die iiber beide erzihlt wurden, und auf den Glauben und
das Brauchtum, die sich an beide anschlossen, ausdehnten. — Wie weit
ist daneben und parallel dazu der spitere christliche Reliquienkult aus

den Osirisgedenkstitten hervorgegangen? — Jedenfalls liegen hier syn-

40. R, Reitzenstein, Die Hellenistischen Mysterienreligionen, Stuttgart 1956, S. 248,

41. Handbuch der Orientalistik, Erste Abteilung: Der Nahe und der Mittlere Osten,
herausgegeben von B.Spuler, 8.Bd., Religion, 2. Abschnitt, Religionsgeschichte des Orients in
der Zeit der Weltreligionen, Leiden u. Kéln 1961.



122 CESAR E. DUBLER

kretistische Glaubensformen vor, die im Volke auBerordentlich per-
sistent waren. Viele Gemeinden dienten einem Gotte und einer Géttin,
einem Paare, mit einem gottlichen Sohne, und das meist verbreitete
Vorbild dazu boten Osiris und Isis mit dem Horusknaben. In den ver-
worrenen dogmatischen Auseinandersetzungen der Ostkirche spielten
diese Anschauungen mit hinein und gaben der christlichen Trinitits-
lehre eine neue Wendung, indem der Heilige Geist durch Maria er-
setzt wurde. Dies erfolgte um so leichter, als das semitische Wort — be-
sonders hebriisch und aramaisch, aber auch arabisch — fiir « Geist» meist
weiblichen Geschlechtes ist.

Nach Muhammads Auffassung waren die drei géttlichen Personen —
die drei «Gotter», die von den Christen angebetet wurden —: Alldh,
Jesus und Maria. Allerdings soll diese Lehre nicht von Jesus gepredigt
worden sein, sondern sie wurde nachtriglich von den Christen ver-
filscht, denn im Koran, Sure g, Vers 79, hei}t es: «Nicht ist der Mes-
sias, der Sohn Marias, etwas anderes als ein Gesandter ; ihm gingen Ge-
sandte voraus, und seine Mutter war aufrichtig. Beide aen Speise.» Da-
mit wollte Muhammad ausdriicken, sie seien gewohnliche, sterbliche
Menschen, nicht gottliche Wesen, und Maria war, — ebenso wie Jesus —
aufrichtig genug, dies zu bekennen und keine géttlichen Wiirden fiir
sich in Anspruch zu nehmen. — Trotzdem Muhammad in anderem Zu-
sammenhange den Heiligen Geist mehrmals erwihnt, so ist ihm die
Trinitit Vater-Sohn-Geist nicht bekannt gewesen. Fiir ihn bestand sie
also aus Alldh, dem Gott; Is4, d.h. Jesus, dem Sohn; und Miryam, Ma-
ria, der Mutter. — Nach Sure 3, Vers 30—32, stand Miryam unter dem
Schutze Alldhs, der sie der Pflege des Zacharias anvertraut hatte.
Gleichzeitig war sie aber die Tochter des ‘Imrdn, dessen Namen iden-
tisch ist mit hebr. “Amran, dem Namen des Vaters von Moses. Die
Gleichsetzung von Jesu Mutter mit Aarons bzw. Mosis Schwester —
nach dem Koran, Sure 19, Vers 29 —, beruht auf wortlicher Auffassung
einer allegorischen Auslegung des Alten Testamentes, da es in einem
Hymnus des Syrers Rabbula heifit: « Auf dem Berge Horeb sah dich der



ALTAGYPTISCHE MISZELLEN IM ISLAM 123

staunenswerte Prophet Moses, o heilige Jungfrau, als das Feuer im
Dornbusch weilte und loderte, ohne dal3 dieser verbrannt wurde»+.
Muhammad beging hier nicht einen leichtfertigen Anachronismus, son-
dern dieser ist ihm vielmehr durch syrische Exegeten und Einsiedler
nahegelegt worden. Dazu kam nun noch, daB er von geistigen Strémun-
gen, die ihren Ursprung in Agypten hatten, durchaus beeinfluBbar war ;
man erinnere sich z.B. nur seiner engen Beziehungen zur koptischen
Sklavin Miryam.

Hier scheinen nun die Etymologien der Namen, die in den einschli-
gigen Koranstellen arabisch erwahnt werden und auf hebriische Vor-
lagen zuriickgehen, einen weiteren Hinweis zu liefern.

Miryam ist gar kein hebraisches Wort, sondern agyptischen Ursprungs.
Es ist gebildet aus 4g. mry = lieben und imn = Ammon, was zum kop-
tischen merit amun fiihrte ; d. h.

Miryam = Maria = Geliebte von Ammon.

Moses, Bruder von Miryam, steht wohl etymologisch in Beziehung zu
ag. msy, koptisch mise = gebdren, erzeugen; d.h.

dg. msy zu gr. Mows#) = Kind = Moses.

Aaron, Bruder desMoses, der koranische Har{in, geht ebenfalls auf eine
agyptische Namenbildung zuriick, und zwar auf 4g. “rn = “aa ren, vom
Stamme dg. ©° = grof3, und ig. rn = kopt. ran = der Name; d. h.

Aaron = arab. Harin = Gro8 ist der Name (des Gottes)*.

Abgesehen von der weiter oben angefiihrten wortlichen Auffassung
der allegorischen Auslegung des Alten Testamentes eines syrischen
Christen, durch die Miryam anachron zur Schwester von Musa und
Har{in im Koran wurde, konnten sich die drei Namen in der synkretisti-
schen Spatantike sehr leicht der dgyptischen Dreiheit Osiris—Isis—-Horus

42. Vgl. S. 120, Note 38.
43. Ignaz Hosl, Zur orientalischen Namenkunde : Maria— Moses— Aaron ; eine philologische Studie,
Serta Monacensia, Babinger-Festschrift, Leiden 1952, S. 80-85.



124 CESAR E. DUBLER

anfiigen und in dieser volkstiimlichen Form der von Muhammad aus-
gesprochenen Trinitit Vorschub leisten. Es ergaben sich dabei folgende
Gleichsetzungen :

Osiris = ‘aaren = Aaron = Grof} ist der Name (des Gottes) = Allah;
Isis = merit amun = Maryam = Geliebte von Ammon = Maria;
Horus = m$ zu Moses = das Kind und iibertragen = Jesus, der Sohn.

Da die alte agyptische Gotterdreiheit in der ganzen spitantiken Welt
in volkstiimlicher Weiterbildung gr6Bte Verbreitung im Osten gefunden
hatte, konnten derartige Gleichsetzungen das kausal nicht scharfe Den-
ken und die wenig selektive Kompilationsart Muhammads verhiltnis-
miéBig leicht beeinflussen. Dazu kam noch die persénliche Kontakt-
nahme mit der koptischen Sklavin Miryam, auf die im Koran, Sure 66,
unmittelbar Bezug genommen wird, aber auch vielfache andere Wege,
auf denen spate Nachklinge altigyptischer Anschauungen den arabischen
Propheten erreichten. Sie fanden aber im Urislam nur noch als undefi-
niertes Volksgut Aufnahme, aus dem Muhammad fiir seine Heilslehre
Nutzen zu ziehen suchte und wuBte.

All die verschiedenen Beispiele belegen, in welch mannigfacher Form
altigyptische Miszellen unter den Muslimen weiterzuleben vermochten
und in wie hohem MaBe der Islam als Sammelbecken ilteren Geistes-
gutes eine Mischkultur entwickelt hat.



	Altägyptische Miszellen im Islam

