
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 16 (1963)

Heft: 1-4

Artikel: Altägyptische Miszellen im Islam

Autor: Dubler, César E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-145902

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-145902
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ALTÄGYPTISCHE MISZELLEN IM ISLAM

VON CESAR E. DUBLER
UNIVERSITÄT ZÜRICH

Richard Weiß zum Andenken

Als Muhammad zu Beginn des 7. Jahrhunderts in Form seiner neuen
Lehre den strengen Monotheismus predigte, ist dieser in den breiten
Massen des Volkes nicht völlig durchgedrungen; denn neben dem

allmächtigen Allah haben schon damals alte, vorislamische
Glaubenselemente im Heiligenkult und in den Geistervorstellungen der
Muslime Zuflucht gefunden. Die wichtigsten dieser unsichtbaren Wesen

waren und sind die Ginn, die sehr oft mit dem einst jüdisch-christlichen

Saytân gleichgesetzt wurden, wobei innerhalb des Islams von
ihm noch die Vorstellung der Vielzahl bestand, wie es allein schon der
arabische gebrochene Plural al-Sayâtîn belegt. Diese aber waren, wie

eindeutig aus dem Koran und den frühen Gebeten hervorgeht, in ihrem
Wirken mit den Ginn identisch1. An ihnen haften, bis in die Gegenwart,

alte Vorstellungen, die sich in Ägypten teils über die Jahrtausende

verfolgen lassen, und gegen ihr Treiben werden überlieferungsgemäß

die Amulette als wirksames Schutzmittel eingesetzt2. Eine

weitgreifende, einigermaßen erschöpfende ideengeschichtliche
Darstellung der Ginn und ihres Wesens aus dem islamischen Schrifttum,
wie aus dem Volksglauben der Muslime fehlt immer noch ; dabei wäre
sie gerade heute sehr erwünscht, da auch hier das hergebrachte
Überlieferungsgut, wie fast überall auf der Erde, im raschen Schwinden

begriffen ist3.

1. I. Goldziher, Abh. zur Arab. Philologie, Leiden 1896, Bd.I, S. io6fF.
2. R.Kriß, H.Kriß-Heinrich, Volksglaube im Bereich des Islam, Bd. II, Amulette,

Zauberformeln und Beschwörungen, Wiesbaden 1962, beginnt seine Ausführungen S. 1 : «Das alte

Ägypten, das klassische Land der Amulette, hat den islamischen Amulettbrauch stark
beeinflußt.»

3. Sehr ungenügend ist E. Zbinden, Die Djinn des Islam und der altorientalische Geisterglaube,
Bern und Stuttgart 1953. Einige Bemerkungen dazu machte ich in Studia Islamica, VII (1957),
S. 576°. Vom Standpunkt der Islamkunde aus sind die Feststellungen von I. Goldziher [vgl.



Io8 CESAR E. DUBLER

Altägyptische, oft ortgebundene Relikte findet man im Niltal
verhältnismäßig häufig ; sie lassen sich noch in der Gegenwart mehr oder

minder klar festhalten, wenn auch nur in seltenen Fällen genau auf ihren

geistigen Ursprung hin identifizieren. Dies gilt ebenfalls für die

altägyptischen Seelenbegriffe, von denen Ach, Ba und Ka die wichtigsten
sind. In der Volksvorstellung haben die beiden ersten Vogelgestalt

angenommen4. Weiter scheint der Ba am meisten der griechischen Psyche

zu entsprechen. Das bei den Kopten erhaltene Wort für Ach bedeutet

hingegen «Dämon, Gespenst» — ein Wandel, wie er ähnlich auch bei
den Muslimen festzustellen ist -, während der christliche Begriff « Seele»

mit einem griechischen Fremdwort wiedergegeben wird. Der Ba

lebt im heutigen Volksglauben der Nilbauern noch eindeutig weiter :

wenn sie nämlich kleine, grüne Vögel über den Gräbern herumflattern
sehen, so nehmen sie an, daß es die Seelen der dort bestatteten Toten
sind5. Viel bedeutsamer ist aber der Ka, jene Kraft, die vom Urgott
ausging, die Voraussetzung für das irdische Dasein bildete und für das

Jenseits als Notwendigkeit von den alten Ägyptern erachtet wurde. Seiner

Erhaltung galt der ganze komplizierte Apparat des Totenkultes: das

Grab als Wohnhaus, das Ritual als transformierendes Element und die
ins Grab gelegte Ka-Statue als dauernder Träger der Ewigkeitswerte.
Das Unvergängliche im Menschen sollte erhalten werden - darunter

war die Mumifizierung des sterblichen Leibes nur ein Versuch unter
vielen - und diese Vorstellung, die auf anderer Ebene auch den Osiris-

glauben durchzog, machte die Hoffnung des ägyptischen Menschen aus,

S. 107, Note i, S.109, Noten 7 u. 8 und z.B. ZDMG, 45 (1891), S. 685] immer noch
grundlegend. Notgedrungen unvollständig ist der Artikel Djinn in der Enzyklopädie des Islam,
I (erste Auflage), S. 1091.

4. L.Klebs, Der ägyptische Seelenvogel, ZA, 61 (1926), 104; E.Otto, Die beiden vogelge-

staltigen Seelenvorstellungen der Ägypter, ZÄ, 77 (1941/2), 78, wobei Ba Storchen- und Ach
Ibis-Gestalt annahmen.

5. Muharram Kamâl, Âthâr hadârat al-farâ cina fî hayâtinâ '1-hâliyya (Spuren der
Pharaonenkultur in unserem gegenwärtigen Leben), Kairo 1956, S. 29. - Ähnlich äußert sich

W.S.Blackman, Les Fellahs de la Haute-Egypte, Paris 1948, S. 107, die von grauen Vögeln
berichtet.



ALTAGYPTISCHE MISZELLEN IM ISLAM I09

daß die Kraft des Ka imstande sei, die Fortdauer des Lebens in der
transzendenten Welt zu gewährleisten6. Davon haben sich aber im
Volke bis zur Gegenwart nur Bruchstücke erhalten, wie es die immer
seltener werdende Sitte belegt, mit dem Toten eine kleine Statue zu

beerdigen ; auch Überreste der Speisung des Ka finden sich, wenn auf

den Gräbern Nahrungsmittel niedergelegt werden, oder in denselben

Ideenkreis gehört wohl ein sonderbarer Brauch der Nilschiffer aus der

Gegend von Teil el-Amarna, wenn sie Brotstücke ins Wasser werfen,
die von Vögeln aufgegriffen und angeblich auf dem Grabe des in der
Nähe beigesetzten Saykh Sacîd, dessen Seele sie sein sollen, niedergelegt

werden ; da dieser Saykh sonst recht unbekannt ist, sieht es

danach aus, als liege hier eine rituelle Verfallsform der Ka-Speisung vor7.

Aber bereits im letzten Jahrhundert hat G.Maspero zutreffend

festgestellt, daß der alte Ka unter der ägyptischen Landbevölkerung als

Ginn weiterlebt. — Selbst gebildete Muslime der Neuzeit scheuen sich

heutzutage nicht mehr zu sagen, daß an gewissen islamischen Heiligengräbern

einst Osiriskultstätten bestanden hätten, wie z. B. an einem
zwischen Aßwan und Philae gelegenen Orte, wo sich dies eindeutig
nachweisen läßt8.

Damit hat man jedoch den gemeinislamischen Wali-Kult berührt,
der gerade im Niltal eine sehr vielfältige Ausgestaltung gefunden hat ;

einmal an den großen Friedhöfen, wie dem von Qarâfa in Kairo oder an

denjenigen von Esne und Aßwan ; zum anderen aber an den zahlreichen

auf einen Namen festgelegten Gedenkstätten von islamischen Heiligen
den ganzen Flußlauf entlang, tief bis in den Sudan. Dabei bergen diese

Gräber meist gar nicht die Gebeine der Angebeteten, sondern sie wirken

nur, wie es auf arabisch heißt, «bi'1-isâra» durch den Hinweis

6. U. Schweitzer, Das Wesen des Ka im Diesseits und Jenseits der alten Ägypter, Ägyptol.
Forsch., Heft 19, Glückstadt 1956.

7. I. Goldziher, L'oiseau représentant l'âme dans les croyances populaires des musulmans,

Arabica, VII (i960), 259. -Man vgl. S. 108, Note 4, und gleichzeitig sei auch auf das allgemeine
Problem der Anschauung des Seelenvogels hingewiesen.

8. I. Goldziher, Etudes Islamologiques, Arabica, VIII (1961), 249, 256.



IIO CESAR E. DUBLER

(auf den betreffenden Heiligen)9. An diesen Heiligengräbern, wie noch

an anderen Erscheinungen erkennbar, lebt der altägyptische Totenkult
im heutigen Ägypten weiter10, wenn er auch manchmal durch das

Dazutun der christlichen Kopten und der Muslime sehr entstellt erscheint.
Erweisen sich hiermit die Ginn und die islamische Heiligenverehrung

als Erben einer früheren Gedankenwelt, so gelten die folgenden
Betrachtungen einigen andersgearteten, altägyptischen Miszellen, die
wahrscheinlich durch die Kopten vermittelt wurden, den Muslimen
zukamen und im arabischen Schrifttum eine allgemeine Verbreitung
innerhalb des Islams fanden.

Die Seelenwaage

Die ägyptische Idee vom Gericht über die Toten, dem meist der

Sonnengott Re vorstand, geht ins Alte Reich zurück" ; bei der anschließenden

Ausbreitung des Osiriskultes wurde Re durch Osiris ersetzt"; die
bildlichen Darstellungen des Vorganges erfolgten jedoch erst im Neuen
Reich (Abb. i). Die zentrale Handlung, die wiedergegeben wurde, ist

9. Auf die zahlreichen Sayyida Nafisa-Heiligtümer z.B. habe ich hingewiesen in: Über

islamischen Grab- und Heiligenkult, Schweizer Archiv für Volkskunde, 56 (i960), Heft 4.
10. Dazu gehört vor allem die schon von Muhammad nicht gebilligte Totenklage; vgl.

P.Kahle, Die Totenklage im heutigen Ägypten, Göttingen 1923; M.Cramer, Die Totenklage bei

den Kopten mit Hinweisen auf die Totenklage im Orient überhaupt, Wien und Leipzig 1941. — Ein
sehr eindrückliches Beispiel der Persistenz schildert A.Fakhry [vgl. S. 112, Note 16 in seiner

Einleitung S. 2 : «Wir wissen, daß die Ägypter der 26.Dynastie (6. Jahrhundert v.Chr.) die
Gräber der 6.Dynastie (24. Jahrhundert v.Chr.) für sich nachahmten. Aber es ist gar nicht
nötig, so weit zurückzugehen. Vor einigen Jahren besuchte ich den Muslim-Friedhof der
Stadt Minia auf dem gegenüberliegenden Nilufer, Zawiyat al-amwât genannt. Dabei war es

erstaunlich festzustellen, daß die Muslime ihre Toten weiterhin in einem Teil des altägyptischen

Friedhofs bestatteten, trotzdem er überfüllt ist. Zahlreiche Steine trugen eingravierte
Zeichen, die uns aus der koptischen Kunst vertraut sind. Die Herstellung derselben lag in
Händen einer Familie, deren Mitglieder ohne weitere Vorlagen arbeiteten und das Gewerbe
bereits seit Jahrhunderten vom Vater auf den Sohn weitergaben ...»

11. J. Spiegel, Die Idee vom Totengericht in der ägyptischen Religion, Glückstadt u. Hamburg 1935.
1 2. A.Scharff, Die Ausbreitung des Osiriskultes in der Frühzeit und während des Alten Reiches,

Sitzungsberichte der Bayer. Akad. der Wissensch., phil.hist. Klasse, Jahrgang 1947, Heft 4;
W. Westendorf, Eine auf die Maat anspielende Form des Osirisnamens, Mitt. d. Inst. f. Orientforschung,

II(i954). 165.



5

I =iïÎ¥ r^ I
.•¦k-*.>

À i»-;;

HrJ é

-H
F i -¦¦ :VSiv £>::-

(7 ïri*u<

HH^^BIM» -*» tit «ont '

Abb. i. Brit. Mus., Papyrus 10470, Blatt 3. 18. Dynastie, um 1450 v. Chr.

<*
V.N*,

V0wW-JrTWÌLt
..¦

via.

V

*3
» 4T

r
.'v*

Abb. 2. Freske aus der «Friedenskapelle» der koptischen Nekropole von Bagawät
bei der Oase Kharga



ALTAGYPTISCHE MISZELLEN IM ISLAM III
das Abwägen des Herzens als Sitz der Seele des Verstorbenen gegen eine

Straußenfeder, das Symbol der Maat, wobei der Gott Toth als Schreiber

wirkt und Anubis die Waage bedient. Die Maat entsprach Wahrheit und

Gerechtigkeit zugleich, sie stand also im Gegensatz zu Unordnung und

Lüge. Vorerst handelte es sich nicht um einen ethischen Begriff,
sondern ein Gedanke der Ordnung lag zugrunde; daher galt die Göttin
Maat auch als Tochter des Re, die im Totengericht die Prüfung der

einwandfreien, «richtigen» Lebensführung des Menschen gewährleistete.
Doch nicht nur für diesen war sie maßgebend, sondern darüber hinaus

führte sie auch dem Gotte eine sein Wesen bestimmende Kraft zu, denn,

um die ihr dargebrachten Opfer zu begründen, sagt man: «Ich weiß,
daß er von ihr lebt»13. Abgesehen von der ideengeschichtlichen
Entwicklung, scheint der Kult der Maat zur Zeit Alexanders des Großen in
Thebendurcheinen Tempel sichergestellt zu seinI4. -Dabeiwird inspäten
Texten der Dual Maatî gebraucht, womit aber nicht eine Begriffsverdoppelung

gemeint war, sondern der fragliche Begriffund sein Gegenteil
sollten umschrieben werden, wie z. B. «Wahrheit und Lüge». So würde
die Bezeichnung des Totengerichtshofes als «die Halle der beiden Maat»
den Sinn von «die Halle von Wahrheit und Lüge» ergeben. Es ist in
diesem Zusammenhange interessant, darauf hinzuweisen, daß eine derartige

Verwendung des Duals im Arabischen nicht selten ist, wie z. B. :

al-qamarâni die beiden Monde Sonne und Mond

al-masriqâni die beiden Osten Ost und West
al-abawâni die beiden Väter die Eltern u. a. m.

Dazu kommt noch, daß auch das Koptische derartige Bildungen kennt15.

Jedenfalls ist Anschauung und Begriff der altägyptischen Herz- bzw.

Seelenwaage von den Kopten übernommen und im Bilde festgehalten

13. H.Bonnet, Reallexikon der ägyptischen Religionsgeschichte, Berlin 1959, S.430ff.
14. A.Varille, Inventaire d'objets cultuels d'un temple thébain de Maat, Bull. Inst. Franc.

d'Arch. Orientale, 41 (1942), 135.
15. Man vgl. L.Stern, Hieroglyphisch-koptisches, ZÄ, 15 (1877), S.72ff. und hier besonders

S.83.



112 CESAR E. DUBLER

worden, wie es die Fresken der Kuppel der sogenannten Friedenskapelle
der christlichen Nekropole von Bagawât bei der Oase von Kharga offenbaren

(Abb. 2). Hier, in der westlichen Wüste, hatten sich alte Bräuche

über die Jahrtausende erhalten, wo im 3. Jahrhundert Christen und
Heiden friedlich nebeneinander lebten, wenn auch dieser abgelegene

Ort von den nun folgenden Glaubenswirren nicht verschont blieb.
Immerhin scheint sich bis ins 7. Jahrhundert unter den christlichen Kopten

der dortigen Gegend ein gewisser Wohlstand erhalten zu haben, so

daß die Grabkapellen schön und reich ausgestattet wurden, ohne dabei

ihren bodenständigen — koptischen - Wesenszug einzubüßen. Erst nach

der Eroberung des Niltals durch den Islam muß die Siedlung mehr und
mehr verfallen sein16. Hier, unter den Christen, ist auf ägyptischem
Boden der umfassende Begriff der Maat einseitig zur Gerechtigkeit geworden

; das hinderte aber nicht, daß der alte Gedanke des Wagens von den

Kopten auch anderweitig festgehalten wurde. In der einst klosterreichen

Gegend des Wâdî Habib im Natrontal von Unterägypten fand sich

der Ortsname arab. mîzân al-qulûb die Waage des Herzens, was eine

getreue Übersetzung des Koptischen Sihêt, Bezeichnung der Wüste mit
dem berühmten Kloster des heiligen Makarios, darstellt. Bestand hier
noch eine sinngemäße Beziehung zu den altägyptischen Gedanken von

Seelenwaage und Maat, so ist die von den Kopten vermittelte Idee unter
den Muslimen, völlig entstellt, zum unterhaltsamen Märchenstoffe

geworden, dem sich anschließend zahlreiche arabische Autoren
zugewandt haben. Um 1200 verfaßte Ibn Wasîf Sah, an Hand koptischer
Angaben, eine legendäre Geschichte des alten Ägyptens. Dabei scheint

sich von Mund zu Mund auch die Sage vom Wägen des Rechten und
Unrechten erhalten zu haben, denn der legendäre Pharao Aqsâmus ließ

angeblich zahlreiche Bauten errichten und stellte «eine Waage her, die

die Menschen beobachten sollten ; ihre Schalen waren aus Gold, die

Aufhängung aus Silber, Schnüre und Ketten aber golden. Er hängte sie im
Sonnentempel auf und auf einer der Schalen stand geschrieben : haqq

16. A.Fakhry, The Necropolis of al-Bagawât in Kharga Oasis, Cairo 1951.



ALTAGYPTISCHE MISZELLEN IM ISLAM I I 3

Recht, und auf der anderen bâtil Übel, während unter den beiden
Schalen Edelsteine lagen, die die Namen der Fixsterne eingraviert
trugen. (Bei einem Streite) traten der Verletzer und der Verletzte herbei ;

jeder ergriff einen Edelstein ; flüsterte auf ihn ein, was jeder wollte und

legte je einen auf jede Waagschale. Da senkte sich diejenige des

Verletzers, und es hob sich die des Verletzten. Wer eine Reise machen

wollte (und zu erfahren wünschte), ob sie gut oder schlecht ausfallen

werde, konnte ebenso verfahren. Als Bukht Nasar (die islamische Form
des biblischen Nebukadnezar) kam, nahm er die Waage nach Babel

mit17». Mit geringfügigen Varianten hat sich derselbe Bericht in
verschiedenen Handschriften und bei späteren Autoren erhalten18. Dabei

gibt der arabische Ausdruck haqq den umfassenden Begriffsinhalt der

Maat gut wieder ; und weiter ist die Feststellung, daß diese Waage im

Sonnentempel aufgehängt wurde, gewiß eine Reminiszenz der Abhängigkeit

der Maat vom Sonnengott Re. Diese ideologisch richtigen
Angaben sind sicherlich der mündlichen, korrekten, lokalen

Überlieferungsweise zu verdanken, bei der die Nachrichten über die Jahrhunderte

von Generation zu Generation weitergegeben wurden ; denn unter den

griechischen Autoren haben sich keine bestimmten Nachrichten vom

Totengericht und von der Rolle, die die Maat dabei spielte, erhalten.

Vielleicht schon die Kopten, mit größerer Wahrscheinlichkeit aber

erst die Muslime, haben die Erzählung von der Gerechtigkeitswaage
durch die Verbindung mit Bukht Nasar19 in die ihnen zugängliche alte

Überlieferung miteinbezogen und dadurch die Voraussetzung für eine

weiträumige Verbreitung derselben geschaffen. Jedenfalls war schon

bald nach Ibn Wasîf Sah seine aus koptischen Angaben zusammenge-

17. Aus Manuskript Brit. Mus., Or. 1526, fol. 102 rectus/versus, beschrieben von
Ch.Rieu, Suppl. to the catal. of Arabic Ms. in the Brit. Mus., London 1894, S.468.

18. F. Wüstenfeld, Die älteste ägyptische Geschichte nach den Zauber- und Wundererzählungen
der Araber, Orient und Occident, I (1862), S. 326fr., besonders S. 338. Die getreuesten
späteren Wiedergaben entstammen al-Maqrîzî, von dem noch zu sprechen sein wird. Vgl.
S. 114 u. 115.

19. Enzyclop. de l'Islam, I (nouv. éd.), 1337. Über Bukht Nasar siehe S. 117.



114 CESAR E. DUBLER

schriebene Geschichte in al-Andalus, im islamischen Spanien, bekannt,
denn der kastilische König Alfons X., der Weise, hat sie im 13.
Jahrhundert bei der Abfassung seiner General Estoria, einer Universalgeschichte,

in spanischer Übersetzung benützt. Ungefähr zwei Jahrhunderte

später fand der Text des Ibn Wasîf Sah in dem großen Geschichtswerk

des Maqrîzî Aufnahme, und dabei auch die hier betrachtete
Episode20, die ein Muslim, an Hand einer volkstümlichen Überlieferung
der Kopten, niedergeschrieben hatte. Doch nach so vielen Jahrhunderten

hatte sich nur noch wenig des einst festgefügten altägyptischen
Gedankengutes erhalten.

Einige altorientalische Herrschernamen bei Ibn Wasîf bäh

Immer wieder haben im Mittelalter arabische Autoren versucht, ihre
Kenntnisse der alten Geschichte durch die Verwendung von Angaben
der Kopten zu erweitern, da diese im Rufe standen, über ein großes
antikes Wissen zu verfügen. So berichtet im 1 o. Jahrhundert der

Polygraph al-Mascûdî" von Ahmad ibn Tulûn (gest. 883), dem Herrscher

Ägyptens, daß er nach dem Jahre 260 der Hidschra (874 n. Chr.) von
einem weisen, angeblich 130jährigen Kopten gehört habe, den er an

seinen Hof bringen ließ, um sich von ihm aus der Vergangenheit seines

Volkes berichten zu lassen. Der Greis erzählte dem Sultan zahlreiche

Einzelheiten über Bauten und Pyramiden, ehemalige Herrscher,
großangelegte Siedlungen und gewaltige Naturkatastrophen. «Man

befragte ihn auch über die Schrift auf den Pyramiden und Tempeln, die
unlesbar sei ; worauf er sagte : ,Die Gelehrten und diejenigen, die diese

Schrift kannten, sind verschwunden. Ägypten wurde von fremden
Völkern besetzt, so daß die griechische Schrift und Buchstaben vorherrschend

wurden. Die Kopten, im Maße wie sie diese kennen lernten,
gebrauchten sie, indem sie dieselben mit ihren eigenen Buchstaben ver-

20. al-Maqrîzî, Khitât, ed. Bulaq 1270 H., Bd.I, S.37; ed. G.Wiet, Le Caire 1911,
vol.I, S. 160-1, der in seiner Note 19 weitere Bibliographie angibt. Vgl. auch S. 111, Note 15,
L.Stern, bes. S. 8off.

21. Mas cûdî, Les Praiersì d'or 9 vols., Paru 1861-76, Bd.II, S.372ff.



ALTAGYPTISCHE MISZELLEN IM ISLAM Iir
mischten, so daß eine Schrift entstand, die Griechisches und Altkoptisches

zugleich enthielt. Darüber entschwand ihnen die Schrift ihrer
Vorfahren'. Über die ersten Einwohner Ägyptens befragt, meinte er:
,Der erste, der sich hier niederließ, war Misr, Sohn des Bisraym, Sohn

des Ham, Sohn des Noa'. Daraufhin ging er zur Genealogie der drei
Söhne des Noa über.» - Durch diesen Bericht aus der Zeit des ersten
Tulûniden ersieht man mit Deutlichkeit die einwandfreien Vorstellungen,

die dieser Alte aus dem 9. Jahrhundert von der koptischen Schrift
hatte. Darüber hinaus ist anzunehmen, daß seine Angabe über die

Hieroglyphen ebenfalls korrekt ist, so daß, nach seiner Aussage, die Lesung
derselben in einer nicht allzu fernen Vergangenheit verlernt worden

war. Hingegen ist seine Auskunft über die alten Herrscher, die er lediglich

mit der biblischen Gestalt des Noa in Verbindung bringt, eher
bescheiden, so daß die historischen Kenntnisse dieses greisen koptischen
Gewährsmannes aus dem 9. Jahrhundert sich höchstens als ein miszel-
lenhaftes Wissen darstellten. Mochte nun drei Jahrhunderte später auch

Ibn Wasîf Sah über ein solches Wissen verfügen, das dabei noch viel

weitgehender ins Märchenhafte entstellt erscheint, so entwickelte er
hingegen, an Hand schriftlicher und mündlicher Angaben der Kopten,
einen ganzen Stammbaum von legendären Pharaonennamen, die er in
vielfältiger Weise mit den alttestamentlichen Personen und Daten um
die Zeit der Sintflut in Beziehung setzte. Diese angeblich historischen

Feststellungen des Ibn Wasîf Sah sind dann, weitere zwei Jahrhunderte

später — d.h. um 1400 — durch Maqrîzî erweitert worden. Aber nicht

genug damit, denn in der gleichen Art der Überlieferung halten sich die

Nachrichten von L'Egypte de Murtadißls du Gaphiphe, die Pierre Vattier
aus einem arabischen Manuskript ins Französische übersetzte, und die

1666 erstmals im Drucke erschienen".
Gewiß haben die zahlreichen Hinweise auf die Heilige Schrift und

der christliche Anstrich der koptischen Gewährsleute des Ibn Wasîf Sah

dazu beigetragen, daß Alfons der X., der Weise, von Kastilien, bei der

22. Neuausgabe in Faksimile, mit einem Vorwort von G. Wiet, Paris 1953.



Il6 CESAR E. DUBLER

Abfassung seiner Weltgeschichte sich, wie bereits vermerkt, gerade
für diesen arabischen Text entschied23. - Abgesehen von der bisher ins

Auge gefaßten Reihe, gab es aber auch noch andere altägyptische
Herrscherlisten, die mehr oder minder legendär waren und schriftlich
festgehalten wurden, wie z.B. aus der Ptolemäerzeit die im Wesentlichen
historisch treue, griechisch erhaltene des Manetho24. Hingegen hatte

einige Jahrhunderte früher Herodot mehr volkstümliche, miszellenhafte

Daten aus dem Niltal in seinem Geschichtswerke registriert.
An Hand der Angaben aus all den Quellen entsteht ein recht

verworrenes und kompliziertes Bild von Pharaonennamen. Diese waren
außerdem noch in verschiedenen Schriften und Lautsystemen erhalten,
so daß sich zum geschichtlich-legendären Wirrwarr auch noch alle

möglichen philologischen Schwierigkeiten gesellten. Allein schon die
unterschiedlichen Transkriptionen machen es sehr schwer, die einzelnen

Namen richtig miteinander in Beziehung zu setzen. Hinzu kommen
die ungleichförmigen historiographischen Überlieferungsreihen, die
bei der Eingliederung der Herrscher eine Rolle spielten und für die

Ermittlung ihrer Namen noch eine weitere Erschwerung boten25.

Faßt man im besonderen die arabischen Quellen ins Auge, so muß ganz

allgemein die anachrone Art der Betrachtung der vorislamischen Zeit
durch dieMuslime berücksichtigtwerden, wodurchdie Identifikation der
Pharaonennamen nochmals erschwert wird. Eine genaue Prüfung ihrer
arabischen Schriftbilder ergibt jedoch, daß sehr getreue Wiedergaben
der ägyptischen Laute neben willkürlichen graphischphonetischen
Umbildungen stehen. Andererseits ist an zahlreichen Endungen der arabisch

festgehaltenen Namen der Einfluß des Griechischen unverkennbar.

23. Vgl. S. 114. Der aus Ägypten stammende arabische Autor heißt im Kastilischen Al-
guazif ; auf diese Quelle habe ich hingewiesen in : Fuentes arabesy bizantinas en la Primera Crònica

General, Vox Romanica, XII (1951), S. i2off., besonders S. 142.

24. Manetho, ed. W. G. Waddell, The Loeb Classical Library, London and Cambridge
(Mass.) 1948 ; W.Helck, Untersuchungen zu Manetho und den ägyptischen Königslisten, Akademie-

Verlag, Berlin 1956.

25. Summarisch habe ich daraufhingewiesen in: Survivances de l'Ancien Orient dans l'Islam,
Studia Islamica, VII (1957), bes. S.70.



ALTÄGYPTISCHE MISZELLEN IM ISLAM II7
Unter den von Ibn Wasîf Sah erwähnten Gestalten nimmt Bukht Nasar

eine Sonderstellung ein, da er für die Muslime des Mittelalters das

typische Bild des altorientalischen Herrschers darbot. Bei genauem
kritischem Zusehen erkennt man aber, daß Name und Person in
gleicher Weise verworren und vielschichtig sind, da in ihnen verschiedene

frühere Gestalten zusammenflössen : Züge biblisch-talmudischer
Tradition finden sich neben iranischen und ägyptischen, die alle, bereits zu

einer neuen Einheit verschmolzen, in den Angaben des Polygraphen
Mascûdî im io. Jahrhundert ihren Niederschlag gefunden hatten. Jere-
mias und Jesaia, Nebukadnezar und Sencherib, Nebonid, Kyros und

Kambyses hatten etwas zum Bilde des Bukht Nasar beigetragen. Ähnlich

wie beim koranischen Propheten Dhû'1-Qarnayn26 - dem
Zweigehörnten, dem legendär weitergebildeten Alexander-Ammon -,
verleitete die Fülle von einzelnen Zügen und unterschiedlichen Angaben,
die für die arabischen Schriftsteller analytisch nicht mehr zu scheiden

waren, sie sogar dazu, willkürlich zwei historische Personen und
Epochen des Bukht Nasar zu konstruieren. Sowohl in der Gestalt, wie
auch im Namen, scheinen die mannigfachsten Elemente —

mündlichvolkstümliche wie schriftlich-gelehrte - zusammengewirkt zu haben.

Th. Nöldeke hat seinerzeit im ersten Bestandteil des Namens das syrische

bokht er hat erlöst, das bei Namenbildungen recht häufig
mitwirkte, wie z.B. bei Isobokht oder Bokhtisuc, erkennen wollen27;
aber es scheint, daß auch hier koptische Einflüsse nicht von der Hand zu

weisen sind28. Sicher ist jedenfalls, daß die Kopten in ihrer retrospektiven,

legendär-historischen Schau Kambyses und Nebukadnezar
gleichsetzten und dadurch bereits eine für den islamischen Bukht Nasar sehr

26. Die muslimischen Schriftgelehrten griffen bei der Auslegung dieser sehr vielschichtigen

Gestalt u.a. zur Annahme, es habe zwei historische Personen dieses Namens gegeben;
die ältere sei die im Koran erwähnte, die jüngere sei mit Alexander dem Großen identisch ;

dazu vgl. E. Garcia Gómez, in seiner Einleitung zu Un texto arabe occidental de la Leyenda de

Alejandro, Madrid 1929, S.XL.
27. Th.Nöldeke, Ardachsîr i Pâpakan, Beitr. z. Kunde der Indogerman. Sprachen, 4

(1878), S.49, Note 4.
2 8. W. Spiegelberg, Arabische Einflüsse in dem koptischen Kambysesroman, ZÄ ,45(1908), S. 83 ff.



Z I 8 CESAR E. DUBLER

wichtige Verbindung herstellten. Mag auch der koptische Kambyses-

roman durch Herodot angeregt worden sein, mag er teils auf eigener,
koptischer, Überlieferung fußen, die daher um so leichter in einen Aufruf

zur nationalen Besinnung gegen den Islam ausmünden konnte29, so

bleibt doch die Tatsache bestehen, daß er erst unter dem Einfluß der
arabischen Sprache und damit unter der Herrschaft der Muslime
entstanden ist. Nach all diesen Feststellungen treten nun aber die Angaben
des Ibn Wasîf sah über Bukht Nasar in ein ganz neues Licht, da er neben

dem einen Herrscher dieses Namens einen zweiten, genannt Bukht
Nasar al-Fârisî Bukht Nasar den Perser, kennt30. Dieser ist aber auf
Grund des weiter oben gesagten lediglich innerhalb der koptischen
Tradition sinngemäß deutbar. Dazu ist es erstaunlich festzustellen, daß

sich unter den Kopten Oberägyptens diese Überlieferung mündlich bis

auf den heutigen Tag erhalten hat.

Trotz all der weiter oben angemeldeten Schwierigkeiten sind aber

in den von Ibn Wasîf Sah auf arabisch festgehaltenen Königslisten einige
altägyptische Namen deutlich zu erkennen, deren genaue Kenntnis
wahrscheinlich die Kopten vermittelten.

i. m. nqÂVw.s31 ist arabisch leicht verschrieben aus m.nqa'wr.s.
Läßt man das aus dem Griechischen übernommene S am Wortende fort,
so entsprechen die arabischen Schriftzeichen genauestens dem ägypt.
Mn-KDw-Rc arab. Man-Qa3w-Ra(s), was zu ägypt. Men-Kaw-Re

Mykerinos, dem Pharao der 4.Dynastie etwa um 2r/60 v.Chr., dem

Erbauer der kleinen Pyramide von Ghiza, bestens paßt. Die arabische

Schriftform legt darüber hinaus noch nahe, daß der altägyptische Knacklaut

mit hartem Stimmeinsatz sich bis tief ins Mittelalter erhalten hatte.

29. G.Möller, Zu den Bruchstücken des koptischen Kambysesromans, ZÄ, 39 (1901), S. 113;
H.Grapow, Untersuchungen über Stil und Sprache des koptischen Kambysesromans, ZÄ, 74 (1938),
£Si L.Jansen, The Coptic Story of Cambyses' Invasion ofEgypt, Oslo 1950, der auch auf die

Beziehungen desselben mit den historiographischen Angaben des Johann, Bischof von Nikiu
(um 700 n. Chr.), hinweist, dessen Chronik jedoch nur auf Äthiopisch erhalten ist.

30. Vgl. S. 113, Note 17, Fol. 86 versus des Ms.

31. Vgl. S.113, Note 18, S.332.



ALTAGYPTISCHE MISZELLEN IM ISLAM II9
Von diesem verraten die griechischen Transkriptionen nichts, denn

Herodot erhielt Muxeptvoç und Manetho Mev^sp^ç, aus denen eine

Mischform entstand, die Artemidor von Ephesus bildete, und die sich

bei Doidor als Msv^spivoc erhielt. Es ist auffällig, wie das Arabische hier

phonetisch genau dem Ägyptischen zu entsprechen vermochte.

2. Tütys32 kann arabisch sehr leicht verschrieben sein aus Tûtm.s.
Dies wäre die Umschrift von Dhwtj-ms(w), einer altägyptischen, über
das Koptische vermittelten Nisbenform, in der Bedeutung : ,zu Toth

gehörig'. Diese Form kommt als Personenname recht häufig vor und

am bekanntesten sind die Thutmosis, mehrere Pharaonen der 18.Dy¬
nastie um i roo v. Chr. — Bei dieser arabischen Umschrift ist es immerhin

wahrscheinlich, daß die griechische Namensform TuSu/oernc gekürzt
vorlag.

3. N. Q. Raws33 : Läßt man das aus dem Griechischen übernommene
S am Wortende weg, so kann man die arabischen Schriftzeichen

folgenden ägyptischen Lautwerten gegenüberstellen: Nj-K'w-Re
Besitzer des Ka ist Re34. Erläuternd wäre hinzuzufügen, daß die ganze
arabische Endung -âws wahrscheinlich griechisch ist; immerhin wäre es

möglich, daß das arabische W den ägyptischen Plural wiedergäbe. In
diesem Falle würde die im arabischen Texte an anderer Stelle als N. Q.
Ras35 festgehaltene Form einen Singular der obigen darstellen. Mit dieser

bezeichnet Ibn Wasîf Sah den ältesten Sohn des erstgenannten
Herrschers.

Durch die bereits angedeutete Ausbreitung des Textes von Ibn Wasîf

Sah, der sich außerdem in zahlreichen Fassungen erhalten hat36, konnten

32. Vgl. S. 113, Note 17, Fol.47 versus des Ms. und Note 18, S.336.
33. Vgl. S. 113, Note 17, Fol. 75, 79 vers, des Ms. und Note 18, S. 329.

34. H.Ranke, Die ägyptischen Personennamen, Bd.I, Glückstadt 1935, S. 180, Nr. 23.

35. Vgl. S. 113, Note 17, Fol. 77 rect., 79 vers, des Ms.

36. C.Brockelmann, Gesch.d. Arab. Lit. (2. Aufl.), Bd.I, S.409 und Suppl.I, S.574; weiter

vgl. die neue Beschreibung der Handschrift aus dem Asiatischen Museum von Leningrad
im Katalog der arabischen Handschriften des Instituts der Völker Asiens, Akademie der
Wissenschaften, Lieferung 2 von A. J.Michailowa, Geographische Schriften, Moskau 1961, S. 17

(auf russisch).



I20 CESAR E. DUBLER

diese ägyptischen Namen, wenn auch teilweise im arabischen Schriftbilde

sehr entstellt, durch die Muslime eine weltweite Ausbreitung
innerhalb des Islams erfahren.

Muhammads christliche Trinitätslehre

Da Muhammads Lehre von der christlichen Dreifaltigkeit im Koran

niedergelegt ist, gehört sie zur allislamischen Begriffswelt37. Sie

entspricht aber nicht dem herkömmlichen, christlichen Dogma, und daher

erhebt sich die Frage nach dem Ursprung von Muhammads Auffassung.
Es scheint nun, daß auch hier eine ursprünglich ägyptische Prämisse

vorliegt, die aber in ganz anderer Art als in den bisher behandelten Beispielen
altes Erbgut aus dem Niltal der Anschauung der Muslime einverleibte.

Es ist davon auszugehen, daß der Koran wohl in erster Linie als

liturgischer Text verstanden sein muß, wobei Muhammad für seine

Ausgestaltung vor allem von christlichen Missions- und Gemeindepredigern,
aber meist nicht unmittelbar, abhängig war. Dadurch wurde weitgehend

ein volkstümliches Laienwissen der Christen in das Heilige Buch

der Muslime getragen, viel weniger hingegen genaue Angaben aus Bibel
oder Apokryphen38. Dazu kam noch, daß vor dem Auftreten des

Propheten Muhammad in erster Linie die Lehren der Monophysiten, die

viel mehr emotiv als intellektuell ausgerichtet waren, auf der arabischen

Halbinsel Verbreitung gefunden hatten39. Diese und andere, weitgehend

sektiererische Anschauungen der Ostkirche, meist unklar und

volkstümlich weitergegeben, sind dann vom arabischen Propheten
aufgefangen und verarbeitet worden. Erlebten durch ihn die christlichen
Grundlehren auch eine fundamentale Umdeutung, so hat das Zuwenden

37. Allgemein vgl. H.Michaud, Jésus selon le Coran, Cahiers Théologiques No.46, Paris

1960, S. 77 ; J. Henninger, Spuren christlicher Glaubenswahrheiten im Koran, Adm. Neue Ztschr.
f. Missionswissenschaft, Schöneck/Beckenried 1951, S.51; N.Ahmad, Jesus im Qurân

Ahmadiyya-Mission, Zürich 1952.
38. E. Graf, Zu den christlichen Einflüssen im Koran, Vortrag der XV. deutschen

Orientalistentagung, Göttingen 1961, ZDMG, 111 (1961), S.396.
39. H.Grégoire, Mahomet et le Monophysitisme, Mélanges Charles Diehl, vol.1 (Hist.),

Paris 1930, S. 107-119.



ALTAGYPTISCHE MISZELLEN IM ISLAM I2l
Muhammads zum inneren Anliegen der monophysitischen Seelenhaltung
doch sehr gewichtige Folgen gezeitigt, indem damit die Voraussetzung
für den künftigen Siegeszug des Korans unter der Bevölkerung Syriens
und vor allem Ägyptens geschaffen war.

Schon lange vor Christus hatte sich vom Niltal aus die Verehrung der
Götter-Dreiheit Osiris-Isis-Horus ausgebreitet, so daß Lehre und
Kultbräuche der ägyptisch-hellenistischen Mysterienvorstellung auch unter
den Juden Aufnahme fanden40. Diese volkstümlichen Anschauungen
lagen bei der Propagierung des Christentums bereits vor, und hier bot
sich Isis als Vorbild für die Verehrung der Maria geradezu an, wenn sie

auch gewiß nicht aus dieser einen Wurzel allein herzuleiten ist, aber das

Muster machte sich so stark geltend, daß man geraume Zeit während der

Spätantike von einer Isis-Maria-Anbetung reden darf. Dabei sind auch

die Darstellungen in der bildenden Kunst sehr sprechend, indem
gerade die Wiedergabe des Kindes auf dem Frauenschoße die innige
Beziehung der Gestalten belegt. Die Isis als Mutter des Horus wird viel
mehr hervorgehoben als die Vaterschaft des Osiris ; dadurch wurde es

im Niltal üblich, sie als ägypt. mwt ntr Mutter Gottes, zu bezeichnen.

Dieser Sprachgebrauch ist in Ägypten von den Christen während des

3. Jahrhunderts aufMaria übertragen worden. Die ikonographische
Entwicklung des Madonnenbildes fällt dabei nicht zufällig in ungefähr
dieselbe Zeit, in der das Einsiedlerwesen und Mönchtum aufkommt, um

nun seine erste Blüte zu erleben ; doch dabei lassen sich deutliche
Einflüsse der Isisgemeinden keinesfalls leugnen. Aber die Beziehungen
zwischen Isis und Maria gingen im Volke viel weiter, indem sie sich auf
fromme Sagen, die über beide erzählt wurden, und auf den Glauben und
das Brauchtum, die sich an beide anschlössen, ausdehnten41. — Wie weit
ist daneben und parallel dazu der spätere christliche Reliquienkult aus

den Osirisgedenkstätten hervorgegangen? — Jedenfalls liegen hier syn-
40. R.Reitzenstein, Die Hellenistischen Mysterienreligionen, Stuttgart 1956, S. 248.

41. Handbuch der Orientalistik, Erste Abteilung: Der Nahe und der Mittlere Osten,
herausgegeben von B.Spuler, 8.Bd., Religion, 2. Abschnitt, Religionsgeschichte des Orients in
der Zeit der Weltreligionen, Leiden u. Köln 1961.



122 CESAR E. DUBLER

kretistische Glaubensformen vor, die im Volke außerordentlich
persistent waren. Viele Gemeinden dienten einem Gotte und einer Göttin,
einem Paare, mit einem göttlichen Sohne, und das meist verbreitete
Vorbild dazu boten Osiris und Isis mit dem Horusknaben. In den

verworrenen dogmatischen Auseinandersetzungen der Ostkirche spielten
diese Anschauungen mit hinein und gaben der christlichen Trinitäts-
lehre eine neue Wendung, indem der Heilige Geist durch Maria
ersetzt wurde. Dies erfolgte um so leichter, als das semitische Wort —

besonders hebräisch und aramäisch, aber auch arabisch — für « Geist» meist
weiblichen Geschlechtes ist.

Nach Muhammads Auffassung waren die drei göttlichen Personen —

die drei «Götter», die von den Christen angebetet wurden -: Allah,
Jesus und Maria. Allerdings soll diese Lehre nicht von Jesus gepredigt
worden sein, sondern sie wurde nachträglich von den Christen
verfälscht, denn im Koran, Sure r, Vers 79, heißt es : «Nicht ist der Messias,

der Sohn Marias, etwas anderes als ein Gesandter; ihm gingen
Gesandte voraus, und seine Mutter war aufrichtig. Beide aßen Speise.»
Damit wollte Muhammad ausdrücken, sie seien gewöhnliche, sterbliche

Menschen, nicht göttliche Wesen, und Maria war, - ebenso wie Jesus —

aufrichtig genug, dies zu bekennen und keine göttlichen Würden für
sich in Anspruch zu nehmen. — Trotzdem Muhammad in anderem

Zusammenhange den Heiligen Geist mehrmals erwähnt, so ist ihm die

Trinität Vater-Sohn-Geist nicht bekannt gewesen. Für ihn bestand sie

also aus Allah, dem Gott; Isa, d.h. Jesus, dem Sohn; und Miryam, Maria,

der Mutter. — Nach Sure 3, Vers 30—32, standMiryam unter dem

Schutze Allahs, der sie der Pflege des Zacharias anvertraut hatte.

Gleichzeitig war sie aber die Tochter des Tmrân, dessen Namen identisch

ist mit hebr. cAmran, dem Namen des Vaters von Moses. Die

Gleichsetzung von Jesu Mutter mit Aarons bzw. Mosis Schwester —

nach dem Koran, Sure 19, Vers 29 —, beruht auf wörtlicher Auffassung
einer allegorischen Auslegung des Alten Testamentes, da es in einem

Hymnus des Syrers Rabbuia heißt : «Auf dem Berge Horeb sah dich der



ALTAGYPTISCHE MISZELLEN IM ISLAM 123

staunenswerte Prophet Moses, o heilige Jungfrau, als das Feuer im
Dornbusch weilte und loderte, ohne daß dieser verbrannt wurde»42.

Muhammad beging hier nicht einen leichtfertigen Anachronismus,
sondern dieser ist ihm vielmehr durch syrische Exegeten und Einsiedler

nahegelegt worden. Dazu kam nun noch, daß er von geistigen Strömungen,

die ihren Ursprung in Ägypten hatten, durchaus beeinflußbar war ;

man erinnere sich z. B. nur seiner engen Beziehungen zur koptischen
Sklavin Miryam.

Hier scheinen nun die Etymologien der Namen, die in den einschlägigen

Koranstellen arabisch erwähnt werden und auf hebräische

Vorlagen zurückgehen, einen weiteren Hinweis zu liefern.

Miryam ist gar kein hebräisches Wort, sondern ägyptischen Ursprungs.
Es ist gebildet aus äg. mry lieben und imn Ammon, was zum
koptischen merit amun führte ; d. h.

Miryam Maria Geliebte von Ammon.

Moses, Bruder von Miryam, steht wohl etymologisch in Beziehung zu

äg. msy, koptisch mise gebären, erzeugen; d.h.

äg. msy zu gr. Mucij Kind Moses.

Aaron, Bruder des Moses, der koranische Hârûn, geht ebenfalls aufeine

ägyptische Namenbildung zurück, und zwar auf äg. °rn caaren, vom
Stamme äg. " groß, und äg. rn kopt. ran der Name; d.h.

Aaron arab. Hârûn Groß ist der Name (des Gottes)43.

Abgesehen von der weiter oben angeführten wörtlichen Auffassung
der allegorischen Auslegung des Alten Testamentes eines syrischen

Christen, durch die Miryam anachron zur Schwester von Mûsà und
Hârûn im Koran wurde, konnten sich die drei Namen in der synkretisti-
schen Spätantike sehr leicht der ägyptischen Dreiheit Osiris-Isis-Horus

42. Vgl. S. 120, Note 38.

43. Ignaz Hösl, Zur orientalischen Namenkunde : Maria—Moses- Aaron ; eine philologische Studie,
Serta Monacensia, Babinger-Festschrift, Leiden 1952, S. 80-85.



124 CESAR E. DUBLER

anfügen und in dieser volkstümlichen Form der von Muhammad

ausgesprochenen Trinitat Vorschub leisten. Es ergaben sich dabei folgende

Gleichsetzungen :

Osiris caa ren Aaron Groß ist der Name (des Gottes) Allah ;

Isis merit amun Maryam Geliebte von Ammon Maria ;

Horus ras zu Moses das Kind und übertragen Jesus, der Sohn.

Da die alte ägyptische Götterdreiheit in der ganzen spätantiken Welt
in volkstümlicher Weiterbildung größte Verbreitung im Osten gefunden
hatte, konnten derartige Gleichsetzungen das kausal nicht scharfe Denken

und die wenig selektive Kompilationsart Muhammads verhältnismäßig

leicht beeinflussen. Dazu kam noch die persönliche Kontaktnahme

mit der koptischen Sklavin Miryam, auf die im Koran, Sure 66,
unmittelbar Bezug genommen wird, aber auch vielfache andere Wege,
aufdenen späte Nachklänge altägyptischer Anschauungen den arabischen

Propheten erreichten. Sie fanden aber im Urislam nur noch als

Undefiniertes Volksgut Aufnahme, aus dem Muhammad für seine Heilslehre

Nutzen zu ziehen suchte und wußte.

All die verschiedenen Beispiele belegen, in welch mannigfacher Form

altägyptische Miszellen unter den Muslimen weiterzuleben vermochten
und in wie hohem Maße der Islam als Sammelbecken älteren Geistesgutes

eine Mischkultur entwickelt hat.


	Altägyptische Miszellen im Islam

