
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 16 (1963)

Heft: 1-4

Artikel: Was fasziniert den Europäer am Buddhismus?

Autor: Ladner, Max

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-145901

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-145901
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


WAS FASZINIERT DEN EUROPÄER
AM BUDDHISMUS?

VON MAX LADNERf, ZÜRICH

Die Welt ist kleiner geworden, denn in der gegenseitigen Kontaktnahme
der Völker und Kulturen spielen heute räumliche Distanzen kaum mehr
eine behindernde Rolle und so ergab sich, daß einst völlig Fernes und
Fremdes einander näher kam und sich kennenlernte. Dabei wurde viel
Seltsames und Unbekanntes entdeckt, was ganz allgemein und natürlich
eine Erweiterung des menschlichen Horizontes und eine Vertiefung des

Wissens um die Art und Weise des Lebens und Denkens anderer, fremder

Völkerschaften zur Folge hatte.
Es läßt sich nicht bezweifeln, daß es das wissenschaftlich und

technisch den anderen Kontinenten weit vorausgeeilte Europa war, von dem

aus der Anstoß zur weltweiten Umschau und Kontaktnahme geschah.
Welchen Einflüssen es sich damit öffnete, läßt sich am besten auf dem

Gebiete der Religion aufweisen. Hier ist es vor allem Asien und in ganz
besonderem Maße Indien, dem sich das Interesse des Europäers
zuwandte und von dem aus er nicht nur Kenntnisse eines andersgearteten
Denkens und Glaubens gewann, sondern auch eine wirkliche Bereicherung

und Vertiefung der eigenen Religiosität.
Der im christlichen Glauben erzogene Abendländer war zwar je und

je davon überzeugt, und ist es zum großen Teile heute noch, daß er im
Christentum nicht einfach eine Religion, sondern vielmehr die Religion
besitzt, gegenüber der alle anderen an Wahrheit und Bedeutung bei weitem

nicht aufzukommen vermögen. Darum auch sah er, heute allerdings
nicht mehr in gleichem Maße wie früher, in der Missionierung
andersgläubiger Völker eine besonders hohe Aufgabe, die ihre Berechtigung in
sich selber trägt, denn was könnte es Höheres und Edleres geben, als

unwissenden und irrenden Menschen das Licht der Wahrheit zu bringen
und ihnen die christliche Botschaft der Liebe und Gnade zu verkünden,



WAS FASZINIERT DEN EUROPÀERAM BUDDHISMUS? 77

damit sie teilhaben an der Erlösung, die Jesus Christus durch sein

erschütterndes Opfer am Kreuze, durch sein Aufsichnehmen aller Schuld

auf Erden und durch sein unendliches Erbarmen, der Menschheit

ermöglicht hatte.
Aus einem solchen Denken heraus läßt sich der Eifer und die

Opferbereitschaft christlich-missionierenden Wirkens verstehen, aber der

Erfolg entsprach nicht immer den Erwartungen. Zwar breitete sich das

Christentum mehr und mehr aus, wurde zu einer Weltreligion und

brachte Trost und Hoffnung Millionen von Menschen. Aber es zeigte
sich doch so nach und nach bei gewissen Völkern ein zunehmender

Widerstand, der einerseits die Besinnung auf den Wert der eigenen,
angestammten, alten Religion zur Grundlage haben mochte, und anderseits

den Hinblick auf das Versagen des christlichen Denkens im Abendlande

selber, wo sich im Verhalten der Menschen und Nationen untereinander

Dinge abspielten und weiterhin abspielen, die seine christliche Haltung
in hohem Maße desavouieren.

Im Fortschreiten der Forschung auf dem Gebiete der Geistes- und

Naturwissenschaften zeigte sich aber auch beim Europäer selber ein stetig

zunehmendes Mißtrauen der theologischen und damit auch teleologischen

Weltdeutung gegenüber, und als schließlich Kant mit seinen

Kritiken der spekulativen Metaphysik allen Boden entzog, schien es,

als sei sie nun endgültig überwunden. Das war sie aber nicht, denn der

Schritt war für viele zu groß, zu abstrakt, zu theoretisch und darum

blieb im großen und ganzen alles beim alten. Aber auch die Arbeiten der

Philologen und Religionswissenschaftler weiteten und vertieften sich

und so wurden die philosophischen und religiösen Gedankengänge und

Anschauungen fremder Völker mehr und mehr bekannt. Man erstaunte
über das hohe Maß an Einsicht und Weisheit, das da zu finden war und

das, bei objektiver Wertung, an ethischem Gehalt dem Christentum in
keiner Weise nachsteht.

Man denke nur an Lao-tse und sein Tao-te-king, dessen Tiefe heute

noch nicht ausgelotet ist; an Kung-fu-tse und seine Moralphilosophie,



78 MAX LADNER

von der Richard Wilhelm einmal sagte : «Das praktisch-moralische
Element ist darin so menschlich schön entfaltet, die Übereinstimmung des

wahrhaft Sittlichguten mit dem wahrhaft Nützlichen so entschieden, oft
so schlagend durchgeführt, daß man begreift, wie sich der ostasiatische

Riesenstaat unter der Herrschaft solcher Grundsätze Jahrtausende
hindurch behaupten konnte»; man denke an die alten Schriften der

Brahmanen, den Veden und Upanishaden, die Indien als die Wiege der

Religiosität überhaupt, der Frömmigkeit und Gottesseligkeit erscheinen

lassen; man denke an die Bhagavadgïtâ, die berühmte Episode aus dem

Mahâbhârata, die, erstmals von Paul Deussen (1911) ins Deutsche

übertragen, sozusagen die Quintessenz des Hinduismus darstellt und einen

August Wilhelm Schlegel und einen Wilhelm von Humboldt zu begeistern

vermochte, welch letzterer in ihr «das Tiefste und Erhabenste»

sah, «was die Welt aufzuweisen hat» ; und man denke vor allem an den

Sakyersohn Gotama, der roo Jahre v. Chr. die Erleuchtung erlangte und
als Buddha eine Lehre von faszinierender Erhabenheit und Größe

verkündete, deren Wirklichkeitsgehalt auch der modernen Wissenschaft

standhält und die in ihrer allumfassenden Güte die gegenseitigen menschlichen

Beziehungen aufs glücklichste beeinflußt und vor unheilsamer

Willkür bewahrt. Dies vor allem, und nicht nur als Religion der
Vernunft, hat den Buddhismus zur Weltreligion emporgehoben.

Wenn Indien mit gutem Recht als die Wiege der Religiosität betrachtet

werden kann, so ist dem gegenüber Europa als die Wiege der Wissenschaft,

des kritischen Denkens, des Überlegens und Erwägens, des Willens

zur Objektivität, kurz als das Land der Ratio anzuerkennen. Sein

christlich-religiöser Habitus bildet zweifellos einen Wesensbestandteil

der abendländischen Kultur, aber er ließe sich weit eher daraus

wegdenken, als aus Indien die gläubige Frömmigkeit seines Volkes, in der
auch sein Schicksal liegt. Das will besagen, daß Europa in sich viel mehr
die Tendenz zum Wissen als zum Glauben in sich trägt. Wenn auch

bereits roo Jahre v. Chr. der Glaube als Widersacher der Vernunft den

Anaxagoras aus Athen vertrieb, weil er die Sonne nicht als den Gott



WAS FASZINIERT DEN EUROPÄERAM BUDDHISMUS? 79

Helios betrachtete, sondern einfach als glühende Kugel ; und wenn auch

Sokrates sein Leben lassen mußte, weil er den Lehren der Staatsreligion
im Wege stand, so beleuchtet dies nur die besagte Tendenz. Erst das

christliche Mittelalter mit seiner religiösen Unduldsamkeit, mit seiner

Inquisition und seinen Kreuzzügen machte aufs eindringlichste nicht nur
den Widersinn gewalttätiger Bekehrung offenbar, sondern ebensosehr

die Notwendigkeit einer von kirchlichen Dogmen uneingeengten
Humanitas. Die Flammen des Scheiterhaufens, in denen Giordano Bruno
im Jahre 1600 sein Leben lassen mußte, weil er es wagte naturwissenschaftliche

Erkenntnisse den Glaubenslehren der Kirche gegenüberzustellen,

sind zu einem Fanal der Freiheit geworden, zu einem Feuerzeichen

des menschlichen Vorwärtsdrängens auf der Bahn wirklichkeitsgemäßer

Erkenntnis.
Wenn heute der abendländische Mensch im allgemeinen nicht mehr

so bedingungslos und überzeugt am Glauben seiner Väter hängt, wie in
früheren Zeiten, wenn er sich auch weitgehend vom kirchlichen
Dogmatismus loslösen konnte und keinen Scheiterhaufen, mangels Glauben,
mehr zu fürchten braucht, hat er doch kaum an innerem Frieden, an

Ruhe, an Abgeklärtheit des Gemütes und an weltanschaulicher Sicherheit

und Klarheit gewonnen. Das mag am Konflikt liegen, der sich aus

dem Durcheinander von Wissen und Glauben ergibt. So hat Gerhard

Szczesny durchaus recht, wenn er in seinem Buche «Die Zukunft des

Unglaubens» (1958) daraufhinweist, daß die eingeborene Neigung des

kontinentalen Menschen zur forschenden Durchdringung der ihn

umgebenden Welt zu einem unlösbaren Konflikt mit einer Religion führen

muß, die in ihrer antiobjektivistischen Grundeinstellung die verbindliche

Selbstgesetzlichkeit der Dinge ignorierte und verfehlte.
Diesen Konflikt involviert nicht nur die christliche, sondern auch

jede andere Weltanschauung, die sich auf eine höchste, bewußt-schöpferische

Kraft, auf Gott als den Urgrund alles Seienden, als die letzte
Ursache alles finalen und kausalen Geschehens beruft, denn wenn einmal

die Selbstgesetzlichkeit der Dinge, von den Naturprozessen und Gege-



8o MAX LADNER

benheiten bis hinauf zum geschichtlichen Gemeingeist - der, von G.W.
F.Hegel erstmals klar erkannt, wohl von den einzelnen Individuen

getragen wird und nur in ihnen besteht, aber trotzdem einen durchaus

selbständigen Bereich bildet, in sich wandelbar, seinen eigenen Gesetzen

folgend - erkannt und durchschaut wird, dann ist es aus mit ihrer
kosmischen Finalität und dem teleologischen Denken, d.h. mit dem

Glauben, daß alles einem vorbestimmten Zwecke dient, daß ein bewußtes

Wollen dahintersteckt, ein zielgerichtetes Streben, ein göttliches
Bestimmen, Leiten und Lenken.

Die einzige Religion, die diesen Konflikt nicht kennt, ist der Buddhismus,

ist die Lehre des Buddha, wie sie uns im ältesten buddhistischen

Schrifttum, dem Päli-Kanon, vorliegt.
Schon allein dieser Umstand wirkt faszinierend auf den Europäer,

denn er sieht sich damit einem Dilemma enthoben, das ihn, falls er sich
als Denker überhaupt mit dieser Sachlage befaßt, nicht zur Ruhe kommen

läßt. Man denke nur an das Problem der Theodizee, d.h. an die
immer wieder versuchte aber nie gelingende Rechtfertigung einer
allwissenden, allgütigen und allmächtigen Gottheit hinsichtlich ihrer
Zulassung des unermeßlichen Übels und Leidens auf der Welt. Wer dieses

Leiden nicht wahrhaben will, «der blicke», wie K. E. Neumann in den

Anmerkungen zu seiner Dhammapada-Übersetzung empfiehlt, «tiefhinein

in die Kranken-, Irren- und Sträflingshäuser, in die Bergwerke,
Massenquartiere und Auswandererschiffe, der zwinge sich durch die Morgue,

durch Schlachthallen, durch Viviseciersäle, er versetze sich im
Geiste an die Stelle der Lastgäule und Ziehhunde, er besuche
Jahrmarktsbuden und zoologische Gärten, wohne Hetz- und Treibjagden bei,
er lese die gräßlichen täglichen Geschehnisse der Verruchtheit, der

Noth, der Nothwendigkeit und des Zufalls in den Zeitungen aller Erd-

theile, der beobachte den wüthenden Kampf ums Dasein in der ganzen
Natur, und bei jedem Elend, das er sieht und hört, wiederhole er sich
das «große Wort» der Inder: Das bist du! Dann aber gedenke er des

Elends, das er nicht greifen kann, der noch entsetzlicheren unsichtbaren



WAS FASZINIERT DEN EUROPÄERAM BUDDHISMUS? 8l

Herzensqual so vieler Gepeinigter, kurz, er betrachte diese ganze Hölle,
wie der Buddho die Welt unverblümt genannt hat.»

Man muß ja zugestehen, daß Kriege und Verbrechen, Naturkatastrophen,

Mißernten und Hungersnöte, Krankheiten, Elend, Armut und all
das Gemeine, Schändliche und Verabscheuungswürdige, das so im
Verlaufe des Lebens in Erscheinung tritt, kaum Zeugnis ablegen für einen

göttlichen Ursprung. Und wer trotz allem an diesem Ursprung festhält,
dem stellt sich die Frage, was die Welt mit all ihren Sünden und Qualen,

mit all ihrem Leid und ihrer Vergänglichkeit überhaupt soll. Wem nützt
sie und welchen Zweck erfüllt sie Als Schöpfung müßte sie einen Zweck

erfüllen, müßte sie eine Bestimmung haben, und wenn es die sein sollte,
das Gute vom Bösen zu trennen, oder das Böse zum Guten zu bringen,
so ist erst recht nicht einzusehen, warum überhaupt Gutes und Böses da

ist und mit letzterem die Aussicht auf ewige Verdammnis.
Einen ganz anderen Aspekt bietet der buddhistische Standpunkt, von

dem aus gesehen die Welt nicht das Werk eines Schöpfers, sondern ein
dem ewigen Entstehen und Vergehen unterworfenes Prozeßgefüge ist,
dem weder ein erster Anfang noch Ziel und Zweck zugeschrieben werden

können. Das buddhistische Denken kennt keine kosmische Teleologie.

Es bewegt sich durchaus in der Immanenz des Vorhandenen, oder

besser, um einen Heideggerschen Ausdruck zu gebrauchen, des «Zur-
handenen» und fragt weder nach dem ersten Ursprung noch einem Endziel,

denn ihm geht es ausschließlich und allein um das Leiden und um
seine Überwindung.

Trotzdem räumt auch der Buddhismus den Göttern und Götterwelten

in seiner Kosmologie einen breiten Raum ein, aber diese Bereiche und

ihre Bewohner, oberhalb und unterhalb des menschlichen, erwecken

weder Ehrfurcht noch Furcht, und hinauf bis zu dem höchsten Gotte,
Brahma genannt, der sich selber «übermächtig, unübermächtigt,
allsehend, selbstgewaltig, Herr, Schöpfer, Erschaffer, den Höchsten, den

Erzeuger und Erhalter, den Vater von allem was da war und sein wird»,
nennt, gelten sie auch nur als bloße Vergänglichkeiten, denen als Ge-



82 MAX LADNER

wordenes weder eine Allmacht noch eine Ewigkeit zukommt. Diese

Wandelbarkeit göttlichen Seins zeigt besonders eindrücklich jene
einzigartige Stelle in der ersten Rede der sogenannten «Längeren Sammlung»

(Dïgha-Nikâya) der Reden des Buddha, wo im Rahmen einer
zusammenfassenden Überschau über die religiös-philosophischen Theorien
der damaligen Zeit von der Göttergeburt gesprochen und dargelegt wird,
wie im Vergehen der Welten sich die Wesen in Strahlende verwandeln
und selbstleuchtend in Schönheit lange Zeiten bestehen, und wie dann,

im Wiederentstehen, sich ein öder, leerer Brahmähimmel auftut. Dann

heißt es :

«Aber eines der Wesen, aus Mangel an Kraft oder Mangel an Güte
dem Reigen der Leuchtenden entschwunden, sinkt in den öden Brahmähimmel

herab. Auch das ist noch geistförmig, genießt Wonne, kreist
selbstleuchtend im Räume, besteht in Schönheit, lange Wandlungen
dauert es durch.

Nach einsam dort lange verlebter Frist erhebt Unbehagen und
Unruhe sich in ihm: ,0 daß doch andere Wesen noch hier erschienen!'
Und andere der Wesen noch, aus Mangel an Kraft oder Mangel an Güte
dem Reigen der Leuchtenden entschwunden, sinken in den Brahmahimmel

herab, gesellen sich jenem Wesen zu. Auch diese sind noch

geistförmig, genießen in Wonne, kreisen selbstleuchtend im Räume,
bestehn in Schönheit, lange Wandlungen dauern sie durch.

Da ist, ihrMönche, jenem Wesen, das zuerst herabgesunken war, also

zumute geworden : ,Ich bin Brahma, der große Brahma, der Übermächtige,

derUnübermächtigte, der Allsehende, der Selbstgewaltige, derHerr,
der Schöpfer, der Erschaffer, der Höchste, derErzeuger, der Erhalter, der

Vater von allem was da war und sein wird : von mir sind diese Wesen
erschaffen. Und woher weiß ich das Ich habe ja vordem gewünscht, O daß

doch andere Wesen noch hier erschienen' : das war mein geistiges Begehren,

und diese Wesen sind hier erschienen.' DieWesen aber, die da später

herabgesunken sind, auch diese vermeinen dann : ,Das ist der liebe Brahma,

der große Brahma, derÜbermächtige, der Unübermächtigte, derAll-



WAS FASZINIERT DEN EUROPÄERAM BUDDHISMUS? 83

sehende, der Selbstgewaltige, der Herr, der Schöpfer, der Erschaffer,
der Höchste, der Erzeuger, der Erhalter, der Vater von allem was da war
und sein wird : von ihm, dem lieben Brahma, sind wir erschaffen. Und
woher wissen wir das? Ihn haben wir ja hier schon früher dagesehn, wir
aber sind erst später hinzugekommen.'

Nun hat, ihr Mönche, das Wesen, das zuerst herabgesunken ist, eine

längere Lebensdauer, eine höhere Anmut, eine größere Macht ; während

die Wesen, die später nachgekommen sind, geringere Lebensdauer,

geringere Anmut, geringere Macht haben. Es mag aber wohl, ihr Mönche,

geschehen, daß eines der Wesen diesem Reich entschwindet undhienie-
den Dasein erlangt. Hienieden zum Dasein gelangt, wird ihm das Haus

zuwider als Pilger zieht er von dannen. Ohne Haus undHeim hat er als Pilger
in heißer Buße, in stetem Kampfe, in ernster Übung, in unermüdlichem

Eifer, in tiefer Bedachtsamkeit eine geistige Einigung errungen, wo er

innig im Herzen seiner früheren Daseinsform sich erinnert. Der sagt sich

nun : ,Er, der der liebe Brahma ist, der große Brahma, der Übermächtige,
derUnübermächtigte, der Allsehende, derSelbstgewaltige, derHerr, der

Schöpfer, der Erschaffer, der Höchste, der Erzeuger, der Erhalter, der

Vater von allem was da war und sein wird, von dem wir, dem lieben

Brahma, erschaffen sind : er ist unvergänglich, beständig, ewig, unwandelbar,

ewig gleich wird er immer so bleiben ; während wir, die wir
von ihm, dem lieben Brahma, erschaffen wurden, vergänglich sind,

unbeständig, kurzlebig, sterben müssen, hienieden zur Welt gekommen.'»
Das Faszinierende dieser Théogonie liegt nicht nur in ihrer geistigen

Leistung und auch nicht nur, daß sich in ihr eine Parallele zu dem erkennen

läßt, was sich fünfhundert Jahre später im Stifter des Christentums
als Rückschau auf seine Herkunft deuten läßt, sondern viel mehr noch,
daß in ihr der Gott lediglich zu einem besonderen «Fall» innerhalb der
unermeßlich vielen Fälle von Wesenswandel und Wesensgestaltung des

Lebendigen wird. Aus dem Unfaßlichen der Anfangslosigkeit im ewigen
Wandel der Zeiten steigt einneuer Gott emporund dauert, bis auch seine

Zeit des Vergehens gekommen ist. Diese einzigartige denkerische Tat



84 MAX LADNER

geht nicht nur an die Wurzel des indischen, sondern des Gott-turns

überhaupt und legt es dar als ein Geschehen und Sein, das im Prinzip in
nichts über das Wesentliche des menschlichen Geschehens und Seins

hinausragt.
Als Ergänzung zum vorstehenden Text möge auch noch jene Stelle in

der elften Rede der genannten Sammlung zitiert werden, die dieses

Gott-tum von einer Seite her beleuchtet, die es im Denken der
Glaubensreligionen kaum gibt, von der Seite des Humors, eines erhabenen,

vergeistigten Humors, der in seiner Bedeutung und in seinem Gehalt
ebenso vielsagend ist wie die Belehrung über die Göttergeburt.

Der Buddha klärte Kevatto, den Sohn eines Bürgers, über verschiedene

Punkte seiner Lehre auf und erzählte, daß einst einem Mönche
seiner Jüngerschar die Frage aufstieg : wo «Erde, Wasser, Feuer und Luft»,
die konventionelle Bezeichnung der vier Grundstoffe des Daseins, ihre
restlose Aufhebung erfahren. Weil er darauf keine Antwort wußte,
wandte er sich im Zustande tiefster Versenkung an die Götter, denn die,
so nahm er an, mußten es doch wissen.

Als nun der Mönch von den Göttern der Dreiunddreißig bis hinauf zu
den «Brahmätrabanten» geheißenen Göttern vergeblich um Aufklärung
bat und diese letzteren, weil sie es auch nicht wußten, den Mönch
schließlich zum großen Brahma schickten, wobei sie allerdings dessen

Aufenthaltsort nicht anzugeben vermochten, war der Mönch ratlos,
aber schließlich erschien ihm der gesuchte höchste Gott und so konnte

er ihm seine Frage vorlegen : «Wo können wohl, o Bruder, diese vier
Hauptstoffe ohne Überrest untergehn, und zwar Erde, Wasser, Feuer

und Luft?» Daraufhin heißt es weiter im Text :

«Also gefragt, Kevatto, hat der große Brahma jenem Mönche dann

geantwortet : ,Ich bin, o Mönch, Brahma, der große Brahma, der

Übermächtige, der Unübermächtigte, der Allsehende, der Selbstgewaltige,
der Herr, der Schöpfer, der Erschaffer, der Höchste, der Erzeuger, der

Erhalter, der Vater von allem was da war und sein wird.' Wiederum
aber, Kevatto, hat jener Mönch zu dem großen Brahma dort also ge-



WAS FASZINIERT DEN EUROPÄERAM BUDDHISMUS? 8r.

sprochen : ,Nicht doch hab' ich, o Bruder, dich darum gefragt : ,Bist du

Brahma, der große Brahma...' sondern darum hab' ich, o Bruder, dich

gefragt : wo können wohl, o Bruder, diese vier Hauptstoffe ohne Überrest

untergehn, und zwar Erde, Wasser, Feuer, Luft?'
Wiederum aber, Kevatto, hat jener große Brahma zu dem Mönche

dort also gesprochen : ,Ich bin, o Mönch, Brahma, der große Brahma '

Zum dritten Mal aber, Kevatto, hat jener Mönch zu dem großen Brahma

dort also gesprochen: ,Nicht doch, hab' ich, o Bruder, dich darum

gefragt sondern darum, wo diese vier Hauptstoffe ohne Überrest untergehn,

und zwar Erde, Wasser, Feuer, Luft?' Da hat denn, Kevatto, jener
große Brahma den Mönch dort am Arme genommen, beiseite geführt
und zu ihm gesagt : Jene dort, o Mönch, die göttlichen Brahmätrabanten

vermeinen von mir: ,Es gibt nichts, was Brahma nicht weiß, es gibt
nichts, was Brahma nicht sieht, es gibt nichts, was Brahma nicht kennt,
es gibt nichts, was Brahma nicht erschaut' : darum bin ich ihnen nicht
offenbar worden. Auch ich, o Mönch, weiß nicht, wo diese vier Hauptstoffe

ohne Überrest untergehn könnten.'»
Dem Rate des großen Brahma folgend, wandte sich dann der Mönch

dem Buddha zu, der ihn belehrte, daß seine Frage nicht richtig gestellt
sei. Sie muß anders lauten, und zwar so :

«Wo kann nicht Wasser, Erde nicht,
Nicht Feuer und nicht Luft bestehn,

V/o groß und klein, wo grob und fein,
Und was da schön und unschön ist,
Wo kann da so Begriff wie Bild
Vollkommen aufgehn ohne Rest?»

»

Worauf dann die Antwort lautet :

«Bewußtsein wo entschwunden ist,
Vollkommen restlos abgetan,
Da kann nicht Wasser, Erde nicht,
Nicht Feuer und nicht Luft bestehn,



86 MAX LADNER

Nicht groß und klein, nicht grob und fein,
Und was da schön und unschön ist,
Es kann da so Begriff wie Bild
Vollkommen aufgehn ohne Rest :

Wo kein Bewußtsein leuchtet auf,

Aufgeht es also ohne Rest.»

In dieser Szene ist dem Gott-tum auch der Mantel der Allwissenheit
auf eine Art und Weise genommen, die in ihrer vornehmen Zurückhaltung

nur um so stärker wirkt. Weltanschaulich bedeutungsvoll sind

darin natürlich nicht die Göttergestalten und der Rahmen, in dem sie

auftreten, sondern es ist die geistige Haltung des Buddha inmitten einer
Umwelt voll glaubensseliger Inbrunst und voller Gottessehnsucht, wie
sie in Indien fast selbstverständlich war und vielenorts noch ist.
Entscheidend in dieser ganz anders gearteten und von der alten Tradition

völlig abweichenden Betrachtung des Menschen und seiner Stellung in
der Welt ist die Zuerkennung seiner Unabhängigkeit von göttlicher
Macht und somit auch das Zugeständnis der Freiheit, die ihn in seinen

moralisch-sittlichen Entscheidungen völlig auf sich selber stellt und ihn
für all sein Tun und Lassen durchaus verantwortlich macht. Es ist die

Würdigung des Menschen als eines Wesens, dem, weil es über dem bloß

Trieb- und Instinkthaften steht, Schuld und Verdienst wirklich
zukommt, und dem sich in seiner Möglichkeit zur geistigen Aktivität und

der Entfaltung geistigen Bewußtseins - im Unterschied zum bloß vitalen
eines niedereren Lebens — auch die Möglichkeit zur wirklichen Erlösung

vom Leiden erschließen kann. Erst in dieser Sicht ist der Mensch

nicht mehr bloßes Material und Werkzeug eines höheren Willens, denn

entscheidend für ihn ist sein eigenes Wollen und dem entsprechend ist
auch sein Wert als Mensch und Persönlichkeit.

Es läßt sich hier ohne weiteres erkennen, daß sich da buddhistisches

Denken kaum vom objektiven, abendländischen unserer Zeit
unterscheidet.



WAS FASZINIERT DEN EUROPÄERAM BUDDHISMUS? 87

Das Wesentliche von dem, was der Buddha in der Stunde seiner

Erleuchtung erkannt hatte, legte er in der sogenannten «Rede von Benares»

fünf Mönchen dar, die sich zusammen im Wildpark Isipatana, in der
Nähe von Benares, aufhielten. Die Quintessenz dieser Rede besteht in
den «Vier edlen Wahrheiten» die da lauten :

«Dies nun, ihr Mönche, ist die edle Wahrheit vom Leiden: Geburt
ist leidvoll, Alter ist leidvoll, Krankheit ist leidvoll, Tod ist leidvoll;
Kummer, Jammer, Schmerz, Gram und Verzweiflung sind leidvoll ; mit
Unliebem vereint sein ist leidvoll, vom Lieben getrennt sein ist leidvoll,
nicht erlangen was man begehrt, ist leidvoll. Kurz gesagt, die fünf Gruppen

des Anhaftens1 sind leidvoll.
Dies nun, ihr Mönche, ist die edle Wahrheit von der Entstehung des

Leidens: Es ist jener Wiedergeburt-erzeugende, von Wohlgefallen und

Lust begleitete ,Durst', der bald hier, bald dort sich ergötzt, das will
sagen : der Durst nach Sinnenlust, der Durst nach Werden, der Durst
nach Wohlsein.

Dies nun, ihr Mönche, ist die edle Wahrheit von der Aufhebung des

Leidens: Es ist eben dieses Durstes spurloses, restloses Aufheben,
Aufgeben, Verwerfen, Ablegen, Vertreiben.

Dies nun, ihr Mönche, ist die edle Wahrheit von dem zur Aufhebung
des Leidens führenden Pfade : Es ist das dieser edle, achtteilige Weg,
nämlich : Rechte Erkenntnis, rechte Gesinnung, rechtes Reden, rechtes

Handeln, rechtes Leben, rechtes Streben, rechtes Überdenken,
rechtes Sichversenken.»

Eigenartigerweise begegnet die erste dieser Wahrheiten seitens des

Abendländers am ehesten dem Widerspruch und der Ablehnung, trotz
der allseits klar vor Augen liegenden Vergänglichkeit alles Gewordenen,

aber daß das Leben in seiner Totalität und im Grunde seines We-

1. Darunter sind zu verstehen : Körperlichkeit, Empfindung, Wahrnehmung, Gestaltung,
Bewußtsein.



88 MAX LADNER

sens Leiden ist, das einzusehen ist eben nicht jedermanns Sache. Und
doch deckt sich die Leidenswahrheit völlig mit der Weltansicht eines

sehr bedeutenden Europäers, mit der Arthur Schopenhauers, dessen

Philosophie ganz und gar von der Erkenntnis der Leidhaftigkeit des

Daseins durchdrungen ist und der nie müde wurde, immer wieder auf
diese Tatsache hinzuweisen und an Beispielen aus dem Leben den

Wirklichkeitsgehalt seiner Überzeugung zu erhärten. «Und wer könnte auch

nur den Gedanken des Todes ertragen», sagt er im 46. Kap. des II. Bandes

seines Hauptwerkes «Die Welt als Wille und Vorstellung», «wenn
das Leben eine Freude wäre So aber hat jener immer noch das Gute, das

Ende des Lebens zu seyn, und wir trösten uns über die Leiden des Lebens

mit dem Tode, und über den Tod mit den Leiden des Lebens. Die Wahrheit

ist, daß beide unzertrennlich zusammengehören, indem sie ein Irr-
sal ausmachen, von welchem zurückzukommen so schwer, wie wün-
schenswerth ist.»

Aber nicht nur hinsichtlich der Leidenstatsache stimmt Schopenhauer

mit der Buddhalehre überein, sondern auch mit der in der zweiten
edlen Wahrheit dargelegten Erkenntnis ihrer Ursache : dem Durst, d. h.
dem Lebensdurst oder Lebenstrieb im weitesten Sinne des Wortes. Was

bei Buddha der «Durst» ist, das ist bei Schopenhauer der «Wille», der
«das Leben schlechthin und auf alle Zeit will» (Bd. II, Kap. 45/). «In den

sich sehnsüchtig begegnenden Blicken zweier Liebenden» sieht er den

«reinsten Ausdruck des Willens zum Leben in seiner Bejahung. Wie ist

er hier so sanft und zärtlich Wohlsein will er, und ruhigen Genuß und
sanfte Freude, für sich, für Andere, für Alle. Es ist das Thema des Ana-

kreon. So lockt und schmeichelt er sich selbst ins Leben hinein. Ist er
aber darin, dann zieht die Quaal das Verbrechen, und das Verbrechen die

Quaal herbei. Gräuel und Verwüstung füllen den Schauplatz. Es ist das

Thema des Aeschylos.»
Auch noch die dritte der edlen Wahrheiten, die von der Aufhebung

des Leidens, hat bei Schopenhauer ihre Parallele in der Aufhebung, resp.
Verneinung des Willens zum Leben, die dann eintritt, wenn er einmal



WAS FASZINIERT DEN EUROPÄERAM BUDDHISMUS? 89

«die wahre Beschaffenheit des Lebens erkannt hat und in Folge davon es

nicht mehr will». (II. Bd. Kap. 49.)
Mit diesen Erkenntnissen hat Schopenhauer gewiß einen tiefen Blick

hinter die Kulissen des Lebens getan, und wenn er aus dem 7. Buch der
Nikomachischen Ethik des Aristoteles den Satz zitiert «Nicht dem

Vergnügen, der Schmerzlosigkeit geht der Vernünftige nach» und das als

oberste Regel aller Lebensweisheit preist, so zeigt er auch damit eine

weitgehende Übereinstimmung mit der Buddhalehre. Nur fehlen bei
ihm die praktischen Konsequenzen aus seiner Überzeugung und noch
viel mehr mangelt ihm das Wissen um die Krönung seiner Philosophie,
um den gangbaren Weg zur Überwindung des Leidens, wie er in der vierten

Wahrheit der Rede von Benares gewiesen wird.
Schopenhauer steht in seinem Denken sozusagen auf dem halben

Wege still und findet nicht zum Ende. Aber bereits zweieinhalb
Jahrtausende vor ihm hatte der Buddha zu Ende gedacht und damit eine

Weltanschauung von faszinierendem Wirklichkeitsgehalt geschaffen, die in
ihrer Vollendung und im jeweiligen Vollzuge ihrer praktischen
Verwirklichung auch den Pessimismus der Leidenserkenntnis überwindet
und zur stillen, ruhevollen Gelassenheit führt, die in der Überwindung
von Gier, Haß und Verblendung liegt.

In dieser Überwindung der drei Wurzeln des «Durstes» und damit
der eigentlichen Leidensursachen, besteht das Heilsziel des Buddhismus :

Nirvana. Es braucht dazu keinen Tod, kein Sterben und kein Jenseits,
denn es läßt sich völlig im Diesseits, im soeben gelebten Leben verwirklichen.

Wie aus den Päli-Texten hervorgeht, war der Buddha selber das

denkbar beste Beispiel hiefür, denn in seiner Lebenshaltung gab es weder

Gier, noch Haß, noch Verblendung. Er stand am Ziele seines von ihm

gefundenen Weges, hatte Nirvana erreicht, die Erlösung errungen, und

so konnte er aus eigenstem Erleben heraus seinen Hörern verkünden :

«Etwas Treffliches will ich euch sagen, so viele ihr hier versammelt

seid: Grabet die Wurzeln des ,Durstes' aus, wie der Wurzelgräber das



90 MAX LADNER

Birana, auf daß euch nicht Mara* wieder und wieder zerbreche wie der
Strom das Schilfgras.»

Denn : «Wer diesen niedrigen ,Durst', den schwer besiegbaren in der

Welt, überwindet, von dem gleiten die Kümmernisse ab, wie der
Wassertropfen vom Lotosblatt.» Dhammapada V.337U. 336.

Diese Worte deuten nichts weniger als auf ein immer fragwürdig
bleibendes und bloß zu erhoffendes Ziel im Jenseits hin. Sie sind auf das

Diesseits gerichtet, auf die Leidensüberwindung im Leben, auf die
gelebte Erlösung, und dieser dient alles was der Buddha je und je verkündet

hat. So sagte er einst :

«Gleichwie, ihr Mönche, das große Meer (nur) einen Geschmack hat,
den Geschmack des Salzes, ebenso auch, ihr Mönche, hat diese Lehre
und Disziplin (nur) einen Geschmack, den Geschmack der Erlösung.»

Udäna V, r.

Und da wäre auch hinzuweisen auf seine Rede an das Volk der Kala-

mer, wiedergegeben in der sogenannten «Angereihten Sammlung»

(Anguttara-Nikäya III, 6 r) des Kanons, in der nicht ein frommer Glaube,
sondern Vernunft und Einsicht als notwendige Erfordernisse zu einer
heilsamen Lebensführung und zur Vermeidung von Unheil und Leiden

verlangt werden.
Die Kalamer beklagen sich beim Buddha über die Asketen und

Brahmanen, die als Religionslehrer zu ihnen kommen, ihre eigene Lehre

glänzen und leuchten lassen und die der anderen verspotten und verachten,

diese anderen aber verhalten sich in ihrem Reden genau gleich :

2. Mära wird als Dämon, als Gottheit angesehen, aber wie hoch der Buddha über jeder
anthropomorphen Gottesvorstellung stand und wie reif sein Denken war, ergibt sich aus

folgendem Gespräch des Mönches Rädha mit dem Buddha :

«,Mära, Mära, so sagt man, o Herr. Was, o Herr, ist nun Mära?'
Die Körperlichkeit, o Rädha, ist Mära, die Empfindung ist Mära, die Wahrnehmung ist

Mära, die Gemütsregungen sind Mära, das Bewußtsein ist Mära
Was immer, o Rädha, Mära ist, da mußt du das Wünschen aufgeben, mußt du die Lust

aufgeben, mußt du die Wunscheslust aufgeben.»



WAS FASZINIERT DEN EUROPÄER AM BUDDHISMUS? 9I

«Nun sind wir, Herr, in Ungewißheit und Zweifel darüber geraten,
wer von diesen Herren Asketen eigentlich die Wahrheit redet und wer
von ihnen Falsches sagt » bekennen die Kalamer, woraufder Buddha zur
Antwort gibt :

«Begründet, ihr Kalamer, ist eure Ungewißheit, begründet sind eure
Zweifel. In einer Sache, bei der man zweifeln muß, seid ihr in Zweifel

geraten.
Ihr Kalamer, richtet euch nicht nach Hörensagen, nicht nach einer

Überlieferung, nicht nach Gerüchten, nicht nach derMitteilung heiliger
Schriften, nicht nach Spekulationen, nicht nach einem System, nicht
nach Erwägungen, die sich auf den äußeren Augenschein stützen, nicht
nach langgehegten Ansichten und Auffassungen, richtet euch nicht
danach, ob eine vorhandene Erscheinung dafür spricht, auch nicht danach,
daß ihr meint, der betreffende Asket sei euer Lehrer, — wenn ihr, Kalamer,

hingegen selbst erkennt : ,Diese Dinge sind unheilsam, diese Dinge
sind nicht einwandfrei, diese Dinge werden von Verständigen getadelt,
diese Dinge, wenn ausgeführt und unternommen, gereichen zum
Unheil, zum Leiden', dann, Kalamer, solltet ihr sie verwerfen.

Was meint ihr, Kalamer : Wenn sich im Innern eines Menschen

Begierde erhebt, gereicht das zum Heil oder zum Unheil?»
«Zum Unheil, Herr.»
«Und, Kalamer, dieser von der Begierde entflammte, überwundene,

im Innern ganz beeinflußte Mensch vernichtet Leben, nimmt nicht-gegebene

Dinge, geht zu dem Weibe eines andern, redet die Unwahrheit
und überredet auch einen andern, so zu sein, — gereicht ihm das nicht für
lange Zeit zum Unheil und Leiden?»

«Gewiß, Herr!»
«Was meint ihr, Kalamer : Wenn sich im Innern eines Menschen Haß

erhebt, gereicht das zum Heil oder zum Unheil?»

«Zum Unheil, Herr.»
«Und, Kalamer, dieser vom Haß böse gestimmte, überwundene, im

Innern ganz beeinflußte Mensch vernichtet Leben, nimmt nichtgegebene



92 MAX LADNER

Dinge, geht zu dem Weibe eines anderen, redet die Unwahrheit und
überredet auch einen anderen, so zu sein, - gereicht ihm das nicht für
lange Zeit zum Unheil und Leiden?»

«Gewiß, Herr.»
«Was meint ihr, Kalamer: Wenn sich im Innern eines Menschen

Wahn erhebt, gereicht das zum Heil oder zum Unheil?»
«Zum Unheil, Herr.»
«Und, Kalamer, dieser vom Wahn verwirrte, überwundene, im

Innern ganz beeinflußte Mensch vernichtet Leben, nimmt nichtgegebene

Dinge, geht zu dem Weibe eines andern, redet die Unwahrheit und
überredet auch einen andern, so zu sein, - gereicht ihm das nicht für
lange Zeit zum Unheil und Leiden?»

«Gewiß, Herr.»
«Was meint ihr, Kalamer : sind diese Dinge heilsam oder unheilsam »

«Unheilsam, Herr.»
«Nicht einwandfrei oder einwandfrei?»
«Nicht einwandfrei, Herr.»
«Werden sie von Verständigen getadelt oder gelobt?»
«Sie werden von Verständigen getadelt, Herr.»
«Gereichen sie, wenn ausgeführt und unternommen, nicht zum Unheil

und Leiden, oder wie verhält es sich damit?»

« Herr, wenn ausgeführt und unternommen, gereichen sie zum Unheil

und Leiden; so verhält es sich damit.»

«Dann, Kalamer, solltet ihr sie verwerfen.»

«Was meint ihr, Kalamer, wenn sich im Innern eines Menschen Gier-

losigkeit, Haßlosigkeit, Wahnlosigkeit erhebt, erhebt sie sich zum Heil
oder zum Unheil?»

«Zum Heile, Herr.»

«Dann, Kalamer, solltet ihr sie annehmen und danach leben.»



WAS FASZINIERT DEN EUROPÄER AM BUDDHISMUS? 93

Wer vermöchte es schon, sich dem Zauber dieses so einfachen wie
verständnisvollen und gedankentiefen Belehrens zu entziehen, das in
seiner Art dem Menschen genau das gibt, was er für sein Leben braucht,
sofern er es überhaupt, sowohl in Hinsicht auf seine Mitmenschen wie auf
ihn selber, vernünftig, sinn- und wertvoll gestalten will.

Die Aufhebung von Gier, Haß und Wahn, das Erlöschen des «

Durstes» führt, wie der Buddhismus lehrt, zu einem Zustande, der beim
Tode des so Erlösten eine Wiedergeburt ausschließt und damit dem
totalen Erlöschen, der völligen Aufhebung des anfangslosen Werdeprozesses

gleichkommt.
Der Buddha hat den Gedanken der Wiedergeburt und die Karma-

Lehre aus den Upanishaden übernommen, d.h. er ist diesbezüglich der
traditionellen Überzeugung treu geblieben, denn im religiösen Denken
läßt sich wohl kaum eine plausiblere und widerspruchsfreiere Erklärung
für die Verschiedenheit der menschlichen Charaktere, der Lebensumstände

und Schicksale finden. Besonders die Idee des Karma, der bedingten

Entstehung, die ja nichts anderes beinhaltet als die Naturgesetzlichkeit

der Kausalität, und nichts anderes besagt, als daß einer bestimmten
Ursache eine bestimmte Wirkung folgt, läßt sich im Prinzip, abgesehen

von ihrem postmortalen Aspekt, überhaupt nicht bezweifeln. Der Buddha

formulierte diese Idee in der allereinfachsten Art und Weise mit den

Worten :

«Wenn dieses ist, ist jenes; wenn dieses nicht ist, ist jenes nicht.»

Das heißt, daß alles was geschieht in Abhängigkeit von seinen Ursachen

geschieht, und daß das Geschehnis wiederum Ursache neuen
Geschehens ist. Wo es keine Ursache gibt, kann es auch keine Folge geben,
denn aus Nichts läßt sich ein Etwas nicht einmal denken, geschweige
daß es daraus entstehen könnte. Die Karma-Lehre enthebt den
Menschen aus einer göttlichen Vorsehung und läßt ihn selber zum Gestalter
seines Schicksals werden. Darum heißt es auch in der 13 c. Rede der
«Mittleren Sammlung»:



94 MAX LADNER

«Eigner der Werke, Brahmane, sind die Wesen, Erben der Werke,
Geschöpfe der Werke, Knechte der Werke : das Werk scheidet die
Wesen ab, nach Verkommenheit und Vorzüglichkeit.»

Der Tod des Erlösten ist nach dieser Wiedergeburtslehre nur noch

Ende, und darin unterscheidet er sich grundsätzlich vom Tode des noch

am Leben Hangenden, vom Lebensdurst Durchdrungenen, der nach

seinem Sterben weiterlebt, zwar nicht als der gleiche, aber auch nicht als

ein anderer, sondern als einer, dessen Art und Weise die Wurzeln im

vorausgegangenen Leben hat und der von dort aus determiniert wird. In
dieser Determination des Jetzigen durch das Frühere, d. h. des derzeitigen

Lebens durch das vorgeburtliche, in dieser Annahme und Behauptung

«es ist so» liegt zweifellos eine gewisse Dogmatik, denn es läßt sich

sachlich nicht nachweisen, daß es derselbe Prozeß ist, der im Tode
zerfällt und bei der Zeugung und Geburt sich wieder neu gestaltet ; also

immer der eine bestimmte Prozeß, der neben unzählbaren anderen seit

anfangslosen Zeiten abläuft.

Wohl übernahm der Buddha den Gedanken der Wiedergeburt, aber

er modifizierte ihn aus der Seelenwanderungslehre, derMetempsychose,

zur Palingenesie, zur Zersetzung und Neubildung des Individuums in der
Dauer des Prozesses, der als solcher weder Anfang noch Ende kennt,
falls er nicht durch den Willensakt der Verneinung aufgehoben wird.
Unter diesem Aspekt lassen sich die einzelnen Wiedergeburts-Akte und

-Erscheinungen als Prozeß-Stadien deuten, die einer kausalen
Gesetzlichkeit folgen, in der jede Wirkung auch Ursache und jede Ursache auch

Wirkung ist.
Diese Modifikation ist entschieden bewundernswert, denn sie

überwiegt bei weitem den primitiven Seelenwanderungsglauben der
vorbuddhistischen Zeit, des Brahmanismus und des später daraus

hervorgegangenen Hinduismus. Ihre Voraussetzung besteht in der Erkenntnis
der Nicht-Ichheit alles Gewordenen. Nicht mehr der Atman, das Ich,
manifestiert sich jeweils in der Erscheinung der Wesen als das Bleibende

und Durchgehende im Wandel der Existenzen, sondern das Geschehen



WAS FASZINIERT DEN EUROPÄER AM BUDDHISMUS? <)£

als solches, der Ablauf des Werdens und Vergehen ; der Daseins-ProzejS

ist das Durchgehende, der eine Prozeß des Individuums, der allein im
Geschehen, im Vollzuge besteht.

Einen ganz ähnlichen Gedanken entwickelte im Zeitalter des Deutschen

Idealismus Johann Gottlieb Fichte. Der Angelpunkt im System
seiner Philosophie ist «das tätige, freie, absolute Ich, das nicht mehr
Tatsache, sondern Tathandlung ist». Dem konsequenten Idealismus

Fichtes bedeutet das hervorbringende Ich weder ein Ding noch ein Sein,

weder ein «Bestehendes» und nicht einmal ein «Tätiges», es ist
vielmehr nur ein Tun und ein bestimmtes Handeln. Es ist dieses Handeln

selbst und nicht ein Handelndes hinter ihm. Das Handeln kann vom Intellekt

angeschaut werden, aber der Intellekt ist selber bloß Akt, bloßes

Geschehen, wenn auch von einer anderen, höheren Art. Der Beweis

dafür, daß es eine intellektuale Anschauung gibt, liegt bereits im Bewußtsein

der Handlung. Empirisch ist diese Anschauung nicht, weil sie aller

Erfahrung vorausliegt, und sinnlich ist sie auch nicht, weil sie sich weder

in den Formen des äußeren noch des inneren Sinnes bewegt, sie ist
durchaus Selbstanschauung des Ich, reine Selbsterfassung der Urtätig-
keit. Fichte betrachtete auch die Natur als ein an sich nichtiges Gebilde,
dessen Bestimmung in seiner Aufhebung liegt.

Einer der klarsten Köpfe des abendländischen Denkens, Nicolai
Hartmann, der an all den weltanschaulichen Irrwegen und Verstiegenheiten
menschlichen Fürwahrhaltens die tief eindringende Sonde seiner Kritik
ansetzte und dabei eine Metaphysik der Tatsachen schuf, die, über Kant

hinausgehend, die Türen zu einer der Wirklichkeit adäquaten
Weltanschauung weit öffnet, sieht im «Ich» jene Einheit, die dem Zerfließen

im Erlebnisstrome immer wieder neu abgerungen werden muß. Die
Einheit der Personalität ist nicht, sondern wird immer wieder, und wenn
sich dieses Immer-wieder-Werden in Hinsicht auf Gesinnung, Stellungnahme

und Wertungen konstant verhält und bei aller Wandelbarkeit
sich identisch bleibt, dann besteht, während der Zeit ihres Seins, Einheit

und Ganzheit. Diese Einheit ist als Ganzheit ständig zu vollziehen,



96 MAX LADNER

d.h. sie besteht nur im Vollzuge und nicht «an sich» als ein Vorhandenes

hinter der personalen Erscheinung. «Was wir ,Ich' nennen», sagt
Hartmann in seinem Buche ,Das Problem des geistigen Seins' (1932),
«ist das aus der bunten Fülle der Lebenszusammenhänge aufdämmernde

Selbstbewußtsein; und erst an dieses heftet sich das Sich-Wissen des

Subjekts als Rückbeziehung aus der Objektivität».
Diese abendländischen Versionen des Ich-Problems decken sich

sozusagen restlos mit der des Buddha. Wann und wo immer der Buddha vom
Ich spricht, geschieht es immer in Hinsicht auf die irrtümliche Annahme

eines ewigen, unvergänglichen und unveränderlichen Selbstes und er
kann sehr scharf werden im Ausdruck, wenn er dabei auf Unverständnis

stößt, wie die folgende Textstelle aus der 22. Rede der «Mittleren
Sammlung» beweist :

«Ja, ihr Jünger, wenn das ,Ich' vorhanden wäre, dann gäbe es wohl
auch etwas dem Ich Angehörendes. Da nun aber, ihr Jünger, in Wahrheit

und Wirklichkeit weder das ,Ich' noch ein dem Ich Angehörendes
anzutreffen ist, ist es daher nicht eine ganz vollendete Narrenlehre zu

behaupten : ,Dies ist die Welt, dies das Ich; ewig werde ich sein nach

meinem Tode, beständig, beharrend?' - Eine Gasse der Ansichten nennt
man dies, ein Dickicht der Ansichten, eine Komödie der Ansichten,
eine Plage der Ansichten, eine Fessel der Ansichten. Und in die Fessel

der Ansichten verstrickt, ihr Jünger, wird der unwissende Weltling
nicht frei von Geborenwerden, Altern und Sterben, von Sorgen,

Klagen, Schmerzen, Trübsal und Verzweiflung; er wird nicht frei vom
Leiden: das sage ich.»

An anderer Stelle (Samyutta-Nikäya III, XXII, 9 c) vergleicht der Buddha

die persönlichen Erscheinungsformen mit Schaumblasen, Wassergischt,

Luftspiegelungen, kernlosen Bananenstämmen und Zaubertrug,
die alle

«leer, nichtig und ohne Kern»
sind.



WAS FASZINIERT DEN EUROPAERAM BUDDHISMUS? 97

Dieser Anstoß zu einem völlig neuen religiösen Denken muß in jener
fernen Zeit überaus revolutionär gewirkt haben, denn es war ja der
indischen Atman- und Gottesseligkeit diametral entgegengesetzt. Was bis

dahin unter dem «Ich», dem «Selbst», der «unvergänglichen transzendenten

Wesenheit», oder dem «Absoluten» verstanden wurde, sah sich

auf einmal entwertet und an dessen Stelle rückte das «Nicht-Ich», die

«Wesenlosigkeit», die Abkehr vom Glauben an die Ewigkeit einer
individuellen Seele. Die Durchschauung des « wesenhaften Ichs » als einer
Fiktion führte zur Aufhebung der egozentrischen Tendenzen und die

teleologische Auffassung von Welt und Menschheit, ihre Finalitat, ihr Ausge-
richetsein aufein Endziel wurde unhaltbar. Damit sah sich der Mensch in
seinem Tun und Lassen ganz aufsich selber gestellt, und die Stillung seines

Dranges nach Leidensüberwindung ist völlig abhängig geworden vom

eigenen Erkennen undWollen und von der entsprechenden Lebenshaltung.
Diese Wendung zur vollen Selbstverantwortung war eine beispiellose

Erhöhung des Menschen und trotzdem liegt darin nicht die Spur eines

Größenwahns, ganz im Gegenteil. Sie wurde zur Grundlage einer bis

dahin völlig unbekannten Selbstlosigkeit, die sowohl in ihrer ontologi-
schen wie ethischen Bedeutung jeden Stolz völlig ausschließt. Das Ich,

degradiert zu einem bloßen Prozeß, zu einem bloßen Stadium eines

Prozesses, bot und bietet in seiner Vergänglichkeit und Leidhaftigkeit wahrlich

keinerlei Anlaß mehr zu Stolz und Überheblichkeit, und am

allerwenigsten zu einem solchen, wie er im Sich-auserwählt-fühlen und im
Begnadigtsein durch einen unerforschlichen göttlichen Willen zum
Ausdruck gebracht wird.

Erst die Lösung des Ich-Problems schuf die Basis für das buddhistische

Erlösungsziel — wobei unter «Erlösung» sich zutiefst nichts anderes

verstehen läßt als Leidensüberwindung — das, ohne einen spekulativ-metaphysischen

Hintergrund, rein in der Immanenz des Daseins zu verwirklichen

ist.
In diesem Dasein hat aber auch die Frage nach seiner ersten Ursache

ihren Platz und man kann sie mit Martin Heidegger formulieren : «War-



98 MAX LADNER

um ist überhaupt Seiendes und nicht vielmehr nichts » Darauf läßt sich

von allen möglichen weltanschaulichen Standpunkten aus eine Antwort
geben. Sie kann theistisch oder pantheistisch, panentheistisch,emanati-
stisch oder evolutionistisch usw. sein, jedenfalls aber wird sie so sein,
daß sie auch anders sein könnte, und darin liegt das Unzulängliche und

Mißliche in jeder dieser Beantwortungen. Auch der erkenntnistheoretische

Idealismus, der die Welt als ein Gebilde des Verstandes (des

Denkens) und das Erkannte als ein gedankliches Werk des Erkennenden

sieht, kurz, der das Sein als Bewußtsein definiert, bietet keine Lösung
des Problems, gibt keine entscheidende Antwort auf die Frage, denn es

verbleibt dann eben die Frage nach dem Ursprung des Bewußtseins und

so weiter ad infinitum. Es war ja Kant, der in seiner «Kritik der reinen
Vernunft» die Thesen vom Anfang der Welt und von ihrer Anfangslosig-
keit einander gegenüberstellte und damit ihren antinomischen Charakter,

der weder die endgültige Behauptung der einen wie der anderen

zuläßt, hervorhob.
Sowohl die Einsicht, daß alles Vorhandene in Welt und Leben nur

Prozeß-Stadium ist, dem kein «Wesenhaftes» und «Unveränderliches»,
kein «Ich» im Sinne eines Absoluten und kein «Ewiges» zugrunde liegt,
und daß ein Anfang, ein erster Beginn des Ganzen nicht gefunden werden

kann, gehört heute zum weltanschaulich reifsten Gedankengut Europas.
Wie aber aus den Päli-Texten hervorgeht, stand der Buddha schon vor
zweieinhalb Jahrtausenden auf dieser Erkenntnishöhe und der Europäer
kann diesen Sachverhalt, insoweit er sich überhaupt damit vertraut
macht, nur bewundernd zur Kenntnis nehmen. Nur zwei Zitate aus dem

überreichen Quellenmaterial mögen hier noch zur Illustration dieses

Standpunktes dienen :

«Nicht möglich ist es, ihr Mönche, ist unbegründet, daß einer, der

von rechter Erkenntnis durchdrungen ist, etwas für eine absolute Wesenheit

halten sollte. Nicht möglich ist das. Wohl aber, Mönche, ist es möglich,

daß der Weltling etwas für eine absolute Wesenheit halte.»



WAS FASZINIERT DEN EUROPÄERAM BUDDHISMUS? 99

«Nicht möglich ist es, ihr Mönche, ist unbegründet, daß einer, der

von rechter Erkenntnis durchdrungen ist, etwas für unvergänglich halten

sollte. Nicht möglich ist das. Wohl aber, Mönche, ist es möglich, daß

der Weltling etwas für unvergänglich halte.» Anguttara-Nikäya I, 20.

«Es gibt, ihr Mönche, einige Priester und Asketen, die bezeichnen das

Denken als den Ursprung der Dinge, legen Seele und Welt als dem Denken

entsprossen aus Haben da, ihr Mönche, jene Asketen und Priester
das Denken als den Ursprung der Dinge bezeichnet, Seele und Welt als

dem Denken entsprossen ausgelegt... war es gleichwohl von jenen
ehrsamen Asketen und Priestern ohne Verständnis, ohne Einblick
wahrgenommen » Dïgha-Nikâya 1.

Dem Buddhismus ist natürlich nicht nur eine rein erkenntnismäßige
Haltung eigen, sondern ebensosehr auch eine ethisch-emotionale, die

auf alle lebenden Wesen ausgerichtet ist und die in ihrem Vollzuge sich

eminent heilsam auswirkt : die allumfassende Güte. Diese Art von Güte

geht weit über die Schopenhauersche Mitleidsethik hinaus, denn sie

tritt nicht nur im Falle der Bedürftigkeit, der Not und des Unglücks auf,

sondern zeigt sich als permanente Haltung des Gemüts gegenüber aller

Kreatur, und sie wurzelt in der Bejahung des Daseins alles Lebendigen

überhaupt.
Dies scheint ein Widerspruch zur buddhistischen Forderung der

Lebensüberwindung zu sein ; ist es aber nicht, denn als intensivstes und
unabänderliches Leiden gilt die Vergänglichkeit und deren unmittelbarste
und empfindbarste Form ist das Sterben. Darum sieht der Buddhismus

alles Töten als ein Werk völliger Blindheit gegenüber dem Leiden der

Kreatur an, sei sie nun menschlich oder untermenschlich.
Es ist das Gebot der Ahinsä, das an der Spitze der sittlichen Forderungen

steht und das besagt, daß man ein lebendes Wesen weder töten,
noch töten lassen soll, und daß man auch nicht billigen darf, wenn
andere dies tun.



100 MAX LADNER

Buddhistisch gesehen ist Güte jene Art von Liebe, die leidenschaftslos

und nichts für sich verlangend, allem Lebenden zugewandt ist. Welch

überragenden Wert ihr der Buddha beilegte, geht aus der Rede 27 im
«Buch der Herrenworte» (Itivuttaka) hervor, die besagt:

«Was es auch immer, ihr Mönche, an Verdienst-wirkenden Mitteln
im Bereiche der Welt gibt, sie alle haben nicht den Wert eines
Sechzehntels der Güte, der Erlösung des Geistes ; denn die Güte, die Erlösung

des Geistes, nimmt sie in sich auf und leuchtet und flammt und
strahlt. Gleichwie da, ihr Mönche, aller Sternenschein nicht den Wert
eines Sechzehntels des Mondenscheins hat; denn der Mondenschein

nimmt ihn in sich aufund leuchtet und flammt und strahlt, — so auch, ihr
Mönche, haben alle Verdienst-wirkenden Mittel, die es im Bereiche der
Welt gibt, nicht den Wert eines Sechzehntels der Güte, der Erlösung
des Geistes, denn die Güte, die Erlösung des Geistes, nimmt sie in sich

auf und leuchtet und flammt und strahlt.»

Weiter im Text wird dann die Güte noch mit der alles überstrahlenden

Sonne und mit dem Morgenstern, der zur Zeit des Morgengrauens
heller als alle anderen Sterne leuchtet, verglichen.

In diesem Rahmen fügt sich auch nocht der wundervolle Spruch aus

dem Dhammapada I :

«Denn nimmermehr auf Erden kommt zur Ruh

Die Feindschaft, bringst du Feindschaft noch dazu

Nur wo die Feindschaft man hinweggenommen
Ist Zank und Streiten je zur Ruh' gekommen.
Nur wer den Haß durch Nichthaß überwand

Hat deutlich ewiges Gesetz erkannt.»

Man kann als Vergleich zur buddhistischen Verkündigung des Wertes
der Güte das 13. Kapitel im 1. Korintherbrief des Neuen Testamentes

heranziehen, worin gesagt wird, daß die schönste Rede eines Menschen,



WAS FASZINIERT DEN EUROPAERAM BUDDHISMUS? IOI

der keine Liebe hat, gleich ist einem tönenden Erz, oder einer klingenden

Schelle, und daß ein Mensch, auch wenn er alles weiß, alles besitzt
und Berge versetzen kann, nichts ist, wenn er der Liebe ermangelt.

Ein beachtenswerter Unterschied liegt aber darin, daß in der christlichen

Version des Liebesbegriffes die Grenzen wesentlich enger gezogen

sind als in der buddhistischen. Dort beschränkt sich die Forderung
auf die Menschen und ihr gegenseitiges Verhalten, wogegen hier auch

die untermenschliche Kreatur, die Tierwelt, mit einbegriffen wird
und somit alles was Empfindung hat, was dem Leiden unterliegt, was

ihm ausgeliefert ist.
Die Güte, als veredelte und alles umfassende Nächstenliebe, ist eines

der vornehmsten Postulate der buddhistischen Ethik, aber ihren wahren
moralisch-sittlichen Wert gewinnt sie natürlich erst dann, wenn sie

nicht um der «eigenen Glückseligkeit» willen entfaltet und gefördert
wird, sondern, um ein Wort Blaise Pascals zu gebrauchen, um der «

Ordnung des Herzens» willen, aus dem innersten Bedürfnis, aus einem
Nicht-anders-Können heraus.

Man kann dem Buddhismus vorwerfen, daß er dazu verführt, vor allem

an das eigene Heil, die eigene Loslösung und Erlösung zu denken und
dabei die Mitmenschen und damit auch die Mitmenschlichkeit außer

acht zu lassen, wohl nicht im Sinne eines Verletzens, aber doch im Sinne

eines Nichtbeachtens und Nichtbetätigens. Dagegen spricht aber nicht
nur das Postulat der Güte, sondern noch vielmehr Buddhas eigene
Lebenshaltung, die, wie aus den Päli-Texten hervorgeht, während all den

fünfzig Jahren, die er nach seiner Erleuchtung wandernd und predigend
verbrachte, nichts anderes beinhaltete als die Befreiung der Menschheit

vom Leiden. Darin liegt auch der große ethische Wert seines Verkün-
dens.

Seine Erleuchtung war ein Erkenntnisakt und berührte die Ethik
nicht, aber sein Entschluß zum mühevollen Wandern und Predigen, und
die Durchführung dieses Entschlusses bis zum Tode, das war, in Ansehung

des bei der Erleuchtung erreichten Nirvänazustandes, eine sittliche



I02 MAX LADNER

Tat ersten Ranges, eine Tat reinster und echtester Nächsten- und
Menschenliebe.

Es liegt hier nahe, einen Vergleich mit Christus zu ziehen, der, nach

seinem furchtbaren Opfergange, für die Menschheit am Kreuze starb.

Seit zwei Jahrtausenden leuchtet dieses Sterben ungezählten Millionen
christlicher Bekenner, als unüberbietbares Opfer zum Heile der
Menschen, zutiefst ins Herz hinein. Der Buddha hingegen starb nicht,
sondern lebte für das Wohl und Heil der Menschen und darüber hinaus aller
lebenden Wesen, und sein Opfer war nicht geringer als das des Christus

am Kreuze, denn er hatte Nirvana erreicht und trotzdem nahm er das

Leben, ein langes und mühevolles Leben, auf sich.

Christus starb für die Menschheit, der Buddha lebte für sie. Bei beiden

liegt der Sinn ihrer Selbsthingabe in der Erlösung des Menschen aus dem

Leiden des Daseins und darum auch entspricht ihre menschliche Haltung
reinster und höchster Selbstlosigkeit. Beide wollten letzten Endes

dasselbe erreichen und trotzdem liegt in ihrer Zielsetzung ein grundsätzlicher

Unterschied. Sie liegt bei Christus in der Transzendenz eines

Jenseits, das zu glauben ist, und bei Buddha in der Immanenz des Diesseits,
das zu erfahren ist. Daß diese Immanenz ein gläubig-frommes Hinnehmen

übernatürlicher Weissagung und das Versprechen eines an sich un-
erweisbaren Jenseits nicht braucht, kann man wohl mit Recht als ein
faszinierendes Faktum religiöser Zielstrebigkeit betrachten.

Daß ein Europäer, auch wenn er weltanschaulich auf einem dem
buddhistischen völlig heterogenen Standpunkt steht, trotzdem vom
Buddhismus tief beeindruckt sein kann, läßt sich am besten an Friedrich
Nietzsche zeigen, dessen Philosophie des Übermenschen und der

Lebensverherrlichung wahrlich alles andere eher als etwas Gemeinsames

mit der Buddhalehre hat. Nietzsche, der nicht nur als Philosoph,
sondern auch als Psychologe ein feines Gefühl für Werte besaß — man denke

nur an seinen «Versuch einer Umwertung aller Werte » - sagt im
Aphorismus i£4. dieses Versuches: «Innerhalb der nihilistischen Religionen
darf man immer noch die christliche und die buddhistische scharf ausein-



WAS FASZINIERT DEN EUROPÄER AM BUDDHISMUS? I03

anderhalten. Die buddhistische drückt einen schönen Abend aus, eine
vollendete Süßigkeit und Milde, — es ist Dankbarkeit gegen alles, was hinten

liegt ; mit eingerechnet, was fehlt : die Bitterkeit, die Enttäuschung, die

Rancune ; zuletzt : die hohe geistige Liebe ; das Raffinement des

philosophischen Widerspruchs ist hinter ihr, auch davon ruht sie aus : aber

von diesem hat sie noch ihre geistige Glorie und Sonnenuntergangs-
Gluth.»

Und im Anschluß an seine erschütternde Verurteilung des Christentums

im «Antichrist» fährt er fort : «Mit meiner Verurteilung des

Christentums möchte ich kein Unrecht gegen eine verwandte Religion
begangen haben, die der Zahl der Bekenner nach sogar überwiegt : gegen
den Buddhismus. Beide gehören als nihilistische Religionen zusammen—sie

sind décadence-Religionen —, beide sind voneinander in der merkwürdigsten

Weise getrennt. Daß man sie jetzt vergleichen kann, dafür ist der

Kritiker des Christentums den indischen Gelehrten tief dankbar. — Der
Buddhismus ist Hundertmal realistischer als das Christentum -, er hat

die Erbschaft des objektiven und kühlen Probleme-Stellens im Leibe, er
kommt nach einer Hunderte von Jahren dauernden philosophischen

Bewegung; der Begriff ,Gott' ist bereits abgetan, als er kommt. Der
Buddhismus ist die einzige eigentlich positivistische Religion, die uns die
Geschichte zeigt, auch noch in seiner Erkenntnistheorie (einem strengen
Phänomenalismus -), er sagt nicht mehr Kampf gegen die Sünde',

sondern, ganz der Wirklichkeit das Recht gebend,,Kampfgegen das Leiden'.

Er hat — dies unterscheidet ihn tiefvom Christentum- die Selbstbetrügerei

der Moral-Begriffe bereits hinter sich, — er steht, in meiner Sprache

geredet, jenseits von Gut und Böse Man will die Heiterkeit, die Stille,
die Wunschlosigkeit als höchstes Ziel, und man erreicht sein Ziel. Der
Buddhismus ist keine Religion, in der man bloß auf Vollkommenheit

aspiriert : das Vollkommene ist der normale Fall. Er hat nicht mehr

nötig, sich sein Leiden, seine Schmerzfähigkeit anständig zu machen

durch die Interpretation der Sünde, - er sagt bloß, was er denkt, ,ich
leide'.»



I04 MAX LADNER

Um das Bild des Buddhismus in europäischer Sicht auch noch vom
Standpunkte der Fachwissenschaft her etwas zu beleuchten, seien aus

den Werken einiger hervorragender Indologen und Sprachforscher kurz
ein paar Werturteile zitiert, die, gerade weil sie ein intensives Quellenstudium

zur Voraussetzung haben, höchst instruktiv sind.

Karl Eugen Neumann, dessen einzigartige Übersetzungen der

wichtigsten Teile des Päli-Kanons ins Deutsche wohl am meisten zur
Verbreitung des Buddhismus in Europa beigetragen haben, sagt in seiner
Vorrede zur «Mittleren Sammlung»: «Die Reden stammen aus dem

6. Jahrhundert vor Christus, aber sie machen zuweilen den Eindruck, als

gehörten sie ins 6. Jahrhundert nach Schopenhauer.»
Hermann Oldenberg bemerkt in der Einleitung zu seinem Buche

«Reden des Buddha» (1922) : «,Wenn dies ist, so ist auch jenes; wenn
dies entsteht, entsteht auch jenes. Wenn dies nicht ist, ist auch jenes
nicht ; wenn dies aufgehoben wird, wird auch jenes aufgehoben'. Das ist
die Sprache wissenschaftlichen Denkens Dürfen wir diese Texte, die

von den Ursprüngen des Buddhismus, von der ehrfurchtgebietenden
Gestalt des Buddha selbst so manchen Schleier heben, nicht dem kostbarsten

Besitz zuzählen, der uns in den Literaturen des Altertums erhalten ist?»
Bei Heinrich Zimmer lesen wir in « Ewiges Indien»(1930):« Aufdem

Seienden wie auf dem Nichts hat man in Indien und bei uns Metaphysik
gründen wollen. Als .Mittlerer Pfad' führt die Buddhalehre zwischen

beiden Möglichkeiten hindurch und erweist sie als Unmöglichkeiten ;

für den Wissenden ist Metaphysik nicht mehr möglich : er sieht die

Bedingtheiten dieser beiden : des Seienden und des Nichts.»
Und Helmuth von Glasenapp, heute einer der hervorragendsten Kenner

und Interpreten der Buddhalehre, nennt in seinem Buche «Die
Weisheit des Buddha» (1946) als vielleicht schönsten «Wesenszug der

Lehre des Erleuchteten» den «Geist der Milde und Duldsamkeit, der

sie beseelt. Hat doch der Buddhismus», so fährt er fort, «überall wohin

er kam, andere Glaubensformen nicht bekämpft, sondern als

andersgeartete aber gleichgerichtete Heilswege gewertet, die zu demselben



WAS FASZINIERT DEN EUROPÄER AM BUDDHISMUS? tO£

Ziel führen, dem er selbst zustrebt : zur Überwindung der drei Kardinallaster

Haß, Gier und Wahn, welche die Menschheit immer erneut in
Leid und Unglück verstricken.»

Da der Buddha in seinen Reden sich selber oft mit einem Arzt
vergleicht, so mag auch noch auf Carl Gustav Jung, den Schöpfer der

analytischen Psychologie, hingewiesen sein, der sehr genau wußte, daß in
der Auseinandersetzung des Arztes mit dem konkreten Leiden sich die

Aufgabe ergeben kann «religiöse und philosophische Ideen und Haltungen»,

insofern sie sich als hilfreich erweisen, anzuempfehlen und so

nennt er es, in einem Schreiben an die Verleger der neuen Gesamtausgabe

der Übersetzungswerke K. E. Neumanns, kein Wunder, wenn der

Arzt «gegebenenfalls gerade Buddho, dessen Lehre die Erlösung vom
Leiden durch höchste Bewußtseinsentwicklung zum Kernproblem hat,
als einen der wichtigsten Helfer auf dem Wege zur Heilung anerkennt».
Und im gleichen Schreiben stellt er fest, daß von den Reden des Buddho

«eine durchdringende Strahlung von erhebender und entrückender

Wirkung» ausgeht, «welcher sich die Empfindung auf die Dauer kaum

zu entziehen weiß».
Als Letztes sei noch die Auffassung des Theologen Friedrich Heiler

wiedergegeben, der in seinem Buche «Die buddhistische Versenkung»
(1918) die polare Gegensätzlichkeit der christlichen und buddhistischen

Religion drastisch beleuchtet und schließlich den «scheidenden Buddha

unter den blütenumkränzten Sälabäumen» dem «leidenden und
sterbenden Jesu am kalten Stamme des Kreuzes» gegenüberstellt - dort
«Buddha ganz in sich versunken», hier «Jesus im Todeskampf zu seinem

Gott schreiend», dort «Buddhas Eingang ins erlösende Nirväna», hier
«des sterbenden Jesu unerfüllte Reichgottessehnsucht», - um dann
festzustellen : «Vertiefen wir uns in diesen ungeheuren Kontrast und in die

ernsten religiösen Probleme, die uns dieser Kontrast stellt, so lernen wir
verstehen, warum so manche feinsinnigen und religiös empfindenden
Menschen unserer Zeit sich vom Christentum abgestoßen und vom
Buddhismus angezogen fühlen.»



I06 MAX LADNER

Die Faszination des Europäers durch den Buddhismus liegt nicht nur
in seiner Einzigartigkeit als Religion ohne Gott und ohne unvergängliche
Wesenheit oder Seele, ohne Sünde und Vergeltung, ohne Intervention
und Vermittlung himmlischer Gewalten, ohne göttliche Gnade und

Barmherzigkeit und ohne den ewig widerspruchsvollen Glauben an die
Finalität des Kosmos und des Lebens, sondern in seiner Desillusionie-

rung spekulativ-metaphysischen Denkens überhaupt und damit in der
Wirklichkeitsnähe seiner grundsätzlichen Haltung, die im Menschen

selber den Urheber des Leidens, aber auch den Vollbringer der eigenen
Erlösung, bzw. der Überwindung des Leidhaften erkennt.

Trotz diesem Einzigartigen, das der Buddhalehre immanent ist und
den Europäer zu fesseln vermag, ist aber gerade wiederum er es, der

Europäer, der in seiner ethischen Wertung das Inkaufnehmen des

Leidens um des Lebens willen höher zu stellen bereit ist, als das Streben

nach seiner Überwindung. Natürlich nicht in Hinsicht auf das bloß vitale

Dasein, sondern um einer über den heutigen Menschen vielleicht weit
hinausreichenden geistigen sowie sittlichen Entfaltung und Erhöhung
willen, deren Grenzen uns nicht faßbar sind.


	Was fasziniert den Europäer am Buddhismus?

