
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 16 (1963)

Heft: 1-4

Artikel: Eine in Zürich gefundene indische Kupfertafel

Autor: Risch, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-145900

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-145900
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


EINE IN ZURICH GEFUNDENE
INDISCHE KUPFERTAFEL

VON ERNST RISCH
UNIVERSITÄT ZÜRICH

Im Frühjahr 1962 wurde dem Baugeschichtlichen Archiv der Stadt
Zürich eine Kupfertafel im Ausmaß von 37x27 cm gebracht, welche vor
einigen Jahren beim Umbau eines Hauses in Zürich-Enge unter altem,
nicht mehr benötigtem Hausrat gefunden worden war. Diese Tafel bietet

eine längere, in 19 Zeilen angeordnete indische Inschrift*. Am untern
Rand sind zwei starke Kupferringe angebracht : wie der in den beiden
letzten Zeilen ausgesparte Raum zeigt, waren sie von Anfang an vorgesehen.

Die Schrift - schöne Nägari von regelmäßigem Duktus — ist in
das Metall eingeritzt; die eingelegte schwarze Masse ist teilweise,

vor allem in der Mitte, noch gut erhalten. Die Buchstaben sind am

Anfang breiter und werden dann mit der Zeit gedrängter, zuunterst

sogar etwas nachlässiger. Der Charakter der Schrift läßt aufzentralindische
Herkunft aus dem Anfang des 2. nachchristlichen Jahrtausends schließen1.

Heute befindet sich diese Tafel als Geschenk des Finders, Herrn
Eduard Thalmann (Zürich), im Museum Rietberg, also nur unweit ihres

Fundortes.

Der Text selbst ist in Sanskrit abgefaßt2. Nach einer Huldigung an die

«Frömmigkeit» (dharma), das schönste Juwel der vier menschlichen

Tätigkeiten, verkündet er in 19 Doppelversen (Sloken) das Lob der Para-

mära-Könige, welche in den ersten Jahrhunderten unseres Jahrtausends

* Siehe Abbildung zu Seite 67.

1. Von allen bei G. Bühler, Siebzehn Tafeln zur indischen Paläographie, gebotenen Proben

paßt sie am besten zu Tafel 5, Nr. 13, Udepur-Prasasti, ca. 1060 n.Chr. (Malva), in einigen
Buchstaben (i, dh) jedoch eher zu Nr. 21, Bhïmadeva, ca. 1200 (Bhima II. von Gujarät) oder

zu Nr. 22, Udayavarman, ca. 1200 (Malva).
2. Bei der Entzifferung des Textes war Herr cand.phil. Bernhard Forssman (Erlangen)

entscheidend mitbeteiligt. Wertvolle Hilfe bot mir bei der Interpretation des Textes Herr
Privatdozent Dr. Paul Horsch (Zürich). Gerne danke ich beiden an dieser Stelle für ihre Hilfe.



m

|ä§pä§u]ä i &m

3

Indische Kupfertafel aus dem Jahre i 2 13 (heute im Museum Rietberg, Zürich)



EINE IN ZÜRICH GEFUNDENE INDISCHE KUPFERTAFEL 67

das Land Mälava (Mälva) mit der Hauptstadt Ujjayinî (Ujjain) in
Zentralindien beherrschten. In den vier einleitenden Sloken werden Götter
und mythische Helden wie Räma und Yudhisthira angerufen. Die letzten
blöken (16.—19.), ebenfalls vier an Zahl, verherrlichen den regierenden
König Arjuna oder Arjunavarman als Weltherrscher, der die Feinde

besiegt hat, Dichtkunst und Musik pflegt und überallhin Glück verbreitet.

Dazwischen liegt, auf 11 sloken verteilt, die Schilderung sieben

seiner königlichen Vorfahren. Daß sie machtvolle und zugleich fromme
Herrscher waren, deren Ruhm über die ganze Welt strahlte, versteht
sich von selbst. Als Feinde werden freilich mit Namen nur die Gurjaras
im heutigen Gujarat (westl. an Mälva anschließend) genannt, mit denen

die Paramära-Könige während längerer Zeit und — was allerdings
verschwiegen wird - mit wechselndem Glück gekämpft haben. Von König
Yasovarman, der sogar in die Gefangenschaft der Gurjaras fiel, heißt es

nur, er sei «die Zierde der Krieger» (ksatriya-sekharah, v. 11).
Nach dieser Dichtung folgen in weniger sorgfältig ausgeführter Schrift

dreieinhalb Zeilen Prosa. Darin wird gesagt, daß König Arjuna nach

heiligem Bad und unter Vollzug der üblichen Zeremonien dem Pandit Go-

vinda, seinem vorzüglichen «Hauspriester» (purodhas- oder purohita), in
der Stadt des Gottes Mahäkäla (Mahäkälapura), was offenbar nur ein
anderer Name für Ujjain ist, dessen Mahäkälakult berühmt war, ein
bestimmtes Stück Land übergeben hat.

Es handelt sich also um eine auf einer Kupfertafel niedergeschriebene

Stiftungsurkunde, wie sie gerade aus jener Epoche auch sonst bekannt

sind. Nur fällt bei der Zürcher Tafel auf, daß der eigentliche Inhalt

gegenüber dem einleitenden Gedicht merkwürdig kurz ist und daß vor
allem die Jahreszahl und überhaupt ein eigentlicher Schluß fehlt, in
welchem etwa außer dem Datum und der Unterschrift (sva-hasta) des

Königs noch der ausführende Beamte und der Schreiber genannt wären.
Vollends unverständlich ist endlich, warum der Platz Ubhuvosaha, der

zu Anfang des Prosateils genannt und durch zusätzliche Angaben genau
bestimmt wird, im weitern Text gar keine Rolle mehr spielt. Das alles



68 ERNST RISCH

legt den Schluß nahe, daß unsere Tafel nicht die vollständige Urkunde,
sondern deren Anfang enthält.

Genau die gleiche Huldigung an die Frömmigkeit und genau das gleiche

Lobgedicht auf König Arjuna und seine Vorfahren findet sich aber
auch auf drei Kupfertafeln, welche im Jahre 1836 beim Dorf Pipliänagar
(bei Shujälpur, zwischen Bhopäl und Ujjain) zum Vorschein gekommen
und von L. Wilkinson und Fitz-Eduard Hall veröffentlicht worden sind :

1. L.Wilkinson, Translation of the Tâmba Patra, which was found

in a field of the village Pipliänagar in the Shujâlpur Parganâ, by a Krisân

engaged in ploughing, and presented to Mr. L. W., the Political Agent
at Bhopâl, by the Jagirdâr. Journal of the Asiatic Society of Bengal.

No.rr, July 1836^.377-382.
2. Fitz-Eduard Hall, Two Inscriptions pertaining to the Paramâra

Rulers of Mâlava: The Sanskrit, with translations and remarks. Journal
of the American Oriental Society 7 (1862), p. 24-47.

Der Titel ist bei Wilkinson insofern irreführend, als er in seinem

Artikel nicht nur eine Übersetzung, sondern auch den Sanskrittext,
freilich durch zahlreiche Konjekturen entstellt, bietet. Leider geben
weder Wilkinson noch Hall etwas über die Größe oder Form der Tafeln

an. Sehr bequem ist aber, daß der Text von Hall im großen Petersburger
Wörterbuch berücksichtigt wird.

In diesen drei Tafeln folgt aufdie 19 blöken jeweils die Verkündigung
einer frommen Stiftung, welche König Arjuna in Erkenntnis der
Wertlosigkeit des Weltgeschehens (samsärasya asäratäm drstvä) errichtet. In
ihrer Formulierung decken sie sich weitgehend, und die zahlreichen in
den Prosatext eingefügten Verse stimmen vollständig überein. Die von
Wilkinson publizierte Tafel stammt aber aus dem Jahre 121 o (Samvat

1267), No. I bei Hall aus dem Jahre 121 £ (Samvat 1272) und No. II aus

dem Jahre 1213 (Samvat 1270)3.

3. Eine vierte, zusammen mit den drei andern gefundene Tafel, welche L.Wilkinson,
Journ. of the Asiat. Soc. of Bengal, No. 80, Aug. 1838, p. 736-741 publiziert hat, verkündet

in abweichender Form eine Stiftung des Erbprinzen (mahäkumära) Hariscandra aus dem

Jahre 1178 (Samvat 1235).



EINE IN ZÜRICH GEFUNDENE INDISCHE KUPFERTAFEL 69

Es zeigt sich nun, daß die Zürcher Tafel nicht nur das gleiche Gedicht
wie diese drei Tafeln bietet, sondern daß auch ihr Prosateil mit dem

Anfang des Prosateils von No. II bei Hall übereinstimmt. Sie enthält
also die erste Hälfte jener Tafel aus dem Jahre 1213. Jetzt verstehen wir
aber auch den Sinn der beiden am untern Rand eingelassenen Ringe :

offenbar war daran eine zweite, inzwischen verlorengegangene Tafel mit
der zweiten Hälfte des Textes, einschließlich Schlußformel, befestigt.
Da es ganz unwahrscheinlich ist, daß eine und dieselbe Stiftung auf zwei
einander vollkommen entsprechenden Tafeln festgehalten wird, dürfen

wir annehmen, daß es sich bei der Zürcher Tafel um die obere Hälfte

von No.II handelt, welche Hall nach seiner Angabe (a.a.O. p. 24)
Februar 18£7 in Sehore (zwischen Bhopäl und Shujälpur) gesehen hat.

Wenn aber diese Identität feststeht, fragt man sich noch, wie diese

Tafel wohl aus Indien nach Zürich gekommen ist, um hier in einem
Abstellraum vergessen zu werden. Vermutlich wird da für immer manches

Rätsel bleiben. Der Freundlichkeit des Stadtarchivars, Herrn Dr.
Paul Guyer, verdanke ich aber folgende Angabe, welche immerhin den

größern Teil des weiten Weges erklärt : Die früheren Besitzer dieses

Hauses in Zürich-Enge hatten längere Zeit in Indien gelebt, bevor sie

um die Jahrhundertwende in ihre alte Heimat zurückkehrten.
Die Tafel bietet also an sich nichts Neues. Da aber Hall nur das angibt,

was von der Tafel No.I aus dem Jahre 121 r abweicht, und seine

Behandlung in mancher Beziehung sehr knapp ist, scheint es nicht abwegig
zu sein, den genauen Wortlaut in Umschrift und Übersetzung vorzulegen.

Letztere ist freilich - wie bei den meisten Sanskrittexten, zumal

wenn es sich um Kunstdichtung handelt - nur annäherungsweise möglich.

Von den Kunstmitteln dieses schwülstigen und teilweise recht

gezwungenen Stils nenne ich die reiche Verwendung des Binnenreims,
der vom einfachen Wortspiel nicht immer getrennt werden kann. Sehr

markant ist er etwa in der Zäsur zwischen dem 1. und 2., bzw. 3. und

4. Viertel (päda), z.B. v. rab -tamsah Kamsa-, cd äsln nä slra-, v. 7 cd

-vîrasrîr asri-, v. 12 ab -mürdhanyo dhanyo-, v. 14ab putrah Suträ-, cd



70 ERNST RISCH

-varmeti dharme ti-. Weitere Fälle sind v. 9 ab -marma Naravarmä narädhi-

pah, wohl auch cd dhimän abhüt sima, v. 11 d -visrutah sutah, v. i£ b

pratäpas tapana-, d garjan Gürjara-, 16 cd dhätrlvalayam valayam yathä,
v. 18 a -Gändharva-sarva-sva-, Ein besonders raffiniertes Mittel der
indischen Kunstdichtung ist es, doppeldeutige Wörter so zusammenzustellen,

daß der Satz selbst, in extremen Fällen sogar das ganze Gedicht,
doppeldeutig wird. So bedeutet z.B. v. 8 d bhübhrtah (wörtl. «Träger
der Erde») sowohl «Könige» als auch «Berge» und kataka- sowohl
«Heer» als auch «Bergabhang»: die «Könige, gewaltig mit ihren Heeren»

sind zugleich «Berge, gewaltig mit steilen Abhängen», und im
Kampf mit ihnen wird Udayäditya durch diesen Kunstgriff diskret mit
den höchsten Göttern im kosmischen Kampf verglichen4. Ähnlich ist
auch v. 13 zu verstehen : dhärayä uddhrtayä särdham bedeutet einerseits

«zusammen mit der herausgezogenen Schwertschneide» und anderseits

«zusammen mit der befreiten (d.h. den Gurjaras wieder entrissenen)
Stadt Dhärä». Auch im schwer zu deutenden i.Vers dürfte Dvijendra,
«Herr der Zweimalgeborenen, d.h. der Brahmanen oder auch

überhaupt aller Angehörigen der obern Kasten», sowohl den Mond als auch

Siva bezeichnen und zugleich eine Anspielung auf die Landschenkung des

Königs an den obersten Brahmanen enthalten5.

Versteckte Anspielungen sind nämlich zahlreich, und wir müssen
damit rechnen, daß uns manche, vielleicht sogar die meisten gar nicht
mehr verständlich sind. Dazu gehört auch, daß der Dichter einer Person

einen fremden Namen gibt, um auf diese Weise die Beziehung zu einem
andern Ereignis herzustellen. So wird v. 4 von Yudhisthira, einem der

Haupthelden des großen Epos Mahâbhârata, gesagt, daß sich ihm sogar
sein Bruder Bhïma unterwirft. Damit wird aber daraufangespielt, daß der

König Arjuna, der ja den Namen eines andern Bruders von Yudhisthira

trägt, den König von Gujarät, Bhïma II., besiegt hat. Dieses Ereignis

4. Doppeldeutige Verwendung von kataka- bereits wohl Kälidäsa, Kumärasambhava 7.52.
5. Es ist eigentümlich, daß Hall bei seiner Übersetzung und Interpretation gegenüber der

Annahme solcher beabsichtigter Doppeldeutigkeiten sehr zurückhaltend ist (a.a. O.p. 38,
n.8, p.39, n. 18).



EINE IN ZÜRICH GEFUNDENE INDISCHE KUPFERTAFEL 7I

wird dann in v. 17 tatsächlich erwähnt, dort aber wird Bhïma II. nicht
mit seinem eigenen Namen benannt, sondern mit dem seines Vorfahren

Jayasimha, der etwa hundert Jahre vorher regierte (1093—1142 oder

1144, s. Hall a.a. O. p. 39^), die Stadt Dhärä eroberte und den in v. 11

erwähnten König Yasovarman, «die Zierde der Krieger», gefangen
wegführte. Der Name Bhïma wird also statt in v. 17 in v. 4, der Name
Jayasimha statt in v. 11 in v. 17 ausgesprochen.

Text in Umschrift6

|| Om namah purusärtha-cüdä-manaye dharmmäya ||

pratibimba-nibhäd bhümeh krtvä säksät pratigraham |

jagad-ä'hlädayan disyäd Dvijendro mamgaläni vah || 1 ||

jïyât Parasurämo 3sau ksatraih ksunnam ranähataih |

samdhyärkkabimba'm evorwï-dâtur yasyaiti tämratäm | 2 ||

yena Mamdodari-bäspa-väribhih samito mrdhe |

prânesvarï-viyogâgnih sa Rämah '
sreyase 3stu vah || 3 |

Bhïmenâpi dhrtä mürddhni yat-pädäh sa Yudhisthirah |

vamsäd yenemdunä jïyât svatulya iva nirmitah | 4 |

1 Paramära-kulottamsah Kamsajin-mahimä nrpah |

Srï-Bhojadeva ity âsïn nä sira-krämta-bhütalah || r |

yad-yasas-camdrikodyo'te dig-utsamga-taramgite |

dvisan-nrpa-yasah-pumja-pumdarïkair nimïlitam || 6 ||

tato 3bhüd Udayädityo nityotsâhaika-kau'tukï |

asâdhârana-vïra-srïr a-srï-hetur virodhinäm || 7 ||

mahä-kalaha-kalpämte yasyoddämabhir äsugaih |

kati nonmülitäs tum'gä bhübhrtah katakolvanäh | 8 ||

tasmäc chinna-dvisan-marmä Naravarmä narädhipah |

6. In der Umschrift sind die orthographischen Gepflogenheiten, wie z.B. die
Doppelschreibung eines Konsonanten nach r und der Gebrauch des Anusvära, beibehalten und nur
die paar Fehler korrigiert ; ebenso wird im Gegensatz zum Original zwischen v und b

unterschieden. Die kleinen Zahlen am linken Rand geben die Zeilen auf der Tafel an ; im Text sind
die Zeilenenden durch ' bezeichnet. - Im kritischen Apparat bedeutet T Zürcher Tafel,
W Text bei Wilkinson, H Text bei Hall.



72 ERNST RISCH

dharmäbhyuddharane dhïmân abhüt sïma mahïbhujam
9

' prati-prabhätam viprebhyo dattair gräma-padaih svayam |

anekapadatäm ninye dharmo yenaikapäd api
io tasyäjani Yasovarmä putrah ksa'triya-sekharah |

tasmäd Ajayavarmä 3bhüj jaya-sri-visrutah sutah

tat-sünur wïra-murddhanyo dhanyotpattir ajäyata |

11 Gurjarocche'da-nirbbamdhï Vimdhyavarmä mahä-bhujah

dhärayoddhrtayä särddham dadhäti sma tridhäratäm |

12 sämyuginasya yasyäsis trätum loka-trayï'm iva

tasyämusyäyanah putrah Suträma-srir athäsisat |

bhüpah Subhatavarmeti dharme tisthan mahitalam

13 yasya jvalati di'g-jetuh pratäpas tapana-dyuteh |

dävägni-cchadmanä 'dyäpi garjan Gürjara-Pattane
devabhüyam gate tasmin namdano 'rjuna-bhüpatih |

14 dosnä dhatte Mhu'nä dhätri-valayam valayam yathä
bäla-lilä-hate yasya Jayasimhe paläyite |

15 dik-päla-häsa-vyäjena yaso diksu vijrmbhitam
kävya-gämdharvva-sarvva-sva-nidhinä yena sämpratam |

bhärävatäranam devyäs cakre pustaka-vïnayoh
16

yena trividha-vïrena tridhä pallavitam
'
yasah |

dhavalatvam dadhus trini jagamti katham anyathä
cha || sa esa nara-näyakah sarwâbhyudayï | Säva'irisole-sambaddha

'7 Uttarä'yano-gräme Ubhuvosaha samasta-räja-purusän brähmanottarän

prati-niväsi-pattakila-janapadädims ca bodhayaty astu va
18 'äsädhavadi 1 r some Somavatî-tïrthe snätvä arïmad-Arjunavarma-devena
'9 su-purodhase pamdita-Govimdäya |

' Mahäkäla-pura-madhye

Damdädhipati-vosavigrham udaka-pürvvam pradattam ||

pratoli-prägära-simä-paryamtam 11

1. W pratibimbatayä - 2. Wksunyä (Druckfehler für ksunnâ?) ...-meyorvï(= -meyä urvï)
da- - 3. T samito (wenn richtig, dann zu samay-, also «ausgeglichen»): W H samito -'4. W
dhrtau.. yatpädau - 5. W -âsïdâsïma- - 6. T -cadrikodyote : W -camdrikodyeti, H -candri-

kodyote - T -napa- : W H -nrpa- - 9. W tasmädbhinna- - 12. W H Gurjar- (Hall p. 39, n. 17 :

«in the original Gürjara») - 1 5. W dävägnisumanä -WH Gurjara— 16. W dhäbhi balayam

|9|

II -1

I 11 |

II « 1

|| 13 [

M
II ^1

lh«l

ll'-7|

Ih» 1

Ih9|



EINE IN ZURICH GEFUNDENE INDISCHE KUPFERTAFEL 73

balayam, H dhâtrïvalayaip valayam - 17. T bälahlähate («imKinderspiel geschlagen»): W H
bâlalîlâhave (« im Kinderspielkampf» [ähava-] - 19. W tena -1. 16 T cha (Sinn : fehlt bei H -
T naranäyaka: H naranäyakah — 1.17 H prati niväsi— T va: H vah - 1. 19 T -vosavigrham:
H -väsavigraham - T -paryatam: H -paryantam.

Übersetzung

Om Verehrung sei der Frömmigkeit, dem Scheiteljuwel der menschlichen

Lebensziele

1. Nachdem Dvijendra7, der die Welt erquickt, von dem, welcher
dem Widerschein des Mondes ähnlich ist, vor aller Augen die Erde

(oder Land) als Schenkung empfangen hat, möge er euch Glück erweisen.

2. Es möge siegreich sein jener Parasuräma, der die Erde verschenkt,
dessen Sonnenscheibe im Aufgang und Untergang die dunkelrote Farbe

bekommt, wenn sie von den im Kampfe gefallenen Kriegern zertreten
wird8.

3. Er, der im Kampf das Feuer der Trennung von der Herrin seines

Lebens (d.h. von seiner Gattin Sita) mit Mandodarïs Tränenstrom
gelöscht hat, Räma soll euer Heil sein9.

4. Möge er, dessen Füße sogar Bhïma aufsein Haupt setzt10, Yudhisthira

aus dem Geschlechte des Mondes, von dem er sozusagen ihm selbst

gleich geschaffen worden ist, siegreich sein.

r. Die Zier des Paramära-Geschlechtes, dem Kamsabesieger

Krsna) an Größe gleich, war der herrliche König Bhojadeva, ein

Held, dessen Pflug die ganze Erde durchzog.
6. Im Mondschein seines Ruhmes, der bis zu den Enden der Welt

ausströmte, schlössen sich die weißen Lotosblüten der Ruhmesmasse der

7. Vgl. oben S. 70. Abweichende Deutung bei Hall a.a.O. p. 38, n. 8 (gegen Wilkinson
a.a.O. p. 380).

8. Auch dieser Vers schwer zu deuten. Parasuräma gehört, worauf mich Herr PD Dr.
P. Horsch freundlicherweise aufmerksam macht, der Sonnendynastie an. Nach dem Glauben
der Hindu betreten die im Kampf gefallenen Krieger das Paradies (svarga) durch die Sonnenscheibe

(Hall a.a.O. p.38, n.9).
9. Mandodarî war die Gattin Rävanas, der Sita geraubt hatte und deshalb von Räma

getötet wurde.
10. Vgl. oben S. 70L



74 ERNST RISCH

feindlichen Könige (d.h. da sein Ruhm über alle Welt strahlte,
verblaßte der Ruhm seiner Feinde, so wie sich der weiße Lotos beim
Mondlicht schließt).

7. Von ihm stammte Udayäditya, dessen Sinn einzig auf ständige

Unternehmungen gerichtet war und dessen ungewöhnliches Heldenglück

für die Widersacher der Grund des Unglücks wurde.
8. Wieviele hochragende Könige, gewaltig mit ihren Heeren, — Berge,

gewaltig mit ihren Abhängen, -" sind nicht durch seine schnellfliegenden,

im großen Weltendkampf keine Schranken kennenden Pfeile
entwurzelt worden

9. Von ihm stammte ab König Naravarman, der die verwundbaren
Stellen am Körper der Feinde durchschlug ; er hielt die Frömmigkeit
hoch, war weise, der Höchste der Erdenherrscher.

10. Indem er selbst jeden Morgen den Brahmanen Landstücke
zuteilte, führte er die Frömmigkeit, welche bisher noch unvollständig
(wörtl. «einfüßig, hinkend») gewesen war, zur Vollkommenheit («zum
Zustand des Nicht-nur-einen-Fuß-habens»).

11. Ihm wurde der Sohn Yasovarman geboren, die Zierde der Krieger ;

diesem entsproß Ajayavarman, durch seine Siege und sein Glückberühmt.
12. Als sein Sohn wurde Vindhyavarman geboren, an der Spitze der

Helden stehend, von glücklicher Geburt, beharrlich in der Vernichtung
der Gurjaras, mit starkem Arm.

13. Das Schwert, das ihm, dem Kriegserfahrenen, gehörte, bekam

zusammen mit der befreiten Stadt Dhärä - der herausgezogenen
Schneide" — drei Schneiden, gleichsam um die drei Welten zu retten.

14. Sein edler (von einem edlen Vater stammender) Sohn, König
Subhatavarman, glücklich wie Suträman Indra), gebot dann, in der

Frömmigkeit beständig, über die Erde.

ir. Von ihm, dem sonnengleich Glänzenden, leuchtet die in allen

Himmelsrichtungen siegreiche Flamme, auch heute noch, wie wenn es

ein Waldbrand wäre, tosend in der Gurjara-Stadt Pattana.

11. Vgl. oben S. 70. 12. Vgl. oben S. 70.



EINE IN ZURICH GEFUNDENE INDISCHE KUPFERTAFEL J£

16. Nachdem er zu den Göttern erhoben worden ist, erhält jetzt sein

Sohn, König Arjuna, mit seinem Arm das Rad der Erde wie eine

Armspange (d.h. er ist Weltherrscher).
17. Nachdem er Jayasimha wie im Kinderspiel in die Flucht geschlagen

hatte13, als ob die Weltenhüter lachen würden, breitete sich sein

Ruhm in allen Himmelsrichtungen aus.

18. Da er jetzt die ganze Dichtkunst und Musik in sich verwahrt, hat

er der Göttin (der Gelehrsamkeit) die Bürde des Buches und der Laute

abgenommen.

19. Er, der Krieger aller drei Gattungen besitzt (d. h. Elefanten,
Reiterei und Fußvolk), hat seinen Ruhm dreifach nach allen Seiten
ausgebreitet. Wie konnten die drei Welten die weiße Glücksfarbe sonst
bekommen?

Dieser König, über alle erhaben, verkündet wegen des Platzes Ubhu-
vosaha im Dorfe Uttaräyano, das zu Säva'irisole14 gehört, allen
Königsbeamten, den höhern Brahmanen, den in den Dörfern wohnenden

Vorgesetzten, dem Volk und allen andern : Es sei euch kund, (daß) in der
abnehmenden Hälfte des Monats Äsädha, am 1 r.Tag, am Montag, der

vom Glück gesegnete König Arjunavarman, nachdem er im heiligen Bad

Somavatï gebadet hatte, seinem vorzüglichen Hauspriester, dem
Gelehrten Govinda, in der Stadt Mahäkälapura Ujjain) nach
dargebrachter Wasserspende ein Haus übergeben hat, das bis zum Rand

der Gebäude an der Hauptstraße reicht15.

13. Vgl. oben S. 71.
14. Es ist bezeichnend, daß diese Ortsnamen ein dem Sanskrit fremdes Aussehen haben

und nicht einmal dekliniert werden.

15. Leider finden sich in der letzten Zeile einige, soviel ich sehe, sonst unbekannte
Wörter: prägärfi- vergleicht Hall a.a.O. p.47, n. 57 mit agära- und ägära- «Gebäude» (hier
«Hauptgebäude»?). Völlig unsicher ist -vosavigrham (vi ist nur undeutlich zu erkennen).
Hall liest statt dessen -väsavigraham und übersetzt es ohne nähere Begründung als «Grundstück

für einen Tempel (für Dandädhipati, d.h. Siva)», was mir wenig einleuchtet.



WAS FASZINIERT DEN EUROPÄER
AM BUDDHISMUS?

VON MAX LADNERf, ZÜRICH

Die Welt ist kleiner geworden, denn in der gegenseitigen Kontaktnahme
der Völker und Kulturen spielen heute räumliche Distanzen kaum mehr
eine behindernde Rolle und so ergab sich, daß einst völlig Fernes und
Fremdes einander näher kam und sich kennenlernte. Dabei wurde viel
Seltsames und Unbekanntes entdeckt, was ganz allgemein und natürlich
eine Erweiterung des menschlichen Horizontes und eine Vertiefung des

Wissens um die Art und Weise des Lebens und Denkens anderer, fremder

Völkerschaften zur Folge hatte.
Es läßt sich nicht bezweifeln, daß es das wissenschaftlich und

technisch den anderen Kontinenten weit vorausgeeilte Europa war, von dem

aus der Anstoß zur weltweiten Umschau und Kontaktnahme geschah.
Welchen Einflüssen es sich damit öffnete, läßt sich am besten auf dem

Gebiete der Religion aufweisen. Hier ist es vor allem Asien und in ganz
besonderem Maße Indien, dem sich das Interesse des Europäers
zuwandte und von dem aus er nicht nur Kenntnisse eines andersgearteten
Denkens und Glaubens gewann, sondern auch eine wirkliche Bereicherung

und Vertiefung der eigenen Religiosität.
Der im christlichen Glauben erzogene Abendländer war zwar je und

je davon überzeugt, und ist es zum großen Teile heute noch, daß er im
Christentum nicht einfach eine Religion, sondern vielmehr die Religion
besitzt, gegenüber der alle anderen an Wahrheit und Bedeutung bei weitem

nicht aufzukommen vermögen. Darum auch sah er, heute allerdings
nicht mehr in gleichem Maße wie früher, in der Missionierung
andersgläubiger Völker eine besonders hohe Aufgabe, die ihre Berechtigung in
sich selber trägt, denn was könnte es Höheres und Edleres geben, als

unwissenden und irrenden Menschen das Licht der Wahrheit zu bringen
und ihnen die christliche Botschaft der Liebe und Gnade zu verkünden,


	Eine in Zürich gefundene indische Kupfertafel

