
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 16 (1963)

Heft: 1-4

Nachruf: In memoriam Eduard Horst von Tscharner : 4 avril 1901-5 mai 1962

Autor: Regamey, Constantin

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


IN MEMORIAM
EDUARD HORST VON TSCHARNER

4 AVRIL 1901-r MAI 1962

Le décès prématuré d'Eduard Horst von Tscharner n'était malheureusement

pas inattendu. A plusieurs reprises il avait frôlé la mort pendant
ces dix dernières années, un mal inexorable rongeant sa santé et ses

forces. Et pourtant, lorsqu'après une courte période d'amélioration qui
semblait promettre un rétablissement durable, la maladie eut raison

brusquement de sa résistance, ce fut un choc pour ses collègues et ses

amis, pour tous ceux qui savaient quelles réserves de patience et de courage

possédait ce savant volontairement modeste et discret, mais qui
était inflexible et tenace dans la lutte pour la réalisation de son idéal,

capable aussi de vaincre des obstacles apparemment insurmontables.
Car la vie d'Eduard von Tscharner n'eut pas le déroulement tranquille

et commode d'une carrière universitaire habituelle. Elle fut remplie de

luttes et l'on dirait que le sort s'évertuait à lui créer de nouvelles

difficultés, chaque fois que les obstacles semblaient être définitivement
écartés. Aujourd'hui, où la compréhension pour le rôle et l'importance
des études orientales commence — grâce en grande partie aux efforts de

Tscharner — à germer même dans nos milieux universitaires, il nous est

difficile d'imaginer quel courage il fallait avoir, il y a trente ans, pour
se décider à embrasser la carrière d'orientaliste en Suisse.

A part l'activité sporadique et sans lendemain de quelques savants, qui
travaillaient dans un isolement complet et dont la discipline, dans le meilleur

des cas, n'était traitée que comme un appendice aux études de

linguistique, d'ethnologie ou de théologie, il n'existait dans nos universités

aucune tradition dans les études orientales proprement dites, aucun sentiment

de leur nécessité, presque aucun instrument de travail. Ce phénomène

ne saurait se justifier ni par l'exiguïté du pays ni par le manque
d'intérêts coloniaux; voyez le magnifique essor de l'orientalisme en Suède



2 CONSTANTIN REGAMEY

ou au Danemark, qui se trouvent pourtant dans une situation géopolitique
semblable à la nôtre. On ne saurait attribuer cette carence non plus au
défaut d'intérêt pour les études de l'Asie, car la Suisse a fourni à la

science européenne plusieurs orientalistes éminents; mais ils n'ont pu
donner la pleine mesure de leurs capacités qu'en s'expatriant dans des

centres, où leur talent pût s'épanouir et leur activité, trouver un écho

approprié. Pour se limiter à la discipline d'Eduard von Tscharner, la

sinologie, il suffit de citer les noms d'Edouard Chavannes ou de Paul

Demiéville, qui sont devenus des gloires de la science française. Tscharner,

lui, choisit le chemin difficile et aléatoire : au prix de renoncements
personnels, il se décida à devenir orientaliste dans son pays et à créer l'orientalisme

suisse.

Un tel dévouement est d'autant plus remarquable que le choix de sa

vocation fut, de son propre aveu, le résultat du «pur hasard». En effet,
les études qu'il avait faites ne semblaient guère le prédestiner à cette
carrière. Né en 1901 à Glaris dans une famille de médecin, il avait
l'intention d'embrasser la profession de son père. Toutefois, après avoir
passé la maturité classique à Berne, sa ville d'origine, son goût pour la

littérature et la philosophie le poussa vers les lettres. Il étudia aux
Universités de Berne, de Genève et de Heidelberg la philologie germanique
et romane, l'histoire et la philosophie. Le diplôme qu'il obtint à Berne

en 1924 le destinait à l'enseignement secondaire de l'allemand, du français

et de l'histoire. Désireux pourtant de prolonger ses études jusqu'au
doctorat, il chercha une activité pédagogique à l'étranger. C'est alors

que survint le «pur hasard», sous la forme d'une invitation au poste de

lecteur pour les langues française et allemande à l'Université américaine
de Pékin, la Yenching University.

Eduard von Tscharner accepta cette proposition et passa cinq ans en

Chine, d'abord comme lecteur (192 r-1928), ensuite en qualité de

professeur de français et d'allemand à l'Université Tsinghoua et à l'Université

d'Etat de Pékin. Ce séjour fut décisif pour son avenir. Comme tant

d'Européens séjournant en Asie, il y subit l'attrait d'une grande civili-



IN MEMORIAM EDUARD HORST VON TSCHARNER 3

sation, mais, possédant une solide formation philologique, il ne voulut

pas se borner à des connaissances superficielles. Il s'initia à Pékin à la

langue et à la culture du pays, s'intéressa en particulier au théâtre et
décida de faire des études chinoises complètes. A son retour en Europe en

1930, il s'inscrivit à l'Université de Berlin où, sous la direction des

professeurs J. Petersen, E. Hübner et O. Franke, il étudia la sinologie, tout
en approfondissant ses connaissances en philologie germanique. Cette
combinaison inhabituelle de spécialités détermina le sujet de la thèse,

qui lui permit de recevoir, en 1934, le titre de docteur es lettres : China

in der deutschen Dichtung bis zur Klassik. En qualité de sinologue et de

germaniste, il fut aussitôt chargé par l'Académie de Prusse de préparer l'édition

critique d'un manuscrit contenant la traduction du livre de Marco
Polo en moyen haut-allemand.

Toutefois la sinologie pure l'attirait de plus en plus. Ayant reçu la

promesse d'un appui financier de la part du gouvernement chinois, il se

rendit à Paris, pour y compléter sa formation avec des maîtres comme
Paul Pelliot. Bien que la promesse chinoise ne fût jamais tenue, ce qui mit
Tscharner dans une situation fort pénible, il passa à Paris deux ans et y
entreprit un travail qui le ramenait au sujet de ses premiers contacts avec
la Chine : l'histoire des divertissements scéniques à l'époque des T'ang.
Une fois achevée, cette étude lui servit de thèse d'habilitation en sinologie

aux Universités de Genève et de Berne. Double habilitation, qui
lui permit d'obtenir en 1937 la venia legendi dans ces deux universités.
En 1940, Tscharner parvint à transférer son habilitation genevoise à

l'Université de Zurich, tout en maintenant simultanément celle de

Berne.

Il ne se faisait pourtant pas de trop grandes illusions, quant à la portée
de ce premier succès : en fait l'Université de Berne n'alla jamais au delà

de cette habilitation, et il fallut attendre dix ans, jusqu'à ce que
l'Université de Zurich se décide à nommer E.H.von Tscharner professeur
extraordinaire ad personam et à instituer ainsi, en 19 ro, la première chaire
de sinologie en Suisse ; il se rendait parfaitement compte aussi qu'une



CONSTANTIN REGAMEY

venia legendi en matières orientales, même dans deux universités, ne
suffisait pas à stimuler de manière efficace l'intérêt pour les études orientales

dans notre pays. Avec un sens remarquable des réalités, Tscharner

eut l'idée de s'appuyer, dans sa tâche de pionnier, non pas sur les universités

toujours encore indifférentes à l'égard des études asiatiques, mais

sur une tradition orientaliste qui existait déjà : celle des amateurs éclairés,

des savants non universitaires, des collectionneurs, attirés passionnément

par les civilisations de l'Orient et possédant souvent des collections

d'art et des bibliothèques beaucoup plus riches et importantes que
celles des musées et des universités. C'est alors en la personne d'un des

représentants les plus éminents de la classe de ces orientalistes «non
officiels», Robert Fazy, qu'Eduard von Tscharner trouva l'appui le plus

précieux pour la réalisation de son but. Avec Fazy, il conçut l'idée de

fonder une société, qui grouperait aussi bien les quelques orientalistes

professionnels suisses que les amateurs des civilisations asiatiques, une
société qui permettrait d'établir des contacts, qui ferait sortir les

orientalistes de leur isolement, coordonnerait des efforts dispersés et deviendrait

ainsi, pour stimuler les études orientales, un organisme beaucoup

plus influent que ne pouvaient l'être les rares chaires universitaires.
L ' enthousiasme et la ténacité des deux promoteurs de cette idée 1 '

emportèrent

surla méfiance et l'inertie et c'est ainsi qu'en janvier 1939 fut
fondée la Société Suisse des Amis de l'Extrême-Orient qui, au début,
limita son champ d'action aux civilisations allant de l'Inde au Japon.
Robert Fazy devint président de la Société et Tscharner, secrétaire ; c'est

donc ce dernier qui porta tout le poids du travail administratif, ainsi que
de la rédaction du Bulletin que la Société se mit aussitôt à faire éditer et

qui devint vite le lien le plus efficace entre les membres de la Société

et le signe le plus visible de son activité.
La tâche était ardue, car la nouvelle société fut fondée à un moment

particulièrement défavorable, à la veille d'une guerre, qui bientôt allait

couper presque tous les contacts avec l'étranger et rendre très précaires
les ressources financières indispensables. Néanmoins, grâce à l'aide de



IN MEMORIAM EDUARD HORST VON TSCHARNER £

mécènes, parmi lesquels Robert Fazy fut un des plus généreux, et grâce

toujours à la persévérance de ses dirigeants, la Société put développer,
même dans cette période difficile, une activité surprenante, en organisant

des expositions, des conférences, des réunions et en publiant
régulièrement le Bulletin. On pourrait même dire que l'isolement imposé

par la guerre fut à certains égards propice : obligés de se replier sur les

forces disponibles, les dirigeants de la Société durent découvrir de

nouveaux collaborateurs et encourager ainsi à se manifester des spécialistes

et des amateurs qui, en d'autres circonstances, seraient demeurés peut-
être méconnus. Les sept premiers volumes du Bulletin, qui ont paru de

1939 à 194 r, en donnent le témoignage le plus éloquent : ils contiennent
exclusivement des contributions d'auteurs suisses et constituent la

preuve qu'il nous était possible d'avoir un organe orientaliste sans

recourir à la collaboration étrangère. Ce fut là un remède salutaire contre
le complexe d'infériorité de ceux, qui niaient la possibilité même
de développer l'orientalisme en Suisse. On ne saurait toutefois trop
insister sur le rôle qui, dans cette réussite, incomba à Robert Fazy et à

Eduard von Tscharner. Si le premier fournissait au Bulletin la collaboration

la plus ample et la plus régulière, le second eut, en sa qualité de

rédacteur, la tâche très délicate de maintenir le niveau scientifique de
la publication, de veiller à ce que celle-ci évitât les deux extrêmes également

dangereux et pourtant naturels, vu la disparité des membres de la

Société et des collaborateurs : une technicité trop poussée pour la majorité

des lecteurs ou la glissade vers la pure vulgarisation.
La preuve que cette tâche avait été bien réalisée fut apportée par le

prestige croissant du Bulletin dès la reprise des contacts après la guerre.
Le signe visible de cette évolution heureuse fut d'une part la transformation

en 1947 de la société primitive en Société Suisse d'Etudes
Asiatiques, qui étendit son champ d'activité à toutes les branches de l'orientalisme

et d'autre part le remplacement du Bulletin par les «Etudes

Asiatiques», publiées en trois langues et qui devinrent rapidement une
revue au rayonnement international. L'élargissement du programme attira



CONSTANTIN REGAMEY

à la Société plusieurs spécialistes nouveaux ; les collaborations de l'étranger

devinrent de plus en plus fréquentes. Malgré cela, ou plutôt à cause

de cet accueil si favorable au dehors, l'activité de la Société et en
particulier la nouvelle revue apparaissaient désormais comme le symbole de

l'orientalisme suisse. Ce fait ne put être ignoré, même par le monde

universitaire, qui donna la preuve de son changement d'attitude en créant

pour Eduard von Tscharner la chaire de sinologie.
C'est à ce moment-là que celui-ci, un des principaux artisans de l'essor

pris par notre orientalisme, fut terrassé par la maladie. Tous ses

collaborateurs savent quelle patience et quelle volonté exigea la poursuite
de son travail, dans des circonstances aussi pénibles. Et pourtant il
n'abdiqua pas. Même forcé d'interrompre à plusieurs reprises et pour de

longues périodes son enseignement universitaire, il continua à veiller,
de son lit de sanatorium, sur les affaires de la Société, à rédiger les

«Etudes Asiatiques», à lutter pour le développement des études orientales

dans notre pays. Il put du moins avoir la satisfaction de constater

que les «Etudes Asiatiques» s'affirmaient de plus en plus dans le

monde, que le nombre des chaires d'orientalisme en Suisse augmentait
et qu'apparaissaient de nouveaux savants, possédant une formation

accomplie. Ainsi, lorsque la mort de Robert Fazy en 195/6 le priva de son

appui principal, il put accepter la présidence de la Société et se décharger

des travaux administratifs et rédactionnels sur les jeunes en qui il
avait pleine confiance. Il continua néanmoins à prendre une part active
à la vie de la Société et encore un an à peine avant sa mort, il organisa
des conférences sur les idéaux légués à l'humanité par les principales
cultures de l'Orient, véritable cycle dans lequel il porta personnellement

la part la plus lourde.
A ce souci continuel - de travailler pour une cause générale, de

consacrer son énergie plus au développement de l'orientalisme suisse

qu'à la recherche de succès personnels - on doit attribuer, davantage

qu'à sa santé chancelante, le nombre relativement restreint de ses

publications scientifiques. Mais il y a, à ce fait, encore une explication autre-



IN MEMORIAM EDUARD HORST VON TSCHARNER 7

ment significative: l'extrême exigence envers soi-même qui - comme
à son maître Paul Pelliot - lui interdisait de publier des travaux qui ne
fussent achevés dans les moindres détails, ni basés sur l'examen complet
et exhaustif de toutes les sources. Combien caractéristiques de cette
attitude sont les paroles qu'il a dans la préface à son «Fragment einer

Laotse-Übersetzung» (EA 1954, p. 8-9) : «Bei anderen [meiner Arbeiten]

denke ich überhaupt nicht an eine Veröffentlichung — es wird doch

ohnehin viel zu viel publiziert -, alle sind in der vorhandenen Fassung

mehr oder weniger druckunfertig und im Verhältnis zum «heutigen
Stand der Forschung» oder, bescheidener gesagt, zu meinen eigenen

gegenwärtigen Kenntnissen und Auffassungen mehr oder weniger
«veraltet» Es war mir von vornherein klar gewesen : es gibt schon so viele

Übersetzungen des Tao-te-king in europäischen Sprachen — von den noch

viel zahlreicheren «Übertragungen» aus zweiter und dritter Hand und
freien «Nachdenkungen» gar nicht zu reden —, daß ein Sinologe heute

nur dann eine neue Übersetzung herausbringen dürfte, wenn er
wissenschaftlich etwas Neues und Besseres zu sagen hat. Ich glaubte zuerst,
diesem Postulat Genüge zu tun, indem ich die zwei ältesten bekannten

und überlieferten eigentlichen Kommentare des Tao-te-king mehr

berücksichtigte als die bisherigen Übersetzer und außerdem eine neuere

Sammlung von Laotse-Zitaten aus den Werken der letzten vorchristlichen

Jahrhunderte textkritisch zu verwerten suchte. Bald stellte ich
aber fest, daß ich, um meinem Postulat gerecht zu werden, noch eine
Reihe weitergehender textkritischer Untersuchungen und Ausgaben

heutiger chinesischer Gelehrter heranziehen müßte, worauf ich meine

Übersetzungsarbeit abbrach.» Et il s'excuse auprès d'Emil Abegg, en
l'honneur duquel il publia ce «Fragment», de lui présenter un
«vergilbten Laotse-Übersetzungs-Versuch». Il suffit cependant de voir les

commentaires et les notes jointes à cette «traduction jaunie», pour constater

avec quelle minutie, quelle pénétration et sur la base de quelles
vastes recherches cette traduction est établie, pour mesurer enfin toute
la modestie et l'honnêteté de l'auteur.



CONSTANTIN REGAMEY

Cette exigence d'approfondir sans cesse les problèmes, de rechercher

toujours une plus grande perfection, a amené Tscharner à

reprendre dans ses publications plusieurs fois les mêmes thèmes. Dans

l'ensemble de ces travaux on peut facilement retrouver quelques

préoccupations constantes : c'est avant tout le théâtre chinois, dont il est

le grand spécialiste, Laotse et le Taoisme et, finalement, le caractère

particulier de la langue chinoise (problème auquel il revient même dans

les travaux concernant des sujets tout différents). Il n'est pas dans ma

compétence d'analyser ces publications du point de vue de la sinologie.
Je voudrais plutôt souligner quelques tendances, qui caractérisent

pratiquement tous les ouvrages d'Eduard von Tscharner. Ceux-ci ne se

limitent jamais à la pure recherche d'érudition académique, mais visent
à dégager de l'étude des sources orientales un enseignement pratique
capable d'approfondir nos connaissances idéologiques ou esthétiques, de

nous inciter à la réflexion. L'étude des grandes civilisations asiatiques

ne constituait donc pas pour lui un simple objet de curiosité scientifique,
mais le moyen de compléter et d'élargir l'expérience de l'homme
occidental. Sa formation l'a amené, dès les débuts de sa carrière scientifique,
à l'étude de la rencontre de l'Orient et de l'Occident, et même en se

tournant vers des sujets non «comparatifs», il restera fidèle à ce besoin

de confrontation, qui permet de dégager de manière plus précise les

particularités de la psychologie orientale, de déterminer les divergences
essentielles entre les deux grandes traditions culturelles et d'y retrouver

pourtant des valeurs générales.
Il reste fidèle à cette méthode même dans les études qui semblent à

première vue n'être que des travaux de circonstances. Tel son article
Die Schweiz in Dschu Dse-tjing's «Aufzeichnungen über eine Europa-Reise»

(EA, 1950, p. 1-29), qu'on croirait être un documentaire amusant relatant

les réactions d'un Chinois cultivé face aux réalités helvétiques des

années trente. Et pourtant quelle somme d'observations pénétrantes et
instructives Tscharner sait dégager de ce court fragment sur la langue,
la psychologie, les intérêts culturels et les goûts esthétiques des Chi-



IN MEMORIAM EDUARD HORST VON TSCHARNER 9

nois d'aujourd'hui Toujours en vue de donner une résonance humaine
à ses travaux, il n'hésitait pas à chercher dans les sources orientales des

idées et des enseignements pouvant être mis en rapport direct avec les

événements de la plus brûlante actualité. Ce n'est pas par hasard qu'il
publiait, au moment où les atrocités de la guerre déferlaient sur le

monde, ses articles Leben und Tod im Denken der großen chinesischen Weisen

(Bull, de la SSAEO, 1944) et surtout les Laotse-Sprüche über den Krieg (EA,
1/ 2,1947), démontrant l'absurdité du recours à la violence et à la lutte.

Cependant, s'il se référait toujours à l'enseignement fourni par le
monde asiatique, il ne l'adoptait pas sans esprit critique. Il serait
parfaitement erroné de voir en lui un de ces occidentaux envoûtés par
la sagesse orientale (que d'habitude ils comprennent de manière assez

superficielle), au point de condamner et de rejeter en bloc tout ce qu'ils
doivent à leur propre tradition et éducation. Eduard von Tscharner
était trop imprégné d'humanisme occidental pour ne pas en apprécier les

trésors ; il connaissait aussi trop bien les traditions orientales, pour ne

pas y distinguer les éléments positifs et négatifs ; et surtout il a suffisamment

étudié les divergences psychologiques fondamentales qui séparent
les deux mondes, pour savoir qu'un Occidental ne saurait jamais devenir
Oriental dans toute la force du terme. Rejeter 1 ' essentiel de notre propre
tradition, pour le remplacer par une assimilation partielle et imparfaite
du mode de vivre et de penser asiatique, au lieu d'enrichir notre nature
n'en serait qu'un appauvrissement. Le vrai enrichissement ne peut résulter

que d'une rencontre, non pas d'une soumission passive ; d'une
rencontre provoquant la réflexion et la révision des idées acquises, permettant

une compréhension nouvelle et approfondie de nos propres idéaux

et menant à la découverte de l'universel.
C'est par cette conviction que fut animée la dernière grande initiative

d'Eduard von Tscharner, l'organisation - dont il vient d'être question -
d'une série de conférences, qui furent publiées par la suite dans un
volume spécial des « Etudes Asiatiques » sous le titre général : Erbe des Ostens.

Menschseinsideale in den orientalischen Kulturen. Ce cycle était consacré à



IO CONSTANTIN REGAMEY

toutes les grandes civilisations orientales et son animateur en établit avec

précision et sans ambages les lignes directrices dans les premières
paroles de son introduction: «Erbe des Ostens: Nicht von Erfindungen
und Entdeckungen, die die Menschheit im Laufe der Geschichte aus dem

Osten empfangen hat, soll hier die Rede sein, auch nicht von manchen

künstlerischen Schöpfungen der verschiedenen Kulturvölker Asiens, die

wir zu bewundern und zu schätzen gelernt haben und die wir heute gern
als Gemeingut der Menschheit betrachten, nein, unser Vortragszyklus
soll von etwas anderem handeln, das uns heute wesentlich angehen

müßte, nämlich wie der Untertitel besagt, von den Menschseinsidealen

in den orientalischen Kulturen. Denn eine Besinnung auf die
Menschseinsideale tut heute bitter not, und wir können aus der Asienkunde
sicher Wertvolles dazu beitragen und so auch zu einer immer
weitergreifenden und ernsthafteren Besinnung auf die Menschseinsideale

unseres eigenen, abendländischen Erbes anspornen.» Les civilisations
orientales nous rappellent surtout les «Tiefendimensionen» de la vie, que
nous connaissons bien, mais que trop souvent nous oublions dans notre
siècle de technologie, de collectivisation et d'industrialisation. Le

monde oriental subit aujourd'hui la même tentation de troquer ses idéaux

humanistes contre les mirages de la modernisation. «Deshalb mag
es paradox anmuten, daß wir hier gerade die Menschseinsideale in den

orientalischen Kulturen betrachten wollen. Dem ist aber entgegenzuhalten,

daß sich diese Ideale dort Jahrhunderte- und jahrtausendelang
bewährt und beständiger gegolten haben als die unsrigen und daß ihr
Versagen gegenüber den neueren Umwälzungen ebensowenig ihren

Wert widerlegt wie das Versagen unserer Menschseinsideale bei uns.
Ideale haben und sie verwirklichen ist ja leider zweierlei - denken wir
nur an unsere christlichen Ideale, die die Christen keineswegs immer
und selten ganz verwirklicht haben und verwirklichen. Aber keine Ideale

zu haben ist das schlimmste.»
Le texte ou l'essentiel de cette conférence doit être encore présent

à la mémoire des lecteurs des «Etudes Asiatiques» et ces longues citations



IN MEMORIAM EDUARD HORST VON TSCHARNER II
pourraient donc sembler inutiles. Mais c'est à dessein que j'ai voulu
rappeler ici ces paroles in extenso, car jamais auparavant l'homme dont nous

déplorons la mort ne s'est exprimé aussi ouvertement, n'a dévoilé aussi

sincèrement le fond de sa pensée et de ses véritables préoccupations.
Pressentait-il alors qu'il parlait pour la dernière fois? Je ne le sais. Mais

une année à peine après sa disparition, ce message, tellement direct,
libre de tout effort de dissimuler les sentiments humains sous le voile
de 1'«objectivité scientifique», nous apparaît aujourd'hui comme un
véritable testament spirituel. „ „r Constantin Regamey

PUBLICATIONS ET TRAVAUX

China in der deutschen Dichtung bis zur Klassik. Thèse de doctorat à l'Université de

Berlin, 1934. Publiée: Ernst Reinhart, Munich 1939.
Der mitteldeutsche Marco Polo, nach der Admonter Handschrift, dans : Deutsche Texte des

Mittelalters, Preussische Akademie der Wissenschaften, Berlin, Weidmannsche

Buchhandlung, 193 c.
Les divertissements théâtraux à l'époque des T'ang. Thèse d'habilitation à l'Université de

Genève, 1937.
Schmetterlingstraum, in 6 Akten. Adaptation de l'opéra classique chinois. Hu-die-

meng, 1938.

ARTICLES

Mee Lanfang. «Garbe», publié par R.de Tavel, 1928.
Chinesisches Theater. Atlantis, Novembre 1931.
Im chinesischen Theater. Ostasiatische Rundschau, Hambourg, Mars 1931.
Chinesische Schauspielkunst. Sinica 1932.
Spielstil. Das Nationaltheater, Janvier 1932.
Chinesische Gedichte in deutscher Sprache. Probleme der Übersetzungskunst. Ostasiatische

Zeitschrift, Berlin et Leipzig 1932.
Chinesisches Theater. Orient et Occident, Octobre 193^.
La pensée «métaphysique» et éthique de Laotse. Scientia, Milan 1936.
Die Chinakunde als Wissenschaft. Bulletin de la SSAEO, 1939.
Vom Wesen der chinesischen Sprache. Bulletin de la SSAEO, 1941.
Ostasien. Dans «Mensch und Gottheit in den Religionen», Paul Haupt, Berlin-Leipzig

1942.



12 CONSTANTIN REGAMEY

Leben und Tod im Denken der grossen chinesischen Weisen. Bulletin de la SSAEO, 1944.
Préface à: Tsui Chi, Geschichte Chinas und seiner Kultur, traduction de W.M.

Treichlinger, Zurich 1946.
Laotse — Sprüche über den Krieg. EA 1947.
Erinnerungen eines Chinesen an eine Schweizer Reise. Interlaken. Nouvelle Gazette de

Zurich, No 1642, 13 Août 1949.
Die Schweiz in Dschu Dse-tjings «Aufzeichnungen über eine Europareise», EA 19^0.
En hommage à Monsieur Robert Fazy. EA 1952.
Ausstellung «Japanische Kunst» in Uster. EA 3/4, 1953.
Fragment einer Laotse-Übersetzung. EA 1954.
Melanie Stiassny zum achtzigsten Geburtstag. EA 19c c.

L'art chinois peu connu : le théâtre. Conferenze tenute all'IsMEO, vol. IL Serie Orientale
Roma,VII, Rome 19cç.

In Memoriam Robert Fazy. EA 1956.
Robert Fazy orientaliste. Journal de Genève, 6 Mars 1956.
Einführung et China. Dans : Erbe des Ostens : Menschseinsideale in den orientalischen Kulturen.

EA i960.

CONFÉRENCES

Chinesische Schauspielkunst. Theaterwissenschaftliches Institut, Berlin, Juin 1931.
Chinesisches Theater. Berne, Mai 1932.
Chinesischer Kulturgeist. Dans le cadre de la Société suisse des Amis de l'Extrême-

Orient, Zurich, Mai 1939 et Berne, Juin 1939.
Das Tao des Laotse. Psychologischer Club, Zurich, Mai 1942.
Das Vermächtnis des Laotse. Die Bedeutung von Laotses Lehrefür unsere Zeit. Berne, Zurich,

Bale 1942/43.
Le grand enseignement de Lao-tse :

La doctrine cosmologique et anthropologique de Lao-tse

La doctrine morale, sociale et politique de Lao-tse

Lao-tse et Confucius.
Fondation Marie Gretler, Genève, Mai 194J.

Die zeitlose Weisheit des Laotse. Radio Zurich, Février 1946.
Immerwährendes China - einige Betrachtungen. Zurich, Avril 1946.
Laotse über Krieg und Frieden. Francfort M., Institut Frobenius, Octobre 1947,

Munich, Freunde der Residenz, Octobre 1947.
Un art chinois peu connu : le théâtre. Istituto per il Medio ed Estremo Oriente (IsMEO),

Rome 1952.
Die Schaukünste der T'ang-Zeit. Bonn, Octobre 1952.
De l'esthétique du théâtre chinois traditionnel. Dans le cadre des «Journées d'études de

Royaumont» sur les théâtres d'Asie, Mai 1959.



IN MEMORIAM EDUARD HORST DE TSCHARNER I3

Laotse und seine Interpretation. Zurich 19J9.
Erbe des Ostens — Menschseinsideale in den orientalischen Kulturen.

Einführung, Berne, Zurich, Janvier i960. China, Berne, Zurich, Avril i960.
Die Ethik des Laotse, Leçon inaugurale comme Privat Docent de l'Université de

Zurich, 10 Janvier 1942.
Die Kulturkritik der taoistischen Denker, Leçon inaugurale comme professeur extraordinaire

de l'Université de Zurich, 27 Janvier 1951.

COURS DONNES AUX UNIVERSITES DE GENEVE, DE BERNE
ET DE ZURICH

La civilisation chinoise de l'antiquité.
La philosophie chinoise.
Le théâtre chinois.
Anschauungen und Lehren der konfuzianischen Schule.

Philosophie und Dichtung des Chuangtse.
Geschichte Chinas — ein Überblick.
Geschichte der chinesischen Philosophie.
Die Lehre des Laotse.
Weltschau und Heilslehre des Laotse, des Lietse und des Chuangtse.
Kultur des chinesischen Altertums.
Konfuzianische Gesellschafts- und Staatslehre, besonders nach Mengtse.
Einführung in das Studium der chinesischen Kultur.
Der chinesische Buddhismus und die Kunst.

Vorstellung und Mythos im frühen China.
Chinesische Welt- und Lebensanschauung.
Der universistische Traktat «Maß und Mitte».
Das chinesische Theater.
Chinesische Weisheit für unsere Zeit: Laotse (Université populaire, Zurich).
Chinesische und japanische Religionen (Université populaire, Zurich).
Die weltanschaulichen Grundlagen der chinesischen Kunst.
Laotse and Taoism (Institut C. G.Jung, Zurich).



-.

\
7Sß*i

S? J> v

EDUARD HORST VON TSCHARNER f


	In memoriam Eduard Horst von Tscharner : 4 avril 1901-5 mai 1962

