
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 15 (1962)

Heft: 3-4

Buchbesprechung: Bücherbesprechungen = Comptes rendus

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BÜCHERBE SPRECHUNGEN. COMPTE S RENDUS

M.Çagatay Uluçay, 18 ve lt). yüzyillarda Saruhan'da eskiyahk ve halk hareketleri.

[Räubertum und Volksbewegungen in Saruhan im 18. und 19. Jahrhundert]. XVI +
310 SS., 8°. Istanbul, Berksoy Basimevi, 19CC.

Saruhan war ein turkmenischer Fürst, der zu Beginn des 14. Jahrhunderts in Ana-

tolien ein Gebiet eroberte, das ungefähr dem antiken Lydien entsprach. Es wurde
bis in neueste Zeit nach ihm benannt ; erst 1927 erhielt die Provinz Saruhan den

Namen ihrer Hauptstadt Manisa. Seit 1410 gehörte Saruhan zum Osmanischen Reiche

und wurde bis 1594 jeweils von Prinzen aus dem Herrscherhause als Statthaltern

verwaltet. Von da an erhielten es meist hohe Beamte als arpahk («Gerstengeld»),

das heißt als Gehaltszulage verliehen; sie ließen es in der Regel durch
Beauftragte verwalten, nicht zum Vorteil des Landes. Zur selben Zeit begannen
langjährige Kriege gegen den Kaiser und gegen Persien die Kräfte des Reiches dermaßen

in Anspruch zu nehmen, daß die Regierung ihre Autorität im Innern des Reiches

nicht mehr durchsetzen konnte. Weitreichende und langdauernde Aufstände
brachen aus. Uluçay hat diese Zustände in einem früheren Buche (XVII. asirda
Saruhan'da eskiyahk ve halk hareketleri; Manisa 1944) geschildert. Beide Bücher müssen

sich, weil zeitgenössische Lokalchroniken fehlen, in der Hauptsache auf die

Protokollbücher der Gerichte stützen, deren grundlegende Bedeutung für die
Lokalgeschichte der Verfasser in einem Aufsatze der turkologischen Zeitschrift Türki-
yat Mecmuasi (Band io, 19J3) dargelegt hat. Die Protokolle von Manisa, deren
ältestes von 9C3/1C46 stammt, sind nach denen von Bursa die reichhaltigsten in
Westanatolien ; in ihnen spiegelt sich das Leben nicht nur Jahr um Jahr, sondern

Tag um Tag.
Für den Verfall der staatlichen Autorität und ihren Ersatz durch illegale Gewalten

ist es bezeichnend, daß bekannte Aufrührer wie Kara Yazïci oder Kalenderoglu,
beide zu Anfang des 17. Jahrhunderts mächtig, zuerst Beamte und Offiziere waren
und erst nachträglich zu Rebellen wurden, wie denn auch umgekehrt die Regierung

ihnen, um sie für staatliche Ordnung wieder zu gewinnen, Statthalterposten
anbot, bei Kalenderoglu allerdings mit dem Erfolg, daß der Kadi von Ankara ihm
die Anerkennung verweigerte, worauf er nach Persien floh. Im 18. Jahrhundert
setzte die Regierung Inspektoren zur Bekämpfung des Räuberwesens ein, die sich

freilich mancherorts als Plage erwiesen, weil sie mit 1000 Mann und mehr im
Lande herumzogen, so daß es vorkam, daß man ihnen ein Geldgeschenk zukommen

ließ, um von einer Inspektion verschont zu bleiben. Die Unsicherheit führte zu

Wanderbewegungen; aus dem Jahre 1022 1613/14 ist eine Verfügung erhalten,
welche Leuten aus Erzurum, Sivas und Maras, also aus weit entfernten Gebieten,
Rückkehr in ihre Heimat befiehlt. Sie wurde nur teilweise befolgt.



BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS 123

Die Städter hatten unter den unsicheren Zuständen weniger zu leiden als die
Bauern, die gewisse Artikel unbedingt in der Stadt kaufen und, wenn sie in Schulden

gerieten, Geld zu Wucherzinsen (bis ço °/0 und darüber) aufnehmen mußten.
Städter waren auch in der Lage, frühere Lehensgüter zu übernehmen und nach dem

großen Kriege in Ungarn (1683-1699) der Regierung Geld zu leihen. In Manisa war
um die Mitte des 18. Jahrhunderts der Stammvater der berühmten Familie
Karaosmanoglu, Haci Mustafa Aga, sowohl Vertreter des Provinzstatthalters (mütesellim)
als Steuerpächter (mültezim). 17^4 mußte ihn die Regierung köpfen lassen, weil
schwere Klagen über Bedrückung eingegangen waren, aber drei Jahre später hatte
sein Sohn Ataullah wieder dieselben Ämter inne und die Familie wurde später die
erste in ganz Westanatolien. Erst der große Reformsultan Mahmud IL (1808-1839)
hat allmählich die Macht der lokalen Potentaten - die übrigens ihre Gebiete zum
Teil gut verwalteten — gebrochen. Aber die Furcht des Volkes, daß die ihm vorgesetzte

Gewalt mißbraucht werden könnte, blieb noch lange lebendig, obschon in
der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts Räuber zu vereinzelten Erscheinungen
wurden und nur der in Aydin lebende Stamm der Zeybek sich gelegentlich durch
Einfälle in Saruhan bemerkbar machte.

Das Werk von M. Çagatay Uluçay stellt eine sehr wertvolle Bereicherung der
Literatur zur türkischen Geschichte dar. L. Forrer

The History of the World-Conqueror, by cAla ad-Din cAta-Malik Juvaini, translated
from the text of Mirza Muhammed Qazvini by John Andrew Boyle, Ph.D. 2 vols.
XLV 4- 763 SS., 8°. Manchester University Press, 1958.

Die Familie Govaini führt ihren Namen nach dem Bezirke Govain (heute Gaga-

tai) nordwestlich Nisäpür in Persien. In Äzädvär, der Hauptstadt dieses Bezirkes,
war Govaini, sehr wahrscheinlich 1226, geboren worden. Er entstammte einer alten
persischen Beamtenfamilie; sein Großvater war säheb divän (Finanzminister) im
Dienste des Hörezmsäh Mohammad gewesen, sein Vater hatte dieselbe Stellung beim
Statthalter von Hörasän und Mäzandarän inne und begleitete dessen Beauftragten
zum Groß-Chan ögedei. Als er zum zweiten Male nach der mongolischen Hauptstadt

reiste, nahm er seinen 22 jährigen Sohn, unseren Chronisten, mit. Bei einem
zweiten Aufenthalte in Karakoram, 1 2 y2-1 2 C3, wurde Govaini von Freunden
gebeten, eine Chronik zu schreiben, die er «Govainî's Geschichte des Welteroberers»

nannte (1,10). Er tat das, obschon er darüber klagt, daß er, entgegen dem
Rate seines Vaters, es versäumt habe, nach Wissen zu streben, und statt dessen

schon mit weniger als 20 Jahren in den Dienst der Verwaltung (dfvän) getreten sei.
Der gepflegte Stil des Werkes, das J. A. Boyle gewissenhaft und geschmackvoll
übersetzt hat, zeigt, daß es mit dieser Bildung nicht so schlimm bestellt gewesen
sein kann, auch wenn wir damit rechnen müssen, daß tüchtige Sekretäre ihm ge-



124 BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

holfen haben mögen, und daß er von den vielen arabischen und persischen Zitaten
und von den eigenen Versen das eine oder andere ihnen verdanken könnte ; jedenfalls

hat schon Ibn at-Tiktakä, der Sohn eines seiner Feinde, Govaini als feingebildeten

Mann gelobt. Mit mehr Recht klagt Govaini darüber, daß ihm seine
Geschäfte nur seltene Stunden für seine Arbeit an der Chronik übrig ließen ; daraus

erklärt sich, daß sich in seinem Werke flagrante Widersprüche finden, und daß er
zum Beispiel an einer Stelle sagt, ein Gegenstand sei in einem früheren Kapitel
behandelt worden, während sich in Wirklichkeit nur in einem späteren ein Hinweis
findet. Trotzdem ist die «Geschichte des Welteroberers», die außer den Mongolen
(bis zu ihrem Siege über die Assassinen) auch das Haus Hörezmsäh behandelt, für
uns eine Geschichtsquelle ersten Ranges. Sie beruht teilweise auf schriftlichen
Quellen, teilweise aber auf mündlichen; so beruft sich Govaini gelegentlich (i,
170) auf eine Erzählung seines Vaters oder (1, 39) auf glaubwürdige Mongolen. Er
schildert offen die schrecklichen Verheerungen, welche die Mongolen angerichtet
haben. Er meint sogar (1,97), die Bevölkerung in Horasän und imcIräk werde bis

zum Jüngsten Gerichte nicht mehr auch nur den zehnten Teil der früheren erreichen

; besser war es im Gebiete von Bohärä und Samarkand bestellt, wo Gingizhän
nur eine einmalige Plünderung zugelassen hatte und die einstige Blüte im Jahre

6^8 125-9/60 fast, in einzelnen Teilen sogar völlig erreicht worden war1. Aber
die Folgen der Invasion auf die geistige Moral und Kultur waren, fand Govaini,
verheerend; er zitiert eine Kaside seines Vaters, in der es heißt, «die Spuren des

Rechten und der Wahrheit sind verwischt». Faulenzer und Mietlinge haben hohe

Stellungen im Staat erreicht; Beherrschung der uigurischen Sprache und Schrift

gilt als Höhepunkt der Gelehrsamkeit. Govaini mag, wie der von ihm genannte
Moulana Imamzade, gedacht haben «Es ist der Wind von Gottes Allmacht, der
weht.» Die Mongoleneinfälle sind ein Strafgericht, wie es frühere Generationen
auch schon erlebt haben ; die göttliche Mission der Mongolen zeigt sich auch darin,
daß sie Feinde des Islams vernichteten; zudem haben sie durch die zwangsweise
Umsiedelung von Handwerkern nach Ostasien den Islam in Länder gebracht, wo
er bisher nicht bekannt gewesen war.

Boyle's Govaini-Übersetzung, zur «Unesco-Collection of representative Works;
Persian Series» gehörig, hat dem Geschichtsforscher, der des Persischen nicht
mächtig ist, eine der wichtigsten Quellen zur Geschichte des mittelalterlichen
Orients in mustergültiger Weise zugänglich gemacht. L. Forrer

1 Govaini glaubt, keine Stadt in den Ländern des Islams könne einen Vergleich mit
Bohärä aushalten (1,108).



BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS I2r
Thomas G. Winner, TheOralArt and Literature of the Kazakhs of Russian Central Asia.

XIV + 269 SS., 8°. Durham, N.C. Duke University Press, 19C8.

Kazak bedeutet ursprünglich «frei, ledig, wacker» ; erst später hat es in Zentralasien

den Sinn «Landstreicher, Räuber» bekommen. Im ir.Jahrhundert trennte
sich ein Teil des türkischen Stamms der Özbegen (Uzbeken) von den übrigen, fand
Zulauf von anderen türkischen und von mongolischen Stämmen und bildete eine
Kazaken-Gemeinschaft, die eine Million Seelen gezählt haben soll. Ein Teil lebte
im Gebiete des Balkaschsees, der andere wanderte gegen den Ural hin aus. Im 18.-
19. Jahrhundert kamen die Kazaken unter russische Herrschaft. 1824 wurde das

Amt des Chans abgeschafft ; an seine Stelle trat eine Anzahl von Sultanen. Nachdem
die Russen das ganze kazakische Gebiet besetzt hatten, schafften sie 1868 auch die
Sultane ab. Eine neue Gebietseinteilung zerstörte 1869 die territoriale Einheit der
Stämme. Die Russen gründeten Schulen - die erste 1789 in Omsk -, um Kazaken

zu Beamten auszubilden. Zwar gab es unter den Kazaken eine Richtung, welche die
russische Kultur ablehnte. Sie suchte durch Übersetzungen aus der arabischen und

persischen Literatur und durch eigene, vornehmlich religiöse Dichtungen die
einheimische Tradition zu bewahren. Aber die Mehrheit nahm begierig die Anregungen

auf, welche die Berührung mit dem Westen bot. Tschokan Walichanov (1837-
186 c), Enkel eines Chans, wie schon sein Vater in der Kadettenschule in Omsk

erzogen, lernte auch englisch, ging, als Kaufmann verkleidet, im Auftrage der
russischen Regierung nach Chinesisch Türkistan und veröffentlichte die Ergebnisse
seiner Forschungen in den Publikationen der Russischen geographischen Gesellschaft.

Er korrespondierte mit Dostojewski. Abay Kunanbayew (1845-1904), der
als bedeutendster geistiger Führer der Kazaken im 19. Jahrhundert gilt, war zuerst
in einer Medresè in Semipalatinsk, dann aber in einer russischen Schule ausgebildet
worden. Als er zum Nachfolger seines Vaters, des Oberhauptes eines Nomadenstammes,

ausgebildet werden sollte, ertrug er dessen autokratische Ideen nicht und
brach, 28 jährig, mit seiner Familie. Er kannte die persischen und türkischen Klassiker

und schrieb Gedichte in ihrer Art. Auch die großen Geschiehtswerke eines Ta-

bari, Rasid ed-din und Abü-1-Gazi waren ihm vertraut. Anderseits übersetzte er
aus dem Russischen Goethe und Byron ins Kazakische. Nach der Revolution von
1905 gaben die Russen leichter die Erlaubnis zu Veröffentlichungen in kazakischer

Sprache. Nach dem Ersten Weltkriege bildete sich eine Sowjetrepublik Kazakstan

mit Alma Ata (früher Werny) als Hauptstadt; 1934 wurden daselbst eine Universität

und ein Institut für nationale Kultur gegründet. Die arabische Schrift wurde
durch eine vom lateinischen Alphabet abgeleitete ersetzt, später aber durch eine
auf dem kyrillischen Alphabet beruhende. Die Kommunisten betrachten die ältere
Literatur als «verfehlte Beziehung zur Vergangenheit». Sie wird durch Literatur im
Geiste der Zeit ersetzt, und der wandernde Sänger, der sie vorträgt, ist lebende

Zeitung und politischer Agitator.



126 BÜCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

Das Buch Winners eröffnet eine neue Welt. Ergänzungen dazu finden sich im
Artikel Kazakistan der türkischen Islam Ansiklopedisi (Lief. 61, 1954) von Resid
Rahmeti Arat. L. Forrer

Paul Pelliot, Notes critiques d'histoire kalmouke. I: Texte. II: Tableaux généalogiques.

Œuvres posthumes de P.P. VI. Paris, AdrienMaisonneuve, i960.

Das Werk, bald nach 1920 geschrieben, war zunächst eine Besprechung von
John F.Baddeley's «Russia, Mongolia, China». P. fügte dann, als Grundlage für
eine Darstellung der Geschichte der Kalmücken und der Genealogie ihrer Fürsten,
Übersetzungen mehrerer chinesischer Texte hinzu, die Baddeley nicht benutzt
hatte. Was den Namen Kalmäk - so wird er in arabischer Schrift immer wiedergegeben

— betrifft, dessen Etymologie P. noch für unsicher hielt, so meint G. J. Ram-

stedt (Kalmückisches Wörterbuch, 1935, S.V. und 176 b), daß er auf ein kalmückisches

Wort zurückgehe und vielleicht «die Emigrierenden» bedeute. Quatremère
(Journal des Savants 1839, p. 22) hat die Ansicht vertreten, K. sei ursprünglich
nicht Volks-, sondern Landesname. Dafür spricht die von P. (p. 54) zitierte Variante

des Berichtes über die Gesandtschaft von Schahroh an China (1420-1422). Auch
Saraf ad-din cAli (ed. Muh. Ilahdad, Calcutta 1888, p. 33.L) braucht in seiner 828

1424/25 verfaßten Geschichte Timurs den Namen in diesem Sinne; die von Pelliot
benutzte Übersetzung von Petis de la Croix ist ungenau. Andrerseits ist das Wort
bei dem ebenfalls von P. (p. 53) auf Grund der Übersetzung von Charles Schefer

zitierten Sac id al-Gorgani Volksname ; der Originaltext der beiden Pariser
Handschriften, den mir Dr. Tahir Caga vermittelte, stützt hier die Übersetzung.

Über die Kalmücken im allgemeinen ist jetzt auf Nikolaus Poppes «Stand der

Kalmückenforschung», Wiener Zeitschrift für die Kunde des Morgenlandes 52,

1953/55, 346-379, zu verweisen. L.Forrer

Ernest Edmondson Ramsaur, Jr. The Young Turks. Prelude to the revolution of

1908. (Princeton Oriental Studies. Social Sciences. 2.). XII, 175 pp., 8°. Princeton

University Press, 1957.

E.E.R., seinerzeit Lehrer der Geschichte am Robert College in Istanbul und

1948-50 amerikanischer Vizekonsul daselbst, bietet in diesem Buche eine umfassende

Darstellung der jungtürkischen Bewegung. Quellen und Literatur in europäischen
Sprachen sind sorgfältig verwertet. Von den türkischen kann das nicht im selben

Maße gesagt werden. Das grundlegende Werk Türkiyede siyasî partiler (Die politischen

Parteien in der Türkei) von Tarik Z. Tunaya (191 2 ; 799 S.) und die Biographie
des Prinzen Sabahattin von Cavit Orhan Tütengil (1954; 72 S.) sind zum Beispiel
nicht verwertet ; weitere Materialien wären in dem von Bertold Spuler und dem



BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS 127

Referenten verfaßten Forschungsbericht «Der islamische Orient» (1954; S. 213 f.)
zu finden gewesen. Es ist zu hoffen, daß ein türkischer Historiker eines Tages ein
Werk schreiben werde, das auch die einheimischen Quellen voll ausschöpft. Bis
dahin wird Ramsaurs Buch gute Dienste leisten. L. Forrer

Râhnamâ-ye Ketäb Buchwegweiser), Monatszeitschrift der persischen «Andjo-
man-e Ketäb» Buchgesellschaft), 4. Jahrgang, Tehran 1340/1961/62.

Diese seit Frühling 1958 (Anfang 1337) zuerst vierteljährlich, dann alle 2 Monate
und neuerdings monatlich erscheinende literarische Revue unterscheidet sich von
ihren älteren Konkurrenten «Sokhan» (12.Jg.) und «Yaghmâ» (14. Jg.) insofern,
als sie fast ausschließlich den Neuerscheinungen auf dem persischen Büchermarkt
einerseits, den Werken ausländischer Autoren über Persien und die Perser andrerseits

gewidmet ist. Auf diesen beiden Gebieten wird Hervorragendes geboten. Als

Herausgeber und zugleich wichtigste Mitarbeiter stehen dem jungen und rührigen
I.Afshâr zur Seite: der in Genf lebende, auch international bekannte Begründer
einer im westlichen Sinne modernen und realistischen Belletristik in Iran (seit
1921), Seiyed M. A. Djamâlzâdeh, und die drei Professoren und vielseitigen «hommes

de lettres» M.Minowi, S. Natisi und E. Yârshâter, von denen die beiden ersten
als Literarhistoriker, Kritiker, Editoren und Kommentatoren klassischer Texte,
aber auch als Dichter und Schriftsteller hervorgetreten sind, während der Linguist
und Dialektforscher Yârshâter das von dem Schweizer Iranisten Professor G. Redard

begründete Komitee für den «Atlas linguistique et ethnographique de l'Iran» (ALI)
in Teheran vertritt. - Entsprechend weitgespannt und vielfarbig in thematischer
Hinsicht, aber auch qualitativ oft erstrangig und gerade für den westlichen Fachgelehrten

von hohem Interesse, sind nun auch die Beiträge im «Râhnamâ». Sie zerfallen

in folgende zwei Hauptgruppen :

a) solche allgemeineren Inhaltes (Aufsätze, Umfragen, Briefe, Mitteilungen) ;

b) Rezensionen in- und ausländischer Publikationen (wobei erstere wiederum in
Sachgruppen unterteilt sind).

Als für die Kenntnis der gegenwärtigen Situation im persischen Schrifttum
besonders wertvoll möchte ich unter den 1961 erschienenen Beiträgen erwähnen : die
verschiedenen Umfragen unter namhaften Schriftstellern und Gelehrten (wie z.B.
«Die Zukunft der iranischen Kunst», «Freiheit der Feder», Probleme des Übersetzens,

des Rezensierens usw.), die Biographien und Bibliographien führender persischer

«hommes de lettres» (Taqizâdeh, Djamâlzâdeh, Pur-e Dâwod, Siasi, Foruzânfar,
Tehrâni), die Doppel- und Spezialnummer «Zeitgenössische Dichtung» (August-
September), in der bedeutende lebende Lyriker, wie der schwermütige F. Tawalloli,
das avantgardistische enfant terrible N. Rahmâni, die schöne Frauenrechtlerin



128 BÜCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

F.Farrokh-zâd, das ernste Talent Sh. Khorâsâni, der Symbolist N.Nâderpur, und
viele andere mit Proben ihres Schaffens vorgestellt werden.

Im persischen Buchhandel nehmen, neben der allzusehr wuchernden
Übersetzungsliteratur aus westlichen Sprachen, die Klassiker-Ausgaben (Hâfez, Sa'di,
Kheiyâm, Moulawi, Ferdousi, Nezâmi usw.) noch immer den ersten Rang ein.
Infolge einer über i ooo jährigen und großartigen Tradition wird auch heute noch die
Poesie (besonders in der für Persien so charakteristischen Verbindung mit mystischen

Themen) weit mehr geschätzt als die Prosa. Von einem Bruch mit dem eigenen
geistigen Erbe kann also gar nicht die Rede sein. Um so stärker werden aber infolgedessen,

individuell wie kollektiv, die Spannungen empfunden zwischen Vergangenheit

und Gegenwart, Orient und Okzident, sozialer Misere und maßloser Profitgier,
völlig umgebildeten Massen und hochgezüchteten, oft auch überzüchteten Einzelnen.

Diese Situation, und die Probleme, die sich aus ihr ergeben (auch für die Literatur,

und gerade für sie!), werden im «Râhnamâ-ye Ketäb» immer wieder mit
bemerkenswerter Offenheit diskutiert. Die besten Kritiker, die kühnsten und
hellsichtigsten Köpfe, die Persien zurzeit besitzt, haben sich mit dieser Zeitschrift ein

Sprachrohr geschaffen. Möge es nicht verstummen! Rudolf Gelpke

Muhammad Asad, The Principles of State and Government in Islam. 107 pages, 8°.
Published under the auspices of The Near Eastern Center (Professor G.E. von
Grunebaum). University of California Press, Los Angeles, 1961.

Die Frage, die dieses schmale Buch in äußerst konzentrierter Form stellt, diskutiert

und zu beantworten sucht, lautet : Ist es heute möglich, ein Staatswesen zu
begründen, das zugleich (nicht nur dem Namen, sondern dem Geist nach)
«islamisch» und «modern» wäre? Ja - erwidert uns der Autor am Schluß seiner Abhandlung,

nachdem er die verschiedenen Aspekte des Problems einzeln analysiert hat - es

könnte wohl möglich sein; denn: «The ideology of Islam is as practicable or as

impracticable as we Muslims choose to make it.» Mit anderen Worten : Das Fundament
des Islams - ein für allemal niedergelegt im Koran, dem Buch Gottes, und der
Sunna des Propheten — wird jeden staatlichen Neubau auch in der Gegenwart und

' Zukunft tragen können, wenn es den Gläubigen gelingt, dieses Fundament von den

Trümmern und Ruinen überlebter Vorstellungen und Institutionen zu reinigen.
Das Primäre soll vom nur Sekundären, der überzeitlich gültige Kern von den
Schuttablagerungen einer über 1300 jährigen Geschichte befreit werden. Natürlich ist nun
dies eine Forderung, die an jede Religion (und jeden Gläubigen) in jedem Augenblick

ihres historischen Bestehens gestellt werden kann. Sie ist nur heute und im
Falle des Islams besonders dringlich und «aktuell», weil dieser erstens tatsächlich
mehr als jede andere Weltreligion «a complete, self-contained ideology which
regards all aspects of our existence» ist und daher eine konsequente Trennung von



BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS I 29

Staat und Kirche nach westlichem Vorbild zum vornherein ablehnen muß, und weil
er zweitens (als direkte Folge der erwähnten Eigenart) in der Vergangenheit engste
Verbindungen einging mit Herrschafts- und Gesellschaftsformen, mit politischen,
wirtschaftlichen und geistesgeschichtlichen Ordnungsprinzipien, wie etwa
Feudalismus, Absolutismus und scholastisches Denken, die eben wohl oder übel insofern
als «reaktionär» und «rückständig» gelten müssen, als sie den besonderen Problemen

des 20. Jahrhunderts gegenüber keine Lösungen mehr anzubieten haben.
Anderseits steht jedoch der Islam - unser Autor betont es mit Recht - zu gewissen
Krebsübeln unserer westlichen Zivilisation in schroffem Gegensatz. So schließt
etwa die islamische Lehre jeglichen Rassismus oder «die moderne Geisteskrankheit
des Nationalismus» (Toynbee) radikal aus. Auch hat sich der Islam im Verlauf der
Geschichte, verglichen mit dem politischen Christentum, immer wieder als

wesentlich toleranter erwiesen. Wenn heute von alledem im Orient nur wenig zu spüren

ist, so liegt die Verantwortung hiefür weniger beim Islam als vielmehr beim
Westen, der hier Vorbild und Lehrmeister war.

Das Buch von M. Asad gibt eine bemerkenswert objektive, sauber durchdachte
und mit arabischen Originalzitaten reich dokumentierte Darstellung des islamischen

Standpunkts im heute weltweiten Rahmen der politisch-ideologischen
Auseinandersetzung. Auch ist der Autor, der ursprünglich Leopold Weiß hieß, 1926 vom
Judentum zum Islam übertrat, seither lange Jahre in Saudiarabien und Pakistan
verbrachte, welch letzteres er nach dem Zweiten Weltkrieg unter anderem auch in der
UNO vertrat - wie kaum ein anderer berufen, den Islam und seine Fragestellung
westlichen Lesern nahezubringen. Rudolf Gelpke

Aswât — Stimmen), erscheint vierteljährlich in arabischer Sprache (Red. D. Johnson-
Davies). 128 pages, 40. London, University ofLondonPress,Nr. 1/1 .Jahrgang, 1961.

Nach dieser ersten Nummer zu schließen, die außer Rezensionen 12 Beiträge
(Aufsätze, Erzählungen, Gedichte) arabischer und britischer Autoren enthält, wird
die neue kulturelle Revue «Aswât» vor allem dem west-östlichen Austausch gewidmet

sein. So finden wir etwa neben den freien Rhythmen ägyptischer Avantgardisten
Übersetzungen von Shakespeare-Sonetten und eine Betrachtung über Picasso. R. G.

Islam, edited by John Alden Williams, 256 S., 8°. London-New York, Prentice-
Hall International & George Braziller, 1961.

Es handelt sich hier um eine kommentierte Anthologie islamischer Texte,
gegliedert in sechs Hauptabschnitte : Koran, Hadïth (Aussprüche des Propheten und
Nachrichten über ihn), Gesetz, Sufismus (Mystik), Dogmatik, Häresien. Die
Auswahl erfolgte aus bereits vorliegenden, fachwissenschaftlichen Übersetzungen in
europäische Sprachen. Sie bietet einen interessanten, wissenschaftlich solid unter-



130 BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

mauerten, wenn auch zwangsläufig sehr beschränkten Querschnitt durch die innere
Entwicklungsgeschichte des Islams, die schließlich zu der für ihn so charakteristischen

und verwirrenden äußeren Vielfalt und Vieldeutigkeit führen sollte. Das

Buch ist dem interessierten Laien nur zu empfehlen ; dem Fachmann wird es kaum
Neues bringen. R. Gelpke

A.Hottinger, Die Araber. Werden, Wesen, Wandel und Krise des Arabertums. 407 S., 8°.
Zürich, Atlantis Verlag, i960.

Durch den raschen Wandel im Nahen Osten kann im heutigen Zeitpunkt ein
Buch über die Araber mit einem großen Leserkreis rechnen. Diesem Bedürfnis kam

in deutscher Sprache u.a. Hans Rörig, Die Welt der Araber, Bern 1955, in den Dalp-
Taschenbüchern Nr. 3 13 nach. Wesentlich höhere Ansprüche erhebt der hier zu

besprechende Band, der sich, vom Vorwort abgesehen, in zwei große Abschnitte
gliedert: I. Die Geschichte der Araber (von S. 17 bis 147) und IL Die Araber in der
Neuzeit (von S. 151 bis 399), mit Kartenbeilagen, Bildern und Index. In der Einführung

erhebt sich die Frage : Was waren die Araber? Damit stellt der Autor ein
Problem, das letztlich keines ist, denn genetisch, historisch und völkerkundlich ist es

für den Rahmen dieses Werkes gewiß zur Genüge zu beantworten. Dazu gesellt sich
eine mit Ressentiment geladene und im Ton oft anmaßende Grundhaltung. — Zum
speziellen Teil gäbe es sehr viele Bemerkungen zu machen, doch es seien nur einige
herausgegriffen. Im ersten Abschnitt über den Beduinenritter vermißt man jeden
Hinweis auf die arabische Ästhetik, die in der Wortkunst zu suchen ist und den
Schlüssel zum Verständnis des islamischen Schönheitssinnes überhaupt liefert. Auch
hätte der «Mythos», der in den altarabischen Qasiden niedergelegt und von demjenigen

der Hellenen grundlegend verschieden ist, eines Wortes bedurft. - Zu
«Muhammad in Mekka und Medina» (S. 27) hätte das gute, kleine Urban-Buch von
R. Paret, Mohammed und der Koran, neben W.Montgomery Watt Erwähnung
verdient. — Bei der Besprechung der ersten Glaubensspaltung unter den Muslimen
(S. 51) liegen die genetischen Gründe anders als dargestellt, indem die Mystik erst in
der Folgezeit zu einem bestimmenden Faktor wurde. — Zu den Umaiyadenschlös-
sern (S. 54) ist zu bemerken, daß dieselben, den inneren Notwendigkeiten der
beduinischen Fürsten gehorchend, am Wüstenrand errichtet wurden; darüber hinaus

wird bei ihnen nichts vom sasanidischen Einfluß erwähnt, der sich in Syrien schon

vor der Zeit Muhammads breitgemacht hatte. Zu den Abbasiden (S. 65) ist vor
allem hinzuzufügen, daß diese Dynastie durch die Schu'ubiyya, die Volkskraft aus

dem östlichen Islam, hochgetragen wurde. In diesem Abschnitt (S. 70) wird Americo

Castro zitiert, der Literat und Philologe, aber gewiß nicht Geschichtschreiber
ist und ganz sicher nicht als Autorität und Quelle hierher gehört. Die Ausführungen

über das Erbe Griechenlands sind verfehlt, zum Beispiel heißt es (S. 93) : «Da-



BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS I 3 I

maskus und Alexandria waren griechische Städte, als die Muslime sie eroberten.»
Diese Behauptung, wie auch die Aussagen über Ibn Rushd (Averroës) (S. 99) sind
willkürlich und ohne Schattierungen, wie sie bei allen Kulturübertragungen auftreten,

dargestellt. Als Abschluß des historischen Teils steht (S. 145): «Was wir als

.Muslimische Kultur' bezeichnet haben, jene Mischkultur islamischer Religion und
arabischer Sprache auf der Brücke zwischen Osten und Westen, ist heute — in den
arabischen Ländern - zu Ende gegangen ...», dabei ist sowohl die Definition der
«Muslimischen Kultur» wie auch die Schlußfolgerung falsch und irreführend; die
dazu gegebenen Ergänzungen (z.B.S. 212 und 255) sind irrelevant. Dies sind nur
einige wenige Bemerkungen zum «Höhenflug durch die Vergangenheit des arabischen

Volkes» (S. 146). — Etwas weniger unbefriedigend ist der zweite Teil des

Buches, der der Neuzeit gilt, wenn auch da manche Bemerkung anzubringen wäre. Es

ist sicher richtig, den Beginn der arabischen Neuzeit bei Gabartî anzusetzen, wenn
auch das Gesagte reichlich oberflächlich und auf Gemeinplätze beschränkt bleibt
(S. 165/66). «Die Beiruter Humanisten» (S. 2i2ff.) sind in ihrer geistesgeschichtlichen

Bedeutung kaum zu überschätzen. In den folgenden Abschnitten zu «PanIslam

» und « Islam-Reform » (S. 2 31 ff. sollte der sogenannte Manâr-Modernismus in
die größere Tradition gestellt werden, die unter den Muslimen immer wieder auf
den Propheten Muhammad selbst zurückführt. Wenig überzeugend sind die Bemerkungen

zum «Laizismus», denn einen solchen gibt es im Islam im wahren Sinne des

Wortes gar nicht. Zweifellos richtig gesehen ist im Abschnitt «Die Stunde der
Minoritäten» die Bedeutung der Christen bei der Gründung der arabischen Nationalstaaten

(S. 255). Zum Schluß wird an Hand einer Studie des Soziologen J. Berque,
L'inquiétude arabe des temps modernes, in der Revue des Islamiques, 1958, S. 87 ff. auf
dessen These eingegangen. Die scharfsinnigen und wohlabgewogenen Ausführungen
des Franzosen werden unvollständig und einseitig übernommen. Dies wird zum
Beispiel am bekannten neuarabischen Ausdruck Qalaq deutlich, dessen Begriffsinhalt
am ehesten der Unrast entspricht, in der auch eine nicht zu verkennende
Angstkomponente enthalten ist. Berque umschreibt dies S. 106 mit den Worten : «qui est

proprement l'angoisse». Diese subtile Differenzierung, die für das Sprachlich-Begriffliche

im Arabischen in den Beziehungen zum Okzident so außerordentlich

wichtig ist, bleibt aber im vorliegenden Bande (bes. S. 398/99) unberücksichtigt. Es

wäre unbedingt notwendig gewesen, einem uneingeweihten Leserkreis zahlreiche
dieser Begriffe der modernen Umgangssprache in ihrem Ideengehalt nahezubringen,
wie schon ein so bescheidenes Buch wie dasjenige von J. Hand, Dynamik und Dogma
im Islam, Neuauflage in Leiden i960, es tut.

Das vorliegende Werk ist, abgesehen von den vielen, leicht nachzuweisenden

Fehlern, nicht mehr als ein mittelmäßiger Journalismus, von dem sich der gute
Journalismus zum Beispiel eines H.E.Tütsch, dessen glänzende Artikelserien
anschließend in Die arabischen Völker am Kreuzwege oder in Nordafrika in Gärung in Buch-



132 BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

form erschienen sind, vorteilhaft abhebt. Besonders bedauerlich ist beim vorliegenden

Werk, daß die vielen, mangelhaft fundierten Angaben, deren Quellen auch
meist ungefällig im Text selbst zitiert werden, als wesentlicher Inhalt des Araber-
tums einem großen Publikum vorgesetzt werden. Mehr Genauigkeit im historischen

und mehr Sorgfalt im modernen Teil wären sicher erwünscht. C. E. Dubler

R. Kriss, H. Kriss-Heinrich, Volksglaube im Bereich des Islam, Band I, Wallfahrtswesen
und Heiligenverehrung. XXIV und 359 S., 8°. O. Harrassowitz, Wiesbaden, i960.

R. Kriß, heutzutage wohl der beste Kenner des europäischen Wallfahrtswesens,
legt in dem schönen und reich bebilderten Bande in erster Linie seine eigenen
Beobachtungen aus einem bedeutsamen Teile der islamischen Welt vor. Dem Vorwort
folgt ein Literaturverzeichnis, das neun Seiten umfaßt, und nach Angabe der
Abkürzungen und Abbildungen hebt (S. 1) die Einleitung mit der Erläuterung einiger
Grundbegriffe an. Das arabische baraka Heiligkeit; die Beziehung von Religion
und Sexualität (S.4) ; der Ahnenkult; zahlreiche islamische Fachausdrücke zum
besonderen Thema, wie igmâ', 'agamî, ribât und zâwiya (deren Unterschied S. 13

nicht erörtert wird), ginn Geister, Dämonen (deren Deutung wesentlich
vielschichtiger ist als S. 14 angegeben), mashad (einfach mit «Zeugenort» wiederzugeben

auf S. 22), mahmal, qubba, qurbânu.a.m. werden dem Leser nahegebracht und

allgemeine Bräuche an islamischen Gnadenstätten beschrieben. Unter diesen sei hier
nur das Aufhängen von Zeugfetzen erwähnt (S. 39), und ich möchte bei dieser
Gelegenheit ganz allgemein nach der Ideologie derselben fragen, da sie mir völlig
unbekannt ist. Kurz sei noch auf den 'agamî, den fremden Heiligen (S. 8) hingewiesen,
der je nach der Himmelsrichtung, aus der er angeblich kam, sich leicht mit früheren
Astral- oder Sonnenmythen decken konnte, so daß heidnische Anschauungen ein

völlig islamisches Gewand annahmen. Diesem allgemeinen Teil schließen sich die

Einzelbeschreibungen nach Ländern, mehr oder minder einem Reiseitinerar
folgend, an. Nach den islamischen Lokalheiligen aus Ägypten, kommen diejenigen aus

dem Sudan (S. 53 bis 136). Hier, wie in den folgenden Kapiteln, wäre bei zahlreichen

volkstümlichen Überlieferungen noch manches hinzuzufügen, doch dies würde
zu weit führen, so daß nur auf die Schlangenverehrung (S. 90) hingewiesen sei, deren
Kult von altägyptischer Zeit bis in die Gegenwart andauert, an ihr also das Fortwirken

des Alten Orients im Islam deutlich gemacht werden könnte. Größere
Aufmerksamkeit verdienen die Parallelen von christlichen und islamischen Heiligen,
wie zum Beispiel St.Mercurinus der Kopten und Abu Sayfayn der Muslime (S. 109)
oder analoge Reinlichkeitsrituale bei den Anhängern der beiden Glaubensbekenntnisse

(S.47 zu ergänzen). Die Festlichkeiten um Abû'1-Haggag von Luxor bringen
Opferbräuche mit sich (S. 102), deren Hergang, Sinndeutung und Verteilung mir
etwas anders, als Kriß sie darstellt, in Erinnerung sind. Es fragt sich, inwieweit die



BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS I33

Gewährsmänner eine Scheu haben, den tatsächlichen Sachverhalt preiszugeben. Die
Opferrituale im heutigen Niltal verdienen in allen Teilen eine äußerst sorgfältige
Beobachtung, da gerade in ihnen noch sehr altes Brauchtum lebendig ist, das aber im
Zuge des Modernismus bald auszusterben droht. Im Jordanien, Syrien und Libanon

gewidmeten Kapitel (S. 137 bis 291) steht Jerusalem und Umgebung als Heiliger
Ort an erster Stelle (S. 141 ff.), und unter den Heiligen spielt Khadir oder Khidr
eine besondere Rolle (S. 154), indem er Verbindungen zu babylonischen Anschauungen

aufweist, sich mit dem heiligen Georg gleichstellen läßt, aber auch mit Glaukos
in Beziehung zu bringen ist. Steinheiligtümer sollen sich in dieser Gegend nur in
geringer Zahl erhalten haben (S. 177), doch in Marokko finden sich viele, deren

Betrachtung vielleicht zur ideologischen Klärung des ganzen Phänomens beitragen
könnte. Im griechisch-orthodoxen Georgs-Kloster hinter dem Dorf Qal'at al-Husn
in Nordsyrien (S. 275) sind mir andere Erklärungen als die von Kriß festgehaltenen
gegeben worden. Das letzte Kapitel befaßt sich mit der Türkei und Jugoslawien
(S. 293 bis 340), in deren Bereich sich vor allem die Bräuche der Bektäschi-Der-
wisch-Orden erhalten haben. Schließlich folgen noch analytische Namens-, Ortsund

Sachregister, die das Nachschlagen im Werk sehr erleichtern.
Allem voran ist das Verdienst hervorzuheben, daß, trotz der obwaltenden

Schwierigkeiten, dieses Brauchtum der Muslime jetzt noch gesammelt werden konnte,
denn auch unter ihnen befindet sich dasselbe in offensichtlichem Verfall, was zum
Beispiel in Hamâ (Syrien) deutlich belegt ist, da vor etwa 30 Jahren J. Gaulmier in
Pèlerinage populaire à Hama, Bulletin des Etudes Orientales, I (1931), 137ff. Sitten

registriert, die heute bereits unbekannt sind (S. 282). Sachlich ist vom volkskundlichen

Standpunkt aus sehr viel wertvolles Material zusammengetragen worden,
wenn auch immer wieder das Fehlen islamischer Fachkenntnisse festzustellen ist. So

wird zum Beispiel nur auf das einbändige Handwörterbuch des Islam verwiesen,
anstatt auf die umfassende Enzyklopädie des Islam. Das Buch weist keine Fußnoten auf,
sondern die Quellen werden fortlaufend erwähnt, was den sonst lesbar geschriebenen

Text nicht sehr beeinträchtigt. Dazu trägt sicherlich das Tagebuchartige des

Werkes, in dem der Abenteuergeist des Verfassers unverkennbar ist (z.B.S.91
deutlich erkennbar), das Seinige bei. Dieser Wesenszug bringt auch einen Mangel
an Systematik mit sich, der zum Beispiel beim willkürlichen Anfügen der Einzelheiten

über die Shi'iten nach der Beschreibung von Kerbela (S. 241) offenbar wird.
Überall tritt das Phänomenologische in den Vordergrund auf Kosten der
historischvölkerkundlich-ideologischen Deutung. Doch es sollen hier nicht kleinliche, im
Grunde unwesentliche Bemerkungen angehäuft werden, denn das Dargebotene ist
reich und mannigfaltig. Wer sich inskünftig mit Wallfahrtswesen und Heiligenverehrung

wie auch mit verwandten Gebieten des Volksglaubens innerhalb der Welt
des Islam befassen will, wird an diesem schönen und reichhaltigen Buch nicht achtlos

vorbeigehen können. C. E. Dubler



134 BUCHERBESPRECHUNGEN -COMPTES RENDUS

H. H. Schaeder, Der Mensch im Orient und Okzident. Grundzüge einer eurasiatischen
Geschichte. 428 S., 8°. Sammlung Piper, München, i960.

Erst drei Jahre nach dem Tode des Wissenschaftlers, von dem Carl Jacob Burckhardt

sagte : «Schaeder war einer jener begabten deutschen Gelehrten in Überfluß
an Wissen und Können», erscheint zu seinem Gedächtnis der hier zu besprechende
kleine Band. Der Einleitung, die den geistigen Werdegang von H. H. Schaeder
entwirft, folgen einige ausgewählte Schriften aus allen Epochen seines Schaffens. In
ihrer mehr oder minder chronologischen Anordnung lassen sie die Fülle des Stoffes

offenbar werden und zeigen unverkennbar die Grundzüge einer eurasiatischen
Geschichte. Dabei wird die Eigenart des von einer bestimmten geistigen Grundhaltung
ausgehenden Gelehrten deutlich, welche ihren klarsten Ausdruck in der Studie
Der Orient und das griechische Erbe findet. Darin liest man zum Beispiel S. 108 : «... So

erhebt sich seit dem Anfang des 8. Jahrhunderts die neue Einheit der islamischen

Kultur, die nichts anderes ist als die Frucht der Entwicklung eines Jahrtausends. Die

tragende geistige Kraft in ihr ist das hellenistische Erbe.» Und weiter unten heißt
es : «... Mithin ist der Ausgangspunkt der orientalischen Kultur, die sich im Islam

vollendet, derselbe wie der der abendländischen ...» Diese Feststellungen sind
gewiß abwegig, indem das Wesen des Islam viel tiefer im Orient als im Hellenentum
verankert liegt. Beim Besprechen der griechischen Übersetzung des Alten
Testamentes heißt es S. 116 : «... Die Unbestimmtheit, ja man darf sagen, die Konturlo-
sigkeit der hebräischen Begriffe macht den klaren begrifflichen Verhältnissen
griechischer Terminologie Platz ...» Ist auch etwas Richtiges an dieser Feststellung,
die sich vom Hebräischen auch auf das Arabische erweitern ließe, so wird dabei
dem viel weiter gespannten Ideeninhalt der semitischen Worte und Wurzeln in keiner

Weise Rechnung getragen. Ähnliches wäre zu Folgendem zu sagen (S. 158/59) :

«In Avicenna (f 1037) vollendet sich, wie schon bemerkt wurde, die hellenistische

Philosophie des islamischen Typus. Er zeigt sich schon als Charakter und Mensch

jenseits aller humanistischen Gesinnung: als geschickter und skrupelloser
Staatsmann, als universal gebildeter Gelehrter und Arzt, daneben allen sinnlichen Genüssen

hemmungslos frönend, hat er die erstaunliche Zahl seiner philosophischen und
medizinischen Enzyklopädien, Kompendien, Lehrgedichte, mystischen Traktate
geschaffen. Sein philosophisches System ist von einer bewundernswerten logischen
Präzision und Differenziertheit. Aber mit lebendiger Wissenschaft, mit echter
Bildung hat es nichts mehr zu tun. Sein Wissen, seine dialektische Gewandtheit sind

erstaunlich, aber sein Werk ist Kompilation ...» Hier wäre vor allem zu bemerken,
daß Avicenna nicht die Kompilation, sondern die Systematik suchte. Die von Schaeder

gefundenen Formulierungen sind scharf umrissen, aber zu einseitig, damit
irgendwo unzutreffend und falsch gelagert. In einer anderen Studie heißt es S. 169 :

«... Denn die orientalische Kultur ist von Anfang an Stadtkultur gewesen und ist es



BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS 1$£

immer geblieben - abgesehen von den Episoden, während derer das Beduinentum in
die bäuerliche und städtische Kultur einbricht und in ihr seine Herrschaft aufrichtet,
bis es von ihr aufgesogen ist. Die orientalische Stadt ist jedoch mit der griechischen
nicht vergleichbar ...» Ist dem letzten Satz unumschränkt zuzustimmen, so sind die

vorangegangenen allgemeinen Gedanken nur sehr bedingt als gültig anzusehen. -
Von S. 307 an wird das Muhammadbild Schaeders reproduziert, das heute durch die
Studien von W.Montgomery Watt und R. Paret überholt ist.

Sollen die wissenschaftlichen Verdienste von H.H.Schaeder auch nicht
geschmälert werden, so bleibt doch etwas Zwiespältiges an seinen Schriften, in denen
die schöngeistigen Formulierungen über den Wahrheitsgehalt der Tatsachen gestellt
werden. Angesichts des vielseitigen Opus sagte mir einmal einer seiner Schüler, H.
H. Schaeder hätte ein noch größerer Orientalist als Th. Nöldeke werden können.
Doch so schön, geistreich und formvollendet sein Schrifttum auch sein mag, es
bleibt doch zutiefst an okzidentale Geistesart gebunden. Vielleicht ist die Erklärung
in der Tatsache zu suchen, daß H.H. Schaeder das Morgenland nie besucht hat und
damit seiner völlig anderen Dimension nicht hat ins Angesicht schauen können.
Dessen ungeachtet bilden die Schriften von Hans Heinrich Schaeder einen Markstein
in der deutschsprachigen Orientforschung und werden noch auf lange Zeit lesenswert

bleiben. C. E. Dubler

A. Thumb, Handbuch des Sanskrit. I.Teil: Grammatik. 2. Formenlehre. Dritte, stark
umgearbeitete Auflage von R. Hauschild. XII, 492 S., 8°. Heidelberg, Carl Winter,
I9Î9-

Was oben 1959, 148ff., zur Lautlehre generell über Änderungen in dieser

Erneuerung des Thumbschen Handbuches ausgeführt wurde, gilt auch für die Formenlehre,

mit der nun glücklich der Abschluß erreicht ist. Der Umfang hat fast um die
Hälfte zugenommen; außer wichtigen Arbeiten zu verwandten Sprachen und zur
Grundsprache, wo die «Origines» von Benveniste übersehen zu sein scheinen,
verlangten auch größere neue Darstellungen zum Altindischen ihre Auswertung, so

Wackernagel/Debrunner, Renou, Pisani, Burrow, P. Hartmann. Das Vedische
wurde stärker mit Formen und auch mit Akzenten berücksichtigt, auch
Wortentsprechungen verwandter Sprachen vermehrt, wenngleich beides nicht eben

folgerichtig geschah. Sehr verdienstlich sind etwa die viel ausführlicheren Angaben über
Gebrauch der Flexionsformen, also über die Syntax der Kasus und der Tempora und
Modi, oder über Gestaltung der abgeleiteten Verbalformen. Im großen ganzen ist
die Vermittlung von Tatsachen und Erkenntnissen durchaus zeitgemäß und zuverlässig.

Eine Rezension muß aber, zumal bei einer Grammatik, auch die nicht völlig
geglückten Gestaltungen zur Sprache bringen. Bei der Auswahl der Spracherscheinun-



136 BÜCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

gen und Erklärungen vermißt man öfters eine klare Zielrichtung, ein überlegenes
Urteil über Bedeutsamkeit oder Entbehrlichkeit alter und neuer Hypothesen, und
eine kluge Beschränkung auf die Funktion eines Lehrbuches. Hauptaufgabe war
nach meiner Auffassung die stärkere Verdeutlichung des normalen und typischen
Sanskritsprachgebrauchs, nicht die Vermehrung ausgefallener Einzelheiten, weiter
die Verknüpfung mit den repräsentativen Einzelsprachen und dadurch mit der
Grundsprache, nicht die Rückverfolgung bis weit ins Frühindogermanische, schließlich

eine beschränkte Erweiterung der Literaturangaben. Und was das Verhältnis
zur früher erschienenen Lautlehre betrifft, wäre doch folgendes zu betonen: Die
meisten Lautwandel sind aus der Formenlehre abgezogen ; instruktiver als dürftige
Paragraphenverweise wäre daher in der Formenlehre vielfach die, notfalls erneute,
historische Ableitung oder Interpretation der Lautgestalt vieler Flexionsformen
gewesen, ich erwähne nur die ta-Partizipien.

Viel zu ausführlich und für den Anfänger nur verwirrend ist andrerseits die weit
in die Vorgeschichte zurückgeführte Diskussion von Einzelproblemen, um so mehr,
wenn sie doch zu keiner evidenten Lösung gebracht werden, etwa über Suffix -anc-
(§322), über Flexion oder Etymologie von pumân «Mann», stri «Frau», -sar-
«Frau» in fem. tisras «drei» (§§ 287; 337; 380,3), über erstarrte Kasusformen als

Adverbien wie hyas «gestern» oder die mit Suffix -vat (§§ 400 ; 402), über
Personalendungen wie 2. pl. med. -dhve oder perf. 3. sg. akt. -au in dadau «hat gegeben»
oder gar Burrows 3. sg. akt. praet. -tha (§§ 434; 527; 541, Anm. 2, Ziff. 4 und 548).
Und die Anführung von sog. Elementarparallelen aus anderen Sprachen, so anschaulich

diese auch sein mögen, verführt in sprachhistorischen Darstellungen meist nur
zu voreiligen unscharfen Erkenntnissen.

Als wirkliches Versäumnis empfinde ich, daß die im Altindischen so besonders

durchsichtige nominale Stammbildung nicht aus ihrem Aschenbrödeldasein erlöst
worden ist. Thumb hatte rein formalistisch zu jeder Deklinationsklasse ein paar
zugehörige Suffixe mit Beispielen belegt ; im Effekt ergab das eine sehr verzettelte und

fragmentarische Stammbildungslehre. Selbst wenn der Bearbeiter die durch die

Paragraphenzählung gebundene Anordnung nicht anzutasten wagte, wäre hier vieles

von Grund auf zu verbessern gewesen. Die alphabetische Reihung hätte einer
sinnvollen Ordnung von evidenten oder doch durchschaubaren Beispielen weichen
sollen, etwa bei Komparativsuffix -îyas- neben Positiven auf -u- -ra- -a- oder Substantiven

auf -a- usw. (§ 389). Die besitzanzeigende Funktion von -in- läßt sich aus § 316
kaum erkennen. Unbegreiflich ist die auch jetzt wieder nahezu totale Vernachlässigung

der Scheidung der Sekundärableitungen (von Nomina) von den primären oder

krt-Ableitungen (von Verben bzw. Verbalwurzeln) mit ihren so verwirrenden
Konsequenzen wie den Angaben, das Gerundivsuffix -ya- sei (§ 623) identisch mit dem

«primären Nominalsuffix» -ya- (das in § 250 diese Bezeichnung nicht führt), oder
das fem. Suffix -tä in devatä «Gottheit» gehöre zusammen mit ntr. -ta- in jîvitam



BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS 137

«Leben» (§ 266 Anm.). Das Suffix -ti- (§ 279) bildet nicht allgemein Abstrakta,
sondern erstens Verbalabstrakta wie dipti- «Glanz» und zweitens Zehnerzahlwörter
wie saptati- «siebzig». Das Erbwort madhya- «mittlerer» gleich lat. médius usw. steht

(§ 250) als angebliche ja-Ableitung (wovon?) zwischen den denominativen divya-
«himmlisch» und pitrya- «väterlich». Form und Funktion der Ableitungen auf -a-

-ya- -ka- mit Vrddhi, d.h. mit Vokaldehnung in der ersten Wortsilbe, sind zwar in
der Lautlehre §113 behandelt, aber bei den -a-Suffixen (§ 249 ff.) sind diese Bildungen

nicht ausgesondert; nur scheinbar gehört zu ihnen ästika- «gläubig» (§ 256) als

Ableitung von asti «ist» (worin -ka- also nicht hinter einer Verbalwurzel steht), das

man vielmehr sicher zu verstehen hat als Rückbildung aus nästika- «Atheist», «einer
der nästi ,ist nicht' sagt». So ließe sich noch manches nennen, was in der Neubearbeitung

versäumt wurde.
Schließlich noch eine Anregung. Für einige bemerkenswerte Spracherscheinungen

benutzt auch das Abendland die einheimische Terminologie des Panini und der
Inder, so für Aktivum undMedium (§ 411), für die Typen der Komposita (Dvandva,
Bahuvrîhi usw.) ; unentbehrlich sind etwa Sandhi, die eben genannte Vrddhi, oder
set- und anit-Wurzeln für Verbalstämme mit und ohne i in der Tempusbildung;
auch von krt- und taddhita-Suffixen sollte der Benutzer hören, während cvî-Bildung
(§ 654) eher entbehrlich erscheint. Wo die Inder nur eine Reihenfolge geben, wäre
diese unbedingt anzuführen, aber auch zu erklären, so bei den ersten neun Präsensklassen

mit der abnehmenden Zahl der zugehörigen Bildungen. Es ist Ausfluß einer
sprachtheoretisch bedeutsamen Überlegung, wenn die Kasus von Nominativ bis
Lokativ als « 1.» bis « 7.» gezählt werden, oder wenn die Personen des Verbums, die
wir als sing. «1.» (ich), «2.» (du), «3.» (er, sie) bezeichnen, bei den Indern
vielmehr als « 3.», « 2.», « 1.» benannt sind : wenn der Grammatiker vom Gespräch
ausgeht, ist natürlich «ich» die erste Person; geht man von literarischen Texten aus,
in denen unsere dritte Person die häufigste und wichtigste ist, so ist diese nach ihrem
Gewicht die erste.

Daß das Thumb-Hauschildsche Handbuch mit Grammatik und Lesebuch (s. zu
diesem oben 1953, 160 ff.) als Lehrbuch an Universitäten den Gebrauch anderer
bekannter Sanskritgrammatiken ersetzen werde, ist auch für die Zukunft kaum zu
erwarten. Um so sicherer aber wird es wieder für Jahrzehnte den Sanskritisten und
besonders den Indogermanisten als sprachwissenschaftliches Lehrbuch zum
Selbststudium dienen. Und es wird diese Aufgabe auch weiter richtig erfüllen, die ihm
durch seine Stellung in der Reihe der Lehr- und Handbücher in der «Indogermanischen

Bibliothek» zugewiesen ist. Nur hätte die Neubearbeitung es noch bewußter
auf diese seine eigentlichste Zweckbestimmung ausrichten sollen. M. Leumann



I38 BÜCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

Siegfried lienhard, Tempusgebrauch und Aktionsartenbildung in der Modernen Hindi.
Acta Universitatis Stockholmiensis, Stockholm Oriental Studies 1.240 pp., 8°.
Stockholm, Göteborg, Uppsala, Almqvist & Wiksell, 1961.

Die Verbformen der Hindi beschäftigen in letzter Zeit linguistisch interessierte
Indologen immer stärker ' und mit Recht : kein Teil der Neuindischen Grammatik
ist so interessant und so wenig durchforscht. J. Burton-Page betrachtet dabei das

Problem von strukturalistischer Warte, P.Hacker als Philologe, S.Lienhard als

Sprachwissenschaftler herkömmlicher Schulung. Er übernimmt mit geringfügigen
Änderungen (p. 39, 27 sqq.) die von J. Kurylowicz aufgestellte Aspekt- und
Tempustheorie*, nach welcher Aspekte - und in geringerem Maße auch Aktionsarten
(cf. p. 121,10 sqq. und 222,12 sqq. vorliegenden Werkes) -leicht zu Tempora
«objektiviert» oder «grammatikalisiert»3 werden ; für das Schema der Aktionsarten
(p. 225, 30) hält er sich an H. Renicke4.

Lassen wir Vorwort (pp. 5-9), Einleitung (pp. 17-45), Personen-, Sach- und
Wortindices (pp. 230-240) beiseite, so gliedert sich der Kern des Buches in drei
Teile: I. Indikativ (pp.46-191) mit den Unterabteilungen: die Gebrauchsweisen

(1) des Präsens, (2) des Imperfekts, (3) des Präteritums, (4) des Perfekts und
Plusquamperfekts. IL Übrige Modi (pp. 192^-221) : Formen und Funktionen (5) des

Subjunktivs, (6) des Futurums, (7) Gebrauch des participium praesentis als

«Konditional». Den Abschluß bildet III. ein Anhang (pp. 222-229) über (8)
Aktionsartenbildung der initiven und finiten Phase. Intensiv-Bildungen5.

Der Stoff ist unter reinlicher Trennung der Begriffe Aspekt, Aktionsart und Zeitstufe

mit großem Fleiße streng systematisch unter die erwähnten Rubriken
gebracht, wird durch zahlreiche in Urtext und Übersetzung dargebotene Beispiele

1. Burton-Page, J. : Compound and conjunct verbs in Hindi. BSOAS XIX, 3 1957, pp. 469-
478.
Hacker, Paul: Zur Funktion einiger Hilfsverben im modernen Hindi. Akademie der
Wissenschaften und der Literatur [zu Mainz]. Abhandlungen der Geistes- und Sozialwissenschaftlichen

Klasse, Jahrgang 1958, Nr. 4.
Rez.: Burton-Page, J.: BSOAS XXIII, 3 i960, pp.602-603 und

Lienhard, S.: OLZ i960, Sp. 186—189.

Berger, H.: ZDMG Bd. 112, 1962, pp. 203-205.
Hacker, Paul : On the problem of a method for treating the compound and conjunct verbs

in Hindi. BSOAS XXIV, 3 1961, PP.484-C16.
2. Cf. Kurylowicz, Jerzy: L'apophonie en indo-européen. Polska akademia nauk. Prace

jezykoznawcze 9, Wroclaw 19J6.

3. Beiläufig bemerkt eine häßliche Ausdrucksweise.

4. Renicke, Horst: Die Theorie der Aspekte und Aktionsarten, 1950. Beiträge zur
Geschichte der deutschen Sprache und Literatur.

j. P. Hacker schlägt vor, sie künftig «Explikativa» zu nennen : Zur Funktion, p. 255, 24.



BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS I39

veranschaulicht. Die Arbeit verdient daher, die bisher beste, das heißt klarste und
umfangreichste Darstellung des im Titel bezeichneten Gebietes genannt zu werden.
Niemand wird künftig die Verbalkomposition der Hindi studieren können, ohne sie

zu Rate zu ziehen oder sich mit ihr auseinanderzusetzen, zumal ihre äußere Anlage
dem sehr entgegenkommt. Für weitere Untersuchungen ist hier ein verläßliches
Fundament gelegt. Trotz dieser Vorzüge möchte Rez. aber nicht verschweigen,
daß wenigstens für seinen Geschmack in dem Buche der Theorie ein zu großes
Gewicht eingeräumt wird ; Beobachtung und Interpretation scheinen ihm zu kurz
gekommen zu sein. Beim heutigen Stand der Forschung geht es, wie P.Hacker sehr
schön und treffend bemerkt hat6, um die Elementarfrage nach der exakten Bedeutung

einzelner Formen. Diese festzustellen ist aber die reine Philologie und die

sorgfältige Einzelinterpretation größerer Textpartien nicht etwa nur das sicherste,
sondern, bei Lichte besehen, sogar das einzige Mittel. Sie allein verhilft zu neuer
Erkenntnis, die Theorie der Schemata und Rubriken dient vorwiegend der Lehre
und gerät leicht in die Gefahr, zum Selbstzweck zu entarten. Hinzu kommt, daß
das so gezeichnete Bild etwas starr und grob wirkt. Eine feinere Unterscheidung
von gesprochenem und geschriebenem Worte und bei letzterem wieder die
Untersuchung des individuellen Stils einzelner Autoren, endlich auch eine Übersicht
über die relative Häufigkeit bestimmter Formen dürften zeigen, daß viele im
System mögliche Verbverbindungen in der lebendigen ungekünstelten Sprache kaum
auftreten, sondern vorwiegend auf dem Papiere vegetieren, also nicht gleichberechtigt

neben den wirklich gebräuchlichen stehen sollten. Das vollständige Schema

deckt sich hier nicht mit der Sprachwirklichkeit. Daß Verf. bei einer ersten
Bestandsaufnahme aus praktischen Gründen kaum anders vorgehen konnte als er es getan

hat, nimmt diesen Bedenken nichts von ihrem Gewicht, empfiehlt ihre Beachtung

für die Zukunft desto mehr. Im übrigen möchte Rez. dem Verfasser seinen
Dank in der Weise abstatten, daß er an einigen Einzelstellen durch Fragen oder
Bemerkungen dazu hilft, den Weg zu finden, auf dem dies nützliche Buch tadellos
werden kann.

[p.] 20, [Zeile] 7 und Anm. 1 : Wieso sind «machen» und «bringen» im Deutschen «terminate,

nicht-durative Verba»? Man überdenke Sätze wie «Mach dir keine Sorgen!» oder
«Sich regen bringt Segen». 23, Anm. 1 : Cf. Buddruß, Georg: Verbalaspekt und Imperativ
im Rigveda. Phil. Diss. Frankfurt/Main 1954 (masch.). - Vekerdi, J. : On past tense and
verbal aspects in the Rgveda. Acta Orientalia Academiae Scientiarum Hungaricae, torn. V,
fase. 1-2, Budapest 19 jj, pp. 75-100. Elizarenkova, T. : On the problem of the development
of tenses in old Indo-Aryan (The Rigveda). Oriental Literature Publishing House, Moscow
i960. 8°, pp. 21. XXV International Congress of Orientalists. Papers presented by the
USSR Delegation. - Gonda, J.: The Aspectual Function of Rigvedic Present and Aorist.

6. Zur Funktion, p. 9, 7sqq.



140 BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

Den Haag: Mouton Co. 1962, gr. 8°, 286 pp. Disputationes Rheno-Trajectanae ed.

J. Gonda, vii.
26,2: Was ist der Unterschied zwischen Gesetz und Gesetzmäßigkeit Wer das eine nicht

anerkennen möchte, hat kein Recht, mit der zweiten zu operieren. 32,12 sqq. : Die 2. pers. sing,
imper. praes. act. wird im Gebet auch zur Anrede Gottes gebraucht. 33,10: Wer die Hindi, die

Oriyä, die Panjabi, die Maräthi schreibt, sollte auch die Bangäli schreiben. 34, 8 : Cf. Bern, zu

33,10. 38, Anm. 2 : Ahnliches findet sich schon in der Brähmana-Prosa und verdiente gesammelt

zu werden. Cf. z.B. Speyer, J.S. : Vedische und Sanskrit-Syntax, Straßburg 1896, § 20 jb,
undWhitney, W. D.: Sanskrit Grammar, Leipzig 1924, § 1074 sqq. 44,7: Rez. hatesnochnir-
gends schlüssig bewiesen gefunden, daß die Formen auf -e Absolutiva sein müssen. Könnten sie

nicht auch als absolut gebrauchte Obliqui des part. perf. erklärt werden Auf jeden Fall gibt es

absolut gebrauchte Obliqui des part, praes. : vah socte sode calagayä. In dem vorliegenden Buche
finden sich Beispielsätze mit Formen auf -e an folgenden Stellen : 104,12 ; 115, Anm. 1, Zeile 7 ;

154,8; 158, 14; 161, Anm.4, Zeile 7; 167, Anm.4; 213,8. 51,37: richtig: «... denn auf
ihren (d.h. der Frauen) Wimpern verweilen immer Tränen (d.h. Frauen vermögen jederzeit

zu weinen)». Dieser Satz beweist hier also nichts. 64, 2 : richtig: rasiktä. Die Regel über
den Ausfall mittlerer kurzer Vokale wird bei der Umschrift häufig nicht beachtet ; lies also

zum Beispiel 64,3: lälsä; 69,1: devtä; 102,8: tankhvähem; 103,15 und passim: Sukhdä;

109, 23 : Jaysimh; 122, 31 : jalsom; 123,6: bahsem; 143,16: andhkär; 158, 20: sukhmayi; 161,

Anm.4, letzte Zeile: düble; 172, 14: pacchtäve; 180,7: sûrtem; 183,35: pramukhtä; 184, 18:

bhajnik; 189,5: umgliyom usw. 64,15: Rezl würde übersetzen: «... bereitet es mir
regelmäßig (d.h. jedesmal unfehlbar) großen Schmerz ...». Von einer Milderung der Aussage

spürt er nichts. 69, 27: Rez. würde sagen: Die Handlung wiederholt sich in regelmäßigen
Zeitabständen. 74,7 und 25: die Kunde, für einen männlichen Käufer gebraucht, klingt im
Deutschen sehr merkwürdig. 79,30: Verf. definiert an anderen Stellen Kurzabsolutiv
Stammform (67,3 ; 80,31; 128,28); also gibt es keine Kurzabsolutive auf -kar. 87, 26 und

189,8: lies: asraflyom. 94, io:richtig: «Noch (immer) floß Blut aus Nase und Ohren».

101, 33 : richtig: «berühmter Räuber»; cf. 102,11. 102, 32 : lies: dhäras. 109, 28 : zu erwarten

wäre : un larkom par. 110,13: richtig : «wenn die Milch heißer oder kälter war als nötig».
117,7 : Rez. fürchtet, man könne im Deutschen nicht in Analogie zu «aufessen» ein
«aufbrennen» im Sinne von «verbrennen» (tr.) bilden. 123,6: lies: bahsem. 126,22: Rez. würde
übersetzen: «Sie setzte ihre Mahlzeit fort und blieb in ihren Gedanken». 126,26: lies:
Lehmhäufchen. 128, 28 und 129,4: hier scheinen erneut die Termini Absolutiv und
Kurzabsolutiv miteinander verwechselt zu sein. Cf. Bern, zu 79,30. 153,12 : lies: sikär. 153,15:
richtig: «Haben wir uns (glücklich) vor Autos und Straßenbahnen in Sicherheit gebracht,
so werden wir zur Beute von Fliegen und Moskitos». 154,12 : richtig: «... (wie) hier Reihen

von Häusern unserer armen Brüder Blumenbeeten gleich aufsprießen werden, dann soll
eben hier mein Scheiterhaufen errichtet werden.» - Ihren eigenen Scheiterhaufen errichten
die wenigsten Leute selbst, und der Sprecher drückt mit keinem Worte aus, daß er dies

persönlich tun möchte. 156,5: Cf. Bern, zu 153,15. 156,9: Cf. Bern, zu 154,12. 158,24:
richtig: «Sitzend murmelte eben der alte Muméi den [Rosenjkranz der Räma-Namen.»

170, 26: Rez. würde übersetzen: «Westliche Autoren haben (als angeblich schlüssig erwiesen)

gelehrt ...». 177,1 : richtig: «Die heiße Jahreszeit hat eben begonnen.» 177,8 und

181,9 : kaibedeutet «einige» nicht «viele». 178, Anm. 2 : Die Form Säloman ist höchst auf-



BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS I41

fällig; zu erwarten wäre Sulemän oder Sulaimän. 185,17 : richtig: «wegen Raubmordvergehen

gehenkt». 191,23: lies kumvârï. 191, 24—25: lies: memhdi Skt. mendhikä oder mendhi
Lawsonia inermis Linn. Syn. L. alba Lam. Henna, eine Lythracea. Unter «Myrtenfarbe»

kann sich Rez. nichts vorstellen. 196,16: zu erwarten wäre: mat karo. 197,10: lies:
jäyem. 201,9: Cf. Bern. ZU32,I2 sqq. 204,28: richtig: «Wolkenmenge». 204,32 und 217,
29: Rez. kennt dädä nur in der Bedeutung «Großvater». 205,19: zu erwarten wäre bete

(Vokativ). 208,5: richtig: «Ei, wirst du nun wohl still sein!?» 213,11: richtig: «um das

Mehl zu wiegen». 215, 33 : Cf. Bern, zu 33, 10. 219,11 : Beispielsatz und Übersetzung bleiben

dem Rez. dunkel, ist etwa jar se zu lesen? 227, 33 : richtig: «Aber am Abend zog sie
mich plötzlich an ihren Hals ...».

Zwei Dutzend andere Druckfehler und Versehen machen, so viel Rez. sieht, den Sinn

nirgends unverständlich und brauchen daher hier nicht erwähnt zu werden. Die Ausstattung
des Buches, Papier, Druck, Broschur sind so gediegen, wie man es von schwedischen
Publikationen gewöhnt ist. Wilhelm Rau

Erich Frauwallner, Geschichte der indischen Philosophie. 2.Band. Das Vaisesika.
Die Metaphysik der Mimämsä. Das System der Jaina. Der Materialismus und der
Lokäyata. 348 Seiten, 8°. Salzburg, Otto Müller Verlag, 1956.

Seit Deußens umfangreicher Darstellung der indischen Philosophie hat die
Forschung grundlegende Fortschritte erzielt. Frauwallner hat sich daher die verdienstvolle

aber äußerst schwierige Aufgabe gestellt, eine dem heutigen Stand der
Wissenschaft entsprechende, übersichtliche Gesamtschau dieses Gebietes zu veröffentlichen.

Es sei daher auch hier auf die Bedeutung seines Werkes hingewiesen.
Das Verdienst liegt vor allem in der Erfassung und Klärung der historischen

Entwicklung. Es ist wohl das erste Werk dieser Art, das der Bezeichnung «Geschichte»
wirklich gerecht wird, handelt es sich sonst doch meist nur um eine mosaikartige
Zusammenreihung philosophischer Probleme und Systeme. Frauwallner versteht
es meisterhaft, die verborgenen Fäden des geistesgeschichtlichen Prozesses innerhalb

einer Schule und ihrer Kreuzungspunkte im Gesamtablauf aufzudecken. Zu
sehen, wie eine Konzeption entsteht, bedeutet aber, sie von Grund aus verstehen.
Deshalb ist die Darstellung auch so überzeugend, dem Leser unmittelbar faßbar,
obwohl es sich großenteils um Vorstellungen handelt, die dem Europäer von Haus

aus fremd sind. Dazu kommt noch, daß der Verfasser selbständig auf die Urtexte
zurückgeht und sich nicht mit sekundären Werken befaßt, so daß in seinen

Darlegungen der urtümliche Quell indischen Geisteslebens durchschimmert.
Der größte Teil dieses Bandes ist den naturphilosophischen Schulen, insbesondere

dem Vaisesika gewidmet. Gerade diese weisen die tiefsten inneren Affinitäten
zum westlichen Denken auf. Da sie jedoch mit wenigen Ausnahmen spontan aus

ihrem eigenen, urwüchsigen Boden gewachsen sind, ergeben sich hochinteressante
Parallelen für eine zukünftige vergleichende Philosophiegeschichte. Der Verfasser
ist sich dabei bewußt, daß die indische Philosophie mit ihrer mystisch-spekulativen



142 BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

Geistesrichtung auf diesem Gebiet nicht annähernd die Leistung der griechischen
erreicht (S. 7). Indes haben auch die Inder ein wunderbar ausgebautes, atomistisch-
mechanistisches Weltbild entworfen, einen reinen Materialismus gegründet und
eine raffinierte Kategorienlehre aufgebaut. Ein Glanzpunkt der Frauwallnerschen

Darstellung liegt gerade in der erstmaligen Enthüllung der Entwicklungsgeschichte
der Kategorienlehre des Vaisesika. Er zeigt, mit welch unerbittlicher Konsequenz
sie immer weiter verfeinert wurde, was allerdings auf Grund der übertrieben
spekulativen Einstellung auch immer weiter von der Naturbeobachtung wegführte und
das System in einem scholastischen Begriffsgebäude versteinern ließ.

Im Register sind auch die indischen Termini mit ihrer deutschen Wiedergabe
verzeichnet. Dies ist wichtig, weil gerade die Übersetzung der indischen Terminologie

besondere Schwierigkeiten bereitet. Es wäre deshalb zu begrüßen, wenn der
Index ausführlicher ausgefallen wäre. So ist zum Beispiel unter dharmah der
Bedeutungsansatz «Beschaffenheit» (S.57) im Vaisesikasystem nicht angeführt.

Das bisher Erschienene wird zweifellos bei all jenen, die die Strömungen
indischer Geistigkeit in ihren Wurzeln, das heißt in der Geschichte, erfassen möchten,
zu einem besseren Verständnis beitragen. Gespannt sieht man dem abschließenden
dritten Band entgegen. Er wird sich mit den buddhistischen Schulen befassen — ein

Spezialgebiet Frauwallners ; er hat darüber eine sehr nützliche Anthologie veröffentlicht

(Die Philosophie des Buddhismus. Akademie Verlag, Berlin 1956).
Paul Horsch

Etienne Lamotte, The Spirit of Ancient Buddhism. Translation by Rachel Toulmin.
6 5 pp., 10 plates, 8 °. Venezia-Roma, Istituto per la Collaborazione Culturale, 1961.

Etienne Lamotte ist einer der prominentesten Buddhologen unserer Zeit, der in

engern Fachkreisen durch eine Anzahl sehr dicker und sehr wissenschaftlicher
Werke längst bekannt ist. Um so erfreulicher ist es, daß er sein immenses Wissen
in dieser kurzen, objektiven Zusammenfassung einem weiteren Leserkreis nutzbar
macht. Zehn ganzseitige Abbildungen veranschaulichen die klar umrissene Geisteswelt.

P. Horsch

BibliographieBouddhique.XXVm-XXXi.Ma.ii9c4-Mai 1958. Par J.K.Balbir, G.L.
M.Clauson, P. Demiéville, Jean Filliozat, I.B.Horner, Jan W.de Jong, M.Lalou,
Etienne Lamotte, E.J.Lévy, R. Lingat, M.T. de Mailmann, M.Nagao, C. Regamey,
Alex Wayman, Arthur F.Wright, Susumu Yamaguchi. XVII, 363 p., 40. Paris,
Adrien Maisonneuve, 1961.

Diese bibliographische Serie bildet ein unerläßliches Hilfsmittel für alle, die sich

ernsthaft mit dem Buddhismus befassen, und verdient es daher, in weiteren Kreisen
bekannt zu werden. Die Bibliographie Bouddhique wurde von Jean Przyluski be-



BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS 143

gönnen und erscheint regelmäßig im Abstand von einigen Jahren seit 1930. Sie enthält

sämtliche Publikationen über den Buddhismus vom Jahre 1928 an. Folgende
Bibliographien befassen sich auch mit früher erschienenen Veröffentlichungen über
dieses Gebiet: 1. H.L.Heldt, Deutsche Bibliographie des Buddhismus. München-Leipzig

1916. 2. A.C.March, Buddhist Bibliography. London 1935. Dieses Werk
beschränkt sich auf englische Arbeiten. 3. Shinsho Hanayama, Bibliography on Buddhism.

Tokyo 1961. Sehr zuverlässig und ausführlich.
Die Bibliographie Bouddhique übertrifft jedoch bei weitem alle andern Arbeiten,

denn sie erhebt den größten Anspruch auf Vollständigkeit, gründet auf der
Zusammenarbeit zahlreicher Gelehrter verschiedener Länder von Weltruf und enthält
neben den bibliographischen Angaben meist konzise, objektive Zusammenfassungen

der Bücher und Aufsätze. Dies ist vor allem bei Sprachen, wie zum Beispiel der
japanischen, die im Westen verhältnismäßig wenig bekannt sind, von großem Nutzen.

Der Leser kann sich dadurch frühzeitig über Forschungsergebnisse in der ganzen

Welt informieren. Um eine möglichst gründliche Beurteilung der Werke zu
ermöglichen, werden auch die Besprechungen verzeichnet.

Übersichtlich gliedert sich der Inhalt nach Sachgebieten: 1. Généralités. 2.
Editions, Traductions, Dictionnaires, Glossaires. 3. Philologie et Exégèse. 4.
Historie et Expansion. 5. Doctrine et Philosophie. 6. Légendes, Culte, Magie, Discipline.

7. Art, Archéologie, Epigraphie. 8. Actualités. Ein Autorenregister bildet den
Abschluß des Bandes. Nach größeren Abständen erscheint ein allgemeiner Index.
Die Inhaltsangaben sind in französischer, englischer und deutscher Sprache abgefaßt.

Der Umfang des vorliegenden Bandes veranschaulicht eindrücklich den
Fortschritt und die stetige Ausdehnung der buddhologischen Studien auf der gesamten
Welt. Der Band der vorhergehenden Periode (1950-1954) enthielt nur 260, jener
von 1936-1947 bloß 164 Seiten. Dies stellt immer größere Anforderungen an die
Herausgeber, die gerade bei einem so unpersönlichen Werke von ihrer selbstlosen

Hingabe ein bewundernswertes Zeugnis ablegen. Vor allem aber ist das pünktliche
Erscheinen, die unbedingte Objektivität und wissenschaftliche Exaktheit der
erstaunlichen Gewissenhaftigkeit und unermüdlichen Arbeitskraft der verantwortlichen

Redaktorin Marcelle Lalou zu danken. Paul Horsch

Jacques May, Candrakïrti Prasannapadâ Madhyamakavrtti. Douze chapitres traduits
du sanscrit et du tibétain, accompagnés d'une introduction, de notes et d'une
édition critique de la version tibétaine. Collection Jean Przyluski publiée sous la
direction de Marcelle Lalou et Constantin Regamey, Tome II. IV, 539 S., 40. Paris,
Adrien Maisonneuve, 1959.

Das Buch J.Mays, auf welches hier die Aufmerksamkeit der Leser dieser
Zeitschrift gelenkt werden soll, bringt die Übersetzung und Deutung eines ebenso ge-



144 BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

wichtigen wie schwierigen Werkes zum Abschlüsse. Es legt ausführlich dar, wie die
Vertreter einer bestimmten Richtung unter den Buddhisten aus der Schule des

Mahâyâna die Welt betrachteten, und zwar - eine runde Zahl zu nennen - so gegen
die Mitte des i. Jahrtausends unserer Zeitrechnung.

Diese Lehren zugänglich zu machen, dient das Kernstück des Mayschen Buches.
Darin werden zum ersten Male in eine europäische Sprache die Kapitel 2-4, 6, 7-9,
11, 23-24 und 26-27 des Kommentares Candrakirtis zu Nägärjunas Mülamadhya-
makakärikä übersetzt. Reiche und gehaltvolle Anmerkungen sind beigegeben, die
Übersetzung zu stützen und die Aussagen aufzuhellen. Den gleichen Zweck zu
fördern, veröffentlicht May auch die tibetische Fassung dieser Kapitel. Der tibetische
Text ist nach den Pariser Exemplaren des Narthanger und Pekinger Tanjur
(sogenannter roter Tanjur) erarbeitet, wobei die bisherigen einschlägigen Veröffentlichungen

nutzbar gemacht wurden. Das erhellt aus dem beigegebenen Variantenverzeichnisse.

Das bedeutsamste unter diesen Kapiteln dürfte das 24. sein. Der
Übersetzung angehängt ist eine französische Wiedergabe der Stellen aus dem Käsyapapa-

rivarta, welche in der Prasannapadâ angezogen sind. Sie finden sich in Baron
v.Staël-Holsteins Ausgabe dieses Werkes in den §§ 139-43 wieder, ohne daß der
Wortlaut ganz übereinginge.

Ein sanskrit-tibetischer Index philosophischer Ausdrücke mit Angabe ihrer
Bedeutung schließt als lexikalischer Niederschlag das Unternehmen ab, beide sprachliche

Textformen für die Übersetzung auszuwerten.
Zu Übersetzung und tibetischem Text führt den Leser des Buches die Einleitung

hin. Da handelt May über Text und Kommentare, die Quellen und Arbeiten
europäischer Gelehrter zu Kärikä und Prasannapadâ. Weiter unterrichtet hier May über

Einleitung und inneren Aufbau des Kommentares. Darauf folgt eine knappe
Zusammenfassung der Lehrinhalte der Weltbetrachtung, wie sie in der Prasannapadâ

vorgetragen wird. Sie endet mit einem Verzeichnisse der benutzten Literatur und der

Abkürzungen.
P. Demiéville gab dem Buche Mays ein Geleitwort mit auf den Weg, das mit

einem Inhaltsverzeichnisse ausklingt.
So kurz auch Demiévilles Geleitwort ist, kommt es mir doch deshalb lesenswert

vor, weil er auf Aussagen taoistischer Philosophie hinweist, die es verständlich
werden lassen, daß die Lehren dieser Buddhisten, über die das Buch berichtet, in
China einen aufnahmefähigen Boden vorfanden.

Mays Werk ist nach Anlage und Durchführung eine überzeugende Leistung, als

Ganzes wie im einzelnen.
Eine Arbeit wie die Mays wird ihre Grenzen immer am augenblicklich Möglichen

finden. Sie sind jedem gesetzt. Bis an diese Grenzen aber förderte May sein Buch.

Der veröffentlichte tibetische Text ist gut lesbar. Das verfügbare Gut an Quellen
und Veröffentlichungen ist besonnen ausgenutzt, einen solchen Text zu gestalten.



BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS l^.£

Es mag dabei schon sein, daß eher ein mit taktvoller Kritik hergestellter eklektischer

Text zustande kam als eine kritische Ausgabe, wofern man darunter versteht,
einen Text aus dem Überlieferungsstammbaume heraus zu gestalten. Für tibetische
Werke, jedenfalls solche des Kanjur und Tanjur, ist dies zu erreichen unter den
obwaltenden Umständen schlechterdings unmöglich. Dazu langt, was wir an
tibetischen Quellen einsetzen können, in keiner Weise zu. Was ein gutwilliger Mensch
nach der Seite hin zu vollbringen vermag, einen tibetischen Text herauszugeben,
ist mit unbeirrbarem Fleiße und kritischer Abwägung der Lesarten geschehen.

Soweit ich nach nicht eben wenigen Stichproben urteilen kann, ist der
sanskrittibetische Index reichhaltig und zuverlässig. Er erleichtert es, im Buche verstreute
Stellen zusammenzufinden. Daß den aufgenommenen Ausdrücken die Bedeutung

zugesetzt ist, wird willkommen geheißen werden. Jeder, der sich mit solcher
buddhistischer Literatur abgibt, ist auf tibetische Übersetzungen angewiesen. Jeder
stößt dabei wohl auch auf Schwierigkeiten, tibetische Ausdrücke auf die
entsprechenden sanskritischen zurückzuführen, und das ist manchmal entscheidend, den
tibetischen Wortlaut zu verstehen. Sowenig eine solche Arbeit zu locken vermag,
förderte es andere vielleicht doch, wenn May seine Sammlungen zu einem
tibetischsanskritischen Indexe, die er sicher besitzt, allgemein zugänglich machte.

Die Übersetzung ruht auf einer umfassenden Kenntnis der Literatur. Sie ist
umsichtig hergestellt und zuverlässig. Es ist völlig belanglos, ob in jeder einzelnen

Deutung dieses schwierigen Textes das letzte Wort gesprochen sei oder nicht. Das

Verdienst, welches sich May durch die Übertragung ins Französische erwarb, bleibt
davon unberührt. Jeder kann, das ist mein Eindruck, mit ihr arbeiten.

Mit einem Worte möchte ich noch besonders auf die gedrängte Inhaltsangabe der
Lehrinhalte des Werkes in der Einleitung hinweisen. Hier ist das Wesentliche klar
abgefaßt zusammengerafft, wie ich glaube, auch zutreffend für die Geschichte des

Buddhismus beurteilt.
Es ist nicht leicht, über die Inhalte des Traktates überall auf festen Boden zu kommen.

Macht doch das Werk selbst kein abgeschlossenes System der buddhistischen
Lehre aus. Die Probleme sind kaum in jedem Falle gleich weit durchgedacht, ich
glaube mich manchmal fragen zu sollen, ob die Problematik überhaupt zu Ende
gedacht sei. Mich will es bedünken, das Werk klaffe auseinander zwischen dem Glauben

an den Heilsweg Buddhas, wie ihn die damaligen Buddhisten hegten, und seine
ausschließliche Befähigung, auf ihm das Erlösungsziel zu erreichen, auf der einen
Seite und dem Ringen, diesen Glauben rational zu begründen, auf der anderen. Es

steht mir einstweilen offen, ob dies rationale Verfahren nicht zuweilen mehr
apologetischen Charakters als philosophischer Zielsetzung sei. Lägen die Dinge so, dann
ließe sich daraus vielleicht erklären, warum einmal die praktischen Belange, um die

man den Heilsweg zu vollziehen nicht herumkam, wie es mir scheint, etwas unver-
goren neben philosophischen Anliegen stehen, alles durch Negation zu relativieren,



146 BÜCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

zum anderen vielleicht auch, daß auf dem Tapet stehende Probleme nicht gleich
weit durchgedacht sind. Die Glaubensgewißheit bedarf keines rationalen Beweises,
das verstandesmäßige Denken ist damit immer und überall kaum in eine Einheit
zusammenzuschließen, beide vertragen sich aber miteinander so oder so im Gläubigen.

So könnten für uns bestehende Spannungen in den Ausführungen des Traktates
verständlich werden.

Ob dem so ist, das ließe sich nur durch eine etwas langatmige Untersuchung
entscheiden. Vielleicht kommt noch etwas anderes Allgemeines dazu, was Spannungen
in die Lehrausführungen des Traktates brachte. Der zentrale Begriff darin ist die

Leerheit, die sünyatä. Sie bezeichnet, was zwischen den beiden Extremen positiv
und negativ in der Mitte liegt, und gibt so den mittleren Pfad ab. Dies gilt für die

Welt des Erfahrbaren, der Empirie. Alles empirisch Erfahrbare ist wesenlos. In
diesem Bereiche ist die Leerheit Prinzip der Argumentation und selbst Leerheit,
sobald dies seine Funktion erfüllt hat, das Empirische als leer darzutun. Wer der
Theorie der Leerheit (sunyatädfsti) sich verschreibt, der ist nach dem Käsyapapari-

varta, § 64, hoffnungslos verloren. Daneben jedoch ist die Leerheit auch Inbegriff
des Absoluten. Wie sich dies Janusgesicht der Leerheit erkläre, wurde mir nicht
recht klar. Sollte hier wirklich eine Spanne offenbleiben, dann darf man vielleicht
fragen, ob Einwirkungen der umgebenden Geisteswelt dazu führten oder zwangen,
ein Absolutes zu setzen, das mit der Leerheit verselbigt etwas unverbunden neben

ihr als Prinzip der Argumentation stehenblieb, oder, um es anders auszudrücken,

geschichtliche Einflüsse auf den Buddhismus sind nicht überwunden. Nun, das sind

Fragen, die aufzuwerfen ebenso leicht ist wie sie zu beantworten schwer. Spreche
ich sie aus, so mag dies aus einem persönlich bedingten Grunde der Fall sein. Mir
kommt es klug und dankenswert vor, daß May sich bei seiner Inhaltsangabe der
Lehrgehalte des Traktates auf diesen beschränkt und nicht gleich Anschluß an europäische
Philosophie sucht. Für Candrakirti können die Dinge ganz anders liegen als für Kant.

Um abzuschließen, möchte ich meinen Eindruck von Mays Buch in den einen Satz

zusammenfassen, daß wir dem Verfasser für seine Leistung nur dankbar sein und uns

wünschen können, seine Arbeit möge gedeihlich fortschreiten.
Friedrich Weller

John Blofeld, Rad des Lebens. Erlebnisse eines westlichen Buddhisten. Deutsch von
Lorenz Richter und Eva Grünert. 326 S., 8 Tafeln, 8°. Zürich und Stuttgart,
Rascher Verlag, 1961.

Der Kontakt zwischen Ost und West wird heute immer enger, und nicht nur auf
dem Gebiete der Technik und Wissenschaft sind sich die Kontinente nähergerückt,
sondern auch umgekehrt strömt heute orientalisches Wissen und Weisheit nach

Europa und beeinflußt stark die geistige Struktur des Abendlandes.



BUCHERBESPRECHUNGEN «COMPTES RENDUS 147

Europäische Gelehrte wie Oldenberg, Deussen, Garbe, Rhys-Davids, Max Müller
und viele andere bereiteten den Weg vor, um den Europäern das Studium der
indischen religiösen Lehren, dann auch später der chinesischen und japanischen
zugänglich zu machen. Heute ist die Sache noch weiter gediehen, insoweit auch an
zahlreichen europäischen Universitäten sowohl Sanskrit als auch Chinesisch und

sogar Pali und Tibetisch gelehrt werden, wodurch das europäische Geistesgut auch
durch diese östlichen Wissensgebiete bereichert wird. Auch die heute sich stark
entwickelnde Psychologie kann nicht umhin, die östlichen Lehren zu studieren, und
wird in immer höherem Maße durch sie beeinflußt.

Durch diese tiefen Lehren ergriffen, haben sich viele Europäer nach Osten
gewandt, um ihrem eigenen religiösen Ziele näher zu kommen, haben Indien bereist,
sind dort mit Lehrern in Verbindung getreten und ihre Schüler geworden. Die
Erfahrungen, die sie machten, waren sehr verschieden, auf jeden Fall sind in vielen
Fällen die Hoffnungen der Betreffenden nicht erfüllt worden. Das heutige Indien ist
nicht mehr das Indien von damals, und dies gilt für den ganzen Osten. Der Europäer
muß seine eigene Schule durchmachen, wobei ihm Lehrer im Osten nur Ratschläge
erteilen können. Vielleicht entstehn mit der Zeit in Europa neue Zweige dieser

Gedankenrichtungen, die für den Europäer neues Leben in sich bergen, das später
wiederum dem Asiaten von Wert sein kann.

Ein Europäer, den seine geistigen Wege nach Asien und im besonderen nach
China geführt haben, ist John Biofeld, der uns seine Erfahrungen in seinem Buch
«Rad des Lebens» schildert. Biofeld lebt heute in Bangkok und ist bekannt geworden

durch seine Übersetzungen aus dem Chinesischen ins Englische unter dem
Namen Chu Ch'an. Solche Schriften sind z.B. «Die Lehre des Huang-Po vom
Universalbewußtsein» und «Der Weg zur blitzartigen Erleuchtung» von Hui-Hai.

Biofeld hat sich die Mühe genommen, einen großen Teil des chinesischen Landes

zu bereisen. Der Wunsch, nach China zu gehen, lebte in ihm schon, als er noch jung
war, und früh verließ er seine Heimat England, um sich in das Land zu begeben, das

ihm so viel bedeutete. Er traf dort einige Lehrer an, die ihm auf seinem Wege
vorwärtsgeholfen haben. Er sagt : «Meinen Lehrern gelang es nämlich, mich davon zu
überzeugen, daß in diese manchmal glückliche, so oft aber unglückliche Welt der

Erscheinungen ein ewiges von innen leuchtendes Licht scheint, das die Quelle alles

Guten, Wahren und aller Schönheit darstellt. Es wäre für mich ein Grund der
Freude, wenn diese unzulänglichen Beschreibungen hier und dort erreichen würden,

auch andern einen Schimmer dieses klaren Lichtes zu vermitteln.»
Das Buch birgt sehr viel Lehrreiches in sich, wie z. B. die Beschreibung seines

Lebens in einem Zenkloster, wo der ganze Tageslauf erzählt wird. Er schildert, wie
das Mitleben in einer solchen Gemeinschaft ihn dazu geführt habe, wenn auch nicht
bis zum Satori vorzudringen, so aber doch in sich eine verfeinerte Art der Empfindung

zu erzeugen. Er sagt (S. 200) : «Es ist schwierig zu beschreiben, wie ich dazu



148 BÜCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

kam, mir ein feineres Empfinden für diese Wahrheiten anzueignen. Kein Augenblick

von Satori erleuchtete mich ; nicht für einen einzigen Moment fühlte ich mich
der Wirklichkeit von Angesicht zu Angesicht gegenüber. Auch erreichte ich nie
einen Bewußtseinszustand, der sich mehr als nur ein Weniges über den mir normalen

erhob. Dennoch sickerte während jener langen Stunden der Verinnerlichung in
der schummrig erhellten Meditationshalle - die nie ganz ohne den leichten Duft von
Weihrauch war (und auch nie ohne die Belästigung durch summende und blutgierige

Stechmücken) - langsam Tropfen um Tropfen ein kleines Rinnsal des Wassers

der Wahrheit in meine Seele.»

Biofeld erzählt weiter, wie ihn sein chinesischer Freund, der mit ihm übte, in

verzagten Momenten ermutigte : «Älterer Bruder, ich weiß nicht, wie viele von uns

jüngeren Mönchen hier den Lehrer wirklich verstehen. Ich finde seine Erklärungen
weit entfernt, verständlich zu sein. Aber ich habe für mich selbst entdeckt, daß,

wenn ich vollkommen still dasitze, so ruhig, daß ich mir des Sausens meines Blutes

in meinen Ohren bewußt werde, und dann meine Seele öffne - nein, nicht für
etwas - nur meinen Geist offenhalte ; obgleich vorerst nichts geschieht und auch in
der nächsten Zeit nicht, daß ich aber dann doch eines Tages eine Antwort auffange.
Mein Herz scheint zu mir zu sprechen und Geheimnisse zu enthüllen, von welchen
ich mir nicht einmal hätte träumen lassen. Nachher fühlte ich mich in einem
Zustand wunderbarer Glückseligkeit. Ein Licht leuchtete in mir und um mich und

hüllte mich ein und beide waren eins. Mein Herz schien sieben Tore zu haben, welche

sich eines nach dem anderen öffneten, und das Licht wird heller und heller die

ganze Zeit. Wenn die Stunde der Meditation vorüber ist, habe ich das Empfinden,
daß alles, was mir geschieht, gut ist ; als ob alles von diesem Licht geleitet würde,
als ob ich, ohne viel zu denken, genau das tue, was für mich zu tun das Beste ist ; als

ob ich von einem breiten Strom dahingetragen würde, wohin zu gehen es für mich
am besten ist.»

Die lebendigen Schilderungen dieser östlichen Länder und ihrer Bewohner sind

anregend. Das Buch liest sich leicht in der guten deutschen Übersetzung von Lorenz
Richter und Eva Grünert. Schöne Photographien bereichern das hübsche Werk.

R. von Muralt

B.C.Olschak, Tibet: Erde der Götter. Vergessene Geschichte, Mythos und Saga.

Mit einem Vorwort von Heinrich Harrer und Thubten Norbu, 8 Tafeln und 7 Karten.

XIII, 137 S., 8°. Zürich und Stuttgart, Rascher Verlag, i960.

Die tragischen Ereignisse der jüngsten Vergangenheit haben die Aufmerksamkeit

Europas in erhöhtem Maße auf Tibet gelenkt, auf das bislang von Geheimnissen

umwitterte, «verbotene Land» auf dem Dache der Welt. Außer den wenigen Gelehrten

und Forschern, die sich mit dieser Kulturwelt befaßten, malten manche sie mit



BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS 149

unglaublich phantastischen Zügen aus, wie dies heute noch in Zeitungen zu lesen

ist : «Das Volk der ältesten Schrift» (letztere wurde im 7. Jh. n. Chr. aus Indien
eingeführt), usw. Gerade deshalb ist dieses Buch, das sich an einen weiten Leserkreis
wendet, willkommen : es beschreibt in einfachen und doch begeisterten Worten,
was Tibet wirklich war und ist.

Der Leser findet darin eine Fülle kurzer, übersichtlich angeordneter Ausführungen

über tibetische Geschichte, Literatur und Religion. All dies wird in einen breiten

Rahmen eingespannt : chinesische Chroniken, arabische Geschiehtswerke,
Berichte früher Tibetreisender. Schon im Mittelalter gab es Missionsexpeditionen
durch Osttibet. Zu Beginn des 18. Jahrhunderts studierte der Missionar Hippolytus
Desideri in Lhasa den Lamaismus. So wurden die europäischen Missionare von diesem

überaus religiösen Volke in der Regel mit Freundlichkeit und vollkommener
Toleranz aufgenommen. Wäre es den Lamas zu jener Zeit in Europa ebenso ergangen

Besondere Erwähnung verdient die Zusammenfassung des großen tibetischen
Nationalepos vom Helden Gesar. Dazu kommt noch die chronologische Tabelle am
Ende des Buches wie auch die gediegene Ausstattung mit zahlreichen Bildern und
Karten. P. Horsch

Bernhard-Philippe Groslier, Angkor. Eine versunkene Kultur im indischen
Dschungel. Aufnahmen von Jacques Arthaud. Aus dem Französischen übertragen von
Heinz Klaus Metzger. 228 Seiten, zahlreiche Abbildungen, 40. Köln, VerlagM.Du-
Mont Schauberg, 1956.

Khmer, die alte Kultur Kambodschas, erlangte ihre künstlerische Vollendung im
12. Jahrhundert mit Angkor Vat. Doch erst vor etwa 100 Jahren begannen westliche

Forscher, der inzwischen ganz vom Dschungel überwucherten Tempelstadt
ihre Geheimnisse zu entreißen. Der Verfasser, der die ersten Ausgrabungen im
königlichen Palast von Angkor leitete, macht den Leser in einem gehaltvollen Überblick

mit Geographie, Volk, Geschichte, Kultur und Kunst des Landes vertraut.
Seit ungefähr dem 3. Jahrhundert übermittelten indische Kaufleute diesem fremden,

bis dahin kulturlosen aber lebenskräftigen Volke ihre verschiedenartigen
religiösen Anschauungen — Hinduismus sowohl als Buddhismus, wobei letzterer erst
spät die Vormacht erlangte. Wie im indonesischen Bereich erstaunt es den Historiker

immer wieder, daß die Hochblüte indischen Geisteserbes im autochthonen
Boden einer ganz andersartigen Rasse so tiefe, unvergängliche Wurzeln fassen konnte:

politische Machtverhältnisse vergehen, spontan aufgenommenes Kulturgut
dauert fort. Dieses Gesetz gilt auch für die westliche Herrschaft, und trotzdem hat
sie diesen Völkern ihr Kulturbewußtsein wiedergegeben.

Was der Kunstfreund in Angkor findet, gehört zum Erhabendsten, das jemals
geschaffen wurde. Davon legen die zahlreichen ganzseitigen, teils farbigen Photo-



iro BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

graphien ein beredtes Zeugnis ab : hinter Lianengeflecht die berückende Schönheit
eines weiblichen Antlitzes, mythologische Darstellungen von riesigem Ausmaß,
machtvolle Türme, aus denen übermenschliche Gesichter mit rätselvollem Lächeln
in die vier Himmelsrichtungen schauen, und im heiligen Zentrum, im Nabel der

Welt, der Tempelberg, der, als symbolischer Ausdruck des Kosmos, die Menschen

mit der Himmelswelt verbindet, hinter allem aber das nirvänische Schweigen der
Buddhastatuen.

Die der wilden tropischen Natur entsprechende ausgelassene Üppigkeit einzelner

künstlerischer Gestaltungen findet trotzdem in der Symmetrie des Ganzen ein
heiter-ruhendes Gleichgewicht. Dies kommt am eindrücklichsten bei den großartigen

Flugaufnahmen zur Geltung. Daneben enthält der gediegen ausgestattete Band

mehrere Karten und Pläne sowie eine vergleichende Zeittafel. Es ist dankenswert,
daß er durch diese Übersetzung auch dem deutschen Leser zugänglich wird.

Paul Horsch

Andre Chih, L'Occident «chrétien» vu par les Chinois vers lafin du XIXe siècle 18jO-
îpoo). 273 pages, 8°. Paris, Presses universitaires de France, 1962.

Jusqu'à ces toutes dernières années l'Occident avait pris l'habitude de se poser en
éducateur des nations orientales. Et l'on sait tout le travail effectif accompli à cet
égard par les Universités et Collèges de tout genre créés en Orient par des Européens
et des Américains, religieux ou laïques. Des résultats appréciés et de haute qualité
ont été ainsi obtenus, grâce à une coopération intelligente sur le plan des études et
de la technique.

Mais voici qu'un autre aspect de cette collaboration commence à percer. Des

personnalités orientales, façonnées sur le modèle occidental et qui, tout en étant
initiées à notre culture scientifique et philosophique, possèdent l'immense avantage
d'avoir aussi leur propre culture orientale, ces intellectuels qui constituent une
élite utilisent maintenant les méthodes reçues de l'Occident pour réexaminer tous
les grands problèmes culturels, historiques et philosophiques que les spécialistes
occidentaux considéraient comme à peu près résolus. C'est ainsi qu'aux Indes un
Aurobindo puis un Radhakrishnan apportent des vues nouvelles sur le sens des Védas

ou les relations qui unissent notre philosophie gréco-chrétienne à la Sagesse orientale.
Au Japon, des savants rompus aux recherches religieuses se penchent en Orientaux
sur les anciens textes mythiques ou sur les divers prolongements du Bouddhisme dans

les sectes japonaises, éclairant d'une lumière inattendue des documents que l'Occident

croyait connaître. Et l'ouvrage récent de J.M. Kitagawa sur les Religions orientales

nous est une preuve de plus des avantages d'une double culture dès qu'il s'agit
de combiner la rigueur des méthodes historiques et la pénétration de qui se meut
dans le passé de sa propre civilisation.



BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS ITI
Le même phénomène se présente actuellement pour la Chine. On se rappelle

les surprises que réservèrent aux érudits le panorama de la philosophie chinoise du
professeur Fong Yeou-Lan ou l'aperçu de Lin Yutang sur la Sagesse de Confucius.
Or voici qu'un livre récent révèle cette même particularité: écrit par un chinois
exercé dans les disciplines historiques les plus précises de l'Occident, il apporte en
même temps les réactions de l'âme chinoise face à l'européanisation du pays. Est-il
besoin de rappeler que cette pénétration de l'Occident dans le Céleste Empire et les

transformations qui s'en suivirent ont été considérées par les Occidentaux comme
un progrès certain? Qu'en fut-il aux yeux des Chinois qui vécurent sur place ces
événements? L'ouvrage du Rév. Père André Chih, présenté comme thèse de
doctorat à l'Université grégorienne puis édité sous les auspices de l'Institut d'Histoire
des relations internationales dans les publications de la Faculté des Lettres et Sciences
humaines de Paris, répond à cette question. Le titre en est d'ailleurs significatif:
L'Occident «chrétien» vu par les Chinois vers lafin du XIXe siècle, l&JO-l^OO.

Cette étude, qui puise aux sources les plus sûres, tant chinoises qu'occidentales,
mais qui tout particulièrement nous apporte le témoignage combien précieux des

fonds d'archives et collections de documents chinois, auxquels s'ajoutent de œuvres
littéraires, des journaux intimes et des périodiques écrits par des Chinois, représente
une contribution de tout premier ordre et dont il importera désormais de tenir compte.

Qu'il s'agisse des idées toutes faites des Chinois dans la seconde moitié du XIXe
siècle, alors que tout Occidental n'est à leurs yeux qu'un Barbare dans le sens le plus
méprisable du terme, ou de la brusque prise de conscience de l'extraordinaire
puissance des Occidentaux, nous trouvons là des textes suggestifs, admirablement choisis

et qui préparent à comprendre les événements subséquents. Bientôt, en effet, la
Chine découvre les incontestables qualités des Occidentaux, mais en même temps elle
subit les attaques et les malversations d'Européens sans scrupule, qui appartiennent
à des nations prétendument chrétiennes mais se conduisent en avanturiers sans foi ni
loi, car la force, aux yeux de ces étrangers, se confond avec le droit. Et l'on sait les

exactions qui se commirent alors pour forcer la Chine à accepter la vente de l'opium
ou à reconnaître des tribunaux d'exception dont bénéficiaient largement les

Européens.

Dès lors se pose aux dirigeants chinois et aux Lettrés dont l'opinion dicte souvent
les décisions gouvernementales, toute une série de questions. Faut-il se «barbariser»
D'où proviennent les qualités de l'Occident barbare? Ne seraient-elles pas des qualités

autrefois possédées par la Chine et reprises par l'Ouest? Peut-on unir en un tout
harmonieux la civilisation spirituelle de l'Orient et les techniques de l'Occident?

Mais bientôt, au fur et à mesure que la Chine apprend à connaître l'Occident,
d'autres problèmes surgissent, relatifs à la religion. Et c'est ici que nous pouvons
constater, avec l'auteur et grâce aux textes mis sous nos yeux, le mal incalculable,
aux conséquences toujours actuelles, que causa l'inconscience criminelle de tant



IT2 BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

d'aventuriers occidentaux que les Chinois confondirent avec des représentants du
christianisme parce qu'ils appartenaient à des nations chrétiennes. Pourtant un
certain nombre de Lettrés prirent la peine de se faire une idée personnelle du christianisme

véritable, ce qui les amena à distinguer entre chrétiens authentiques et citoyens
d'états européens.

Un dernier chapitre nous révèle ce que les Chinois des trente dernières années

du siècle pensèrent de notre genre de vie, comment très finement ils notèrent les

différences et les ressemblances entre l'Orient et l'Occident. Enfin en épilogue et en

conclusion, l'auteur apporte ses réflexions personnelles sur la question toujours
actuelle de l'isolement de la Chine par rapport au monde occidental et sur l'urgente
nécessité de repenser l'ensemble du problème des relations entre l'Extrême-Orient
chinois et l'Occident chrétien. Edm. Rochedieu

Fifty Chinese Stories, Selected from Classical Texts, romanized and translated into
modern Chinese by Y. C. Liu. With an Introduction and Romanized Japanese
Versions by W.Simon. XXII und 232 Seiten, 8°. London, Lund Humphries, i960.

Das vorliegende Buch gehört in die Reihe der für Chinesisch-Studenten sehr

nützlichen, vornehmlich didaktisch aufgezogenen Lehr-, Drill-, Wörter- und
Textbücher, die W. Simon, der verdienstvolle Chinesisch-Professor an der University of
London, seit rund zwanzig Jahren herausgebracht hat. Auf seine Anregung hin und
in ständiger Fühlung mit ihm hat Frau Y. C. Liu, Lektorin für Chinesisch an der
School of Oriental and African Studies, University of London, 50 kürzere und

längere, verhältnismäßig leichte «Geschichten» aus klassischen chinesischen Texten
des 3. bis I.Jahrhunderts v.Chr. ausgewählt, sie in die heutige chinesische

Umgangssprache «übersetzt» und ihr Studium in den zwei Sprachstilen im Unterricht
ausprobiert. Solche «synoptischen» Textausgaben für Studienzwecke sind in China

seit bald einem halben Jahrhundert ziemlich gebräuchlich, in abendländischen Chi-
nesisch-Lehrbüchern aber noch selten. Daher müssen wir das vorliegende Buch
besonders willkommen heißen. Auch es soll vor allem, wie Simon in seiner
«Introduction» voller didaktisch-praktischer Anweisungen sagt, den Chinesisch-Studenten

über die heutige Umgangssprache in den klassischen Stil einführen. Dazu sollen
auch die transkribierten Texte beider Fassungen (in Gwoyeu Romatzyh) behilflich
sein. In Transkription kommt außerdem eine Übersetzung ins literarische Japanisch

hinzu, die für Japanisch-Studenten, aber auch dazu bestimmt ist, Chinesisch-Studenten

zum Studium des Japanischen, dessen Kenntnis ja für den abendländischen

Sinologen immer wichtiger wird, anzustacheln. Die «synoptischen» Texte können auch

zu einem wertvollen vergleichenden Studium der beiden Sprachstile dienen. Ein

reichhaltiges, vorzüglichesText- und Lehrbuch, das überdiessehrgefällig gedruckt ist.
E.H. v.T.



BUCHERBESPRECHUNGEN -COMPTES RENDUS I £3

Cold Mountain, ioo poems by the T'ang poet Han-shan. Translated and with an
Introduction by Burton Watson. 122 S., 8°. New York, Grove Press, 1962.

Noch ehe auch nur ein einziges der rund 31 o überlieferten Gedichte des Han-shan

(jap.Kanzan, «Kalter Berg») in eine europäische Sprache übersetzt worden war,
war ihr Verfasser dem Kenner ostasiatischerMalerei eine wohlbekannte Erscheinung :

zusammen mit Shih-te (jap. Jittoku, «Findling»), oder mit diesem und Feng-kan
(jap.Bukan) samt Tiger (die sog.«Drei Schläfer»), wurde er als besonders beliebtes
Thema von den bedeutensten chinesischen und japanischen Malern wiederholt
dargestellt. Die Auskünfte zu seiner Person aber, die man im Zusammenhang mit
Wiedergaben solcher Darstellungen in kunsthistorischen abendländischen Werken
bekommt, sind ohne Ausnahme unbefriedigend. Dies hängt einerseits damit zusammen,
daß es über Han-shan keine Biographie gibt, über seine Herkunft nichts bekannt ist
und selbst chinesische und japanische Nachschlagwerke in dieser Hinsicht versagen,
anderseits über die Untersuchungen bedeutender Gelehrter (u.a. Hu Shih, Tsuda
Sôkichi und in jüngster Zeit vor allem Iriya Yoshitaka), in deren Mittelpunkt der Versuch

einer Datierung dieser überlieferten Gedichte steht, noch nicht genügend
berücksichtigt wurden. Da darüber hinaus das den Gedichten beigegebene Vorwort,
über dessen Verfasser Lü-ch'iu Yin auch nichts bekannt ist, vermutlich eine
Fälschung ist, bleiben als einzige authentische Quelle zur Person des Dichters die
Gedichte und die darin enthaltenen biographischen Hinweise. Und auch bei dem
Bemühen, das durch eine einseitige, rein zen-buddhistische Interpretation der Gedichte
und eine traditionelle, hauptsächlich auf das legendenhafte Vorwort gestützte
Überlieferung verzeichnete Bild des Dichters zurechtzurücken, bleiben nur die Gedichte
als Ausgangspunkt.

Es ist darum sehr zu begrüßen, daß durch die Watsonsche Übertragung nun rund
ein Drittel davon (der größte Teil besteht aus 5- oder 7 silbigen Achtzeilern) einem
breiteren abendländischen Leserkreis zugänglich gemacht wird. An Übersetzungen
lagen bisher, nicht leicht zugänglich, vor : Arthur Waley : 2 7 Poems by Han-shan,
in: Encounter, London, Vol. 3. 1954, Nr. 3, und Gary Snyder: Cold Mountain
Poems, in: Evergreen Review, New York, Vol. 2. 1958, S. 69-80 (24 Gedichte).
Watson mußte natürlich, wollte er einen charakteristischen Überblick geben, in
seine Auswahl auch solche Gedichte aufnehmen, die Waley und Snyder bereits übersetzt

hatten. Dies trifft neben Gedichten mit biographischem Gehalt vor allem für
jene zu, in denen die großartige Landschaft des T'ien-t'ai-Gebirges (in der Provinz
Che-chiang), wo der Dichter in einer Höhle des «Kalten Berges», dem er seinen
Namen verdankt, in freiwilliger Zurückgezogenheit lebte, eindrucksvoll geschildert
wird. Immerhin werden darüber hinaus 67 der Gedichte zum ersten Mal übersetzt,
und sie vermitteln einen guten Überblick über das Gesamtwerk des Han-shan. Eine

Einschränkung allerdings muß gemacht werden : Der Übersetzer bekennt, daß er,



ir;4 BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

sowohl was die Interpretation der Gedichte und ihre Auswahl betrifft (nur 13 sind
davon ausgenommen), als auch hinsichtlich des Materials, welches er in seiner
Einleitung verwendet, in hohem Maße der Arbeit von Iriya Yoshitaka, Professor für
chinesische Literatur an der Universität Nagoya, verpflichtet ist (Iriya: Kanzan.

Tokyo: Iwanami shoten 1958, 199 S. 8°. Chûgoku shijin senshû. Nr. 5). Iriya aber
hat bei der Auswahl der 126 von ihm kommentierten Gedichte (2 davon sind
Gedichte des Shih-te) solche mit nicht leicht verständlicher buddhistischer Terminologie

ausdrücklich nicht berücksichtigt. Diese Tendenz wird dementsprechend auch

bei Watson sichtbar.
Die Übersetzungen sind, in dem sichtbaren Bestreben, nicht nur die Sinologen

anzusprechen, nur mit spärlichen Anmerkungen versehen, unübersetzbare Ausdrük-
ke wurden oft umschrieben. In der Regel wird dadurch das Verständnis des Inhaltes
nicht beeinträchtigt, und es wäre dem Verdienst, das sich der Übersetzer durch die

Übertragung der oft recht schwierigen Texte erworben hat, nicht angemessen, wollte
man geringfügige Ungenauigkeiten, die bei einer solchen Methode nicht ausbleiben

können, über Gebühr herausstreichen. Zu einem der Gedichte aber sei eine ergänzende

Bemerkung gestattet. Bei der Steinernen Brücke, von der im Gedicht Nr. 42
die Rede ist, handelt es sich um einen Eigennamen. Diese Brücke befindet sich im
T'ien-t'ai-Gebirge, in der Nähe des Kuo-ch'ing-Tempels, nicht weit entfernt von
der Höhle, in der Han-shan lebte. Ohne Kenntnis dieser Tatsache muß der Inhalt
des Verses dunkel bleiben. Und dem mit der Erzählung von Hsü Yu nicht vertrauten
Leser wird die vom Übersetzer im Zusammenhang mit der im Winde knarrenden
Kalebasse gegebene Anmerkung für ein Verständnis des Gedichtes wohl nicht
genügen: Hsü Yu hängte sie in den Baum, weil er glaubte, sich um seiner Bedürfnislosigkeit

willen selbst eines so geringfügigen Besitzes entäußern zu müssen.

In seiner Einleitung gibt der Übersetzer, gestützt auf das Material von Iriya, einen
kurzen Überblick über einen Teil der vielfältigen Probleme, denen man bei einer
Beschäftigung mit Han-shan gegenübersteht. Es trifft, genau genommen, nicht ganz

zu, daß es für das Leben des Han-shan außer dem Material, das die Gedichte liefern,
nur das Vorwort des Lü-ch'iu Yin gebe. Sowohl das Shih-te lu als auch das Feng-kan
ch'an-shih lu dürfen nicht außer acht gelassen werden. (Diese beiden «Berichte»
sind jeweils den Gedichten des Shih-te und Feng-kan, die in den meisten Textausgaben

der Gedichte des Han-shan mitenthalten sind, vorangestellt.) Darüber hinaus

gibt es in den Biographien einiger zeitgenössischer Priester Berichte über Begegnungen

mit Han-shan. Wie weit dieses Material allerdings authentisch ist, ist eine andere

Frage. Im Zusammenhang mit Lü-ch'iu Yin, dem Verfasser des Vorwortes, schreibt
Watson : «But there is only one mention of anyone by this name to be found in other
works of the period, and it refers almost certainly to another person.» Diese

Behauptung beruht wohl auf einem Mißverständnis. Auch bei Iriya findet sich nur ein
Hinweis auf einen Mann namens Lü-ch'iu Chün.



BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS I ££

Die «Finding List» am Schlüsse des sehr ansprechend ausgestatteten Bändchens,
dem auch eine Wiedergabe eines Gemäldes «Han-shan und Shih-te» von Liang K'ai
beigegeben ist, ermöglicht das Auffinden der Texte in der Ssu-pu ts'ung-k'an-Aus-
gabe i. Serie) der Gedichte des Han-shan und (soweit darin enthalten) in der
kommentierten Ausgabe Iriyas. Man verbessere in dieser Liste : das Gedicht Nr. 13 ist
auch bei Iriya auf Seite 183 enthalten. Das Gedicht Nr. 100 ist freilich in den meisten
Ausgaben unter die Gedichte des Han-shan eingereiht, gerade in der Ausgabe jedoch,
auf die Watson verweist, findet es sich unter den Gedichten des Shih-te.

Zoltân Kärolyi

«The Year of my Life», a translation of Issa's Oraga Haru, by Nobuyuki Yuasa. An
autobiography in haibun. 142 p., 8°. Berkeley and Los Angeles, University of
California Press, i960.

Beim ersten Autorenabend deutscher Dichter, den das Schauspielhaus Zürich
während der Junifestwochen 1961 veranstaltete, leitete Wilhelm Lehmann jedes
Gedicht mit einer Plauderei ein, in der er vor allem die Stimmung erläuterte, aus
der das Werk entstanden war. Das entspricht etwa dem Haibun der japanischen
Literatur. Viele Dichter pflegten nämlich ihren Haiku eine kurze Prosaeinleitung
vorauszuschicken, so daß der Dreizeiler wie eine lyrische Abbreviatur dieses Essays

wirkt. Eine solche Haibunsammlung macht uns das vorliegende Werk zugänglich.
Der Dichter und Bonze Issa schildert uns darin sein Annus Mirabilis 1819) in einer
Serie von Haiku mit einigen Renga und Waka, die mit solchen Prosakapiteln
verbunden sind. Dieses Jahr mit seinem Ablauf der Jahreszeiten und der Mischung von
Freud und Leid wird zum Symbol des ganzen Lebens, so daß wir, vor allem dank der
vorzüglichen Einleitung, mit der ganzen menschlichen und dichterischen Existenz
dieses noch wenig bekannten Dichters vertraut werden. Als Schüler Bashos machte

er sich 100 Jahre später die Wanderexistenz seines Meisters zu eigen. Wanderung
war für sie eine poetische und religiöse Lebensform, eine gleichnishafte Pilgerschaft,

vermischt mit einem Schuß antibürgerlichen Spielmannswesens. Haiku ist
nicht nur eine lyrische Gattung, sondern ein «Way of Life». Mit feinsten Tentakeln
werden alle Stimmungen der Landschaft und des Herzens ausgekostet und in Worten

angedeutet, die so duftig, durchsichtig und unfaßbar sind wie feinste Seidengaze.
Die Einleitung Yuasas bietet das Wesentliche über den Dichter und die Gattungen
und stellt sein Werk in die allgemeinen Zusammenhänge der Literaturwissenschaft.
Seine Ausführungen machen mit Vorteil die Anschauungen der amerikanischen Kritik

nutzbar. Th. Immoos



ir6 BÜCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

Heinrich zimmer, Abenteuer und Fahrten der Seele. Der König mit dem Leichnam
und andere Mythen, Märchen und Sagen. Gesammelte Werke IV. Übersetzung der
aus dem Englischen übernommenen Teile von Johannes Piron und Lucy Heyer-
Grote. 330 S., 8°. Zürich und Stuttgart, Rascher Verlag, 1961.

Der vierte Band der gesammelten Werke enthält Mythen und Märchen, die der

Herausgeber aus bereits veröffentlichten Aufsätzen und aus des Verfassers schriftlichem

Nachlaß zusammengestellt hat. Die erste Geschichte, «Abu Kasems
Pantoffeln», ist köstlich und tiefsinnig zugleich. Die alten, ausgetragenen Pantoffeln,
die der reiche Geizhals nicht ersetzen will, werden ihm durch eine Kette tückischlustiger

Zufälle zu einem immer kostspieligeren Verhängnis: er wird sie nicht
mehr los. Mit psychologischem Scharfsinn sieht Zimmer dahinter «das Sinnbild des

Menschen, der sich festhalten möchte, wie er sich geschaffen hat Es ist die

Folge verpaßter Mauserung, daß er sich mit dem herumschlagen muß, was er nicht
auf die rechte natürliche Weise loswerden mochte: in Zwischenherbsten, Zwi-
schentoden, mit denen sich die Raupe einspinnt, um einem ihrer unfaßlichen
Leben als Flügelwesen entgegenzuwerden» (S.30).

Die «Vier Romane aus dem Artuskreis» gehören zum künstlerisch wertvollsten
des ganzen Werkes. Zimmer, dessen Vater ein ganz bedeutender Keltist war, fühlt
sich auch im irischen Sagenkreis heimisch, den er in wunderbarer Form und immer
in das Tiefe der menschlichen Seele blickend darlegt.

«Der König mit dem Leichnam» führt uns in das Reich der Indologie. Es handelt
sich um die berühmte Vetälapancavimsati-Erzählung. «Es ist die Erzählung einer
Nacht voll grausiger und wunderbarer Begebenheiten, und wunderbar war der König

in sie verstrickt» (S. 217). Er hatte nämlich einem jener unheimlichen Asketen,
die auf den Leichenfeldern ihren nächtlichen Spuk treiben, versprochen, den Leichnam

eines Gehenkten zu bringen. Doch der Geist im Leichnam erzählt dem König
jede Nacht eine rätselhafte Geschichte, die er deuten muß. Doch flugs, wie er eine

Erklärung gibt, ist der Leichnam verschwunden und hängt wieder am Baume. Erst
als der König einmal keine Antwort findet, ist der Bann gebrochen, der Geist
erlöst und der König vom bösen Zauberer befreit. Seltsam und einmalig für die indische

Geistesgeschichte ist, daß das «Nichtwissen», das Aufgeben jeglichen
Erklärungsversuches der wunderbaren Verwicklungen im Bereiche der Mäyä das

erlösende Ende herbeiführt.
Vier Episoden aus den «Sagen um die Göttin» gehören zum Mythenkreis der

Devi, Siva's Gattin. Es handelt sich um folgende Episoden: 1. Die unfreiwillige
Schöpfung. 2. Die unfreiwillige Heirat. 3. Der freiwillige Tod. 4. Der rasende
Siva. Zimmer stützt sich dabei auf das junge Kälikäpuräna (ed. Bombay 1892), das

er zum erstenmal übersetzt, oder sagen wir besser, in freier Nacherzählung wieder-

gibt.



BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS I £J

Der Verfasser glänzt in diesem Bande durch seine Kunst des Erzählens, durch die
tiefen Einblicke in die Seele der Völker und den Reichtum der Einfälle, die sich fast
bis zur Ideenflucht steigern. Wissenschaftlich wird er leicht flüchtig, doch muß
man bedenken, daß manches aus dem Nachlaß unverarbeiteter Essays zusammengetragen

wurde. Zimmer ist bewußt, gewollt antiakademisch. Er will unterhalten,
anregen, nicht nüchtern belehren. So wenden sich seine Werke an ein breites
Publikum, das unbelastet von fachmännischem Wissen auch jeder akademischen Kritik

entbehrt. Und läßt er sich auch nur allzu leicht durch seine rege Phantasie den
Fesseln philologischer Akribie entreißen, so bleibt er doch der große Erzähler
indischer Mythen. Paul Horsch

Hedwig von Beit, Symbolik des Märchens. Versuch einer Deutung. Zweite, verbesserte

Auflage i960. 792 Seiten. Zweiter Band: Gegensatz und Erneuerung im
Märchen. 645 Seiten. Registerband. 267 Seiten, 8°. Bern, Francke Verlag, 1956-1960.

Was bei dem oben besprochenen Buche von H.Zimmer nur andeutungsweise
zum Ausdruck kommt, wird hier offenbar : die psychologische Deutung der Märchen

tritt ganz in den Vordergrund. Der große Inspirator ist C.G.Jung. Der
Schwierigkeiten dieser neuen Problematik bewußt, bezeichnet die Verfasserin das

Ganze als «Versuch einer Deutung». Daß sie bei diesem Versuch jedenfalls keine
Mühe gespart hat, beweist schon der Umfang des Werkes mit dem ausführlichen
Index.

Was bedeutet diese Arbeit für die Asienkunde? Der Reichtum der orientalischen
Märchensammlungen ist bekannt. Bereits seit Beginn ihrer wissenschaftlichen
Erforschung konnte die Wanderung indischer Märchenmotive vornehmlich durch die
Vermittlung der Araber nach Afrika und Europa festgestellt werden. Zweifellos hat
diese Wanderungstheorie für die vergleichende Literaturgeschichte eine große
Bedeutung, doch geht sie nicht auf den innern Kern, auf die Seele, die diese

Erzählungen geschaffen hat, ein. Auch konnte die Ethnologie bald nachweisen, daß viele
der Märchen, die eine so verblüffende Ähnlichkeit zeigen, spontan aus dem geistigen

Boden verschiedenster Völker entsprossen sind. Diese Untersuchung befaßt
sich deshalb mit dem ungeschichtlichen, gleichsam zeitlosen, «archetypischen»
Aspekt der Märchen. Sie stellt die Frage nach den allgemeinen seelischen

Bedingungen, aus denen sie entstanden sind. Daß dabei sehr viel mit psychologischen
Begriffen operiert wird, die selbst noch einer Klärung bedürfen, ist zu diesem
Zeitpunkt keineswegs erstaunlich. Das Werk ist ein Wagnis, aber ein interessantes und
anregendes. Der Registerband, in dem auch alle Motive verzeichnet sind, stellt eine

Fundgrube von Parallelen für den Orientalisten dar, zumal auch zahlreiche asiatische

Mythen- und Märchenstoffe darin verarbeitet wurden. Paul Horsch


	Bücherbesprechungen = Comptes rendus

