Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft
Band: 15 (1962)
Heft: 1-2

Buchbesprechung: Bucherbesprechungen = Comptes rendus
Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BUCHERBESPRECHUNGEN:- COMPTES RENDUS

Joan V.UNDERWOOD, Concise English-Korean Dictionary Romanized. XVII und 320
Seiten, 16°. Rutland, Vermont und Tokyo, Charles E. Tuttle Co., 1954.

James C. Quo, Concise English-Chinese Dictionary Romanized. XI und 323 Seiten, 16°.
Rutland, Vermont und Tokyo, Charles E. Tuttle Co., 1956.

Der Verlag Charles E. Tuttle scheint die gute Idee gehabt zu haben, einmal kon-
densierte, praktische kleine Worterbiicher — im eigentlichen Sinne des Wortes Ta-
schenworterbiicher, ja bei ihrem zierlichen Format kénnten wir sagen: Westenta-
schenwdorterbiicher — fiir Englisch-Koreanisch und fiir Englisch-Chinesisch heraus-
zubringen. Solche Worterbiicher sind noch sehr selten, vielleicht sogar erstmalig,
besonders in dieser Ausfiihrung, aber duBlerst willkommen. Ein englisch-koreani-
sches Woérterbuch, das die koreanischen Wérter und Ausdriicke auBBer durch die
koreanischen Lautzeichen auch in abendlindischer Umschrift, und zwar in der heute
wohl gebriuchlichsten von McCune-Reischauer, auffiihrt, scheint es bisher iiber-
haupt noch nicht gegeben zu haben. Die Verfasserin, Joan V.Underwood, hat in
sorgfiltiger Arbeit «die 8ooco niitzlichsten englischen Worter und Wendungeny,
die ein Fremder in Korea brauchen konnte, fiir ihr Worterbuch ausgewihlt, darun-
ter, in Anbetracht der heutigen Rolle Koreas in der Welt, viele militirische, medi-
zinische und politische Ausdriicke. James C. Quo, allgemeiner von den politischen
Wandlungen in Asien angetrieben, hat fiir sein englisch-chinesisches Taschenwérter-
buch gut 10000 Worter und Ausdriicke ausgewihlt, wobei auch er moderne militi-
rische Ausdriicke besonders beriicksichtigte, auBerdem viele neuerdings geschaffene
Spezialausdriicke ; die chinesischen Wérter gibt er in Ideogrammen sowie, was dem
Biichlein ebenfalls zum Vorzug gereicht, in Wade-Giles’scher Transkription. Eine
Reihe tabellarischer Zusammenstellungen von Zahlen, Maflen, Verwandtschaftsbe-
zeichnungen (die bekanntlich in China besonders kompliziert bzw. differenziert
sind), wichtiger geographischer Namen, chinesischer Speisen u.a. beschlieBen das
niitzliche Bindchen, das sich auch durch einen duflerst saubern und klaren Druck
auszeichnet. E.H.v.T.

Derk Bopbpe, China’s Cultural Tradition — What and Whither? (Source Problems in
World Civilization.) VI und go Seiten, 8°. New York, Rinehart & Company, 1957.

Derk Bodde, dem Verfasser mehrerer bedeutender sinologischer Werke und
héchst verdienstvollen Ubersetzer der groBen History of Chinese Philosophy von Fung
Yu-lan (Princeton, N.]., 1952/53), ist von den Herausgebern der etwas seltsamen
Reihe «Source Problems in World Civilization » die unlésbare Aufgabe gestellt wor-
den, die kulturelle Tradition Chinas (man denke an deren Linge und die Vielheit



68 BUCHERBESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS

der Kulturgebiete) in weniger als roo Seiten nicht etwa in eigenen kondensierten
Worten, sondern vornehmlich in Ausschnitten aus verschiedenen, ja oft sich wider-
sprechenden Darstellungen durch neuere, groBerenteils abendlindische Gelehrte
oder doch « Gewihrsleute» darzustellen. Bodde war, nach seinem Vorwort, der er-
ste, der die Unlosbarkeit der Aufgabe einsah und seine Leistung als unbefriedigend
erklirte. Das Biichlein muBte so auch eher oberflichlich werden. Der Verfasser hat
zwar dieses unvermeidliche Schicksal seiner Arbeit dadurch etwas korrigiert, daB er
die Kunst und die Literatur, die im Abendland bekanntesten Gebiete der chinesi-
schen Kultur, hier vernachlissigt und dafiir bisher weniger beachtete Fragen, wie
Sozialpsychologie und politische Institutionen, etwas stirker beleuchtet hat. Die
Darstellung versucht aber doch, ein weiterer Uberblick zu sein, und ist in folgende
Kapitel mit jeweils mehreren Unterkapiteln eingeteilt: «Problems of the Tradi-
tion», « The World of the Supernatural», « The World of Nature», «The World of
Man» (1. The Family System, 2. Social Theory, 3. Chinese Gentry Society, etc.),
«Democracy, the Individual, and Social Mobility» und «Summaries, Comparisons,
and Conclusions». Trotz seiner Unzulinglichkeit kann das Biichlein immerhin
manche niitzliche Orientierung und Anregung bieten, wohl besonders fiir solche,
die sich in die Kenntnis der chinesischen Kultur einfithren wollen, und wer weiter
vordringen will, findet hier Hilfe in den reichlichen bibliographischen Hinweisen.

E.H.v.T.

1000 Jahre Chinesische Malerei. Katalog der Ausstellung von 1960 im Kunsthaus Ziirich,
Reich illustriert, XXVIII und 280 Seiten, 8°. Ziirich 1960.

Die Ausstellung «1000 Jahre Chinesische Malerei», die das Kunsthaus Ziirich
vom 9. April bis zum 29.Mai 1960 zeigte und die ihm ebenso zur besonderen Ehre
gereichte wie manche andere Ausstellungen der letzten Jahre, bestand zur Haupt-
sache aus denselben Leihgaben 6ffentlicher und privater Sammlungen, die Mitte Ok-
tober bis Mitte Dezember 1959 in Miinchen und zwischen Miinchen und Ziirich in
Den Haag ausgestellt worden waren. So ist auch der Katalog der Ziircher Ausstel-
lung zur Hauptsache identisch mit dem der Miinchner Ausstellung; das gilt vom
Vorwort «Das Studium der chinesischen Malerei heute» von SHERMAN E. LEE sowie
von der Einleitung und der wissenschaftlichen Prisentierung der einzelnen Ausstel-
lungsobjekte, die ROGER GoEPPER zu danken sind, und von den Abbildungen. An
der Miinchner Ausstellung wurden aber auBer Malereien noch chinesische Prunk-
textilien gezeigt, die nicht mit nach Ziirich kamen, weshalb der entsprechende Teil
im Katalog wegfiel. Anderseits kam in Ziirich ein gutes Dutzend Malereien neu hin-
zu, die, groBerenteils von Reproduktionen begleitet, im Katalog Gegenstand eines
von J.F. und W. H. wissenschaftlich bearbeiteten Nachtrages geworden sind. Einen
entschiedenen Vorzug des Ziircher Katalogs gegeniiber seinem Miinchner Vorgin-



BUCHERBESPRECHUNGEN « COMPTES RENDUS 69

ger sehe ich in einem alphabetischen Verzeichnis der darin vertretenen Maler, mit

Hinweisen auf die Katalognummern ; dadurch erst wird dieser Katalog auch zu ei-

nem wertvollen Nachschlagewerk fiir die Geschichte der chinesischen Malerei.
E.H.v.T.

LiL1aN SILBURN, Instant et cause: le discontinu dans la pensée philosophique de I’Inde.
Bibliotheque d’histoire de la philosophie. 439 p. Paris, Vrin, 19535.

C’est en 1948 déja que M!« Silburn avait soutenu sa thése de doctorat devant la
Faculté des Lettres de I’Université de Paris. L’impression en a été retardée jusqu’en
1955. I faut se réjouir de la publication d’un ouvrage aussi important. L’auteur a
entrepris d’étudier, a travers une bonne partie de son développement historique, un
probléme fondamental de la philosophie indienne, et s’est attaché a dégager, sous les
renversements des perspectives et des valeurs, la pérennité d’une certaine concep-
tion (dans la mesure oli ce terme peut s’appliquer aux catégories de la pensée in-
dienne) du continu et du discontinu. Dans son étude de la pensée bouddhique, M!
Silburn, portée par les tendances mé€mes de cette pensée, centre son exposé sur le dis-
continu. Maisles premiers chapitres, consacrésauVeda, aux Brahmana etaux Upanisad,
visent a montrer comment a partir de 1’inorganisé et du discontinu, la pensée magique
et liturgique de ’Inde pré-bouddhique s’est évertuée a organiser des continuités.

Continu et discontinu sont de nature essentiellement temporelle ; parmi les do-
maines explorés par M!e Silburn, les représentations spatiales n’interviennent guére
que dans la pensée upanisadique; a tout le moins sont-elles, ailleurs, subordonnées
aux représentations temporelles. L’extréme du discontinu, I’instant, ne sera pleine-
ment ¢laboré que tard dans la pensée bouddhique, chez les Sautrintika et les logi-
ciens. C’est a partir des fractions de temps données par la nature, le jour et la nuit,
que I’incantation védique, puis le rite complexe des Brahmana, construisent des con-
tinuités de plus en plus durables. Ces continuités, sous leur double mode cyclique et
illimité (p. 86), sont symbole d’éternité. Elles rejoignent ainsi I’intemporel, caté-
gorie ambivalente et incertaine, qui se dégage lentement a travers les Veda, les Brah-
mana et les Upanisad. Dans le Veda, |’intemporel apparait a la fois «comme une in-
organisation primordiale, dévorante (‘nirrti), ... comme I’origine de 1’agencement
temporel» (p. 45), et peut-&tre aussi comme son terme, mais sous forme de retour
a origine. On peut distinguer dans le Veda au moins trois expéces de durée (p. 41):
une durée continue (p. 18, 41), mais qui ne franchit pas les limites du jour et de la
nuit ; un temps paroxystique, suscité par I’ effort d’Indra, mais qui ne se fagonne pas;;
enfin le temps organique, dont I’agencement repose sur une magie créatrice de for-
mes (‘mdyd ), ambivalente elle aussi, et est le fait de plusieurs dieux, notamment Va-
runa, le possesseur de la mayd, Savitr, les Rbhu, et Agni, particuli¢rement lié au sa-
crifice. Mais I’effort incitateur de la durée est a reprendre chaque jour (p. 20).



7o BUCHERBESPRECHUNGEN «- COMPTES RENDUS

Le Veda se préoccupe avant tout de savoir comment franchir les articulations
(parvan) du jour et de la nuit (p. 40). Les Brahmana organisent la continuité de I’an-
née. Ils s’emparent de I’organisation védique, I’approfondissent et la systématisent
(p-49). Tout d’abord, ils explicitent et différencient, dans ’agencement de I'uni-
vers, deux composantes que le Veda bloquait sous ’ambivalence de la maya: une
création premiére dispersive (SR]-, viSR]-), tributaire d’une activité naturelle ; une
création seconde organisatrice (nirMA-, abhisamsKR-), tributaire d’une activité ri-
tuelle. Or, la succession des jours et des nuits reléve de la création premiére. Le
créateur du drame cosmique, c’est Prajapati, figure centrale des Brahmana, qui est
aussi le drame cosmique lui-méme; et la création des jours et des nuits est le fait d’un
Prajapati «aux crocs d’or» (p. §4), dévorant, identique & Mrtyu, la mort, et lui-
méme mortel. Mais Prajapati offre aussi le modéle d’une activité ordonnée: il
«scande le temps en douze mois par la parole» (p. 54); mais presque aussitst, sous
Iaiguillon du désir (kdma, p. 64), cette activité éclate et s’éparpille. Pour la restaurer,
le brahmane et le sacrifice sont indispensables. C’est le prétre qui actualise, rend
effective, «parachévex» (‘abhisamskaroti) 1’activité ordonnatrice de Prajapati. Sans le
prétre, Prajapati ne serait que Mrtyu.

A partir du temps dispersif des jours et des nuits, dont il repousse 1’aspect informe,
mais retient ’aspect vital énergétique (p. 85), le sacrifice reconstitue ’année, qui
est le temps «parachevé», I'immortalité. Le drame cosmique a son analogue sur le
plan humain, ol la restauration de Prajapati symbolise ’accés du sacrifiant a I'im-
mortalité. Enfin, ’année s’organise autour du visuvat, jour central figuré par 1’équi-
noxe, et symbolisant I’intemporel, mais cette fois surtout sous son aspect positif de
terme ultime de ’agencement temporel. Le visuvat est I’atman de I’année (p. 73); il
est fabriqué (samskrta, p. 75) au cours du sacrifice, tout comme 1’dtman du sacrifiant.

Dans les Upanisad, I’atman se dégagera peu a peu de sa fabrication. Les Upanisad
anciennes sont encore proches des Brahmana: 1’atman y reste le résultat d’une acti-
vité (p. 150); et I’on ne trouve pas encore de transcendance de I’'un par rapport au
tout (p. 118). Mais déja elles doutent de la valeur de ’acte (karman) sacrificiel. «A la
continuité rythmée, parfaitement organisée des Brahmana, [les Upanisad] substituent
une continuité éternellement donnée que ni les actes, ni les formes, ni les noms ne
pourront scinder» (p. 113). La fascination de I’eka, de I'unicité, conduit a dédaigner
le sarva, la totalité achevée et structurée (p. 104). «En cette plénitude richesse, pro-
fondeur, intériorité, intimité et continuité convergent et se perdent» (p.110).
Toutes les structures y culminent (p. 87) et s’y effacent dans «1’équation fondamen-
tale, 'upanisad» (p.105). Les Upanisad dédaignent, déprécient 1’édifice des Brah-
mana, «elles repoussent ’activité constructrice ...» (p.105). Elles remplacent le
scheme du temps structuré par celui de I’espace homogeéne, 1’acte par la substance
(p- 104). Finalement, la notion méme d’une liaison possible entre le discontinu et le
continu, d’une organisation du premier dans le second, va s’oblitérant. Il n’y aura



BUCHERBESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS 71

plus qu’un continu immuable, opposé a un discontinu irrémédiable (p. 126, 143);
ou du moins le continu ne s’établira plus par la progression et I’organisation du dis-
continu, mais par sa régression et sa suppression. Une transcendance est établie. On
aboutit au dualisme.

La position de la pensée bouddhique par rapport a ce qui la précéde est complexe.

1° En réaction contre les Upanisad, le bouddhisme restitue al’acte sa prééminence
sur I’étre, qu’il refuse de prendre en considération. La rupture de 1’ équilibre brahma-
nique est consommeée: ’acte conduisait a I’€tre; puis 1’€tre annule I’acte; enfin
I’acte resurgit, mais vidé de toute la portée ontologique que son accomplissement,
I’immortalité, avait conduit les Upanisad anciennes a lui donner. L’acte ne mene
plus a I’€tre. Encore moins est-il le fait d’un étre. Ainsi karman et nairdtmya «ne sont
... que les deux aspects d’'une méme vérité» (p. 190). L’acte élabore (abhisamskaroti)
bien encore des agencements (‘samskdra), parmi lesquels la durée ; mais ces agence-
ments n’ont pas de consistance ontologique.

2° Par la prééminence de I’acte (karman ), par I’'importance des activités de cons-
truction (‘samskdra, abhisamskdra ), par le role de la cetand, héritiére du kratu védique,
le bouddhisme est bien tributaire du brahmanisme des Brahmana. La terminologie
méme se retrouve, et sous elle des structures de pensée analogues (voir notamment
I’analyse du terme niddna, p. 192 et suiv.). Mais, sous I'influence des Upanisad, les
perspectives et les valeurs sont inversées. Le bouddhisme établit que toute conti-
nuité construite est artificielle. D’autre part, la continuité n’est plus perfectible; il
n'y a qu’une chose a faire: la détruire. «Le Buddha ... n’a qu'une ambition: briser
'agencement des structures, ces synthéses mal faites (samskara), et échapper a la
durée qui résulte de cette articulation structurante» (p. 175). La durée n’est plus la
plénitude de I’étre; elle est I’expression d’un faux &tre étayé avant tout par la vie
psychologique (p. 200, 205). Le terme kapa «désigne le temps fixé et méme des éons
tout en désignant par son étymologie une ceuvre de 1’imagination» (p. 211).

Il ne s’agit plus de progresser jusqu’a I’intemporel, mais d’y revenir (p.195):
Iaspect régressif I’emporte. Le bouddhisme institue une discipline et un «chemin»
fondés sur I’activité mentale concentrée, comme ceux des Brahmana, mais d’orien-
tation inverse. Le sacrifice visait a articuler une durée informe. Le «noble octuple
chemin», et plus encore le Bouddhisme philosophique, chercheront a fractionner,
a émietter la durée, et a désarticuler le réel. Ils trouveront le terme de leur démarche
dans I’extréme discontinu, dans le multiple et dans I’instant. Au contraire du discon-
tinu des Brahmana, dangereux et porteur de mort, le discontinu bouddhique cons-
titue I’essence méme du réel (autant que cette essence peut étre constituée). On re-
trouve ici, mais décalée du sacramentel au naturel, et réfractée dans I’infinie multi-
plicité des ksana, I’intuition d’un temps 4 la fois punctiforme et éternel qui s’ expri-
mait dans la symbolique du visuvat.



72 BUCHERBESPRECHUNGEN « COMPTES RENDUS

Sur plusieurs points, on peut relever des inversions analogues. Ainsi des facultés
inspiratrices de I’acte. Dans les Brahmana, le désir (kama) inspirait la création dis-
persive ; dans le bouddhisme, il est le moteur de I’activité de construction. Inverse-
ment, |’activité mentale concentrée, qui dirigeait dans les Brahmana I’élaboration
de la dur¢e, s’applique dans le bouddhisme 4 ramasser la durée dans ’instant.

3° Le point d’application de la pensée et des disciplines subit un décalage général
du sacramentel au naturel. La pensée brahmanique est symbolique, rituelle. Le boud-
dhisme, a tout le moins le bouddhisme ancien, se situe sur un plan essentiellement
psychologique et moral. On pourrait y voir une influence de la pensée d’inspiration
«$ramanique». La pensée brahmanique procéde par superposition de plans; la pen-
sée bouddhique est linéaire (p. 193, n. 2).

4° Il importe enfin de remarquer que le bouddhisme ne déprécie pas totalement
Pacte, mais seulement I’acte polarisé par le désir et constructeur de durée. Le Dé-
livré (Tathagata) a une activité, mais dépolarisée (p. 225) et concentrée ('samahita)
dans I’instant. De méme, dans la doctrine de Dignaga, le noble chemin comporte
«une activité morale qualifiée, aspirant au bien, douée de tension (dbhoga) et non
dépourvue d’intention. Du fait qu’elle élabore des plans, ... elle n’est pas sans pro-
pulser un certain devenir ...» (p. 329, 320). C’est seulement au terme du chemin
que D’activité se résout en «l’acte intérieur qui ... rejoint la pure conscience, au dela
de toute opération mentale. Ce n’est pas un acte qui dure, mais un acte concentré
qui se renouvelle d’instant en instant» (p. 319).

Ces diverses relations ne se dégagent pleinement que dans I’étude du systéme de
Dignaga. La pensée bouddhique ancienne est trop peu systématique pour en per-
mettre I’expression formelle. C’esi un des mérites de I’ouvrage de M!!« Silburn, que
de faire suivre au lecteur cette lente élaboration. Les chapitres sur le bouddhisme
ancien sont peut-&tre les plus admirables : I’auteur reconstruit avec prudence et per-
tinence la pensée bouddhique ancienne (chapitre VI); dans le chapitre suivant, étu-
diant les sectes, M!!¢ Silburn montre comment, au milieu de variations infinies et
subtiles sur le théme de la durée, se dégagent quelques lignes de force de la spécula-
tion bouddhique: glissement vers I’ontologie chez les Vatsiputriya et les Sarvasti-
vadin; ¢laboration de la notion de vijiana dans la pensée Yogicira, ol «en un sens
I’dlaya-vijiidna apparait bien comme une durée catagénique, résultante de I’acte»
(p- 254).

Dignaga formule explicitement la polarité entre une temporalité donnée et une durée
construite. Dans la premiére, qui est I'instant, on retrouve 1’antique ambiguité de
I’intemporel védique et brahmanique, a la fois originaire et final, mais transposée du
plan rituel et symbolique au plan naturel et psychologique. Pratyaksa et yogi-pratyaksa
sont analogues, I'un percevant I’instant originaire, I’autre I’instant final, au terme
du chemin. Quant a ’activité mentale, elle «se présente avant tout comme une syn-
thése de ’instant présent et des instants passés ou futurs» (p. 283).



BUCHERBESPRECHUNGEN «: COMPTES RENDUS 73

Cette polarité domine la synthése complexe de Dignaga, ot s’équilibrent des ten-
dances diverses. La notion de la réalité du ksana (p. 285) introduit un germe de réa-
lisme; celle du svasamvedana, un soupgon d’dtmavdda. Instantanéité et durée appa-
raissent comme presque totalement hétérogenes (p. 290, 301); il est difficile d’ex-
pliquer la construction de la seconde a partir de la premiére ; de ce biais, la pensée de
Dignaga révéle des tendances dualistes. Le moteur de la construction reste en défini-
tive le désir appliqué a I’acte et créateur de vdsand (p. 299-300).

«La série karmique se trouve ponctuée et prolongée par des instants de décision
(cetand) ... particuliérement efficaces ..., jouant un réle comparable a celui des rtu
védiques» (p. 304). On touche avec cetand le point ot la temporalité pure s’organise
en durée construite. L’instantanéité neutralise perpétuellement les effets de 'acte —
sauf en cas de cetand (p. 305). La cetand elle-méme est instantanée et libre, mais elle
crée un déterminisme, une durée construite. La doctrine de la double temporalité
a pour corollaire cette saisissante théorie de la liberté.

Parallé¢lement aux spéculations sur le discontinu et le continu, se développent les
théories de la causalité. Dans la pensée védique, fortement magique, le lien causal
n’est guére pris en considération. Dans les Brahmana, la création dispersive apparait
en relation avec une causalité naturelle, tandis que la création organisatrice repose
sur la correspondance rituelle (p. 57). Les Upanisad tendront a soustraire le continu
a toute causalité, tandis que le discontinu lui sera entiérement soumis. Beaucoup plus
tard, Samkara surmontera 1’hiatus en établissant que le continu est la source méme
des causalités (‘satkdranavada)’. L

Par un décalage que nous avons déja relevé, la causalité naturelle, dans le boud-
dhisme ancien, hérite de la correspondance rituelle braihmanique. Le méme terme
niddna désigne la «connexion» magico-rituelle, et I’«occasion» (Filliozat) dans le
pratityasamutpdda. Le brahmdn récapitule les nidana; le Buddha, «en possession de la
connaissance intuitive, 1’abhidhamma» (p. 194), les perc¢oit synthétiquement. La ter-
minologie signale le passage de la correspondance (samPAD-) a la causalité (samut-
PAD-): a sam-, qui suggére «la congruence des structures», s’ajoute ut-, «I’appari-
tion de I’effet» (p. 197).

Au terme de sa recherche, le Buddha percoit, en un acte de concentration, une
causalité qui pour lui est donnée et ramassée dans I’instant méme de I’Eveil, mais qui
pour tout &tre non éveillé est a divers degrés construite, et constructrice de durée.
La causalité est réversible ; elle peut grice a la discipline bouddhique se résorber dans
Pinstant. «La cause réelle n’appartient qu’aux seuls instants» (p. 356) ; elle est libre,
plus ou moins virtuelle ; sous I’empire du désir, elle crée des déterminismes, organise
des continuités.

1. Cf. O. Lacombe, L’absolu selon le Vedanta, p. 6.



74 BUCHERBESPRECHUNGEN «- COMPTES RENDUS

On s’attendrait a ce que les doctrines de Kalavdda jouent un réle important dans
I’¢élaboration des théories du continu et du discontinu temporels. En fait, le Kalavdda,
d’ailleurs mal connu, sur des documents peu nombreux, parait recouvrir des doc-
trines disparates, dépend peut-étre d’apports étrangers, et se situe a haute époque
dans ces zones marginales de la pensée indienne qui devaient pousser de si fortes ré-
surgences dans ’hindouisme médiéval et moderne. On peut en suivre la trace de
I’ Atharva-Veda aux doctrines $ivaites. Le temps y apparait sous la forme d’une subs-
tance dynamique, «source de I’¢lan vital, ... cause universelle et constructrice» (p.
140) qui détermine le destin des €tres. «Bien que ce Temps divinisé soit doué d’une
puissance créatrice et conservatrice, il semble néanmoins que c’est son aspect des-
tructeur qui ait été volontiers mis en relief.» Ce réalisme, ce fatalisme révélent un
courant de pensée bien différent de celui des Brahmana et du bouddhisme.

Moins que pour tout autre ouvrage, le résumé ne remplace ici la lecture directe.
Destiné a dégager la trame, I’argument d’un volume de quatre cents pages, il a négligé
peut-&tre I’essentiel de sa foisonnante richesse ; je veux parler de ces interprétations
mythologiques, de ces analyses sémantiques et lexicographiques oi M!!¢ Silburn re-
vigore, ressuscite les dieux védiques, la langue des rsi, celle des exégetes brahmani-
ques, celle du bouddhisme ancien. Citons, par exemple, I’explication du «trés an-
cien suffixe -tu, lequel sert a désigner la plus grande efficience que la langue védique
soit capable d’exprimer», et qui «met en évidence le procés méme, non son résul-
tat» (p. 20—21); celle du verbe composé abhisamsKR-, qui désigne une «activité émi-
nente et parachevante», et passe des Brihmana au bouddhisme de méme que le terme
nidana cité plus haut; la liaison ingénieuse établie entre les sens apparemment dispa-
rates de kalpa. A ce titre, le livre de M!!¢ Silburn, et grice encore a I’excellent index
qui en est I abhisamskarana, permettra aussi bien la consultation que la lecture suivie ;
il sera, il est d¢ja, un instrument de travail pour tous les traducteurs et tous les exé-
getes. JacqQues May

HeLMuTH VON GLASENAPP, Das Indienbild deutscher Denker. X, 241 S., 8°. Stuttgart,
H.F.Koehler Verlag, 1960.

Ein Buch liegt vor uns, das zwei Geisteswelten behandelt, die uns in manchen
Punkten als reine Gegensitze erscheinen: indische Kultur und deutsche Philoso-
phie. Der Verfasser indes weist hier die Bande tiefster, innerer Affinitit auf, welche
beide verbinden. Gerade Deutsche waren es, die, als zu Beginn des 19. Jahrhunderts
immer reichlichere Nachrichten iiber Indien nach Europa strémten, in Indien das
Land sahen, wo «der menschliche Geist die ersten Formen von Weisheit und Tu-
gend» (Herder, S. 14) empfing, wo «die Quelle aller Sprachen, aller Gedanken und
Gedichte des menschlichen Geistes» (Schlegel, S.29) zu finden war. Doch lange



BUCHERBESPRECHUNGEN « COMPTES RENDUS 75

lieBen auch die kritischen, abwertenden Urteile nicht auf sich warten. Daher ist es
ein hohes Verdienst von H. von Glasenapp, in diesem Werke auf Grund erschopfen-
der Quellenstudien das Bild, das deutsche Denker von Indien entwarfen, klar und
von berufener Warte urteilend darzustellen.

Mit welcher Sorgfalt er diese Untersuchung aufgenommen hat, zeigt schon das
1. Kapitel iiber Kant, dessen Ansichten iiber indische Kultur und Religion er groB-
tenteils aus Kollegnachschriften erginzte. Dabei ist es wirklich erstaunlich, wie
nahe Kant, trotz den damals sparlichen und oft ungenauen Berichten, dem indischen
Geiste kam, wie weit sein Blickfeld war, daB er sich bereits vom geheimnisvollen
Tibet fesseln lieB. Nicht geringer war das Interesse Herders, dessen liebevolle Be-
geisterung hiniiberleitet zum alles verklirenden Enthusiasmus der Romantik. Den
Ausschlag dazu gab der 1801 bis 1802 erschienene «Oupnekhat» des Franzosen
Anquetil-Duperron, zwei Quartbinde, welche die erste lateinische Ubersetzung
(allerdings aus dem Persischen und nicht aus dem Sanskrit-Original) der Upanishaden
enthielten. Friedrich von Schlegel erlernte wihrend seines Aufenthaltes in Paris das
Sanskrit und veréffentlichte 1808 das Buch « Uber die Sprache und die Weisheit der
Inder», das ziindend wirkte.

Ihren Hohepunkt erreichte die Indienverehrung in Schopenhauer. Fiir ihn sind
die Inder «das edelste und dlteste Volk», ihre Religion ist «die Urreligion unseres
Geschlechtes» (S. 71). Der politischen Niederlage Indiens hielt er entgegen: «Hin-
gegen stromt indische Weisheit nach Europa zuriick und wird eine Grundverinde-
rung in unserm Wissen und Denken hervorbringen» (S.74). Friih fiihlte er sich
ganz in den Bann der indischen Philosophie gezogen, so daBl er spiter bekennen
konnte: «Ich gestehe ..., daB ich nicht glaube, dal meine Lehre je hitte entstehen
konnen, ehe die Upanishaden, Plato und Kant ihre Strahlen zugleich in eines Men-
schen Geist werfen konnten» (S.68). Bekannt ist sein Ausspruch iiber den Oup-
nekhat: «Es ist die belohnendste und erhebendste Lektiire, die (den Urtext ausge-
nommen) auf der Welt méglich ist; sie ist der Trost meines Lebens gewesen und
wird der meines Sterbens sein.»

Von Herder bis Schopenhauer wird das Indienbild idealisiert, doch fehlte es
schon damals nicht an negativen Bewertungen. Der grofte unter diesen verneinen-
den Geistern war kein Geringerer als Hegel. Ganz auf seiner eigenen Dialektik
griindend, urteilte er: «Das indische Prinzip ist das zweite des Begriffs, naimlich der
Unterschied iiberhaupt, der bestimmte, feste Unterschied. Er bleibt aber ein bloB
natiirlicher und fiihrt zu einer Versteinerung der Volksmassen gegeneinander. Ver-
nunft kann hier nicht Platz finden, ebensowenig Freiheit» (S. 42). Dann schlieBt er
aus der Institution der Kaste, dafB} in Indien «keine wahre Religiositit, Sittlichkeit,
Recht und Gerechtigkeit vorhanden» (S. 43) und moglich gewesen sei. Die welt-
historische Unvollkommenheit des Indertums erblickt Hegel darin, daB es keinen
Gesamtstaat zu bilden imstande war. Ganz abgesehen davon, daB es sich hier um



76 BUCHERBESPRECHUNGEN « COMPTES RENDUS

eine historische Unwahrheit handelt (man denke an das Reich Kaiser Aokas im
3.Jh.v.Chr.!), bemerkt H. von Glasenapp treffend, dal man nicht einsieht, worin
sich dann Indien vom Abendlande, in dem auch viele Staaten einander bekimpften,
unterscheiden soll.

Interessant ist, daB Schopenhauer und Hegel ihre Aussagen doch zum griBten
Teil auf dieselben Nachrichten stiitzen. Schopenhauer verurteilt das Bestreben He-
gels, «die Weltgeschichte als ein planmiBiges Ganzes zu fassen» (79) ; auf jeden Fall
bewahrt sein Indienbild trotz mancher Ubertreibungen und Verzerrungen einen tie-
fen Wahrheitsgehalt und bleibenden Wert. Hat nicht die geschichtliche Entwick-
lung in dieser Beziehung Hegels Kritik verneint?

Dieser Deutungszwiespalt des deutschen Geistes fand seinen Avatar, seine eigent-
liche Verkorperung inNietzsche, der zwischen Bewunderung und Abscheu schwankt.
Seinem Schulfreund P.Deullen blieb es vorbehalten, die erste, groB angelegte,
europiische Darstellung der indischen Philosophie zu entwerfen. Ein Riesenwerk,
das auf den Quellen fu3t, und nur darunter leidet, daB indisches Denken durch die
Brille Schopenhauers und dessen geistiger Vorfahren (Plato, Kant) betrachtet wird.

Die Aussagen zeitgendssischer Denker bis Jaspers werden hier gesammelt und
kritisch beleuchtet. Im 2.Teil des Werkes wird die Indiendeutung der Weltan-
schauungen untersucht, so vor allem die der christlichen Theologie und des Mar-
xismus, wobei wohl zu bemerken ist, daf} hier das subjektive Moment auf die Inter-
pretation meist noch schirfer abfirbt als im Falle individueller Philosophen. Der
Vollstindigkeit halber werden ferner Theosophie, Anthroposophie und indische
Religionsgemeinden in Deutschland beriicksichtigt.

Besonders wertvoll in diesen detaillierten Ausfiihrungen ist, da3 der Verfasser
die deutschen Denker nicht nur durch zahlreiche Zitate zu Worte kommen la63t,
sondern ihr Urteil mit objektiver, unparteiischer Kritik abwigt. Und wer wire
dazu berufener gewesen als H. von Glasenapp? So fillt ein klarer, unterscheidender
Lichtstrahl auf beide Bereiche. Das Werk belehrt den Leser ebensosehr iiber deut-
sches wie indisches Denken, vor allem aber fesselt es, weil die Auseinandersetzung,
die uns alle beriihrt, heute erst recht aktuell geworden ist. P.HorscH

ANTOINETTE K.GORDON, The Iconography of Tibetan Lamaism. Revised edition.
XXXI, 131 pages, numerous illustrations, 4°. Rutland, Vermont & Tokyo, Charles
E. Tuttle Company, 1960.

Tibetan art cannot be appreciated, ‘understood’ - inspite of its immediate
aesthetic appeal — without a rudimentary knowledge of the fundamental teachings
of Lamaism. Its symbolical forms are essentially a concrete expression of the com-
plex traditions, manifold religious beliefs and unique spiritual experiences. Medie-
val Buddhist art is anonymous and conservative ; it follows definite rules which are



BUCHERBESPRECHUNGEN - COMPTES REN DUS 77

described in special canonical treatises. When it was introduced from India to Tibet
during the 7th and 8th century A.D., its iconographical material became largely
increased on the basis of autochthonous conceptions. The horrifying visions of
shamanistic ecstasy tempered by the serenity of Buddhist meditation produced
through the creative imagination of the Tibetan people the perhaps largest pantheon
of the world, a pantheon that was primarily visualised, modelled in statues and
painted on scrolls. To the orthodox Buddhas, Bodhisattvas and minor deities of
Mahdyina Buddhism was added a formidable array of animal-headed goddesses,
witches, demons and spirits, beneficient and malicious, saints, teachers and trans-
lators.

All these various types are lavishly displayed in this work. They are classified and
described, for every image and detail has a particular symbolic meaning. Nothing is
arbitrary in Tibetan art, though there are divergencies according to schools, sects,
and even monasteries. But in general the identification of images is not unlike the
analysis of plants, as William B. Whitney in his foreword rightly remarks. ‘Thus,
as with a flower one determines in order its division, family, and species, so with an
image one first takes a look and from its general appearance — pose, expression, and
dress — can generally determine the class to which it belongs and then by a detailed
examination of the mount, posture, number of faces, arms, and legs and the mystic
gestures exhibited by it and the symbols, if any, carried in the hands, seeks to
identify and name both the individual in the class and the particular form of such
individual.” (p. VI). :

One of the major merits of the book, whose first edition appeared more than
twenty years ago, consists in its systematic and didactic approach. The student will
find it easy after a relatively brief time to identify at least the more common deities
of the pantheon. For the Tibetan scholar it constitutes a source book for ready
reference.

According to its general scope the work mainly contains illustrations of single
emblems and figures. Worth mentioning is, however, a large size representation of
a Tshog-shing, often called the ‘Assembly Tree of the Gods’, with Tsong-kha-pa,
the founder of the Gelug-pa sect, in the centre. The scroll is painted and thereby
conveys at least an idea of the importance of colour symbolism. Moreover, there is
a detailed description of the ¢Greater Mandala of the Chonyid Bardo’, which could
be defined as the pictorial translation of an essential chapter of the Tibetan Book of
the Dead. There is hardly any need to remind the reader of the deep psychological
significance of Mandala symbolism, which has been carefully studied by C.G. Jung
(followed by Tucci). New in this edition is a set of thirty-one Thang-kas or painted
scrolls, which represent incidents in the former lives of Buddha.

Antoinette K. Gordon was particularly qualified to fulfill this difficult task, as she
devoted her life work to Tibetan art and religion with which she remained in intimate



78 BUCHERBESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS

contact through her research at the American Museum of Natural History. Besides
an extensive bibliography she added a word list of the most common Sanskrit terms
encountered in a study of Lamaism. The work, no doubt, keeps its standard up to
date, P.Horscu

ArTHUR OsBORNE: Buddhism and Christianity in the light of Hinduism. 164 Seiten, 8°,
London, Rider & Company, 1959.

Es ist nicht leicht, den Standpunkt des Hinduismus begrifflich zu umschreiben, da
er nicht eine Religion im Sinne des Christentums oder des Buddhismus usw. ist,
sondern viel eher ein soziales System, in dem sich eine Menge religioser Riten und
Anschauungen zusammenfinden, unbeschadet dessen, da} sie sich gegenseitig oft
widersprechen.

Schon vor vielen Jahren hat Alfred Lyall in den «Asiatic Studies» (zit. bei H. v.
Glasenapp in «Die Religionen Indiens») den Hinduismus als «die Gesamtheit aller
Riten, religiésen Praktiken und Anschauungen, Traditionen und Mythologien, die
durch die heiligen Biicher und die Vorschriften der Brahmanen ihre Sanktion erhal-
ten», charakterisiert. So ist es verstindlich, daf} im Lichte dieser Haltung der Bud-
dhismus und das Christentum als zwei sich erginzende Aspekte eines und desselben
Prozesses betrachtet werden, obwohl sich in der Zielsetzung kaum eine griBere
Verschiedenheit denken lifit als zwischen diesen beiden groBen Religionen. Os-
borne aber findet, daB ihre Lehren «in fact complementary and not contradictory»
sind. -

Er versucht in seinem Buche fiir diese Auffassung den Nachweis zu erbringen,
aber das gelingt ihm nur insoweit, als er das Parinibbana der Buddhisten der Aussage
Christi «Ich und mein Vater sind Eins» genau so gleichsetzt wie der Advaita, der
Nicht-Zweiheit der Hindus, die als identisch mit der Unio mystica, der Alleinheit,
der Aufhebung des diesseitigen Selbstes in der Transzendenz des Absoluten usw.
betrachtet werden kann. Man wiirde in den Texten des Palikanons vergeblich nach
einer derartigen Deutung des Parinibbana suchen.

So ist es ein etwas diffuses Licht das bei Osborne auf das Christentum und den
Buddhismus fillt. In der Gottseligkeit des Hinduismus erscheinen die Verschieden-
heiten der einzelnen Religionen, und gerade durch die Voraussetzung eines allen
gemeinsamen Heilszieles, als unbedeutende AuBerlichkeiten, womit es nicht schwer
fallt, das Gemeinsame herauszuheben und Inkommensurables zu iibersehen, bzw. es
dem Interesse des eigenen Standpunktes gemil} zu interpretieren.

Im iibrigen bietet dasBuch Osbornes manch interessante Einblicke, und zweifellos
trigt es viel zu einem besseren Verstindnis zwischen den groflen Religionen des
Ostens und Westens bei. Max LADNER



BUCHERBESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS 79

L.OvscHK1, Marco Polo’s Asia. An introduction to his «description of the world»
called «il milione». Transl. by Joun A.ScoTr. 459 8., 8°. Berkeley and Los Angeles,
University of California Press, 1960.

Der beriihmte Reisebericht des Marco Polo ist fiir die Kenntnis Asiens auf der
Schwelle vom Mittelalter zur Neuzeit von kaum zu iiberschitzender Bedeutung.
Dieser Tatsache eingedenk, hat sich dem Texte des Venezianers Leonardo Olschki
zugewandt, dessen Werk nun in englischer Fassung und auf den heutigen Stand der
Forschung gebracht vorliegt. In der Einfithrung (S. 1 und folgende) werden die ver-
schiedenen Ausgaben des Reiseberichtes betrachtet; dem schlieft sich (S.12 und
folgende) eine kritische Studie iiber die asiatischen Itinerarien an. Hier werden alle
jene Orte genannt, die Marco Polo teils recht anschaulich beschreibt, aber nie be-
sucht hat, eine Gepflogenheit, die sich bei den islamischen Reiseberichten, wie zum
Beispiel dem angeblichen Abstecher des Ibn Battiita zu den Wolgabulgaren (siehe
St. Janicsek, JRAS, 1929, 791), recht haufig findet. Auch die Para-Geographica er-
fahren (S. 26 und folgende), insbesondere das Land von Gog und Magog, ausfiihrliche
Erwihnung, denn Marco Polo lokalisiert dasselbe nicht in der herkémmlichen
Weise (dazu vgl. meine Bemerkungen in Abii Himid el Granadino y su relacién de viaje
por tierras eurasiaticas ..., S.93ff.). Und damit gelangt man zu seinen Aussagen iiber
China, zu deren geographischer Fixierung das grundlegende Werk von H. Yule und
H. Cordier immer noch unerlaBllich ist. Olschki stellt (S. 33) sehr zutreffend fest,
daB Marco Polo gewil arabische Kartenbilder eingesehen hat, hingegen mutet es
sonderbar an, daf die «regionibus Zingorum» (S. 34) nicht mit Zing = Ostafrika
der Muslime identifiziert wurde. Kapitel II (S. 40—96) ist den Vorgingern des vene-
zianischen Reisenden gewidmet, und dabei werden christliche Handelsberichte, die
nestorianischen, dominikanischen und franziskanischen Missionare, der Chinese
Chau Ju-Kua und viele andere erwihnt, aber man vermif3t die arabischen Geogra-
phen véllig, deren Angaben und methodische Ermittlungen gewil} einmal einen kri-
tischen Vergleich mit den Feststellungen des Marco Polo verdienen wiirden. Dies
drangt sich im vorliegenden Buch besonders in den Kapiteln IV bis VII auf, in denen
iber Zivilisation, Politik, Religion und allgemeine Naturbeschreibung Asiens ge-
handelt wird. Aber nicht nur in diesen mehr oder minder realen Angaben, sondern
auch in den legendiren Gestalten, wie dem Alten vom Berge oder dem Presbyter
Johann (S. 381), wire eine derartige quellenvergleichende Betrachtung sehr loh-
nend, da sie Aufschluf iiber das geistige Klima von Orient und Okzident im Mittel-
alter geben kénnte. Die Kapitel VIII und IX sind den Daten Marco Polos zur Ge-
schichte Asiens gewidmet, wobei dem Stammbaum der Dshingisiden-Dynastie (S.
303) und Kublai Kan (8. 390 und folgende) die grofte Aufmerksamkeit geschenkt
wird. SchlieBlich gilt Kapitel X der asiatischen Medizin, bei der der Venezianer sehr
genau zwischen einem geschulten Arzt und einem rudimentir-volkstiimlichen Exor-



8o BUCHERBESPRECHUNGEN « COMPTES RENDUS

zismus unterscheidet. Olschkis schénes Werk wird mit einer Karte und einem aus-
giebigen Index, der es einem erst richtig erschlieBt, versehen. Das Kernstiick des
Buches bildet aber Kapitel IIl, das Marco Polo selbst und seinem Berichte gilt. Dabei
stellt sich heraus, da3 der Autor in erster Linie gar nicht ein handeltreibender Ve-
nezianer war, sondern allem voran ein Weltmann, der sich gewandt und klug im
Dienste des Kaisers von China zu bewegen wullte und, dank seiner Stellung, unter
Anwendung seiner Intelligenz, zu den vielseitigen Nachrichten gelangte, die sein
Buch zu einem der interessantesten Quellenwerke iiber Asien machen. Trotz eini-
ger Unzulinglichkeiten wird die kiinftige Marco-Polo-Forschung nicht an der sorg-
filtigen und reichhaltigen Studie von L. Olschki vorbeigehen kénnen. C.E.DusLEr

G. WHEELER, Racial Problems in Soviet Muslim Asia. Institute of Race Relations. 66 S.,
8°. London, New York, Bombay, Oxford University Press, 1960.

Nach einer kurzen Einfiihrung, die der Problemstellung gewidmet ist, wird die
sowjetische Nationalititenpolitik Asiens historisch erliutert und die kulturellen,
sozialen, wirtschaftlichen Schwierigkeiten, die daraus insbesondere mit dem nicht-
sowjetischen Osten erwuchsen, sachlich dargestellt. Man erkennt immer wieder,
wie schwer es ist, sich zur ganzen Frage die nétigen Quellen zu beschaffen und diese
richtig auszuwerten. Trotzdem gelingt es G. Wheeler, ein ausgezeichnetes kleines
Buch zu schreiben, das zwischen der offiziellen Sowjetpropaganda und derjenigen,
die von den nationalen Gruppen Innerasiens ausgeht, wie zum Beispiel der von Dr.
Baymirza Hayit, Documents Soviet Russia’s Anti-Islam-Policy in Turkestan, 2 Teile,
Diisseldorf 1958/ 59, objektiv die Mitte zu halten wei. Man kann iiber diese sum-
marische Information von einem Gebiet, aus dem es heute sehr schwer hilt sachlich
unterrichtet zu werden, nur dankbar sein. Dazu sollen die illustrierenden Karten,
die im Anhang A aufgefiihrten Quellen und die im Anhang B zusammengestellten
statistischen Daten iiber die Verteilung der Muslime in der Sowjetunion noch be-
sonders hervorgehoben werden. ~ C.E.DuBLER



	Bücherbesprechungen = Comptes rendus

