
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 15 (1962)

Heft: 1-2

Buchbesprechung: Bücherbesprechungen = Comptes rendus

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BÜCHERBESPRECHUNGEN- COMPTES RENDUS

Joan V. Underwood, Concise English-Korean Dictionary Romanized. XVII und 320
Seiten, i6°. Rutland, Vermont und Tokyo, Charles E.Tuttle Co., 1954.
James C. Quo, Concise English-Chinese Dictionary Romanized. XI und 323 Seiten, i6°.
Rutland, Vermont und Tokyo, Charles E. Tuttle Co., 19^6.

Der Verlag Charles E. Tuttle scheint die gute Idee gehabt zu haben, einmal
kondensierte, praktische kleine Wörterbücher — im eigentlichen Sinne des Wortes
Taschenwörterbücher, ja bei ihrem zierlichen Format könnten wir sagen :

Westentaschenwörterbücher — für Englisch-Koreanisch und für Englisch-Chinesisch
herauszubringen. Solche Wörterbücher sind noch sehr selten, vielleicht sogar erstmalig,
besonders in dieser Ausführung, aber äußerst willkommen. Ein englisch-koreanisches

Wörterbuch, das die koreanischen Wörter und Ausdrücke außer durch die
koreanischen Lautzeichen auch in abendländischer Umschrift, und zwar in der heute
wohl gebräuchlichsten von McCune-Reischauer, aufführt, scheint es bisher
überhaupt noch nicht gegeben zu haben. Die Verfasserin, Joan V. Underwood, hat in
sorgfältiger Arbeit «die 8000 nützlichsten englischen Wörter und Wendungen»,
die ein Fremder in Korea brauchen könnte, für ihr Wörterbuch ausgewählt, darunter,

in Anbetracht der heutigen Rolle Koreas in der Welt, viele militärische,
medizinische und politische Ausdrücke. James C. Quo, allgemeiner von den politischen
Wandlungen in Asien angetrieben, hat für sein englisch-chinesisches Taschenwörterbuch

gut 1 o 000 Wörter und Ausdrücke ausgewählt, wobei auch er moderne militärische

Ausdrücke besonders berücksichtigte, außerdem viele neuerdings geschaffene
Spezialausdrücke ; die chinesischen Wörter gibt er in Ideogrammen sowie, was dem
Büchlein ebenfalls zum Vorzug gereicht, in Wade-Giles'scher Transkription. Eine
Reihe tabellarischer Zusammenstellungen von Zahlen, Maßen, Verwandtschaftsbezeichnungen

(die bekanntlich in China besonders kompliziert bzw. differenziert
sind), wichtiger geographischer Namen, chinesischer Speisen u. a. beschließen das

nützliche Bändchen, das sich auch durch einen äußerst säubern und klaren Druck
auszeichnet. E. H. v. T.

Derk Bodde, China's Cultural Tradition - What and Whither? (Source Problems in
World Civilization.) VI und 90 Seiten, 8°. New York, Rinehart & Company, 19^7.

Derk Bodde, dem Verfasser mehrerer bedeutender sinologischer Werke und
höchst verdienstvollen Übersetzer der großen History of Chinese Philosophy von Fung
Yu-lan (Princeton, N.J., 19C2/J3), ist von den Herausgebern der etwas seltsamen
Reihe «Source Problems in World Civilization» die unlösbare Aufgabe gestellt worden,

die kulturelle Tradition Chinas (man denke an deren Länge und die Vielheit



68 BÜCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

der Kulturgebiete) in weniger als i oo Seiten nicht etwa in eigenen kondensierten
Worten, sondern vornehmlich in Ausschnitten aus verschiedenen, ja oft sich
widersprechenden Darstellungen durch neuere, größerenteils abendländische Gelehrte
oder doch «Gewährsleute» darzustellen. Bodde war, nach seinem Vorwort, der
erste, der die Unlösbarkeit der Aufgabe einsah und seine Leistung als unbefriedigend
erklärte. Das Büchlein mußte so auch eher oberflächlich werden. Der Verfasser hat

zwar dieses unvermeidliche Schicksal seiner Arbeit dadurch etwas korrigiert, daß er
die Kunst und die Literatur, die im Abendland bekanntesten Gebiete der chinesischen

Kultur, hier vernachlässigt und dafür bisher weniger beachtete Fragen, wie
Sozialpsychologie und politische Institutionen, etwas stärker beleuchtet hat. Die
Darstellung versucht aber doch, ein weiterer Überblick zu sein, und ist in folgende
Kapitel mit jeweils mehreren Unterkapiteln eingeteilt: «Problems of the Tradition»,

«The World of the Supernatural», «The World of Nature», «The World of
Man» (i. The Family System, 2. Social Theory, 3. Chinese Gentry Society, etc.),
«Democracy, the Individual, and Social Mobility» und «Summaries, Comparisons,
and Conclusions». Trotz seiner Unzulänglichkeit kann das Büchlein immerhin
manche nützliche Orientierung und Anregung bieten, wohl besonders für solche,
die sich in die Kenntnis der chinesischen Kultur einführen wollen, und wer weiter
vordringen will, findet hier Hilfe in den reichlichen bibliographischen Hinweisen.

E.H. v.T.

1 OOOJahre Chinesische Malerei. Katalog der Ausstellung von 1960 im Kunsthaus Zürich.
Reich illustriert, XXVIIIund 280 Seiten, 8°. Zürich i960.

Die Ausstellung «1000 Jahre Chinesische Malerei», die das Kunsthaus Zürich
vom 9. April bis zum 29.Mai 1960 zeigte und die ihm ebenso zur besonderen Ehre

gereichte wie manche andere Ausstellungen der letzten Jahre, bestand zur Hauptsache

aus denselben Leihgaben öffentlicher und privater Sammlungen, die Mitte
Oktober bis Mitte Dezember 19 59 in München und zwischen München und Zürich in
Den Haag ausgestellt worden waren. So ist auch der Katalog der Zürcher Ausstellung

zur Hauptsache identisch mit dem der Münchner Ausstellung; das gilt vom
Vorwort «Das Studium der chinesischen Malerei heute» von Sherman E. Lee sowie

von der Einleitung und der wissenschaftlichen Präsentierung der einzelnen
Ausstellungsobjekte, die Roger Goepper zu danken sind, und von den Abbildungen. An
der Münchner Ausstellung wurden aber außer Malereien noch chinesische
Prunktextilien gezeigt, die nicht mit nach Zürich kamen, weshalb der entsprechende Teil
im Katalog wegfiel. Anderseits kam in Zürich ein gutes Dutzend Malereien neu hinzu,

die, größerenteils von Reproduktionen begleitet, im Katalog Gegenstand eines

von J. F. und W. H. wissenschaftlich bearbeiteten Nachtrages geworden sind. Einen
entschiedenen Vorzug des Zürcher Katalogs gegenüber seinem Münchner Vorgän-



BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS 69

ger sehe ich in einem alphabetischen Verzeichnis der darin vertretenen Maler, mit
Hinweisen auf die Katalognummern ; dadurch erst wird dieser Katalog auch zu
einem wertvollen Nachschlagewerk für die Geschichte der chinesischen Malerei.

E.H.v.T.

Lilian Silburn, Instant et cause: le discontinu dans la pensée philosophique de l'Inde.

Bibliothèque d'histoire de la philosophie. 439 p. Paris, Vrin, 19je.

C'est en 1948 déjà que Mlle Silburn avait soutenu sa thèse de doctorat devant la
Faculté des Lettres de l'Université de Paris. L'impression en a été retardée jusqu'en
i9jy. Il faut se réjouir de la publication d'un ouvrage aussi important. L'auteur a

entrepris d'étudier, à travers une bonne partie de son développement historique, un
problème fondamental de la philosophie indienne, et s'est attaché à dégager, sous les

renversements des perspectives et des valeurs, la pérennité d'une certaine conception

(dans la mesure où ce terme peut s'appliquer aux catégories de la pensée
indienne) du continu et du discontinu. Dans son étude de la pensée bouddhique, MUe

Silburn, portée par les tendances mêmes de cette pensée, centre son exposé sur le
discontinu. Mais lespremiers chapitres, consacrés auVeda, aux Brähmanaetaux Upanisad,
visent à montrer comment à partir de l'inorganisé et du discontinu, la pensée magique
et liturgique de l'Inde pré-bouddhique s'est évertuée à organiser des continuités.

Continu et discontinu sont de nature essentiellement temporelle ; parmi les
domaines explorés par Mlle Silburn, les représentations spatiales n'interviennent guère

que dans la pensée upanisadique ; à tout le moins sont-elles, ailleurs, subordonnées

aux représentations temporelles. L'extrême du discontinu, l'instant, ne sera pleinement

élaboré que tard dans la pensée bouddhique, chez les Sautrântika et les
logiciens. C'est à partir des fractions de temps données par la nature, le jour et la nuit,
que l'incantation védique, puis le rite complexe des Brähmana, construisent des
continuités de plus en plus durables. Ces continuités, sous leur double mode cyclique et
illimité (p. 86), sont symbole d'éternité. Elles rejoignent ainsi l'intemporel,
catégorie ambivalente et incertaine, qui se dégage lentement à travers les Veda, les Brähmana

et les Upanisad. Dans le Veda, l'intemporel apparaît à la fois «comme une
inorganisation primordiale, dévorante (ninti), comme l'origine de l'agencement
temporel» (p. 45), et peut-être aussi comme son terme, mais sous forme de retour
à l'origine. On peut distinguer dans le Veda au moins trois expèces de durée (p. 41) :

une durée continue (p. 18,41), mais qui ne franchit pas les limites du jour et de la
nuit ; un temps paroxystique, suscité par l'effort d'Indra, mais qui ne se façonne pas ;

enfin le temps organique, dont l'agencement repose sur une magie créatrice de
formes (mâyâ), ambivalente elle aussi, et est le fait de plusieurs dieux, notamment
Varuna, le possesseur de la mâyâ, Savitr, les Rbhu, et Agni, particulièrement lié au
sacrifice. Mais l'effort incitateur de la durée est à reprendre chaque jour (p. 20).



¦JO BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

Le Veda se préoccupe avant tout de savoir comment franchir les articulations

(parvan) du jour et de la nuit (p. 40). Les Brähmana organisent la continuité de l'année.

Ils s'emparent de l'organisation védique, l'approfondissent et la systématisent

(p. 49). Tout d'abord, ils explicitent et différencient, dans l'agencement de l'univers,

deux composantes que le Veda bloquait sous l'ambivalence de la mâyâ: une
création première dispersive (SRJ-, WSRJ-), tributaire d'une activité naturelle; une
création seconde organisatrice (nirMÄ-, abhisatnsKR-), tributaire d'une activité
rituelle. Or, la succession des jours et des nuits relève de la création première. Le
créateur du drame cosmique, c'est Prajâpati, figure centrale des Brähmana, qui est
aussi le drame cosmique lui-même ; et la création des jours et des nuits est le fait d'un
Prajâpati «aux crocs d'or» (p. 54), dévorant, identique à Mrtyu, la mort, et lui-
même mortel. Mais Prajâpati offre aussi le modèle d'une activité ordonnée: il
«scande le temps en douze mois par la parole» (p. $4) ; mais presque aussitôt, sous

l'aiguillon du désir (kâma, p. 64), cette activité éclate et s'éparpille. Pour la restaurer,
le brahmane et le sacrifice sont indispensables. C'est le prêtre qui actualise, rend
effective, «parachève» (abhisamskaroti) l'activité ordonnatrice de Prajâpati. Sans le

prêtre, Prajâpati ne serait que Mrtyu.
A partir du temps dispersifdes jours et des nuits, dont il repousse l'aspect informe,

mais retient l'aspect vital énergétique (p. 8c), le sacrifice reconstitue l'année, qui
est le temps «parachevé», l'immortalité. Le drame cosmique a son analogue sur le

plan humain, où la restauration de Prajâpati symbolise l'accès du sacrifiant à

l'immortalité. Enfin, l'année s'organise autour du visuvat, jour central figuré par l'équinoxe,

et symbolisant l'intemporel, mais cette fois surtout sous son aspect positif de

terme ultime de l'agencement temporel. Le visuvat est l'âtman de l'année (p. 73) ; il
est fabriqué (samskrta, p. je) au cours du sacrifice, tout comme l'âtman du sacrifiant.

Dans les Upanisad, l'âtman se dégagera peu à peu de sa fabrication. Les Upanisad
anciennes sont encore proches des Brähmana: l'âtman y reste le résultat d'une activité

(p. 1 yo) ; et l'on ne trouve pas encore de transcendance de l'un par rapport au

tout (p. 118). Mais déjà elles doutent de la valeur de l'acte (karman) sacrificiel. «A la

continuité rythmée, parfaitement organisée des Brähmana, [les Upanisad] substituent

une continuité éternellement donnée que ni les actes, ni les formes, ni les noms ne

pourront scinder» (p. 113). La fascination de l'eka, de l'unicité, conduit à dédaigner
le sarva, la totalité achevée et structurée (p. 104). «En cette plénitude richesse,
profondeur, intériorité, intimité et continuité convergent et se perdent» (p. 110).
Toutes les structures y culminent (p. 87) et s'y effacent dans «l'équation fondamentale,

l'upanisad» (p. ioy). Les Upanisad dédaignent, déprécient l'édifice des

Brähmana, «elles repoussent l'activité constructrice ...» (p. loy). Elles remplacent le
scheme du temps structuré par celui de l'espace homogène, l'acte par la substance

(p. 104). Finalement, la notion même d'une liaison possible entre le discontinu et le

continu, d'une organisation du premier dans le second, va s'oblitérant. Il n'y aura



BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS 7I

plus qu'un continu immuable, opposé à un discontinu irrémédiable (p. 126,143);
ou du moins le continu ne s'établira plus par la progression et l'organisation du
discontinu, mais par sa régression et sa suppression. Une transcendance est établie. On
aboutit au dualisme.

La position de la pensée bouddhique par rapport à ce qui la précède est complexe.
I ° En réaction contre les Upanisad, le bouddhisme restitue à l'acte sa prééminence

sur l'être, qu'il refuse de prendre en considération. La rupture de l'équilibre brahmanique

est consommée: l'acte conduisait à l'être; puis l'être annule l'acte; enfin
l'acte resurgit, mais vidé de toute la portée ontologique que son accomplissement,
l'immortalité, avait conduit les Upanisad anciennes à lui donner. L'acte ne mène

plus à l'être. Encore moins est-il le fait d'un être. Ainsi karman et nairâtmya «ne sont

que les deux aspects d'une même vérité» (p. 190). L'acte élabore (abhisamskaroti)
bien encore des agencements (samskâra), parmi lesquels la durée ; mais ces agencements

n'ont pas de consistance ontologique.
2° Par la prééminence de l'acte (karman), par l'importance des activités de

construction (samskâra, abhisamskâra), par le rôle de la cetano, héritière du kratu védique,
le bouddhisme est bien tributaire du brahmanisme des Brähmana. La terminologie
même se retrouve, et sous elle des structures de pensée analogues (voir notamment
l'analyse du terme nidâna, p. 192 et suiv.). Mais, sous l'influence des Upanisad, les

perspectives et les valeurs sont inversées. Le bouddhisme établit que toute continuité

construite est artificielle. D'autre part, la continuité n'est plus perfectible; il
n'y a qu'une chose à faire : la détruire. « Le Buddha n'a qu'une ambition : briser
l'agencement des structures, ces synthèses mal faites (samskâra), et échapper à la

durée qui résulte de cette articulation structurante» (p. 17y). La durée n'est plus la

plénitude de l'être; elle est l'expression d'un faux être étayé avant tout par la vie

psychologique (p. 200, 20y). Le terme kapa «désigne le temps fixé et même des éons

tout en désignant par son étymologie une œuvre de l'imagination» (p. 211).
II ne s'agit plus de progresser jusqu'à l'intemporel, mais d'y revenir (p. 19J):

l'aspect régressif l'emporte. Le bouddhisme institue une discipline et un «chemin»
fondés sur l'activité mentale concentrée, comme ceux des Brähmana, mais d'orientation

inverse. Le sacrifice visait à articuler une durée informe. Le «noble octuple
chemin», et plus encore le Bouddhisme philosophique, chercheront à fractionner,
à émietter la durée, et à désarticuler le réel. Ils trouveront le terme de leur démarche
dans l'extrême discontinu, dans le multiple et dans l'instant. Au contraire du discontinu

des Brähmana, dangereux et porteur de mort, le discontinu bouddhique constitue

l'essence même du réel (autant que cette essence peut être constituée). On
retrouve ici, mais décalée du sacramentel au naturel, et réfractée dans l'infinie
multiplicité des ksana, l'intuition d'un temps à la fois punctiforme et éternel qui s'exprimait

dans la symbolique du visuvat.



72 BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

Sur plusieurs points, on peut relever des inversions analogues. Ainsi des facultés

inspiratrices de l'acte. Dans les Brâhmana, le désir (kâma) inspirait la création
dispersive ; dans le bouddhisme, il est le moteur de l'activité de construction. Inversement,

l'activité mentale concentrée, qui dirigeait dans les Brähmana l'élaboration
de la durée, s'applique dans le bouddhisme à ramasser la durée dans l'instant.

3° Le point d'application de la pensée et des disciplines subit un décalage général
du sacramentel au naturel. La pensée brahmanique est symbolique, rituelle. Le
bouddhisme, à tout le moins le bouddhisme ancien, se situe sur un plan essentiellement

psychologique et moral. On pourrait y voir une influence de la pensée d'inspiration
«sramanique». La pensée brahmanique procède par superposition de plans; la pensée

bouddhique est linéaire (p. 193, n. 2).
40 II importe enfin de remarquer que le bouddhisme ne déprécie pas totalement

l'acte, mais seulement l'acte polarisé par le désir et constructeur de durée. Le
Délivré (Tathâgata) a une activité, mais dépolarisée (p. 2 2 y) et concentrée (samâhita)
dans l'instant. De même, dans la doctrine de Dignâga, le noble chemin comporte
«une activité morale qualifiée, aspirant au bien, douée de tension (âbhoga) et non
dépourvue d'intention. Du fait qu'elle élabore des plans, elle n'est pas sans

propulser un certain devenir ...» (p. 329, 320). C'est seulement au terme du chemin

que l'activité se résout en «l'acte intérieur qui rejoint la pure conscience, au delà
de toute opération mentale. Ce n'est pas un acte qui dure, mais un acte concentré

qui se renouvelle d'instant en instant» (p. 319).
Ces diverses relations ne se dégagent pleinement que dans l'étude du système de

Dignâga. La pensée bouddhique ancienne est trop peu systématique pour en
permettre l'expression formelle. C'esiun des mérites de l'ouvrage deMlle Silburn, que
de faire suivre au lecteur cette lente élaboration. Les chapitres sur le bouddhisme
ancien sont peut-être les plus admirables : l'auteur reconstruit avec prudence et
pertinence la pensée bouddhique ancienne (chapitre VI) ; dans le chapitre suivant,
étudiant les sectes, Mlle Silburn montre comment, au milieu de variations infinies et
subtiles sur le thème de la durée, se dégagent quelques lignes de force de la spéculation

bouddhique: glissement vers l'ontologie chez les Vâtsïputrîya et les Sarvâstivâdin;

élaboration de la notion de vijnâna dans la pensée Yogäcära, où «en un sens

l'âlaya-vijnâna apparaît bien comme une durée catagénique, résultante de l'acte»
(P-2J4)-

Dignâga formule explicitement la polarité entre une temporalité donnée et une durée

construite. Dans la première, qui est l'instant, on retrouve l'antique ambiguïté de

l'intemporel védique et brahmanique, à la fois originaire et final, mais transposée du

plan rituel et symbolique au plan naturel et psychologique. Pmtyaksa etyogi-pratyaksa
sont analogues, l'un percevant l'instant originaire, l'autre l'instant final, au terme
du chemin. Quant à l'activité mentale, elle «se présente avant tout comme une
synthèse de l'instant présent et des instants passés ou futurs» (p. 283).



BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS 73

Cette polarité domine la synthèse complexe de Dignâga, où s'équilibrent des

tendances diverses. La notion de la réalité du ksana (p. 28y) introduit un germe de
réalisme; celle du svasamvedana, un soupçon d'âtmavâda. Instantanéité et durée
apparaissent comme presque totalement hétérogènes (p. 290, 301); il est difficile
d'expliquer la construction de la seconde à partir de la première ; de ce biais, la pensée de

Dignâga révèle des tendances dualistes. Le moteur de la construction reste en définitive

le désir appliqué à l'acte et créateur de vâsanâ (p. 299-300).
«La série karmique se trouve ponctuée et prolongée par des instants de décision

(cetanâ) particulièrement efficaces jouant un rôle comparable à celui des rtu

védiques» (p. 304). On touche avec cetanâ le point où la temporalité pure s'organise
en durée construite. L'instantanéité neutralise perpétuellement les effets de l'acte -
saufen cas de cetanâ (p. 3oy). La cetanâ elle-même est instantanée et libre, mais elle
crée un déterminisme, une durée construite. La doctrine de la double temporalité
a pour corollaire cette saisissante théorie de la liberté.

Parallèlement aux spéculations sur le discontinu et le continu, se développent les

théories de la causalité. Dans la pensée védique, fortement magique, le lien causal

n'est guère pris en considération. Dans les Brähmana, la création dispersive apparaît
en relation avec une causalité naturelle, tandis que la création organisatrice repose
sur la correspondance rituelle (p. y7). Les Upanisad tendront à soustraire le continu
à toute causalité, tandis que le discontinu lui sera entièrement soumis. Beaucoup plus
tard, Samkara surmontera l'hiatus en établissant que le continu est la source même
des causalités (satkâranavâda) '.

Par un décalage que nous avons déjà relevé, la causalité naturelle, dans le
bouddhisme ancien, hérite de la correspondance rituelle brahmanique. Le même terme
nidâna désigne la «connexion» magico-rituelle, et l'«occasion» (Filliozat) dans le

pratïtyasamutpâda. Le brahmdn récapitule les nidâna ; le Buddha, «en possession de la
connaissance intuitive, l'abhidhamma» (p. 194), les perçoit synthétiquement. La

terminologie signale le passage de la correspondance (samPAD-) à la causalité (samut-

PAD-): à sam-, qui suggère «la congruence des structures», s'ajoute ut-, «l'apparition

de l'effet» (p. 197).
Au terme de sa recherche, le Buddha perçoit, en un acte de concentration, une

causalité qui pour lui est donnée et ramassée dans l'instant même de l'Eveil, mais qui
pour tout être non éveillé est à divers degrés construite, et constructrice de durée.
La causalité est réversible ; elle peut grâce à la discipline bouddhique se résorber dans

l'instant. «La cause réelle n'appartient qu'aux seuls instants» (p. 3y6) ; elle est libre,
plus ou moins virtuelle ; sous l'empire du désir, elle crée des déterminismes, organise
des continuités.

1. Cf. O. Lacombe, L'absolu selon le Vêdânta, p. y6.



74 BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

On s'attendrait à ce que les doctrines de Kâlarâda jouent un rôle important dans

l'élaboration des théories du continu et du discontinu temporels. En fait, le Kâlavâda,
d'ailleurs mal connu, sur des documents peu nombreux, paraît recouvrir des

doctrines disparates, dépend peut-être d'apports étrangers, et se situe à haute époque
dans ces zones marginales de la pensée indienne qui devaient pousser de si fortes

résurgences dans l'hindouisme médiéval et moderne. On peut en suivre la trace de

l'Atharva-Veda aux doctrines sivaïtes. Le temps y apparaît sous la forme d'une
substance dynamique, «source de l'élan vital, cause universelle et constructrice» (p.
140) qui détermine le destin des êtres. «Bien que ce Temps divinisé soit doué d'une
puissance créatrice et conservatrice, il semble néanmoins que c'est son aspect
destructeur qui ait été volontiers mis en relief.» Ce réalisme, ce fatalisme révèlent un
courant de pensée bien différent de celui des Brähmana et du bouddhisme.

Moins que pour tout autre ouvrage, le résumé ne remplace ici la lecture directe.
Destiné à dégager la trame, l'argument d'un volume de quatre cents pages, il a négligé
peut-être l'essentiel de sa foisonnante richesse ; je veux parler de ces interprétations
mythologiques, de ces analyses sémantiques et lexicographiques où Mlle Silburn
revigore, ressuscite les dieux védiques, la langue des rsi, celle des exégètes brahmaniques,

celle du bouddhisme ancien. Citons, par exemple, l'explication du «très
ancien suffixe -tu, lequel sert à désigner la plus grande efficience que la langue védique
soit capable d'exprimer», et qui «met en évidence le procès même, non son résultat»

(p. 20-2 1) ; celle du verbe composé abhisamsKR-, qui désigne une «activité
eminente et parachevante», et passe des Brähmana au bouddhisme de même que le terme
nidâna cité plus haut ; la liaison ingénieuse établie entre les sens apparemment disparates

de kalpa. A ce titre, le livre de Mllc Silburn, et grâce encore à l'excellent index

qui en est V ahhisamskarana, permettra aussi bien la consultation que la lecture suivie ;

il sera, il est déjà, un instrument de travail pour tous les traducteurs et tous les

exégètes. Jacques May

Helmuth von Glasenapp, Das Indienbild deutscher Denker. X, 241 S., 8°. Stuttgart,
H. F. Koehler Verlag, i960.

Ein Buch liegt vor uns, das zwei Geisteswelten behandelt, die uns in manchen
Punkten als reine Gegensätze erscheinen: indische Kultur und deutsche Philosophie.

Der Verfasser indes weist hier die Bande tiefster, innerer Affinität auf, welche
beide verbinden. Gerade Deutsche waren es, die, als zu Beginn des 19. Jahrhunderts
immer reichlichere Nachrichten über Indien nach Europa strömten, in Indien das

Land sahen, wo «der menschliche Geist die ersten Formen von Weisheit und
Tugend» (Herder, S. 14) empfing, wo «die Quelle aller Sprachen, aller Gedanken und
Gedichte des menschlichen Geistes» (Schlegel, S. 29) zu finden war. Doch lange



BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS J£

ließen auch die kritischen, abwertenden Urteile nicht auf sich warten. Daher ist es

ein hohes Verdienst von H. von Glasenapp, in diesem Werke auf Grund erschöpfender

Quellenstudien das Bild, das deutsche Denker von Indien entwarfen, klar und

von berufener Warte urteilend darzustellen.

Mit welcher Sorgfalt er diese Untersuchung aufgenommen hat, zeigt schon das

i. Kapitel über Kant, dessen Ansichten über indische Kultur und Religion er
größtenteils aus Kollegnachschriften ergänzte. Dabei ist es wirklich erstaunlich, wie
nahe Kant, trotz den damals spärlichen und oft ungenauen Berichten, dem indischen
Geiste kam, wie weit sein Blickfeld war, daß er sich bereits vom geheimnisvollen
Tibet fesseln ließ. Nicht geringer war das Interesse Herders, dessen liebevolle
Begeisterung hinüberleitet zum alles verklärenden Enthusiasmus der Romantik. Den

Ausschlag dazu gab der 1801 bis 1802 erschienene «Oupnekhat» des Franzosen

Anquetil-Duperron, zwei Quartbände, welche die erste lateinische Übersetzung
(allerdings aus dem Persischen und nicht aus dem Sanskrit-Original) der Upanishaden
enthielten. Friedrich von Schlegel erlernte während seines Aufenthaltes in Paris das

Sanskrit und veröffentlichte 1808 das Buch «Über die Sprache und die Weisheit der
Inder», das zündend wirkte.

Ihren Höhepunkt erreichte die Indienverehrung in Schopenhauer. Für ihn sind
die Inder «das edelste und älteste Volk», ihre Religion ist «die Urreligion unseres
Geschlechtes» (S. 71). Der politischen Niederlage Indiens hielt er entgegen: «Hingegen

strömt indische Weisheit nach Europa zurück und wird eine Grundveränderung

in unserm Wissen und Denken hervorbringen» (S.74). Früh fühlte er sich

ganz in den Bann der indischen Philosophie gezogen, so daß er später bekennen
konnte: «Ich gestehe daß ich nicht glaube, daß meine Lehre je hätte entstehen

können, ehe die Upanishaden, Plato und Kant ihre Strahlen zugleich in eines
Menschen Geist werfen konnten» (S.68). Bekannt ist sein Ausspruch über den
Oupnekhat: «Es ist die belohnendste und erhebendste Lektüre, die (den Urtext
ausgenommen) auf der Welt möglich ist ; sie ist der Trost meines Lebens gewesen und
wird der meines Sterbens sein.»

Von Herder bis Schopenhauer wird das Indienbild idealisiert, doch fehlte es

schon damals nicht an negativen Bewertungen. Der größte unter diesen verneinenden

Geistern war kein Geringerer als Hegel. Ganz auf seiner eigenen Dialektik
gründend, urteilte er: «Das indische Prinzip ist das zweite des Begriffs, nämlich der
Unterschied überhaupt, der bestimmte, feste Unterschied. Er bleibt aber ein bloß
natürlicher und führt zu einer Versteinerung der Volksmassen gegeneinander.
Vernunft kann hier nicht Platz finden, ebensowenig Freiheit» (S.42). Dann schließt er
aus der Institution der Kaste, daß in Indien «keine wahre Religiosität, Sittlichkeit,
Recht und Gerechtigkeit vorhanden» (S.43) und möglich gewesen sei. Die
welthistorische Unvollkommenheit des Indertums erblickt Hegel darin, daß es keinen
Gesamtstaat zu bilden imstande war. Ganz abgesehen davon, daß es sich hier um



76 BÜCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

eine historische Unwahrheit handelt (man denke an das Reich Kaiser Asokas im
3. Jh. v. Chr. bemerkt H. von Glasenapp treffend, daß man nicht einsieht, worin
sich dann Indien vom Abendlande, in dem auch viele Staaten einander bekämpften,
unterscheiden soll.

Interessant ist, daß Schopenhauer und Hegel ihre Aussagen doch zum größten
Teil auf dieselben Nachrichten stützen. Schopenhauer verurteilt das Bestreben
Hegels, «die Weltgeschichte als ein planmäßiges Ganzes zu fassen» (79) ; auf jeden Fall
bewahrt sein Indienbild trotz mancher Übertreibungen und Verzerrungen einen tiefen

Wahrheitsgehalt und bleibenden Wert. Hat nicht die geschichtliche Entwicklung

in dieser Beziehung Hegels Kritik verneint?
Dieser Deutungszwiespalt des deutschen Geistes fand seinen Avatar, seine eigentliche

Verkörperung in Nietzsche, der zwischen Bewunderung und Abscheu schwankt.
Seinem Schulfreund P. Deußen blieb es vorbehalten, die erste, groß angelegte,
europäische Darstellung der indischen Philosophie zu entwerfen. Ein Riesenwerk,
das auf den Quellen fußt, und nur darunter leidet, daß indisches Denken durch die
Brille Schopenhauers und dessen geistiger Vorfahren (Plato, Kant) betrachtet wird.

Die Aussagen zeitgenössischer Denker bis Jaspers werden hier gesammelt und
kritisch beleuchtet. Im 2.Teil des Werkes wird die Indiendeutung der
Weltanschauungen untersucht, so vor allem die der christlichen Theologie und des

Marxismus, wobei wohl zu bemerken ist, daß hier das subjektive Moment auf die

Interpretation meist noch schärfer abfärbt als im Falle individueller Philosophen. Der
Vollständigkeit halber werden ferner Theosophie, Anthroposophie und indische

Religionsgemeinden in Deutschland berücksichtigt.
Besonders wertvoll in diesen detaillierten Ausführungen ist, daß der Verfasser

die deutschen Denker nicht nur durch zahlreiche Zitate zu Worte kommen läßt,
sondern ihr Urteil mit objektiver, unparteiischer Kritik abwägt. Und wer wäre
dazu berufener gewesen als H. von Glasenapp? So fällt ein klarer, unterscheidender
Lichtstrahl auf beide Bereiche. Das Werk belehrt den Leser ebensosehr über
deutsches wie indisches Denken, vor allem aber fesselt es, weil die Auseinandersetzung,
die uns alle berührt, heute erst recht aktuell geworden ist. P. Horsch

Antoinette K.Gordon, The Iconography of Tibetan Lamaism. Revised edition.
XXXI, 1 3 1 pages, numerous illustrations, 40. Rutland, Vermont & Tokyo, Charles

E.Tuttle Company, i960.

Tibetan art cannot be appreciated, 'understood' - inspite of its immediate
aesthetic appeal - without a rudimentary knowledge of the fundamental teachings
of Lamaism. Its symbolical forms are essentially a concrete expression of the complex

traditions, manifold religious beliefs and unique spiritual experiences. Medieval

Buddhist art is anonymous and conservative ; it follows definite rules which are



BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS 77

described in special canonical treatises. When it was introduced from India to Tibet
during the 7th and 8th century A.D., its iconographical material became largely
increased on the basis of autochthonous conceptions. The horrifying visions of
shamanistic ecstasy tempered by the serenity of Buddhist meditation produced
through the creative imagination of the Tibetan people the perhaps largest pantheon
of the world, a pantheon that was primarily visualised, modelled in statues and

painted on scrolls. To the orthodox Buddhas, Bodhisattvas and minor deities of
Mahâyâna Buddhism was added a formidable array of animal-headed goddesses,
witches, demons and spirits, bénéficient and malicious, saints, teachers and
translators.

All these various types are lavishly displayed in this work. They are classified and

described, for every image and detail has a particular symbolic meaning. Nothing is

arbitrary in Tibetan art, though there are divergencies according to schools, sects,
and even monasteries. But in general the identification of images is not unlike the

analysis of plants, as William B.Whitney in his foreword rightly remarks. 'Thus,
as with a flower one determines in order its division, family, and species, so with an

image one first takes a look and from its general appearance - pose, expression, and
dress - can generally determine the class to which it belongs and then by a detailed
examination of the mount, posture, number of faces, arms, and legs and the mystic
gestures exhibited by it and the symbols, if any, carried in the hands, seeks to
identify and name both the individual in the class and the particular form of such

individual.' (p. VI).
One of the major merits of the book, whose first edition appeared more than

twenty years ago, consists in its systematic and didactic approach. The student will
find it easy after a relatively brief time to identify at least the more common deities
of the pantheon. For the Tibetan scholar it constitutes a source book for ready
reference.

According to its general scope the work mainly contains illustrations of single
emblems and figures. Worth mentioning is, however, a large size representation of
a Tshog-shing, often called the 'Assembly Tree of the Gods', with Tsong-kha-pa,
the founder of the Gelug-pa sect, in the centre. The scroll is painted and thereby
conveys at least an idea of the importance of colour symbolism. Moreover, there is

a detailed description of the ' Greater Mandala of the Chönyid Bardo', which could
be defined as the pictorial translation of an essential chapter of the Tibetan Book of
the Dead. There is hardly any need to remind the reader of the deep psychological
significance of Mandala symbolism, which has been carefully studied by C.G.Jung
(followed by Tucci). New in this edition is a set of thirty-one Thang-kas or painted
scrolls, which represent incidents in the former lives of Buddha.

Antoinette K. Gordon was particularly qualified to fulfill this difficult task, as she

devoted her life work to Tibetan art and religion with which she remained in intimate



78 BÜCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

contact through her research at the American Museum of Natural History. Besides

an extensive bibliography she added a word list of the most common Sanskrit terms
encountered in a study of Lamaism. The work, no doubt, keeps its standard up to
date. P. Horsch

Arthur Osborne : Buddhism and Christianity in the light ofHinduism. 164 Seiten, 8°.
London, Rider & Company, 1959.

Es ist nicht leicht, den Standpunkt des Hinduismus begrifflich zu umschreiben, da

er nicht eine Religion im Sinne des Christentums oder des Buddhismus usw. ist,
sondern viel eher ein soziales System, in dem sich eine Menge religiöser Riten und
Anschauungen zusammenfinden, unbeschadet dessen, daß sie sich gegenseitig oft
widersprechen.

Schon vor vielen Jahren hat Alfred Lyall in den «Asiatic Studies» (zit. bei H. v.
Glasenapp in «Die Religionen Indiens») den Hinduismus als «die Gesamtheit aller
Riten, religiösen Praktiken und Anschauungen, Traditionen und Mythologien, die
durch die heiligen Bücher und die Vorschriften der Brahmanen ihre Sanktion erhalten»,

charakterisiert. So ist es verständlich, daß im Lichte dieser Haltung der
Buddhismus und das Christentum als zwei sich ergänzende Aspekte eines und desselben

Prozesses betrachtet werden, obwohl sich in der Zielsetzung kaum eine größere
Verschiedenheit denken läßt als zwischen diesen beiden großen Religionen.
Osborne aber findet, daß ihre Lehren «in fact complementary and not contradictory»
sind.

Er versucht in seinem Buche für diese Auffassung den Nachweis zu erbringen,
aber das gelingt ihm nur insoweit, als er das Parinibbana der Buddhisten der Aussage
Christi «Ich und mein Vater sind Eins» genau so gleichsetzt wie der Advaita, der
Nicht-Zweiheit der Hindus, die als identisch mit der Unio mystica, der Alleinheit,
der Aufhebung des diesseitigen Selbstes in der Transzendenz des Absoluten usw.
betrachtet werden kann. Man würde in den Texten des Palikanons vergeblich nach

einer derartigen Deutung des Parinibbana suchen.
So ist es ein etwas diffuses Licht das bei Osborne auf das Christentum und den

Buddhismus fällt. In der Gottseligkeit des Hinduismus erscheinen die Verschiedenheiten

der einzelnen Religionen, und gerade durch die Voraussetzung eines allen

gemeinsamen Heilszieles, als unbedeutende Äußerlichkeiten, womit es nicht schwer

fällt, das Gemeinsame herauszuheben und Inkommensurables zu übersehen, bzw. es

dem Interesse des eigenen Standpunktes gemäß zu interpretieren.
Im übrigen bietet das Buch Osbornes manch interessante Einblicke, und zweifellos

trägt es viel zu einem besseren Verständnis zwischen den großen Religionen des

Ostens und Westens bei. Max Ladner



BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS 79

L. Olschki, Marco Polo's Asia. An introduction to his «description of the world»
called «il milione». Transi, by John A.ScoTT.4y9 S., 8°. Berkeley and Los Angeles,

University of California Press, 1960.

Der berühmte Reisebericht des Marco Polo ist für die Kenntnis Asiens auf der
Schwelle vom Mittelalter zur Neuzeit von kaum zu überschätzender Bedeutung.
Dieser Tatsache eingedenk, hat sich dem Texte des Venezianers Leonardo Olschki

zugewandt, dessen Werk nun in englischer Fassung und auf den heutigen Stand der

Forschung gebracht vorliegt. In der Einführung (S. 1 und folgende) werden die
verschiedenen Ausgaben des Reiseberichtes betrachtet; dem schließt sich (S. 12 und

folgende) eine kritische Studie über die asiatischen Itinerarien an. Hier werden alle

jene Orte genannt, die Marco Polo teils recht anschaulich beschreibt, aber nie
besucht hat, eine Gepflogenheit, die sich bei den islamischen Reiseberichten, wie zum
Beispiel dem angeblichen Abstecher des Ibn Battuta zu den Wolgabulgaren (siehe
St. Janicsek, JRAS, 1929, 791), recht häufig findet. Auch die Para-Geographica
erfahren (S. 2 6 und folgende), insbesondere das Land von Gog und Magog, ausführliche

Erwähnung, denn Marco Polo lokalisiert dasselbe nicht in der herkömmlichen
Weise (dazu vgl. meine Bemerkungen in Abu Hamid el Granadinoy su relación de viaje

por tierras eurasiaticas S. 93 ff.). Und damit gelangt man zu seinen Aussagen über
China, zu deren geographischer Fixierung das grundlegende Werk von H. Yule und
H. Cordier immer noch unerläßlich ist. Olschki stellt (S. 33) sehr zutreffend fest,
daß Marco Polo gewiß arabische Kartenbilder eingesehen hat, hingegen mutet es

sonderbar an, daß die «regionibus Zingorum» (S. 34) nicht mit Zing Ostafrika
der Muslime identifiziert wurde. Kapitel II (S.40—96) ist den Vorgängern des
venezianischen Reisenden gewidmet, und dabei werden christliche Handelsberichte, die

nestorianischen, dominikanischen und franziskanischen Missionare, der Chinese
Chau Ju-Kua und viele andere erwähnt, aber man vermißt die arabischen Geographen

völlig, deren Angaben und methodische Ermittlungen gewiß einmal einen
kritischen Vergleich mit den Feststellungen des Marco Polo verdienen würden. Dies

drängt sich im vorliegenden Buch besonders in den Kapiteln IV bis VII auf, in denen
über Zivilisation, Politik, Religion und allgemeine Naturbeschreibung Asiens
gehandelt wird. Aber nicht nur in diesen mehr oder minder realen Angaben, sondern
auch in den legendären Gestalten, wie dem Alten vom Berge oder dem Presbyter
Johann (S.381), wäre eine derartige quellenvergleichende Betrachtung sehr
lohnend, da sie Aufschluß über das geistige Klima von Orient und Okzident im Mittelalter

geben könnte. Die Kapitel VIII und IX sind den Daten Marco Polos zur
Geschichte Asiens gewidmet, wobei dem Stammbaum der Dshingisiden-Dynastie (S.

303) und Kublai Kan (S. 390 und folgende) die größte Aufmerksamkeit geschenkt
wird. Schließlich gilt Kapitel X der asiatischen Medizin, bei der der Venezianer sehr

genau zwischen einem geschulten Arzt und einem rudimentär-volkstümlichen Exor-



8o BÜCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

zismus unterscheidet. Olschkis schönes Werk wird mit einer Karte und einem
ausgiebigen Index, der es einem erst richtig erschließt, versehen. Das Kernstück des

Buches bildet aber Kapitel III, das Marco Polo selbst und seinem Berichte gilt. Dabei
stellt sich heraus, daß der Autor in erster Linie gar nicht ein handeltreibender
Venezianer war, sondern allem voran ein Weltmann, der sich gewandt und klug im
Dienste des Kaisers von China zu bewegen wußte und, dank seiner Stellung, unter
Anwendung seiner Intelligenz, zu den vielseitigen Nachrichten gelangte, die sein
Buch zu einem der interessantesten Quellenwerke über Asien machen. Trotz einiger

Unzulänglichkeiten wird die künftige Marco-Polo-Forschung nicht an der
sorgfältigen und reichhaltigen Studie von L. Olschki vorbeigehen können. C. E. Dubler

G. Wheeler, Racial Problems in Soviet Muslim Asia. Institute of Race Relations. 66 S.,

8°. London, New York, Bombay, Oxford University Press, i960.

Nach einer kurzen Einführung, die der Problemstellung gewidmet ist, wird die

sowjetische Nationalitätenpolitik Asiens historisch erläutert und die kulturellen,
sozialen, wirtschaftlichen Schwierigkeiten, die daraus insbesondere mit dem
nichtsowjetischen Osten erwuchsen, sachlich dargestellt. Man erkennt immer wieder,
wie schwer es ist, sich zur ganzen Frage die nötigen Quellen zu beschaffen und diese

richtig auszuwerten. Trotzdem gelingt es G. Wheeler, ein ausgezeichnetes kleines
Buch zu schreiben, das zwischen der offiziellen Sowjetpropaganda und derjenigen,
die von den nationalen Gruppen Innerasiens ausgeht, wie zum Beispiel der von Dr.
Baymirza Hayit, Documents Soviet Russia's Anti-Islam-Policy in Turkestan, 2 Teile,
Düsseldorf I9y8/y9, objektiv die Mitte zu halten weiß. Man kann über diese
summarische Information von einem Gebiet, aus dem es heute sehr schwer hält sachlich

unterrichtet zu werden, nur dankbar sein. Dazu sollen die illustrierenden Karten,
die im Anhang A aufgeführten Quellen und die im Anhang B zusammengestellten
statistischen Daten über die Verteilung der Muslime in der Sowjetunion noch
besonders hervorgehoben werden. C. E. Dubler


	Bücherbesprechungen = Comptes rendus

