
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 14 (1961)

Heft: 1-4

Buchbesprechung: Bücherbesprechungen = Comptes rendus

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BÜCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

Louis Renou, «Les Upanishad»: XVIBâskala-Mantra Upanisad. i6p., 8».

XVn Chägaleya Upanisad. 12 p., 8°. Publiées et traduites par Louis

Renou. Paris, AdrienMaisonneuve, 19C6 et 19C9.

Ces deux brèves Upanisad appartiennent à une période tardive du védisme.
D'abord éditées dans la série intitulée Unpublished Upanishads, Adyar 1933, elles ont été

traduites ici pour la première fois en français. Comme le texte corrompu pose de

nombreux problèmes, il a fallu avoir recours au maître de la philologie sanscrite en

France pour qu'il se charge de cette tâche.
M. L. Renou nous présente, comme dans toute cette collection, le texte en de-

vanâgarï et en caractères romains, une traduction accompagnée de notes précieuses

et d'une introduction.
La tendance archaïsante, si caractéristique de nombreux textes védiques, se

révèle dans la Bâskala-Mantra Upanisad - qui n'a d'ailleurs rien de commun avec la

Bâskala Samhitâ —, par une affabulation qui rappelle un mythe du Rigveda (1, ci, 1 ;

j2,1 ; 8,2,4). Sous la forme d'un bélier le dieu guerrier Indra ravit et emmena au

ciel le sage Medhâtithi pour lui révéler dans le sens du monisme upanisadique que

lui, Indra, est l'Un, que le «bélier» n'est qu'un déguisement (la mâyâ du vers 11)

et qu'en somme le principe unique n'est autre que le brahman.

Comme la précédente, la Chägaleya Upanisad a été retraduite librement par
Deussen d'après la version latine d'Anquetil Duperron, qui de son côté ne connaissait

que la traduction persane. Elle aussi fait allusion à un thème mythique ancien:

Kavasa Ailüsa exclu, parce que d'extraction basse, d'un sacrifice par des brahmanes,

se venge en leur posant des questions auxquelles ils ne savent pas que répondre.
Selon son conseil ils se mettent au service des « (ascètes)-enfants» qui leur enseignent
le caractère absolu et immortel de l'âtman. La comparaison familière du char à laquelle
ils ont recours cache sous cette forme peut-être des réminiscences bouddhiques.

L'Upanisad qui est en prose se termine par deux vers (une addition ultérieure nous

semble-t-il) introduits par la formule ancienne : «Voici des stances à ce sujet :

De même qu'une voiture abandonnée par le cocher ne bouge si peu que ce soit,

ainsi apparaît-il du corps quand il est délaissé par l'âme ...» P. Horsch

G.P.Malalasekera et K. N. Jayatilleke, Le bouddhisme et la question

raciale. 71 p., 8°. Unesco (N° 401), 19C8.

Cette brochure, si brève soit-elle, contient des informations détaillées et exposées

avec clarté. Les auteurs montrent d'abord que le système des castes repose sur



BÜCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS irj
des préjugés de race, car il implique une inégalité économique, politique, sociale,

religieuse et juridique. Ils admettent même l'hypothèse de l'origine raciale des

castes, qui remonterait donc aux envahisseurs indo-européens, les «Aryens», qui
méprisaient les aborigènes «à peau noire et sans nez». Il est en effet intéressant de

noter que le mot varna désigne en sanscrit la caste aussi bien que la couleur de la peau.
Cependant le bouddhisme ne reconnaît pas le système des castes, qu'il rejette à

l'aide d'arguments rationnels d'ordre biologique («il n'existe pas d'espèces
humaines comme il existe des espèces animales et végétales»), sociologique (les classes

sociales ne sont pas stables) et surtout religieux : Bouddha a affirmé «que le salut est

possible pour tous les hommes des quatre castes» (Majjhima II, p. 147). Il proclame
l'unité de l'espèce humaine et prêche la tolérance universelle. Le grand empereur
Asoka du troisième siècle av. J.- C. a réalisé dans sa politique cet idéal religieux.

Cet exposé soulève d'importants problèmes. Pourquoi la laïcité bouddhique n'a-
t-elle pu s'affranchir du système social hindou? Ce fait n'est-il pas la cause la plus
profonde du déclin du bouddhisme en Inde? Mais avec ces questions nous débordons
le cadre du problème que les auteurs de cette brochure se sont posé et qu'ils ont
abordé avec beaucoup de clarté et d'impartialité. P. Horsch

Bernfried Schlerath, Das Königtum im Pdg- und Atharvaveda. Ein Beitrag

zur indogermanischen Kulturgeschichte. Abhandlungen für die
Kunde desMorgenlandes, herausgegeben von der DeutschenMorgenlän-
dischen Gesellschaft XXXIII, 3.17 3 S., 8°. Wiesbaden, Kommissionsverlag

Franz Steiner GmbH, i960.

Bücher, die einen einzigen Gegenstand innerhalb eines klar begrenzten Gebietes
vollständig behandeln, sind für die Wissenschaft von dauerndem Wert. Um ein
solches Werk handelt es sich hier. Auf Grund sämtlicher Stellen des Rig- und Atharvaveda,

die sich auf das Königtum beziehen und die textlich sowie in Übersetzung
wiedergegeben werden, versucht der Verfasser ein Gesamtbild zu entwerfen. Er war sich
dabei bewußt, daß die mythologische Natur dieser Texte nur in beschränktem Maße
Rückschlüsse auf die realen Gegebenheiten des irdischen Königtums erlaubt. «Die
Fragen nach Erb- oder Wahlkönigtum, nach den Einzelheiten der Herrschaftsgewalt,

den Machtbefugnissen, den Möglichkeiten einer Absetzung des Königs lassen
sich aus den Angaben des Textes nicht mit Sicherheit beantworten» (S. 2).

Die Untersuchung über die Beziehung gewisser Götter zur Herrschaft zeigt, daß
innen der Titel lajan nicht zufällig beigelegt wird. «Königtum bedeutet Sieg, sieghafte

Kraft, das unangetastete Festhalten der Herrschaft im Augenblick der höchsten
Machtvollkommenheit» (S. 106). So steht denn auch der irdische König «in Parallele

und Abhängigkeit von den himmlischen Königen».



IÇ4 BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

Beachtenswert ist Schleraths Bemerkung, daß der Mangel einer Götterhierarchie
im Veda dem Fehlen der Idee eines ewig regierenden Götterkönigs entspricht.
«Nur wenn es diese Vorstellung gäbe, könnten wir die feste Hierarchie der Götterwelt

erwarten, die man im vedischen Pantheon immer vermißt hat» (S. 74). Es

ließen sich hierüber interessante historische Betrachtungen anknüpfen. Ist es zum
Beispiel in diesem Fall nicht wahrscheinlich, daß irdische Verhältnisse auf die mythologische

Anschauung abgefärbt haben?

Im Awesta fehlt das Äquivalent fur rajan-, raj-. Anderseits hat Schlerath eine

lange Liste von wörtlichen Entsprechungen zwischen altindisch ksatrd- und awe-
stisch xsaSra-«Herrschaft» zusammengestellt (S. 127—131). Schließlich sei noch auf

seine Bemerkungen zum Eid (S. 1 S3~lS7) hingewiesen. Das Ordeal bei Feuer, Wasser

und Pflanzen, die eine tiefe Affinität zur Idee des Königtums aufweisen, kann

vorindisches Alter beanspruchen.Was Varuna anbelangt, glaubt Schlerath im Gegensatz

zu Lüders, daß seine Eidnatur «nur einer der möglichen Ausgangspunkte seines

Königtums ist» (S. 156). P. Horsch

Mircea Eliade, Schamanismus und archaische Ekstasetechnik. VIII, 472 S.,

8°. Zürich und Stuttgart, Rascher Verlag, 19^7.

Eliade sieht im Schamanismus vorerst eine Technik der Ekstase und hebt dann

die Hauptmomente dieses komplexen Phänomens hervor : Durchbruch der kosmischen

Ebenen, Verkehr mit den Geistern, Seelenflug, Zerstückelung des eigenen

Körpers als Initiationserlebnis und geistige Wiedergeburt, Behandlung der
Krankheiten usf. Es handelt sich dabei nicht um eine Religion im eigentlichen Sinne,
sondern um einen Komplex typischer Motive, die sich als eine Form primitiver Mystik
bei den verschiedensten Völkern der Erde wiederfinden.

Für die Asienkunde ist das Werk von besonderer Bedeutung, finden sich doch

noch heute die urtümlichsten Vertreter des Schamanismus im Norden Asiens. In der

vorbuddhistischen, tibetischen Bon-Religion weist der Verfasser die grundlegenden
schamanischen Praktiken nach, die sich weitgehend im Lamaismus, wenn auch

umgewertet, vergeistigt, erhalten haben, wobei bloß auf die Orakelpriester und die

Maskentänze hingewiesen sei. Interessant sind die Ausführungen über schamanische

Symbolismen und Techniken in Indien, die eine wertvolle Ergänzung zu Eliades
gehaltvollem Buch über den Yoga bilden. Auch im Tantrismus, in China und bei den

Völkerstämmen Südostasiens wird das Phänomen der Ekstase mit allen damit
verbundenen religiösen, mythologischen Erscheinungsformen vom historischen und

vergleichenden Standpunkt scharf umrissen.
In diesem Werke erstaunt uns Eliade wiederum durch die Fülle des Materials, das

er mit psychologischem Scharfsinn und intuitivem Einfühlungsvermögen klar zu
ordnen versteht. Der Ethnologe findet hier zusammengestellt - zum Beispiel die Sym-



BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS ICC

bolik der Schamanentracht und -trommel -, was in oft schwer zugänglichen
Zeitschriften verstreut liegt. Die umfangreiche Untersuchung bildet für die Orientalisten

aller Gebiete eine Fundgrube meist wenig berücksichtigter religiöser Motive,
für den allgemeinen Leser einen Quell geistiger Anregung. P. Horsch

The Nätakalaksanaratnakosa ofSägaranandin. A Thirteenth-Century Treatise

on the Hindu Theater. Translated by Myles Dillon Murray Fowler
and V. Raghavan. Introduction and Notes by V.Raghavan. 74 pp.,

40. Transactions of the American Philosophical Society. New Series —

Volume ro, Part 9, Philadelphia i960.

Das vorliegende Buch ergänzt denim Jahre 1937 von M. Dillon edierten Sanskrittext

des Nätakalaksanaratnakosa (London, Oxford University Press, pp. XX, 147,
cr.-8vo). Es ist den gemeinsamen Bemühungen der drei im Titel genannten Gelehrten

zu verdanken, doch hat V. Raghavan offenbar die Hauptlast der Arbeit getragen.
Von ihm stammen die Schlußfassung der Übersetzung, die Einleitung, die Quellen-
Indices und vor allem die Zusammenstellung der von ihm selbst und anderen früher
schon an verschiedenen Stellen vorgeschlagenen Emendationen. Ihnen kommt eine

ganz besondere Bedeutung zu, weil wir für den N. bisher nur einen einzigen, nicht
besonders guten Textzeugen besitzen. Ohne die Leistung der beiden anderen Indo-
logen ungerechterweise zu verkleinern, darf man wohl sagen, daß besonders durch
V.Raghavans Mitarbeit hier ein Meisterwerk von erstaunlicher Akribie zustande
kam, das höchstens dann wesentlich vervollkommnet werden könnte, wenn uns der
Zufall weitere Mss. des Textes bescherte. In Sägaranandin, den Raghavan nicht früher

als das 13. Jahrhundert datieren möchte, lernen wir einen Kompilator kennen,
der sich weniger durch eigene Ideen oder durch kritischen Scharfsinn als durch eine
beachtliche Belesenheit auszeichnet. Er vermittelt uns die Lehrmeinungen von
Schulen, die neben jenen des Abhinavagupta und des Dhananjaya bestanden, besonders

der des Mätrgupta, eines zweifellos bedeutenden Kopfes, und läßt uns so die
Vielschichtigkeit der mittelalterlichen indischen Theorie des Dramas ahnen. Leider
besteht die Darstellung in ihrem theoretischen Teile auf weite Strecken aus einer
wenigstens für unseren Geschmack einigermaßen ungeschickten, kritiklosen, an
Äußerlichkeiten klebenden Rubrikation von Begriffen. Am interessantesten sind
wohl die Erklärung technischer Ausdrücke und des auf der Bühne üblichen
Sprachgebrauchs (Zeilen 21 j8-2 290 des Sanskrit-Textes). Über die Musik, die Metrik, die
Tanzkunst und die Paraphernalia der Bühne bietet das Handbüchlein nahezu nichts.
Dagegen verdient der Autor unseren Dank für die zahlreichen Fragmente, die er als

Beispiele aus vielfach verlorenen klassischen Dramen zitiert. Unter ihnen ist beson-



ir6 BÜCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

ders das Devïcandragupta hervorzuheben, welches einen dem Mudräräksasa
ähnlichen Stoff behandelt (vgl.V. Raghavan, Journal of the Banaras Hindu University, II,
i, 23—J4; ii, 307). — Im ganzen ist die vorliegende Übersetzung mit dem beigegebenen

Kommentar ein streng wissenschaftliches, von Sanskritisten für Sanskritisten,
nicht für den interessierten Laien geschriebenes Werk. Wer es mit Nutzen lesen

will, muß mit der Theorie des Sanskritdramas bereits bekannt sein; lernen kann er
sie aus Sägaranandins Kompilation nicht. W. Rau

Heinrich Zimmer, Philosophie und Religion Indiens. Ins Deutsche

übertragen und herausgegeben von Lucy Heyer-Grote. C97 S., Zürich, Rhein-

Verlag, 1961.

Vor zehn Jahren erschien in der Bollingen Series, New York, das unvollendet
nachgelassene, von Joseph Campbell mit großer Sorgfalt redigierte und
vervollständigte Werk von Heinrich Zimmer «Philosophies of India», beruhend auf seiner

letzten, kurz vor seinem allzufrühen Tode an der Columbia University gehaltenen
Vorlesung. Das Buch ist an dieser Stelle (As. Stud. 1952, S. ij2) angezeigt worden
und liegt jetzt auch in deutscher Übersetzung vor. Der Verlag hat gut daran getan,
in den Titel auch die Religion einzubeziehen, liegt es doch in der Natur der Sache,

daß die indische Philosophie nur im Zusammenhang mit der Religion verstanden

werden kann, mit der sie seit ihren ersten Anfängen bis in ihre letzten Entwicklungen

unauflöslich verbunden ist ; und es ist ja gerade ein besonderes Verdienst des

Zimmerschen Buches; nicht nur die Beziehungen der Philosophie zur Religion,
sondern auch zu dem weiteren Bereich des kulturellen Lebens berücksichtigt zu haben.

Die Übersetzerin hat in einem Vorwort von den Grundsätzen Rechenschaft gegeben,

die sie bei ihrer Arbeit geleitet haben und die es sehr wohl verdienten, von
den zahlreichen Übersetzern englischer Bücher über Indien beherzigt zu werden.
Dies gilt vor allem für die Behandlung philosophischer und religiöser Termini, die

hier nicht, wie dies leider zumeist geschieht, aus dem Englischen übersetzt wurden,
wo siebereits sehrungenaue Wiedergaben derOriginalausdrücke sind, sondern durch
die Ausdrücke gegeben werden, die in der deutschen indologischen Literatur
gebräuchlich sind ; die enge Vertrautheit der Übersetzerin mit den deutschen Schriften

Zimmers und ihre langjährige persönliche Bekanntschaft mit dem Autor hat dies

ermöglicht und darüber hinaus eine Übersetzung entstehen lassen, die der Form,
in der Zimmer selbst sein Buch in seiner Muttersprache gestaltet hätte, so nahe

kommt, als dies in solchem Falle möglich war. Bei den zahlreichen Zitaten konnten
vielfach die Formulierungen Zimmers in seinen deutsch erschienenen Werken
benutzt werden, so besonders in der Wiedergabe von Fabeln, Legenden und
Gleichnissen, und anderseits ist die ganze schöpferische Sprachgestaltung Zimmers mit be-



BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS I £J

wundernswerter Einfühlung nachgebildet oder genau genommen wiedergewonnen,
so daß man in dieser Rückübertragung den großen wissenschaftlichen Prosaisten,
der Zimmer war, beglückt wiedererkennt ; und so ist es denn lebhaft zu begrüßen,
daß dies letzte Werk des tiefen Deuters der indischen Geisteswelt, das recht eigentlich

als sein Vermächtnis gelten kann, nun auch dem deutschen Leser in einer
kongenialen Wiedergabe erschlossen worden ist. E. Abegg

Kranich am Meer. Koreanische Gedichte. Herausgegeben von Peter H.
Lee, auf Grund der Übertragungen des Herausgebers und in Zusammenarbeit

mit ihm von Franz Wilhelm Huber und Albert von Schirn-
ding in die vorliegende Form gebracht. 130 Seiten mit 6 Bildern, 8°.

München, Carl Hanser Verlag, 19C9.

Das vorliegende, für weitere Kreise bestimmte Buch scheint die erste größere
Auswahl koreanischer Dichtung (vom 7. bis zum 18. Jahrhundert) in Übersetzung
zu sein - verbunden mit einer literatur- und kulturgeschichtlichen Darstellung,
wenn auch nur in Gestalt eines verhältnismäßig kurzen Nachworts, und mehr oder

weniger kurzen Biographien der vertretenen Dichter —, die das Abendland zu sehen

bekommt. Wir verdanken es dem jungen koreanischen Gelehrten Peter H. Lee, der
in Amerika und Europa studiert hat und sich eifrig um die Vermittlung der Kultur,
insbesondere der Literatur seiner Heimat bemüht - den Lesern der Asiatischen Studien

dürfte er durch seine Studie und Übersetzung «The Life of the Korean Poet-Priest
Kyunyö» (As.St. 1957/58, S.428".) bekannt sein. Das Buch fachmännisch zu beurteilen

bin ich nicht in der Lage ; dafür verweise ich auf die Besprechung, die Ch.

Haguenauer (Paris), einer der wenigen abendländischen Kenner der koreanischen
Sprache und Kultur, in den Nachrichten der Gesellschafter Natur- und Völkerkunde
Ostasiens I Hamburg, Nr. 87, S. cjf. veröffentlicht hat. Danach wären die Gedichtübertragungen

in der vorliegenden Form entschieden zu frei. Also wieder ein Fall des

häufigen Kompromisses : Untreue dem Original gegenüber zugunsten einer gefälligen,

ja dichterischen Gestaltung in der Übersetzersprache, die nun tatsächlich dank
den gewandten Bearbeitern diesen Band auszeichnet. Eine ähnliche Einstellung muß
auch die des Herausgebers, des eigentlichen Autors des Buches, P. H. Lee, gewesen
sein : sein Nachwort macht eher den Eindruck einer dichterischen Verklärung als

einer sachlichen Darstellung der koreanischen Kultur- und Literaturgeschichte, wobei

er anderseits deren starke Abhängigkeit von China in seinem patriotischen Eifer
gern verwischt. Daß er schließlich seine «Zeittafel» mit der Gründung des koreanischen

Reiches «Chosön» im Jahre 2333 v.Chr. beginnt, zeugt von einer unkritischen

Haltung der mythenhaften Überlieferung gegenüber, die auch heute noch in
ganz Ostasien selbst unter Gelehrten sehr verbreitet ist.



IC8 ERHALTENE BÜCHER • LIVRES REÇUS

Von diesen Vorbehalten abgesehen, können wir das äußerst ansprechende, auch

typographisch mit feinem Geschmack gestaltete Buch, dem überdies sechs gute
Reproduktionen alter koreanischer Malereien beigegeben sind, nur warm begrüßen
und empfehlen. E. H. v. T.

ERHALTENE BÜCHER • LIVRES REÇUS

Muhammad Asad, The Principles of State and Government in Islam. Berkeley and Los

Angeles, University of California Press, 1961.
Archie J. Bahm, Yoga, Union with the Ultimate. A new version of the ancient Yoga

Sutras of Patanjali. New York, Frederick Ungar, 1961.
Bibliographie Bouddhique. Vol. 28/31 : Mai 1954-Mai 1958. Ed. par J.K.Balbir, G.

L.M.Clauson, P. Demiéville et autres. Paris, Adrien Maisonneuve, 1961.
Hedwig von Beit, Symbolik des Märchens. Versuch einer Deutung. Zweite, verbesserte

Auflage i960. Band 2 : Gegensatz und Erneuerung im Märchen. Registerband.
Bern, Francke Verlag, 1957—1960.

John Blofeld, Rad des Lebens. Erlebnisse eines westlichen Buddhisten. Deutsch von

Lorenz Richter und Eva Grünert. Zürich und Stuttgart, Rascher Verlag,

1961.
The Changing Map of Asia. A Political Geography. 4th Edition, revised. Edited by

W. G.East and O.H.K. Spate. London and New York, Methuen and Dutton,
1961.

Mircea Eliade, Schamanismus und archaische Ekstasetechnik. Zürich und Stuttgart,
Rascher Verlag, 1957.

Mircea Eliade, Das Mysterium der Wiedergeburt. Initiationsriten, ihre kulturelle und

religiöse Bedeutung. Aus dem Französischen übersetzt von Emilie Hoffmann.
Zürich und Stuttgart, Rascher Verlag, 1961.

Wolfgang Franke, The Reform and Abolition of the Traditional Chinese Examination

System. Distributed by Harvard University Press, Cambridge (Mass.), i960.
Antoinette K. Gordon, The Iconography of Tibetan Lamaism. Rutland, Vermont &

Tokyo, Charles E.Tuttle Co., i960.
Annelies Kammenhuber, Hippologia Hethitica. Wiesbaden, Harrassowitz, 1961.

Howard K. Kaufman, Bangkhuad, A Community Study in Thailand. (Monographs
of the Association for Asian Studies, X). Locust Valley, N. Y., J.J.Augustin Inc.

Publisher, i960.
Donald Keene, Modern Japanese Novels and the West. Charlottesville, University of

Virginia Press, 1961.


	Bücherbesprechungen = Comptes rendus

