
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 14 (1961)

Heft: 1-4

Artikel: Profanes Wissensgut im vedischen Literaturkreis

Autor: Horsch, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-145823

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-145823
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


PROFANES WISSENSGUT

IM VEDISCHEN LITERATURKREIS

VON PAUL HORSCH, ZÜRICH

Die älteste literarische Überlieferung stellt meist nur einen Aspekt aus

dem Kulturleben eines Volkes dar. Dies gilt besonders für Indien, wo
seit frühester Zeit die Tradition vornehmlich an das Priestertum gebunden

war. In den Brahmanenschulen wurden die Hymnen, Opferformeln
und rituellen Gesänge während Jahrhunderten mit unvergleichbarer
Strenge und Exaktheit mündlich von Lehrer auf Schüler übertragen.
Dies erklärt auch den fast durchwegs religiösen, esoterischen, «hieratischen»

Charakter des vedischen Schrifttums. Anderseits opferten und
dichteten die Brahmanen für das Volk, wenigstens für die obersten
Schichten. Sie trugen ihre selbst erschauten Hymnen an öffentlichen
Festen vor oder nahmen gar eine hohe Stellung als Geistliche an einem

Königshofe ein. Ja sogar Krieger übten sich in der erhabenen Kunst des

Sehertums. Und wie überall in der Welt hat auch in Alt-Indien das

gemeine Volk Lieder gesungen, Geschichten erzählt und allerhand Künste
betrieben. Sicher unterschied sich all dies von den feierlichen
Göttermythen, den schwierigen Opferriten und «dichterischen Formulierungen»

der Theologen. Doch mangelte all dem auch die feste Form der

Überlieferung, welche damals nur in «Schulen» möglich war. Um so

größere Bedeutung hat, was von diesem Wissensgut fragmentarisch,
wenn auch nur indirekt durch die Brahmanen, auf uns gekommen ist.
Diese Untersuchung stützt sich deshalb auf die vedische Literatur.
Allerdings werden auch spätere Entwicklungsstufen - Epos, Puräna's usw.
- und besonders buddhistische sowie jinistische Quellen nutzvolle
Rückschlüsse erlauben.

Als «profan» werden hier jene Wissensgebiete verstanden, die unter
mindestens eine der folgenden drei Kategorien fallen :

î. was nicht zur sakralen, orthodoxen vedischen Literatur gehört,



94 PAUL horsch: profanes wissensgut

2. was nicht brahmanischen Kreisen entstammt,
3. was volkstümliche Anschauungen, Bräuche und Ausdrucksformen

widerspiegelt.
Oft lassen sich der profan-weltliche und der sakral-geistliche Bereich

nicht klar scheiden, denn bei der Überlieferung beider war das Prie-

stertum maßgebend, so daß manches «Wissen», das auf dem Boden des

Volkes entstanden ist, uns in brahmanischem Gewände entgegentritt.
Den Grundtypus der indischen Sakralliteratur stellen die vier Veden

dar. Doch schon im ältesten von ihnen, dem Rigveda*, konnten weltliche

Einflüsse festgestellt werden. Die Brahmanen vollzogen ihre
kostspieligen Opfer besonders für Angehörige der aristokratischen Kriegerkaste

oder amtierten als Purohita's bei Königen. So werden denn auch,

neben den Taten der Götter, die der spendefreudigen Opferherren
gepriesen. Die intime Verbindung mit dem Adel wird sich später in der

Geistesgeschichte immer deutlicher bemerkbar machen. Die alten
Seher lebten noch keineswegs in hermetischen Kreisen oder in asketischer

Zurückgezogenheit, sondern versammelten sich vielmehr bei
großen, öffentlichen Festen (samana), wo sie durch den Vortrag ihrer

Hymnen den ersten Preis zu erringen hofften. In dieser «olympischen»

Atmosphäre fanden auch allerhand sportliche Veranstaltungen wie
Bogenschießen, Pferderennen usw. statt. «Das samana war also ein großes,

allgemeines Volksfest wie die späteren Yâtrâ ' s und Utsava '
s, unseren Messen

und Jahrmärkten vergleichbar1.» Selbst im Ritual spielten Mimus
und volkstümliche Erzählungskunst eine Rolle*. Doch waren diese

Dichter größtenteils Priester, deren Hymnen für die feierlichen Opfer
verfaßt wurden. Die komplizierte Natur des Kultus erforderte dazu

eine lange, gründliche Ausbildung. Und da an den sich oft über lange

Zeiträume erstreckenden Zeremonien mehrere Brahmanen teilnahmen,

* Folgende Abkürzungen werden verwendet : AB Aitareya-Brähmana ; AV Atharvaveda;

BAU Brhadâranyaka-Upanisad; ChU Chândogya-Upanisad; PW Petersburger
Wörterbuch; RV Rigveda; SB Satapatha-Brähmana.

i. R. Pischel, Vedische Studien, II, S. 31 c.

2. Vgl. L. von Schroeder, Mimus und Mysterium im Rigveda.



IM VEDISCHEN LITERATURKREIS 9C

so bildeten sich schon früh eigentliche Fachschulen : der hotr rezitierte
die rc-Strophen, der udgâtr sang die säman-Melodien, während der adhva-

ryu mit seinen Gehilfen Opferformeln (yajus) murmelnd die heilige
Handlung verrichtete. Diese Spezialisierung des «Wissens», d.h. des

Veda, darf gleichsam als die Wiege des Brahmanismus betrachtet werden

: Nur durch jahrelanges Studium kann sich ein Schüler die Kenntnisse

eines bestimmten Gebietes aneignen, um damit im Kultus eine

entsprechende Funktion auszuüben ; nur wer der Brahmanenkaste angehört,

ist zu dieser Ausbildung berufen; nur durch die Opferwissenschaft

kann die kosmische und ethische Ordnung erhalten bleiben.
Dank dieser Stellung der Priester als ausschließliche Bewahrer des

heiligen Wortes und der rituellen Kunde wurde das profane Wissensgut
zurückgedrängt. Auch war für dieses bei der freien mündlichen
Überlieferung eine eigentliche Fixierung ausgeschlossen, es sei denn, daß es

in theologische Kreise Eingang fand, was wiederum eine brahmanische

Umformung nach sich zog. Anderseits wurden die drei dem Opferwesen

zugrunde liegenden Veden mit größter Treue tradiert und sehr früh
abgeschlossen, in Sammlungen (samhitâ) geordnete

Eine gewisse Ausnahmestellung nimmt als vierter der Atharvaveda

ein, dessen volkstümlicher Charakter oft hervorgehoben wurde. In ihm
tritt das häusliche Ritual und damit die weltliche Sphäre stärker in den

Vordergrund. Das it., in Prosa verfaßte Buch steht unter dem Einfluß
der Vrätya's, also einer nicht-brahmanischen Kultgemeinschaft4. Neben
vielen volksliedartigen Gesängen enthält dieser Veda eine Menge
primitiver Zauberformeln, die weniger zum Repertoire eines geschulten
Brahmanen als zum Wissensschatz eines profanen Beschwörers gehören.
Sie gründen auf uralten, allgemein verbreiteten magischen Vorstellungen

und konnten auch leicht vom gemeinen Mann verwendet werden -
3. Vom Rigveda an treten rc, yajus, säman häufig zusammen auf; rg-, yajur-, säma-veda zu-

erst in AB j, 3 2,1 ; ÜB i i r,, 8,4. Vgl. L. Renou, Les écoles védiques et la formation du Véda,
S. 2f.

4- Vgl. J. W. Hauer, Der Vrâtya. Untersuchungen über die nicht-brahmanische Religion
Altindiens. Stuttgart 1927.



96 PAUL horsch: profanes WISSENSGUT

eine verständliche und folgenschwere Kompensation zu den bloß für
vornehme und wohlhabende Stände bestimmten Riten der Brahmanen.

Der Atharvaveda steht in enger Beziehung zur Zauberei (yâtu), die nach

RV £, 12,2 dem rta, der «Wahrheit», der sakralen Ordnung zuwiderläuft.

SB io, r, 2,20 erwähnt dieyâtu-vidah, die «Kenner der Zauberei»,

d.h. der Atharvan-Formeln5. Die Verehrung des Gottes Rudra

und archaisch anmutende Fruchtbarkeitsriten teils erotischen Charakters

bilden die frühesten Anklänge zum Sivaismus und dem Sakti-Kult
des spätem Hinduismus, wie dies Arbman in seiner Untersuchung über

Rudra dargelegt hat.

Diesen profanen, unorthodoxen Merkmalen, vor allem aber der
Tatsache, daß er am feierlichen Ritual keinen direkten Anteil hatte, ist

seine mangelhafte Überlieferung, späte Kompilation und erst in jüngerer

Zeit erfolgte Anerkennung als vierter Veda zuzuschreiben6. Der
Päli-Kanon erwähnt ihn nicht, sondern spricht stets nur von drei Veden

und den Kennern des dreifachen Wissens7. Dies ist rätselhaft, weil
gerade der Buddhismus im östlichen Indien, zu dem auch der Atharvaveda

mannigfache Berührungspunkte aufweist, fast ausschließlich mit dem

volkstümlichen Brahmanéntum in Verbindung kam. Wenn man daraus

nicht schließen darf, daß der Atharvaveda im 6. und r. vorchristlichen

Jahrhundert noch nicht kompiliert war — unter diesem Namen tritt er

j. Der älteste Name atharvähgirasah bezieht sich nach Bloomneld,The Atharvaveda, S. 8 f.,
auf die weiße (atharvan) bzw. schwarze (ahgirasah) Magie. Die Bezeichnung brahmaveda erinnert

an den iraAma'n-Priester mit seiner dichterischen Funktion als Purohita eines Fürsten

(vgl. Vedische Studien, II, S. i j2f.).Vgl. L.Renou, L'Inde classique, I, S. 286: «En tant que

répertoire de charmes, YAtharva est presque un manuel laïque, ksatriya, à certains égards un

manuel d'Etat.»
6. Auch später erfolgte seine Anerkennung nur in beschränktem Maße, wie uns dies Bur-

nell (The Vamsabrähmana of the Sämaveda, S. XXI) bezeugt: «The best informed Pandits in

South India however, persistently deny the existence at all of this Veda, and utterly disbelieve

in the book published by Roth and Whitney.»
7. In Pali bedeutet athabbäna «Zauberspruch», athabbäha-veda findet sich erst bei den

Kommentatoren (vgl. A Critical Päli Dictionary, s.v.). Buddhaghosa bezieht sich inSumangala-
vilâsinî I, 247 wohl auf ChU 7,1, 2. Über die Kenner des dreifachen Wissens vgl.Tevijja-
sutta des Dîgha Nikâya.



IM VEDISCHEN LITERATURKREIS 97

allerdings erstmals in Gopatha-Brähmana 1,1, 20. 2c. 29 und in der kaum

viel jüngeren, ebenfalls diesem Veda zugehörigen Mundaka-Upanisad i,
1, r auf- so steht doch fest, daß er im brahmanischen Milieu jener Zeit
und Gegend noch keine orthodoxe Gültigkeit besaß und seine Schule

dort nicht verbreitet war. Anderseits kann den atharvanischen Zauberformeln

ein hohes Alter nicht abgesprochen werden, wenn auch Sprache

und Metrum auf eine späte Abfassungszeit hinweisen. «Denn es

bleibt immer eine offene Frage, ob die sprachlichen Eigentümlichkeiten
und die metrischen Freiheiten, durch welche sich die Zaubersprüche

des Atharvaveda von der Hymnendichtung des Rigveda unterscheiden,

auf einem Unterschied in der Entstehungszeit oder auf der
Verschiedenheit zwischen volkstümlicher und priesterlicher Dichtung
beruhen8.» Von der alten Bezeichnung «Veda der Atharvan's und Angira-
sen» weist wenigstens der erste Namen mit Sicherheit auf ein indo-ira-
nisches Geschlecht von Feuerpriestern zurück. Der Feuerkult bewahrte
noch in jüngerer Zeit — im Gegensatz zum solennen Somaopfer — eine

enge Beziehung zum häuslichen Ritual und damit zu volkstümlichen
Bräuchen. Diese ältere Tradition wurde dann von den Vertretern der

neuen vedischen Anschauungen mit ihrem ausgesprochen hieratischen
Charakter bis zu einem gewissen Grade verdrängt, wenigstens von der

Liturgie ausgeschlossen. An einem klaren Beispiel werden wir noch
sehen, wie innerhalb religiöser Kreise die Auseinandersetzung zwischen

junger und alter Richtung zu einer Abstufung hieratisch-profan führen
kann. Was uns als volkstümlich erscheint, stellt in gewissen Fällen bloß
eine unorthodoxe Form priesterlicher Tradition dar. In dieser Hinsicht
kann der Atharvaveda als Wegweiser dienen.

Nach diesen allgemeinen einleitenden Betrachtungen wollen wir uns
den besonderen Formen des profanen Wissens zuwenden. Solche werden

in der Tat ausdrücklich in vedischen Texten, vor allem seit der

Brähmanaperiode, meist zusammen mit den drei bzw. vier Veden er-

8. M. Winternitz, Geschichte der indischen Literatur (1908), I., S. 106. Vgl. Bloomfield,
ibid., S. 2.



98 PAUL horsch: profanes WISSENSGUT

wähnt. Dies zeigt, daß sie in jenem Kontext gleichfalls als eigentliche
Literaturgattungen und Lehrgegenstände betrachtet wurden. In diesen

Listen finden sich manche Wissenszweige, die nicht zum eigentlichen
Bereich des vedischen Schrifttums gehören. Wir können diese unter
drei Gesichtspunkten zusammenfassen: i. volkstümliche Erzählungsliteratur,

2. weltliche Dichtung, 3. profane Wissenschaften. Dabei

kommen auch Überschneidungen vor.

1. Die volkstümliche Erzählungsliteratur

In AV ic,6, 3.4 (Vrätyabuch!) findet sich folgende Aufzählung: rcah,

sâmâni, yajümsi, brahman, itihäsah, puränam, gäthäh, nârâsamsïh. Auf die

vier Veden (brahman Atharvaveda) folgt Itihäsa und Puräna. Beide sollen

hier gemeinsam behandelt werden, denn sie treten in fast allen
ähnlichen Listen zusammen auf9. Itihäsa, von iti ha äsa «so fürwahr ist es

gewesen», steht für Erzählungen bestimmter Begebenheiten vornehmlich

weltlicher Natur, die zur Erläuterung religiöser Darlegungen
dienen. So bemerkt Durga zu Nirukta 10, 26: «Jeder Sachverhalt, der in

bezug auf die Person, die Götter oder die Natur erzählt wird, um den

Sinn einer rituellen Vorschrift zu erhellen, wird Itihäsa genannt10.»
Innerhalb der liturgischen Kommentare gehört der Itihäsa also zur
«Sinneserklärung» (arthavâda) im Unterschied zu den Regeln (vidhi). Und

zwar wird dazu irgendein entsprechendes Ereignis, das den Grund, den

«Bezug» der Vorschrift darlegt, angeführt. Diese Geschichten beziehen

sich nicht nur auf mythische, sondern häufig auch auf menschliche
Geschehnisse So verweist Sankara zu BAU 2,4,10 auf die romantische

Legende vom König Purüravas und der Nymphe Urvasì (RV 10,9c; SB 11,

r, 1), welche Säyana jedoch zu den Puräna's rechnet (zu SB 11, r, 6, 8),

9. Vgl. SB ii,j,6,8; 7,9; 13,4,3,12.13; Gopatha-Brähmana 1,1, io;Taittirïya-Aran-
yaka 2,9; BAU 2,4,10; ChU 7, 1, 2.4. AV 11,7, 24 erwähnt puräna nach chandämsi (Zaubersprüche

allein mit den drei Veden. Ausführlich darüber E. Sieg, Die Sagenstoffe des Rigveda
und die indische Itihäsatradition, Stuttgart 1902, Einleitung.

10. Yah kascid ädhyätmika ädhidaivika ädhibhautiko värtha äkhyäyate distyuditärthävabhä-
sanärtham sa itihäsa ity ucyate.



IM VEDISCHEN LITERATURKREIS 99

da er den Itihäsa durch Kämpfe zwischen Göttern und Dämonen
charakterisiert (Einleitung zum RV, ed.M.Müller, S. 12).

Ebenso verschwommen ist die Definition von Puräna. Das Wort
bedeutet «vormalig, alt», bezeichnet also laut Säyana «früher Geschehenes»

(purâvrttapratipâdikam purânam, zu SB II, c, 6, 8). In Übereinstimmung

mit Sankara nennt er als Beispiel Schilderungen vom Urzustand der
Welt (Taittiriya-Brähmana 2,2,9,1), fügt aber nach der Meinung « anderer

» noch das oben erwähnteMärchen hinzu, was zeigt, daß zu seiner Zeit
keine eindeutige Begriffsbestimmung vorlag. Da das Mahâbhârata 1, c, 2

den Inhalt des Puräna noch durch Genealogien (vamsa) erweitert, so

ergeben sich zusammen mit den kosmogonischen Erzählungen bereits zwei
der fünfHauptmerkmale (pancalaksana) der späteren Puräna-Literatur ".

Diese Schwankungen der Definition unterstreichen die Zusammengehörigkeit

der beiden Schriftenklassen, die auch in einen Begriff
verschmolzen auftreten]". Trotz der nahen Verwandtschaft bestand doch
schon in ältester Zeit ein Unterschied betreffs des Inhalts. Der Itihäsa

ist der Vorläufer des Heldenepos, das Puräna die Wurzel der später so

weit verzweigten Hindutexte gleichen Namens. Hier stellt sich die Frage,

ob diese in der vedischen Periode bereits als abgeschlossene Werke,
als «Sammlungen», den Samhitä's vergleichbar, vorlagen oder einfach
frei überlieferte, in keiner Weise geordnete Sagenstoffe darstellten.

Da die früheren Ansichten über diesen Punkt sich widersprechen,
seien hier kurz die wesentlichen Kriterien aufgeführt. Sicher handelte
es sich ursprünglich noch nicht um Bücher, sondern um freies
Erzählungsgut, das wie unsere Märchen überliefert wurde. Indes begegnen
wir, von der jüngeren Brähmanazeit an, einem Itihäsa- und Puräna-Veda.
Die Chândogya-Upanisad (7,1,2) faßt das Itihäsa-Puräna als ç. Veda

zusammen '3. Aufschlußreich ist die «zyklische Erzählung» beim Pferde-

11. Vgl.Sieg, ibid., S. 31 f. ; Näräyana zu Äsvaläyana-Grhyasütra 3,3,1.
12. Vgl. ^B 11, j, 6,8 ; ChU 7,1,2.4; beide in der Mehrzahl : Taittiriya-Äranyaka 2,9;

Äsvaläyana-Grhyasütra 3,3,1.4.
13. Als veda werden sie ausdrücklich erwähnt in SB 13,4, 3, 12.13; Sänkhäyana-Srauta-

sütra 16,2, 21. 2 7 ; Gopatha-Brähmana 1,1,10. Die Entwicklung entspricht der anderer Lite-



IOO PAUL HORSCH: PROFANES WISSENSGUT

opfer. Nicht nur werden hier Itihäsa und Puräna als Veda bezeichnet,
sondern es heißt sogar ausdrücklich, daß man bei dieser Feier eine

entsprechende Geschichte hersagen (âcaks-) soll14. Es dürfte daher bereits
eine kleinere Sammlung solcher Erzählungsmotive vorgelegen haben.

Leider wird uns in diesem Zusammenhang nichts Näheres über den
Inhalt berichtet. Der Itihäsa steht jedoch in Verbindung mit den Fischen

und dem mythischen Matsya Sämmada.Vielleicht handelt es sich in diesem

Fall um ein Fischermärchen, wie in RV 8, 67, das von der Anukramani

Sämmada, dem Fürsten der Wassertiere, in den Mund gelegt wurde15.

Das Puräna anderseits bezieht sich aufdie Vögel und ihren König Tärksya

Vaipasyata, aus dessen Sagenkreis wenig auf uns gekommen ist. Tärksya

gilt erst als Sonnenpferd, dann als Sonnenvogell6. Hierhandelt es sich

eindeutig um diese spätereEntwicklungsstufe und vielleicht sogarumVisnu's

Tragtier Garuda, mit dem Tärksya schon im Epos gleichgesetzt wurde,
also um einen Vorläufer des Garuda-Puräna's und des Visnuismus.

Schon in alter Zeit gab es Barden, die sich auf diesem Gebiet als

«Kenner der Erzählungen» (AB 3,2c: âkhyâna—vidah itihâsa-vidah)

spezialisierten. Yäska erwähnt die Aitihäsika's, eine ganze Schule vedi-
scher Interpreten, die sich bei der Exegese von Mantra's auf Itihäsa's

stützten. Patafijali (gegen Ende des 2. vorchristlichen Jahrhunderts)
kannte eine entsprechende Sammlung. Diese darf jedoch ein bedeutendes

Alter beanspruchen, wenigstens bis zur Zeit der Chândogya-Upanisad

zurückreichen, wo sie als e. Veda galt. Es muß also ein Werk
bestanden haben. Doch war dasselbe wegen seines großen Umfangs und

populären Charakters «weder so fest redigiert, noch wurde es so treu
überliefert wie die Mantras»17. Die Brhaddevatä gehörte wahrschein-

raturgattungen, wo zuerst die Stilformen (rc, yajus, usf.) und später die Sammlungen (rg-,
yajur-veda, usf.) auftreten.

14. Über das päriplavam äkhyänam s.u. Sämtliche Verweise in Vedic Index s.v.

ij. Vgl. F. E. Pargiter, Ancient Indian Historical Tradition, London 1922, S. j6, mit
Verweisen auf die Puräna's.

16. Als Vogel (väyasa) in Khila 2,4,1 ; vgl.PW.
17. Sieg, ibid., S. 33.



IM VEDISCHEN LITERATURKREIS IOI

lieh zu dieser Gattung, deren eigentliches Textbuch nach Sieg ein

verlorengegangenes Nidäna-Sütra bildete18. Da diese Kompilationen nie
wie die vedischen Samhitä's vollständig in sich abgeschlossen waren,
entwickelten sie sich im Laufe der Zeit zu riesigen Ausmaßen, wie wir
sie nun im großen Epos, den Hindu-Puräna's und der ganzen indischen

Erzählungsliteratur vor uns haben.

Ein Problem, das die Forscher lange beschäftigt hat, ohne daß eine

Einigung erzielt wurde, ist mit diesem Gegenstand verknüpft : die Äkh-

yäna-Theorie. Das Wort âkhyâna deckt sich im wesentlichen mit
itihäsa. Es tritt zwar nicht in den altern Listen von Literaturgattungen auf,
sondern bezeichnet meist eine bestimmte «Erzählung», so z. B. die von
Sunahsepa. Oldenberg verstand unter Äkhyäna eine erzählende Form
der Dichtung, bestehend aus metrischen und prosaischen Teilen.

«Wichtigere Wechselreden waren in Versen ; hier und da auch eine
besonders hervortretende Pointe der Erzählung selbst1'.» Die Prosa indes

bildete den Rahmen, der die poetischen Partien erläuternd miteinander
verband, aber nicht so genau fixiert war wie die letztern. Nach ihm

begegnen wir solchen Äkhyäna's bereits im Rigveda, wo allerdings die
Prosa noch nicht überliefert wmrde.

Gegen Oldenbergs Auffassung wandte sich zuerst Hertel, der gefolgt
von L.v.Schroeder in den Dialoghymnen die Anfänge des indischen
Dramas sah*0. Geldner lehnte auch diese Theorie ab und erklärte die

Monologe und Zwiegespräche (samväda) als Balladen, die ursprünglich
keines erläuternden Prosazusatzes bedurften. «Erst allmählich ist das

dialogisierte Erzählungslied aus dem gewöhnlichen Götterpsalm
hervorgewachsen und herausgetreten21.» Darnach wäre Oldenbergs Äkhy-

18. Ibid., S. 29 ; vgl. nidäna als Terminus technicus in den Jätaka's.
19- H. Oldenberg, ZDMG XXXVII (1883), S.79. Eine konzise Darstellung des Problems

geben: E.Windisch, Geschichte der Sanskrit-Philologie, S.40J-414; E.Sieg, in Hastings
ERE, s.v. Itihäsa; M. Winternitz, GIL, UI, S. 609.

20. J. Hertel, Der Ursprung des indischen Dramas und Epos. WZKM, 1904, S. J9-83;
137-168. L. von Schroeder, Mysterium und Mimus im Rigveda, Leipzig 1908.

21. K. F. Geldner, Die indische Balladendichtung, Marburg 1913, S. 114, zitiert von Windisch,

ibid., S.413.



I02 PAUL HORSCH: PROFANES WISSENSGUT

äna nachrigvedischen Ursprungs. Da das Problem letztlich auf der
urtümlichen Beziehung von Prosa und Poesie beruht, werden wir bei der

Behandlung der Dichtung darauf kurz zurückkommen.

Hier drängt sich die Frage auf, mit welchem Recht und bis zu
welchem Grad die Erzählungsliteratur der vedischen Periode als profan
betrachtet werden darf. Manche Motive hängen zweifellos mit den

Göttermythen und der priesterlichen Tradition zusammen; andere jedoch
wurden aus dem Volksleben geschöpft und nicht selten sogar zur Erklärung

unklar gewordener Anspielungen der Hymnen und Riten verwendet.

Hier sei nur auf das oben erwähnte Puräna von Tärksya Vaipasyata
und den Itihäsa von Matsya Sämmada verwiesen. Zahlreich sind die

Sagenstoffe, die der priesterlichen Tradition fremd sind und zur
Hindumythologie überleiten. Schwierig und problematisch bleibt es

allerdings, zu scheiden, was darunter unarischen Ursprungs ist. Merkwürdig
ist auf jeden Fall das Auftauchen theriomorpher Gestalten - Schildkröte,

Eber, Fisch -, der spätem Tier-Inkarnationen Visnu's". Auch vom
rein sprachlichen Standpunkt konnte der volkstümliche Einschlag dieser

Legenden nachgewiesen werden^.
Ebenso bedeutungsvoll ist der populäre Einfluß bei gewissen

Opferzeremonien, vor allem beim Ksatriya-Ritual. So wird während der

Königsweihe (räja-süya) das Äkhyäna von Sunahsepa's Befreiung vom

Opfertod rezitiert. Auch die verschiedenen Kämpfe, die der König wie
auf einer Bühne ausführt, entsprechen kriegerischen Dramen, die nicht

von Theologen erfunden wurden. Beim Pferdeopfer wird während des

ganzen Jahres, wo das Pferd frei herumwandert, in zehntägigem Turnus
das «zyklische Äkhyäna» rezitiert. Neben den vier Veden kommen hier
auch der Itihäsa, das Puräna und allerlei andere Künste zur Geltung. Da

dabei z.B. jeden io.Tag ein Itihäsa erzählt wurde, muß für die Dauer

eines Jahres eine beträchtliche Sammlung solcher Geschichten bestanden

22. Vgl. D.D.Kosambi, The Avatara syncretism and possible sources of the Bhagavad-

Gîtâ. JBBRAS 24-2J-; 121-34. J. Gonda, Aspects of Early Visnuism, Utrecht 19J4.
23. Vgl. Oldenberg, Zur Geschichte der altindischen Prosa, Berlin 1907, S. 23f. (Häufigwerden

des erzählenden Perfekts, usf.)



IM VEDISCHEN LITERATURKREIS I03

haben. Dazu stellten diese Rezitationen und dramatischen Aufführungen

meist eine Art Volksfest dar, an dem auch Leute niederer Schichten

teilnahmen24.

Noch entscheidender für den profanen Charakter der Erzählungsliteratur

ist die Urheberschaft. Im Rigveda war es noch vornehmlich der

Purohita, der als Hofkaplan auch die Funktion eines Hofpoeten ausübte

: er pries die Taten seines Königs und dessen Vorgänger, war bewandert

in den Genealogien usf. Schon in den jüngeren Samhitä's tritt aber

der dem Kriegerstand zugehörende Süta auf, der in den Epen des Königs

Wagenlenker und zugleich Barde ist. Beim Purusamedha ist er in der Liste
der Opfermenschen dem Gesang und dem Tanz geweiht. Dies zeigt, daß

er bereits in vorepischer Zeit mit diesen Künsten vertraut war, obwohl
die älterenQuellen gerade überdiesen Punkt schweigen25. Es istnicht
verwunderlich, daß die klerikale Reaktion den Süta mit andern volkstümlichen

Sängern—so z. B. denMägadha —zu einer Mischkaste erniedrigt hat.

Ein letztes und sicher ausschlaggebendes Indiz für die profane Natur
der Itihäsa'a und Puräna's ist, daß sie für die weitesten Kreise bestimmt

waren. So wurden sie im häuslichen Ritual verwendet. Von jenen,
denen der Guru gestorben ist oder die sonst von einem großen Verlust
betroffen wurden, heißt es in Äsvaläyana-Grhyasütra 4, 6, 6 : «Indem sie

das Feuer in Glut erhalten, sitzen sie bis in die stille Nacht, die
Geschichten der Alten hersagend und sich erfreuliche Sagen, wie Itihäsa's
und Puräna's, erzählend26.» Nach Gobhila-Grhyasütra 1,6 sollen Mann
und Frau beim Fasten an Neu- und Vollmondtagen eine bestimmte
Nacht «halb wachend verbringen, indem sie sich mit einer Erzählung,
die einen Itihäsa enthält, oder mit einem andern (Gesprächsstoff)
unterhalten »27. Zweifellos haben rituelle Vorschriften dieser Art die un-

24. Aufschlußreich sind die Berufsklassen beim päriplavam äkhyänam und Purusamedha.

2j. Vgl. W.Rau, Staat und Gesellschaft im alten Indien, Wiesbaden 1957, S. 109. Schon
der Purohita tritt zuweilen als Wagenlenker auf, so z. B. in der Legende von Vrsa Jana (Brhad-
devatä c, 13f. ; Sieg, ibid., S. 67).

26. Übersetzt von Fr.Stenzler, Indische Hausregeln, Leipzig 1864, S. 128.
2 7. Tau khalujägranmisräv evaitäm rätrim vihareyätäm itihäsamisrena väkenacid vä (ed. Knauer).



I04 PAUL horsch: profanes wissensgut

geheure Verbreitung und den Umfang der Märchen- und Erzählungsliteratur

in Indien stark gefördert. Und dabei waren die Itihäsa's und

Puräna's keineswegs bloß für die obern drei Kasten bestimmt. Die Lektüre

dieser Schriften war selbst den Südra's und Frauen erlaubt, für die

der Veda und die meisten Opfer verboten waren. Das Bhägavata Puräna

erklärt in diesem Sinne, daß das große Epos aus Mitleid für die Frauen,
Südra's und unwürdigen Brahmanen (dvijabandhu), die keinen Zugang

zu den drei Veden haben, verfaßt wurde28. Wohl ist es kein Zufall, daß

die Legende Vyäsa, den mythischen Urheber des Mahâbhârata, als Sohn

einer Fischerin geboren werden läßt. Ferner ist es charakteristisch für
den volkstümlichen Einschlag des Atharvaveda, daß ChU 3,4,1 itihäsa-

puränam den atharvähgirasah zuordnet.

2. Die weltliche Dichtung

Die gäthäh und näräsamsih, die in der Liste von AV 1 c, 6, 3.4 auf Itihäsa

und Puräna folgen, treten gleichfalls in ähnlichen Aufzählungen meist

zusammen auf, oder bilden gar einen Kollektivbegriff, was ihre innere
Verwandtschaft noch stärker hervorhebt2'. Dazu gehören sie ausschließlich

der metrischen Dichtkunst an.

Gäthä von gä- «singen» bedeutet «Lied», «Gesang». Der Terminus

reicht nach dem Zeugnis der awestischen Gäthä's in die indo-iranische

Zeit zurück. Im Rig- und Atharvaveda bewahrt er erst noch seinen

ursprünglich religiösen, sakralen Charakter: Lobgesang zu Ehren eines

Gottes 3°. Die Sinnverschiebung auf den profanen Bereich, die sich im

Vrätyabuch und im Hochzeitshymnus RV 10, 8ç, 6 ankündigt, kommt
bereits in den Brähmana's zum Durchbruch. Hier bezeichnet Gäthä

einen Vers, der sich von den rc, säman undyajus nach Form, Inhalt, Funktion

und Herkunft unterscheidet.

28. 1,4, 2 r, : Strisüdradvijabandhünäm trayl na srutigocarä; karmasreyasi müdhänäm sreya evam

bhaved iha; iti bhäratam äkhyänam irpayämuninäkrtam.
29. Taittiriya-Brähmana 1,3,2,6; in 2, 7, j tritt jedoch rc ergänzend zu näräsamsi.

30. Vgl.RV8,32,i; 98,9 (Indra); 1,167,6; 9,11,4; 99,4 (Soma); 8,71,12 (Agni); AV

10, 10,20; in RV 1,43,4 wird Rudragäthd-pati genannt.



IM VEDISCHEN LITERATURKREIS IOC

Vom formellen Standpunkt weisen sich die Gäthä's durch Stil und

Sprache als jünger aus. Häufig z. B. ist die Verwendung des erzählenden

Perfekts oder der Inversion. Der einfache Satzbau weicht stark von den

ausgesuchten Formulierungen der Hymnen ab. Schlichtheit bezeugt
ebenfalls die fast gänzliche Beschränkung auf das Tristubh- und Anus-

tubh-Metrum, wobei letzteres allmählich immer stärker hervortritt
und sich dem Rhythmus des klassischen Sloka's nähert31. Diese Merkmale

sind nicht nur durch das geringere Alter, sondern auch durch den

mehr populären Charakter der Sprache bestimmt.
Inhaltlich weisen diese Verse eine große Mannigfaltigkeit auf, die wir

unter fünf Gesichtspunkten betrachten können. Nicht selten sind in der
altern Brähmana-Periode die sogenannten yajiia-gäthä's, «Opferstrophen».

Da sie eine rein liturgische Funktion haben und wohl fast

ausschließlich von Priestern stammen, kommen sie für unsere Untersuchung

nicht in Betracht. Eine sehr wichtige Kategorie bildet die

Spruchdichtung erst ethischer, dann mehr und mehr philosophisch-spekulativer

Natur. Ferner wurden, wie wir noch näher sehen werden, manche

profane Wissenszweige in dieser Form überliefert. Unter die vierte
Klasse fallen die Rätselfragen (brahmodya) und die in einen Itihäsa

eingestreuten Dialoge (samväda, väkoväkya in SB 11, c, 6, 8 ; 7, r als

Literaturgattung erwähnt) sowie metrischen Partien dramatischer Natur.
Schließlich müssen dazu noch die näräsamsih (sc. gäthäh) gerechnet
werden.

Die Näräsamsi's, d.h. «Männerlob(gesänge)» dienten der Verherrlichung

der Heldentaten von Kriegern und Königen. Weber sah in
ihnen mit Recht eine Wurzel der epischen Dichtung32. Wir begegnen
ihnen bereits im Rigveda, wo sie in engstem Zusammenhang mit den

dänastuti's, den Lobliedern auf großzügige Opferspenden, die meist von

31. Über die Sprache der Gäthä's vgl. : L. Renou, Histoire de la langue sanskrite, S. 38-39
(mit Bibliographie); Wackernagel, Altindische Grammatik, I, S.XXXIff.; Keith, HOS 2ç,
S.98f. Metrik: Oldenberg, Zur Geschichte des SÌoka, NGWG, 1909, S. 2i9ff. und L.Re-
nou, Bibliographie védique, S. 304.

32. A.Weber, Episches im vedischen Ritual, SBBAW 1891, S. ioff.



Io6 PAUL horsch: profanes wissensgut
Fürsten stammten, stehen. Dies bezeugt ihre frühe Beziehung zum Priester-

und Kriegertum ; sie reichen mindestens in die indo-iranische

Vergangenheit zurück, und leicht wäre es, Parallelen aus Heldenliedern
anderer indogermanischer Völker nachzuweisen33. In den Brähmana's

werden sie meist als Gäthä's eingeführt, was allein schon beweist, daß

sie als eine Untergattung letzterer galten. Im Satapatha- und Aitareya-
Brähmana wurden sie beim Pferdeopfer bzw. bei der Königsweihe

vorgetragen. So heißt es z.B. : «Bharata's großes Opferwerk konnten weder

die fünf Stämme noch die Männer vor und nach ihm erreichen, wie
ein Sterblicher mit beiden Händen den Himmel (nicht erreichen kann) »

(AB 8, 23, 7; SB 13, £,4, 14. 23). Es handelt sich also um historisches

Überlieferungsgut, das verschiedenen Schulen gemeinsam war. Bharata

ist der Stammvater des später durch das Mahäbhärata-Epos berühmt
gewordenen Geschlechts. Trotz dem geschichtlichen Hintergrund tritt
hier jedoch durch die dänastuti das priesterliche Interesse deutlich in

den Vordergrund34. Immerhin finden sich oft gerade in den Gäthä's die

ältesten Angaben über Völkerstämme, Genealogien von Herrschergeschlechtern

und geographische Bezeichnungen.
Eine ähnliche Stellung nehmen die raifc/if-Strophen ein, die in RV io,

8 r, 6 mit Gäthä und Näräsamsi erwähnt werden. Da es sich hier um ein

Hochzeitslied handelt, bezeichnet der Terminus wohl ein Lied, das von

« Bardensängern » (rebha) bei weltlichen Zeremonien gesungen wurde35.

33. H. Lommel (Zarathustra's Priesterlohn, Festschrift Kirfel, S. 195) hält «die Dänastuti
für einen Bestandteil ur-arischer Dichtung». Windisch (vgl. Geschichte der Sanskrit-Philologie,

S.404) hob als erster irische Parallelen hervor. Vgl. M. Patel, Die Dänastuti's im
Rigveda. Diss., Marburg 1929.

34. Vgl. L. Renou, L'Inde classique, I, § $20 : «Ce sont peut-être ces vieux éloges du roi

qui ont servi de modèle au panégyrique divin; ils attestent l'importance de la louange profane

ou sacrée, l'une des sources capitales de l'activité littéraire indienne.»

35-. Verwandte Dichtungsarten: kumbyä, ebenfalls zur metrischen Stilform zählend, tritt
immer zusammen mit Gäthä auf (Aitareya-Äranyaka 2,3,6: rg gäthä kumbyä tan mitam ; SB 11,

Î, 7,1 o : mit rc, yajus, säman und gäthä; Jaiminiya-Upanisad-Brähmana 1,51,4: säman, gäthä,

kumbyä, näräsamsi, raibhi; 1, (3,9 : gäthä, kumbyä, näräsamsi, puräna, itihäsa). Die genaue
Bedeutung ist nicht bekannt; Webers Ansatz «Refrain» (Indische Studien 10, S. 111 Anm.)
widerspricht Säyana's Definition zu Aitareya-Äranyaka 2,3,6: äcärasiksärüpä kumbyä, also wohl



IM VEDISCHEN LITERATURKREIS I07

Eine besonders wichtige Rolle spielen die Gäthä's in den sogenannten

Itihäsa- oder Äkhyäna-Episoden. Das Äkhyäna-Problem beruht
wesentlich auf der Frage nach dem ursprünglichen Verhältnis von Prosa

und Poesie. Begleitete schon zur Zeit der Hymnen eine prosaische
Rahmenerzählung die Itihäsa-Verse, wie dies Oldenbergs Theorie postuliert?

Gegen diese Annahme sprechen folgende Gründe. Erstens dürfen
die Sagenstoffe für die Hörer jener Literaturperiode als bekannt vorausgesetzt

werden, so daß die metrischen Partien sich selbst genügten. Es

handelte sich also teils nach Geldner um Balladen, teils im Sinne von
Hertel und v. Schroeder um kleine Kultdramen. Zweitens wurden diese

Balladen nach dem Prinzip der kunstvollen «dichterischen Formulierung»

verfaßt. Von einer andern prosaischen Erzählungsform vernehmen

wir nichts. Der Prosa begegnen wir zuerst in den liturgischen
jajus-Formeln36. Drittens zählt Yäska in Nirukta 4,6 den Itihäsa zur
Poesie, wenn er den Trita-Hymnus RV I, 10 r als einen sakralen Text
(brahma) betrachtet, «welcher aus einer Mischung von Itihäsa, Rkver-

sen und Gäthä's besteht»37. Durga fügt in seinem Kommentar hinzu:
«Der Itihäsa ist in Rk- und Gäthästrophen abgefaßt» (itihäsah rgbaddho

gäthäbaddhas ca). Die Gäthä's definiert er als eine Abart von Rkversen

(rkprakära eva kascitgäthety ucyate). Viertens sei bemerkt, daß die Sunah-

sepa-Legende von Aitareya Brähmana 7, 13-18 als typisches Äkhyäna

jüngerer Herkunft ist. Sie ist aus dem Rigveda-Motiv 1, 24 heraus

gesponnen, stimmt aber nicht mit ihm überein. Erst als manche Mythen
der Hymnen nicht mehr allgemein verständlich waren, wurde daran
halb in Prosa, halb in Versen eine Geschichte geknüpft. Erst von da an

wird diese Erzählungskunst, die, wie wir sahen, auch Eingang ins

weltethische Maximen, Aphorismen zur Lebensführung. In AB 6,32 und Kausitaki-Brähmana 30,5
beziehen sich näräsamsi raibhih käravyä indragäthä bhütechadah päriksitir etasapraläpam auf
bestimmte Kuntäpaverse (AV 20,127 ff.). Es sind Untergattungen vomTypus näräsamsi (vgl. pä-
riksitih «Preislieder auf König Pariksit»; käravyä zu käru, «weltlicher Dichter», oder besser
nach Neißer, Zum Wörterbuch des Rigveda, Heft 2, S. c8, «Ruhm kündend»).

36. Vgl. Oldenberg, Zur Geschichte der altindischen Prosa, S. 2 ff.
3 7 • brahmetihäsamisram rhmisram gäthämisram bhavati ; Geldner, Vedische Studien, lü, S. 16 8.



Io8 PAUL HORSCH: PROFANES WISSENSGUT

liehe Milieu fand, öfters erwähnt. Mit Recht wurde dabei auf die
Verwandtschaft dieser Literaturgattung mit den buddhistischen Jätaka's

verwiesen. Doch finden wir auch hier die spätere Verfassungszeit und

die enge Beziehung zur Laienwelt bestätigt. Übrigens darf die Affinität
nicht zu stark betont werden, denn in den Jätaka's spielen die Strophen
oft nur eine sekundäre Rolle. Sie stellen selten das eigentliche dramatische

Motiv dar und sind häufig sogar einem andern Zusammenhang
entnommen. Sie gehören zum altindischen Spruchgut, das meist in der

Form moralisierender Maximen in verschiedenen Erzählungen verwendet

werden konnte und schließlich in Sammlungen (vgl. Dhammapada)

zusammengefaßt wurde.
Eine entsprechende Entwicklung bahnt sich in der Prosa der

Brähmana's an, wo wir manche Fragmente gnomischer Dichtung antreffen.

Interessant ist, daß allmählich zur Bezeichnung dieser Verse der
Terminus sloka - in den Upanisaden fast ausschließlich — an die Stelle von

gäthä tritt. Ihre Identität ergibt sich schon daraus, daß dieselbe Strophe

in Aitareya-Brähmana 3,43, c alsyajnagäthä, in Jaiminïya-Brahmana 1,

2r8 jedoch als sloka angeführt wird. Das Wort Sloka wird noch nicht
im Sinne des später gleichnamigen Metrums verwendet, denn es finden

sich darunter viele Tristubh-Verse. BAU 2,4,10; 4,1, 2 ; 4, r, 11

erwähnt die Sloka's in einer langen Aufzählung von Literaturgattungen -
wobei die Gäthä's charakteristischerweise fehlen. Als Beispiel diene

das ethische Sprichwort von ChU r, 1 o, 9, das eingeleitet wird mit dem

stereotypen Ausdruck : Darüber gibt es diesen Vers (tad esa slokah) :

«Der Golddieb und der Branntweintrinker, der Beflecker seines Lehrers

Betts und der Brahmanenmörder, diese vier fallen und als fünfter,

wer mit ihnen geht.»
Von größter Bedeutung für die indische Geistesgeschichte jed och ist,

daß die Sloka's zitiert werden zur Bekräftigung neuer religiöser und

philosophischer Anschauungen, die für den Hinduismus bestimmend

sein werden. SB 13, r,4, 3 erwähnt in einem solchen Vers erstmals das

Wort karman — früher das «Opferwerk» bezeichnend — im Sinne von



IM VEDISCHEN LITERATURKREIS I09

«moralischer Handlung». Ebenfalls in der Form dieser Zitate wird die

gleiche Anschauung zur Bestätigung der samsära-Lehre verwendet:
«Nachdem einer den Lohn für alles, was er hier tut, erlangt hat, kommt

er von jener Welt wieder zu dieser Welt zurück, zum Werke (karman) »

(BAU 4,4,6). Unter anderm findet auch die Traum- und Tiefschlafspekulation

in Verbindung mit der brahman-ätman-Lehre auf diese Weise
ihren frühestenAusdruck (vgl. BAU 4, 3,11-14). Über dieErlösung gibt
es folgenden Sloka: «Wenn alle Begierden, die auf jemandes Herz sich

stützen, losgelöst sind, dann wird der Sterbliche unsterblich und

erlangt dabei das Brahman» (BAU 4,4, 7 Kathopanisad 6,14).
Die Gäthä's und Sloka's sind in der Regel Zitate, daher auch älter als

der Prosa-Kontext, auf den sie sich beziehen. Im Unterschied zu den

Mantra's und deren praktischer, ritueller Verwendung haben sie

gewöhnlich eine theoretische Funktion, denn sie fassen eine bestimmte
Ansicht zusammen, stellen diese als autoritativ hin. Da es sich dabei

nicht selten um die für uns ursprüngliche Formulierung einer neuen

Anschauung handelt, erhebt sich die wichtige Frage, woher diese Verse

überhaupt stammen. Macht sich in ihnen ein profaner, weltlicher Einfluß

bemerkbar? Die Lösung dieser Frage ist um so schwerwiegender,
als damit auch der Ursprung mancher dem Brahmanentum erst noch
fremder Ideen festgestellt würde.

Diese Bruchstücke altindischer Dichtung sind anfangs grundsätzlich

anonym. Sie unterscheiden sich also auch dadurch von den Meinungen
vieler brahmanischer Lehrer, die in denselben Texten namentlich
auftreten. Trotzdem fehlt es nicht an Anhaltspunkten, aus denen sich

wenigstens das Milieu ihrer Urheber erschließen läßt. Satapatha-Brähmana

13, c, 1, 2f. belehrt uns über die Herkunft mancher Gäthä's. Dort wird
erzählt, daß beim Pferdeopfer ein Brahmane bei Tag, ein Mann aus dem
Adel bei Nacht zum Lautenspiel Gäthä's singen. Der erste trägt
«Gesänge» über das Opfer, zum Lob für reiche Priestergeschenke vor (13,
4, 2, 8), der zweite über die Heldentaten früherer Könige. So heißt es,
daß ein Mann aus dem Adel (räjanya) «drei von ihm selbst verfaßte Gä-



IIO PAUL HORSCH: PROFANES WISSENSGUT

thä's singt»(13,4,3,5: tisrah svayambhrtägäthägäyatiti). Bei der
Überlieferungsweise dieser Literatur ist es nicht erstaunlich, wenn die angeführten

Beispiele vornehmlich Männerlobhymnen vom Typus Dänastuti

(Preis auf Spenden) sind, also von Priestern gesungen wurden. Doch

steht fest, daß bei diesem literarischen Schaffen die Kriegerkaste in
gleichem Maße zur Geltung kam. Dazu dienten auch alte Vorbilder, denn

es gab wohl auch unter den Ksatriya's eine weit zurückreichende Gäthä-

Tradition. In diesem Sinne könnte der Name von Visvämitra's Vater

Gäthin («im Besitze von Gäthä's», «Gäthäsänger», schon durch RV 1,

7, 1 belegt) interpretiert werden. Gäthin ist König, seine Nachkommen

heißen Gäthinah und sind im Besitze einer besonderen Wissenschaft

(vidyä), eines göttlichen Wissens (daiva veda). Dieses bestand vielleicht

aus Erzählungen mit eingestreuten Versen, wie das für die ganze Tradition

wohl typische Äkhyäna von Sunahsepa, in dem es in der Tat mit
den Gäthin's zusammen erwähnt wird (AB 7,18). Durch die frühe
Verknüpfung der weltlichen Dichtung mit den Itihäsa's finden wir in
beiden Fällen eine ähnliche Urheberschaft, wenn auch die Erzählungsliteratur

noch durch niedrigere Volksschichten beeinflußt wurde als die

Gäthä's mit ihrem oft aristokratischen Gepräge.
Besonders schwierig ist es, den Ursprung der philosophischen Sloka's

in den Upanisaden festzustellen. Etwas Licht auf ihre Anonymität wirft
hier höchstens der Kontext. Viele dieser tiefsinnigen Verszitate werden

in der Brhadäranyaka-Upanisad dem Weisen Yâjnavalkya in den Mund

gelegt. Wer ist Yâjnavalkya, aus welcher Quelle entlehnt er dieses

spekulative Spruchgut? Wir begegnen einem Seher dieses Namens zuerst

in den Büchern i-r des Satapatha-Brähmana : ein reiner Ritualist in
hohem Alter38 mit ausgesprochen persönlichen Ansichten, der von gewissen

Kreisen als Autorität betrachtet wurde. Kennzeichnend für ihn ist

auch seine Beziehung zum Osten Indiens und zum König Janaka von Vi-

38. Sein Alter bezeugt SB 3,8, 2,26 bei einer polemischen, liturgischen Diskussion. Es

läßt sich daher nicht die Ansicht vertreten, Yâjnavalkya wäre in der Jugend Ritualist, später

aber Metaphysiker gewesen ; es muß sich hier um verschiedene Persönlichkeiten handeln.



IM VEDISCHEN LITERATURKREIS III
deha. In den jüngeren Teilen desselben Werkes stützt er seine Meinung
auf Sfoka's, die dann in der Upanisad einen wahrhaft metaphysischen
Charakter annehmen. Sicher kann es sich dabei nicht um den alten,
ritenkundigen Theologen handeln. Wahrscheinlich wählte man den

Namen eines berühmten Brahmanen, machte ihn durch die zitierten Verse

zum Verkünder neuer Lehren, die auf diese Weise auch im priesterlichen

Milieu Eingang fanden. Dies impliziert, daß die Sloka's aus
andern Schichten stammen. Manches spricht dabei wiederum für die Ksa-

triya's. Yâjnavalkya diskutiert häufig am Königshof und vertritt dabei

Lehren der Selbsterlösung, die den Ansprüchen der auf den Opferlohn
angewiesenen Brahmanen widersprechen mußten. Es kann prinzipiell
festgestellt werden, daß, wenn immer in Indien eine neue, eigenartige
Form der Heilserlangung auftritt, auch soziologisch ganz bestimmte
Kreise daran Anteil haben: die Bhakti-Religion z. B. ist für das einfache

Volk bestimmt und nicht für Geistliche, die ihr ganzes Leben komplizierten

Opferriten oder der metaphysischen Erkenntnis widmen können.

Dabei sinkt der Einflußbereich im Laufe der Zeit immer tiefer :

zuerst die Priester, dann der Adel und schließlich die breiten Massen.

Die Verwerfung des Opferkultes stammt vornehmlich von Ksatriya's
her, denn heißt es doch schon von der Sunahsepa-Legende, daß deren

Rezitation bei einem siegreichen König das ganze Opfer ersetzt (AB 7,
18). Auch werden Sloka's häufig bei Diskussionen mit Königen
angeführt3'. Noch schwerer fallen in diesen von Brahmanen redigierten Texten

Stellen ins Gewicht, nach denen z.B. die karmansamsära-Doktrin

ursprünglich nur in der Kriegerkaste bekannt war40. Daß es sich zum
mindestens um einen volkstümlichen Glauben handelt, beweist der Ver-

39- Vgl. ChU 5,10,9; 11, c; BAU 4,4,6 ff. (Yâjnavalkya und Janaka).

40. In ChU Ç, 3,7 sagt der König (räjan, räjanyabandhu in j) Pravähana Jaibali zum
Brahmanen Gautama Aruni: «Diese Lehre ist noch nie vor dir zu Brahmanen gelangt» (iyam na
präk tvattah pura vidyä brähmanän gacchati) ; es folgt die Belehrung über Wiedergeburt kraft
der Taten. Vgl. L. de la Vallée-Poussin, Indo-européens et Indo-iraniens, S. 271 ff. R.Garbe,
Die Weisheit des Brahmanen oder des Kriegers in : Beiträge zur indischen Kulturgeschichte,
Berlin 1903, S. 3ff. Weitere Bibliographie bei L. de la Vallée-Poussin, ibid., S. 277, Anm.



112 PAUL HORSCH: PROFANES WISSENSGUT

gleich mit dem Buddhismus und Jinismus, wobei sehr deutlich zum
Ausdruck kommt, wie die Brahmanen diese Lehre mit ihren altern Anschauungen,

so mit der Opfertheorie in der Fünf-Feuer-Lehre, verbanden.

Eine weitere Bestätigung des weltlichen Ursprungs dieser Dichtung
liefert die ausdrückliche Entwertung der Gäthä's innerhalb bestimmter
brahmanischer Schulen. Käthaka-Samhitä 14, 5 bezeichnet Gäthä's und

Näräsamsi's als Unwahrheit (anrta, vgl. Maitrâyanï 1,11,5). Taittiriya-
Sarnhitä 5,1,8,2 verbietet, einem, der Gäthä's vorträgt, etwas zu

schenken, «denn die Gäthä eignet sich dieses an». Nach Taittiriya-
Brähmana 1,3,2,6.7 wurde der Schmutz, der dem Brahman, der heiligen

Formel anhaftete, zur Gäthä-Näräsamsi. «Daher soll man von einem

Gäthä-Sänger nichts annehmen.» Die Rg-Strophe hat der Gäthä den

magisch-wirksamen Saft, den rasa, weggenommen (Jaimimya-Brähmana 3,

41). Erstere gehört dem göttlichen (daiva), letztere jedoch dem

menschlichen (mänusa) Bereiche an (AB 7,18). So wird der Gegensatz

von sakralem und profanem Vers in aller Klarheit hervorgehoben.

Allerdings kann sich dieser Unterschied manchmal auf die Orthodoxie

beschränken. Unter den Gäthä-Sängern befanden sich auch Brahmanen,

die jedoch von den Ritualisten, vor allem der schwarzen Yajus-

Schule, abgelehnt wurden. Die berufliche Rivalität offenbart sich deutlich,

wenn gesagt wird, man solle einem, der Gäthä's vorträgt, nichts

schenken. Es handelt sich in diesem Fall um eine Umwertung innerhalb

derselben Gesellschaftsklasse. In ähnlicher Weise wurde in gewissen

klerikalen Kreisen der soma-Opfertrank gegen den früher ebenfalls

rituell verwendeten Branntwein (surä) ausgespielt, so daß schließlich

Surä und Gäthä zusammen als unrein betrachtet wurden41.

Trotz dieser offensichtlichen Entwertung hat sich die Gäthä-Tradi-

tion durchgesetzt, wenn auch unter einer neuen Bezeichnung : Sloka.

41. Taittirïya-Brähmana 1,3, 2,6:yad brahmanah samalam äsit, sägäthä-näräsamsy abharat;

yad annasya, sä surä. Vgl. Atharva-Parislsta 64,10,2 : unmattänäm cayä gäthä... Zur Gäthä

gehört auch das Lautenspiel, mit seinem profanen, «weiblichen» Charakter; vgl. die Geschichte

von ÉB 3, 2,4, 2-6 mit der Moral : «Daher kommt es, daß dem, der singt, und dem, der tanzt,

die Weiber sich am liebsten anhängen» (Winternitz, GIL, I, S. 189).



IM VEDISCHEN LITERATURKREIS II3
Daß dieser Terminus vorgezogen wurde, liegt wohl darin, daß er frei
von den oben erwähnten negativen Assoziationen der Gäthä's war.
Entwicklungsgeschichtlich gehen Entwertung und Begriffserneuerung
schön ineinander über. Die Hypothese wird noch durch die Tatsache

bekräftigt, daß der Buddhismus, der nicht dem Drucke brahmanischer

Orthodoxie ausgesetzt war und von Anfang an mehr unter weltlichem
Einfluß stand, das ältere Wort Gäthä beibehält, ja die technische

Bedeutung «Vers » von Sloka gar nicht kennt, da im Päli-Kanon siloka stets

den ursprünglichen Sinn «Lärm», «Ruhm» bewahrt.
Besonders interessant ist es zu verfolgen, wie allmählich eine radikale

Neuwertung stattfand. Die Sloka's werden zur Bekräftigung einer Aussage

angeführt; in jenem Milieu gelten sie also bereits als Autorität.
Damit erhalten sie wiederum einen sakralen, unbedingt verbindlichen
Charakter wie die Mantra's der drei Veden. Das Wort Sloka wird daher

gewöhnlich von den Kommentatoren mit Mantra gleichgesetzt. Die
Frage, ob ihnen wirklich dieselbe Autorität zukomme, ob sie Beweiskraft

besitzen, wird zuerst von Patanjali mit seiner ihm eigenen Schärfe

aufgeworfen: «Sind denn auch Sloka's eine orthodoxe Norm?42» Als

Einwand wird folgender Vers zitiert : «Wenn ein großer Kreis rötlichgelber

(Wein)krüge, den man austrinkt, nicht in den Himmel führt,
wie sollte er denn dorthin führen, wenn er beim Opfer getrunken
wird?» Patanjali löst die Streitfrage mit dem Hinweis, daß nur Sloka's,
die nicht in frivoler Weise gesungen werden oder von einem Betrunkenen

stammen, religiöse Beweiskraft (promana) besitzen. Damit wird
ihnen im allgemeinen absolute Gültigkeit zugesprochen und doch
anerkannt, daß es profane Spottverse gab. Dies bedeutet aber, daß nicht
mehr die Herkunft einer Strophe z. B. als Ausspruch eines alten Sehers,
sondern allein ihr innerer Wert bezüglich einer religiösen Überzeugung
ihre Autorität besiegelt. Damit traten aber auch neue Volksschichten in
die Einflußsphäre der Geistesentwicklung ; das Laientum konnte seine

eigenen Anschauungen formulieren und ihnen sogar eine den altern Texten
42. Mahâbhâsya 1,1,1; ed. Kielhorn, I, S. 3 : kirn ca slokä api promanami



114 PAUL HORSCH: PROFANES WISSENSGUT

ebenbürtige Stellung sichern. So entstand allmählich die Hinduliteratur,
die wohl von den Brahmanen überwacht, aber nicht von ihnen allein
geschaffen wurde.

3. Profane Wissenschaften

In einer Aufzählung verschiedener Lehr- und Studiengebiete erwähnt
SB 11,5,6,8 nach den vier Veden anusäsanäni (rituelle Unterweisungen),

vidyäh, väkoväkyam (Dialog), itihäsapuränam und gäthä näräsamsyah.

Uns interessieren hier die vidyäh, die «Wissenschaften». Was müssen

wir darunter verstehen Sicher handelt es sich nicht um das dreifache

Wissen (trayï vidyä), da die drei Veden am Anfang der Liste genannt
werden. Ebensowenig können darunter mit Säyana die philosophischen

Hindusysteme - Nyäya, Mïmâmsâ usw. -, die jüngeren Ursprungs sind,

gemeint sein. Recht hat wohl Sankara, wenn er zu BAU 2,4,1 o vidyä auf

devajanavidyä usw. von SB 13,4, 3, 4E bezieht, wo noch andere
«Wissenschaften» näher bestimmt werden. Diesen wollen wir uns zuwenden.

An jener Stelle werden unter mannigfaltigen Literaturgattungen sar-

pavidyä, devajanavidyä, mäyä angeführt. Mit geringen Abweichungen
findet sich dieselbe Reihenfolge in Äsvaläyana- (10,7, 1 f.) und Sänkhä-

yana-Srautasütra (16, 2,1 f.). Alle drei Texte beziehen sich dabei auf die

zyklische (päriplava) Erzählung beim Asvamedha, auf die wir schon

oben zu sprechen kamen.

An Stelle von sarpavidyä «Schlangenwissenschaft» setzt Äsvaläyana

visavidyä «Giftwissenschaft», welche der Kommentator auf die Käsya-

pîya und andere Abhandlungen (tantra) über Gifte bezieht. Es waren

ursprünglich wohl Zaubersprüche gegen Schlangengift, doch steht es

fest, daß die Inder zur Zeit Alexanders des Großen eine medizinische

Methode zur Heilung von Schlangenbissen besaßen43. Der Kommentar

von Govinda zu sähkhäyana-Srautasütra erwähnt die uns gleichfalls
unbekannten Kankanïya- und Gäruda-Sarpavidyä44. Schon zur Zeit der

43. Vgl. J.Filliozat, L'Inde classique, II, S. 138 (§ 1613).

44. Sankara zu ChU 7, i, 2 setzt sarpavidyä ebenfalls mit gärudam gleich; zu seiner Zeit

muß also ein Werk dieses Namens bekannt gewesen sein ; vgl. aber das entsprechende Puräna.



IM VEDISCHEN LITERATURKREIS II5
Brähmana's dürfte es eine rudimentäre Zusammenfassung dieses

Wissensgebietes gegeben haben, denn es heißt, daß ein Abschnitt (parvan)
daraus rezitiert werden soll. Auch waren damals Fachgelehrte,
«Schlangenkenner» (sarpavidah) bekannt. Daß die Therapie noch stark

mythisch bestimmt war, zeigt die Verbindung dieser Wissenschaft

an den erwähnten Stellen mit dem legendären Arbuda Kädraveya, der

beim Schlangenopfer des Pancavimsa-Brähmana 25,15,3 als Priester
amtierte und dessen Ahnfrau Kadrü in den Puräna's als Mutter der

Schlangen galt4'.
Für devajana-vidyä haben Sänkhäyana und Äsvaläyana rakso- bzw. pi-

säca-vidyä. Das Wort devajana (eigentlich «Göttervolk») bezieht sich
also wie raksas und pisäca auf dämonenartige Wesen, daher sind auch bei
der Rezitation Räksasa's, böse Geister, Übeltäter zugegen. Sie unterstehen

dem Kubera Vaisrävana, der nach AV 8,10, 28 tatsächlich das

Oberhaupt unheimlicher, nächtlicher Geister ist. In AV 6,93, 1 treten
die Devajana's im Verein mit einer verderbenbringenden Schar auf, so

daß Harisvämin's Glosse bhütavidyä (Wissenschaft von unheilvollen
Wesen) auf die Satapatha-Stelle zutrifft. Wenn Sankara zu ChU 7, 1, 2

mancherlei Künste wie Tanz, Gesang usf. in die devajana-vidyä hineindeutet,

so zeigt dies nur, daß zu seiner Zeit der Terminus nicht mehr
verstanden wurde4*. Übrigens tritt er dort mit sarpavidyä zusammen als

ein Kollektivum auf: zu den Schlangen gehören auch andere niedrige

4$. Mahâbhârata i, 16-23 kennt die Geschichte von Kadrü und Vinata. L. Renou (L'Inde
classique, I, S. 391, § 787) sieht in solchen Erzählungen die Spuren einer sarpasamhitä. Über
Schlangenkult in Indien vgl. Fergusson, Tree and Serpent Worship in India, London 1868.
M. Winternitz, Der Sarpabali. Ein altindischer Schlangenkult. Mitth. Anthr. Ges. Wien. XVIII
(1888). Wie beliebt die Snake-Charmers (ahigunthika) bei volkstümlichen Veranstaltungen
bereits im Altertum waren, zeigen die Jätaka's (Bhüridatta Jätaka, VI, S. 181 f. ; I, S. 370; II,
S.429; R.N.Mehta, Prebuddhist India, Bombay 1939, S.2j8). KeinZweifel, daß wir es hier
mit einer profanen, vielleicht großenteils vorarischen Kunst zu tun haben.

46. Immerhin können auch die Gandharva's, die himmlischen Musiker, als Halbgötter zu
den Devajana's gerechnet werden, doch tritt gandharva-veda, bzw. -vidyä als Lehre vom
Gesänge erst in spätvedischer Zeit auf (Saunaka Caranavyüha, PW; Rämayana 1,79, 21) ; vgl.
aaidhabbä, «Musik», in Päli.



Il6 PAUL HORSCH: PROFANES WISSENSGUT

Geisterwesen, die dem Menschen schaden können. Kein Wunder, daß

die Zauberformeln, mit denen man sie bekämpfte, ein ganzes Wissensgebiet

ausmachten, das wiederum von Spezialisten, den devajana-vidah,
beherrscht wurde47.

Sänkhäyana und Äsvaläyana lesen asura-vidyä an Stelle von mäyä. Die

Identität der beiden Termini erklärt sich durch die uralte Vorstellung
von der Mäyä, der übernatürlichen Zaubermacht des Asura (meist
Varuna im RV und AV). Auf der Mäyä beruht Indra's wunderbare

Verwandlungskunst, weshalb der Begriff sich früh der trughaften Zauberei

nähert, gerade wie das Wort Asura entwertet wurde und hier die

Dämonen bezeichnet. Die entsprechende Wissenschaft wird mit den Asu-

ra's und Wucherern in Beziehung gesetzt, denen Asita (der «Schwarze

») als Herr der Dunkelheit und der schwarzenMagie (vgl. AV 1,14,4;
6,137,1) vorsteht. Wahrscheinlich bestand diese mäyä oder asura-vidyä

nicht in einem Handbuch der Magie, sondern in der praktischen Kunst,

Scheinvorstellungen hervorzurufen. Daher, heißt es, soll man bei dieser

Gelegenheit einen Zaubertrick ausführen und nicht wie in den andern

Fällen einen Abschnitt aus dem entsprechenden Gebiet zitieren. Bei

dieser Aufführung wird es sich kaum bloß um Aberglauben gehandelt

haben, sondern eher um yoga-artige Tricks, wie sie im klassischen

Indien berühmt wurden. Der Kommentar zu Sänkhäyana-Srauta-Sütra
erwähnt dabei die Fingerstellung (mudrä's?) : mäyäm api käncit kuryäd angu-

linyäsarüpäm. Schon Oldenberg hat die Frage aufgeworfen, «ob nicht

vielleicht der ganzen mö/ä-Vorstellung als reales Fundament Jongleurwesen

zugrunde liegt, das man in die transzendente Sphäre projiziert
hat»48. Sicher fehlten auch im alten Indien bei Volksbelustigungen die

Gaukler und Jongleure (mäyäkära) nicht, die mitten auf der Bühne «die

Augen des Volkes verwirrten» (mohenti cakkhüni janassa, Jätaka IV, S.

494)-
47. SB 1 o, j, 2, 2 o ; Mudgala-Upanisad 3 devajanavidah neben sarpavidah, usf.

48. Die Weltanschauung der Brähmana-Texte, Göttingen 1919, S. 130. Kraft der

Verknüpfung von mäyä mit Indra wird diese Kunst später (vgl. silpa's oder kalä's ; Maitry-Upanisad

7, 8) meist indrajäla genannt.



IM VEDISCHEN LITERATURKREIS II7
Jede der hier erörterten Wissenschaften wird beim Pferdeopfer als

Veda bezeichnet und mit einer bestimmten Menschenklasse in Verbindung

gesetzt (Schlangenkenner, Wegelagerer, Wucherer). Dies bestätigt

die Annahme, daß es sich um mehr oder weniger systematisch
ausgebaute Unterrichtsfächer profanen Charakters handelt. Da mangelte es

auch nicht an Kennern dieser Gebiete, die daraus ihren Unterhalt
erwarben. Die Maiträyany-Upanisad 7, 8 spricht dies offen aus: «Da gibt
es solche, die sagen, ,für einen Lohn beschwören wir Yaksa's, Räksa-

sa's, Geister (bhüta), Pisäca's, Schlangen, Vampire usf.'» Hier können

wir die Entwicklung dieser Wissenszweige bis in die Brähmana-

Zeit zurückverfolgen.
In der folgenden Periode haben sich diese noch weiter verzweigt.

Die Chandogya-Upanisad erwähnt eine große Zahl der damaligen
Studienfächer. Der Weise Närada von Sanatkumära, über sein Wissen
befragt, antwortet : «Verehrter, ich kenne den Rigveda, Yajurveda, Säma-

veda, den Atharvaveda als vierten und das Itihäsa-Puräna als fünften
(Veda), vedänäm vedam pitryam räsim daivam nidhim väkoväkyam ekäyanam

devavidyäm brahmavidyäm bhütavidyäm ksatravidyäm naksatravidyäm sarpa-
devajanavidyäm» (7,1,2; 2,1 ; 7,1). Einige dieser Arten literarischer

Erzeugnisse haben wir schon erläutert, andere kommen für uns nicht in
Frage, weil sie offensichtlich brahmanischer Herkunft sind und zum

priesterlichen Interessenkreis gehören, so die Grammatik (vedänäm
veda) das Manenritual (pitrya) usw.4'.

Während räsi vom PW aufpitrya bezogen wird (also wohl die «Sammlung»

für das Manenritual), erklären die Kommentatoren das Wort
(eigentlich «Menge», «Anzahl») als Arithmetik (ganita, Sankara). Dies
stimmt mit der Grundbedeutung überein, aber auch mit der Tatsache,
daß diese Wissenschaft weit in die vedische Periode zurückreicht. Sie

49 • Grammatik, Ritual usf. gehören zu den sechs « Gliedern des Veda » (vedähga), die erstmals

in Mundaka-Upanisad 1,1, c aufgezählt werden (vgl. Gopatha-Brähmana 1,1,27: sadänga-
vidah; SB 11,4, 3, 20). Zum Ritual zählt auch die Astronomie, die wie die Grammatik einen
magisch-kultischen Zweck verfolgt und daher zum hieratischen Wissensgut gerechnet werden

muß.



Il8 PAUL HORSCH: PROFANES WISSENSGUT

hängt eng zusammen mit den geometrischen Sulvasütren und der hier

angeführten naksatravidyä, der Wissenschaft von den Sternbildern, der

Astronomie, die zur Bestimmung des Kultkalenders notwendig war,
damit aber auch zum sakralen Lehrbereich gehört (vgl. jyotisa als Vedänga).

Das daiva (von deva « Gott») bezieht sich nach Sankara auf utpätajnäna,
«die Wissenschaft von den Omina und Portenda». Wie weit diese

schon in früher Zeit entwickelt war, geht am klarsten aus dem Kausika-

sütra, das zum Atharvaveda gehört, hervor50. «Was von den Göttern
kommt» (daiva), bezeichnet auch das Schicksal ; daher heißt der Wahrsager

daivajna. Der Terminus entspricht im weitesten Sinne der
Wahrsagekunst.

Es besteht kein Grund, an der selbständigen Bedeutung dieses

Begriffs zu zweifeln, obwohl Böhtlingk ihn als Adjektiv zu nidhi zieht (also

«göttlicher Schatz»). Was nidhi als Wissenschaft bezeichnet, ist unklar.
Sankara glossiert mahäkälädinidhisästram, versteht darunter also eine
bestimmte Art von Lehrbüchern, weshalb man daraus auf die «Kunde der

Zeit» (käla), die Chronologie schloß. Ebenfalls hypothetisch ist der

Ansatz «Schatzsucherkunst»?1. Oder ist vielleicht vidhi an Stelle von

nidhi zu lesen Dies ließe wiederum zwei Möglichkeiten offen : i. Lehre

von den rituellen Vorschriften, 2.Schicksalskunde, wobei der
Zusammenhang mit daiva schön bewahrt bliebe51.

co. Vgl. A. Weber, Zwei vedische Texte über Omina und Portenda. Abh. K. Ak. W. Berlin

18 j8. Die Zugehörigkeit der meisten dieser Werke über Magie zum Atharvaveda ist nicht

erstaunlich. Wohl haben sich auch manche Brahmanen in der Wahrsagekunst mit all ihren

Unterarten spezialisiert. Doch kann diese Klasse zum Vulgärbrahmanismus gerechnet
werden, wie dieser uns im altbuddhistischen und Jinistischen Kanon beschrieben wird. Dort (vgl.

Brahmajäla-Sutta) widmen sich die Angehörigen dieser Kaste einer Unmenge «niederer»
Künste : Kenntnis der schicksalsbedeutenden Körpereigentümlichkeiten, Wahrsagen aus

Naturerscheinungen usf., Traumdeutung usf.

ji. Daß es früh rechtliche Bestimmungen über verborgene Schätze (nidhi) gab, ist
bekannt (s.J. Jolly, Recht und Sitte, S. 103). Gab es vielleicht Schatzsucher mit Wünschelruten?

Jâtaka lü, S. 116 nennt eine Zauberformel zum Auffinden von Schätzen (nidhy-uddha-

rana-manta).
J2. Vgl. Mahâbhârata 3,32,17: daivena vidhinä «durch göttliche Bestimmung». Über

daiva und vidhi als Bezeichnung des Schicksals s. F. O. Schrader, Über den Stand der indischen

Philosophie zur Zeit Mahavfras und Buddhas, Straßburg 1902, S. 22.



IM VEDISCHEN LITERATURKREIS II9
Ebenso problematisch ist die Deutung von ekäyana, welches Sankara

gemäß seinen bekannten Anachronismen mit mtisästra, «Lehrbuch der

Lebensführung und Politik», umschreibt. Madhva dagegen definiert den

Terminus als «Supplementärwissenschaft zum Veda». Die
widerspruchsvollen Aussagen der Kommentatoren sind immer aufschlußreich,

zeigen sie doch, daß zu ihrer Zeit der Begriff nicht mehr verstanden

wurde. Aber nicht weniger abweichend sind die Auffassungen
moderner Interpreten: Lehre von der Einheit (PW), ethische Maximen
usf.53. Der Ausdruck, der wörtlich «Vereinigungsplatz» bedeutet, findet

sich in der vedischen Literatur sonst nur noch in ChU 7, 5, 2 ; BAU

2,4,11 ; 4, 5,12 als Gleichnis für die Einheit des ätman, was für Böht-

lingks Erklärung spricht. Eingeschränkt wird diese Konjektur allerdings
durch die folgende brahmavidyä, die Wissenschaft vom brahman, wohl
des Absoluten im Sinne der Upanisaden, welche wie die Götterlehre

(devavidyä; vgl.BAU 3,7,1 devavid) zur brahmanischen Theologie
gehört und daher außerhalb des profanen Bereiches steht.

Der bhütavidyä begegneten wir oben als einer Glosse bei der Besprechung

von devajanavidyä (bzw. rakso- und pisäca-vidyä). Da letztere
jedoch auch in dieser Aufzählung vorkommt, muß ein Unterschied
bestehen. Die bhüta's bilden eine von den devajana's verschiedene Kategorie

von Geisterwesen : Gespenster, unheimliche, den Menschen feindliche

Kobolde, sankara verweist auf ein Werk über diesen Gegenstand

(bhütatantra), versteht jedoch unter dem bhütavid von BAU 3,7,1 einen
Kenner von Wesen wie das brahman usf. Die medizinische Wissenschaft

von den «Elementen» ist sicher viel jüngeren Ursprungs. Für die
Wiedergabe des Terminus als «Dämonologie», d.h. die Kunst, böse Wesen
durch magische Formeln und Riten zu bannen, spricht der äquivalente
Päli-Ausdruck bhütavijjä, der in der langen Liste von Wissenschaften des

Dîgha Nikäya 1,1,21 vorkommt54. Diese Stelle bezeugt wiederum, wie

53. Vedic Index, s.v. Die meisten Übersetzer folgten Sankara.

54. Zu den bhüta's gehören die preta's ; vgl. Petavatthu im Päli-Kanon ; E. Abegg, Der
Pretakalpa im Garuda-Puräna, Berlin 1956. Die Beispiele genügen, um die Ausstrahlung dieser



I20 PAUL HORSCH: PROFANES WISSENSGUT

stark in frühbuddhistischer Zeit ähnliche Künste im volkstümlichen
Brahmanismus vertreten waren.

Zweifellos in die profane Sphäre reicht ksatravidyä, die Wissenschaft

vom ksatra, von der Herrschaft, die wohl großenteils aus der Kriegerkaste

stammt, wenn auch den Fürsten brahmanische Ratgeber zur Seite

standen. Es wird sich dabei vornehmlich um die Waffenkunst gehandelt

haben, so daß Sankara's Umschreibung dhanurveda gerechtfertigt ist.

Diese « Bogenkunde » gilt als Upaveda zum Yajurveda (PW). Doch dürften

auch die Anfange der Theorie der Staatsführung (nïti) in diese Zeit
zurückreichen55.

Die naksatravidyä oder Astronomie gehört als Vedänga (jyotisa) zum

sakralen Wissen. Immerhin sind seit den Sütra's und dem altern
Buddhismus auch die Sterndeuter (naksatrapäthaka) bekannt, die, wenn sie

nicht Hofastrologen waren, zum niedern Volk der Gaukler, Schauspieler,

Tänzer und Wahrsager gerechnet wurden56. Zur Wahrsagekunst

gehört die Traumdeutung, von der uns die Chandogya-Upanisad, ohne

sie jedoch als Spezialwissenschaft zu erwähnen, einen charakteristischen
Sloka überliefert hat : «Wenn man bei einem Wunschopfer in den Träumen

eine Frau sieht, möge man in dieser Traumerscheinung dessen

Erfüllung erkennen» (5, 2,9)". In den Parisista's des Atharvaveda begegnen

wir einer Menge verwandter Künste, als deren Autorität gleichfalls
Sloka's angeführt werden, die daher als die Rudimente der
entsprechenden Lehrbücher betrachtet werden können58.

magischen Wissenschaft in allen Volksschichten zu illustrieren, auch wenn der Inhalt jeweils
stark abweicht.

SS- Vgl. die Anmerkung 3 von R. O. Francke zu seiner Übersetzung von Dîgha Nikäya 1,

1,21.
j6. Vgl. Maitry-Upanisad 7,8; Bärhaspatya Arthasastra 1,54. Ein naksatradarsa findet sich

unter den Menschenopfern von Väjasaneyi-Samhitä 30,10.
cj. Man vergleiche den Traum des Sokrates von einer «Wohlgestalten, weißgekleideten

Frau» am Anfang des Kriton. Dîgha Nikâya 1,1,21 erwähnt die Traumdeutung (supina). Von

den Atharvapariéista's an entwickelte sich eine ganze Literatur über dieses Gebiet, die uns

im Svapnacintämani des Jagaddeva erhalten geblieben ist.

j8. Vgl. The Parisistas of the Atharvaveda (ed. G.M. Boiling, J. von Negelein) 64 und 6{

über verschiedene Zeichen (laksana) für die Prophezeiung.



IM VEDISCHEN LITERATURKREIS I2l

Der mythische Weise Närada, der schon in AB 7,13,4fr. Sloka's

über den Wert eines Sohnes zitiert, bemerkt nach der Aufzählung der

erwähnten Studienfächer, daß er damit wohl ein Kenner von Mantra's

(mantravid) — alle «Wissenschaften» werden also ausdrücklich zum

religiösen Bereich gerechnet —, aber kein Kenner des Ätman ist. Daraus

darf man schließen, daß auch die Ätman-Lehre in jenen Kreisen sich

ausgebildet hat, wo das Studium dieser weit in das Profane hineinreichenden

literarischen Erzeugnisse betrieben wurde. Bestätigt wird dies

durch die analogen und doch unabhängigen Ausführungen Yäjnavalkya's
in der Brhadâranyaka-Upanisad59.

Die Hauptergebnisse dieser Untersuchung können nun zusammengefaßt

werden.

1. Vom Rigveda an offenbart sich profanes Wissensgut im Laufe der
Zeit in immer mannigfaltigerer Form. Mit dem allmählichen Versiegen
der großen mythologischen Schöpfungen der Hymnenperiode entwik-
kelt sich in den liturgischen Prosakommentaren eine neue, erzählende

Literatur (itihäsa, puräna), die, durch populäre Motive bereichert, für
alle Schichten des Volkes bestimmt ist. Hier finden wir die Vorläufer
der Epen, Puräna's, Märchensammlungen, usf. Auch der poetische
Quell hat sich in einer Dichtungsform teils weltlicher Natur - sloka's
und Gäthä's - auf immer größere Bereiche - Männerlobverse, ethische

Maximen, philosophische Stanzen — ausgedehnt und sich zum Teil mit
den epischen Sagenstoffen vermischt. Sie lebtweiter z. B. im gemeinindischen

Spruchgut. Schließlich traten dazu noch allerlei profane Wissenschaften

mit einem vorwiegend magischen, «atharvanischen» Element

- Wahrsagen, Beschwörung —, die sich aber deutlich von der
kultischhieratischen Orthodoxie der Brahmanen abheben.

2. Diesem literarischen Zuwachs entspricht eine Erweiterung des

soziologischen Einflußbereichs. Die größte Bedeutung kommt dabei den

S9- 2,4,10; 4,1, 2 ; j, 11. Die Liste wird an den zwei letzten Stellen erweitert. Da diese
Zusätze keine literarische Gebiete enthalten, kann mit Deussen (Sechzig Upanishad's des
veda, Leipzig 1921, S. 484) geschlossen werden, daß sie unabhängig von den Wissensgebieten
der ChU 7,1,4; 2,1 ; 7,1 entstanden sind, denn sonst wären jene hierin aufgenommenworden.



122 PAUL HORSCH: PROFANES WISSENSGUT

Ksatriya's als Gäthäsängern, Philosophen, Theoretikern der Kriegskunde

und Staatsführung zu. Die Erziehung des Fürsten umfaßte schon in
vedischer Zeit eine beträchtliche Zahl profaner Wissenszweige60. Vom
Süta, dem Wagenlenker und Hofpoeten, führt die Entwicklung zu den

Barden aus niederen Volksschichten, so z. B. den Mägadha's aus dem

östlichen, spät brahmanisierten Indien61. Gewisse Wissenschaften, wie
die sarpavidyä, sind vielleicht autochthonen, vorarischen Ursprungs. In

der Spruchdichtung kommt eine neue Weltanschauung zum Durchbruch

: Entmythologisierung, Reaktion gegen den priesterlichen
Ritualismus, Lehre von der Wiedergeburt, mystische Metaphysik der Upani-
saden, ethische Gesetzgebung. Obwohl sie anonymen Ursprungs ist,
weisen manche Kriterien auf ein unbrahmanisches - vor allem Ksatriya's

- Milieu ihrer Entstehung hin.

3. Trotz all dem darf nie vergessen werden, daß dieses Wissensgut
von den Theologen aufgenommen, verarbeitet, überliefert, kurz : brah-

manisiert wurde. Das älteste, typische Beispiel liefern die Vrätya's, die

als nichtbrahmanische, arische Kultgemeinschaft durch besondere
Riten in den orthodoxen, vedischen Priesterstand aufgenommen wurden,

wenn auch mit geringem Erfolg, um aus ihrer verächtlichen Stellung in

der Sütraliteratur zu schließen. Ebenso wurde der Krieger und Gäthä-

sänger Visvämitra in der spätem Tradition zu einem Brahmanen. Auf
diese Weise breitete sich der Volksaberglauben mit zahlreichen

Lokalgöttern und magischen Künsten auch im Vulgärbrahmanismus aus. Dieser

Assimilationsprozeß, charakterisiert z. B. durch die Bezeichnung der

60. Kautilya's Arthasastra gibt am Beginn eine ausführliche Beschreibung der Erziehung
eines Prinzen: Am Vormittag soll er Elefanten-, Pferde-, Wagen- und Waffenkunde betreiben,

am Nachmittag Itihäsa's (worunter auch Puräna's, Geschichte, Dharma- und Arthasastra

gerechnet werden) anhören. Vgl. A.Hillebrandt, Aus Alt- und Neu-Indien, Breslau 1922,
S. 36L Über die Literaturgattungen in der Sütraperiode s. Ram Gopal, India of Vedic Kalpa-

sütras, Delhi 1959, S. 327 ff.
61. In der klassischen Zeit wird der Barde auch kusilava genannt ; ein Wort unbekannter

Herkunft ; auf jeden Fall ist die Ableitung ku-sila (vgl. PW) fragwürdig (M. Mayrhofer, Kurzgefaßtes

etymologisches Wörterbuch des Altindischen, s.v.). Die Verknüpfung mit Rosala,

dem Nachbarland von Magadha, wäre interessant, doch entbehrt sie noch der linguistischen
Kriterien.



IM VEDISCHEN LITERATURKREIS 123

nichthieratischen Gäthä's und Sloka's als Mantra's, führte zum Synkretismus

des Hinduismus, in dem die Brahmanen durch ihre Anpassungsfähigkeit

die Vorrangstellung konsolidiert haben. Siegreich über alle

profanen Einflüsse konnten sie sich in der Bhagavadgïtâ (2,43f.) gegen
die Veden und den Opferkult erheben, denn auch das neue Wissen, der

neue Weg gehörte ihnen.

4. Eine interessante Parallele zu dieser Entwicklung findet sich in den

Quellen des älteren Buddhismus und Jinismus62. Allerdings stimmen in
der ausführlichen Schilderung der Künste, mit denen sich die Brahmanen

ihren Lebensunterhalt sichern, nur drei wörtlich mit den oben

besprochenen überein, nämlich : khattavijjä, bhütavijjä und visa- bzw. ahi-

vijjâ (Dïgha-Nikaya 1,1,21). Das Überhandnehmen der magischen
Praktiken der Divination - Prophezeiung aus Mäuse- und Rattenfraß,

Bestimmung des Schicksals aus den Gliedmaßen eines Menschen und
vieles ähnliche — bezeugen einen geistigen Niveaurückgang und ganz
allgemein die Vulgarisierung des brahmanischen Wissens. Die Verschiedenheit

vom vedischen Literaturkreis dürfte jedoch nur zum Teil durch
die zeitliche Distanz zu erklären sein. Die Buddhisten und Jaina's schildern

das volkstümliche Milieu des Spätvedismus, während die eigentlichen

literarischen Schöpfungen der Brahmanen vornehmlich in
hieratischen, teils sogar esoterischen Kreisen entstanden sind, so daß profanes

Wissensgut nur bruchstückhaft, gleichsam in Auswahl durchsickern
konnte. Den Abschluß der Entwicklung bilden die 64 oder mehr Künste

(silpa, kalä) des Hinduismus. Dort treten dann auch viele der
untersuchten vedischen Studienfächer und Literaturgattungen auf: itihäsa,

puräna, sloka, gäthä, sarpadamana, visäpaharana ('vgl. sarpa-, visa-vidyä),
dhanurveda ('= ksatravidyä), mäyäkrta (— asuravidyä), bhütadamana

bhütavidyä) 63. Daß alle diese Kalä's wirklich als profan bezeichnet wer-
62. Die wichtigste Quelle der Jaina's ist Uttarädhyayana 1 j, 7 (Übers, von H.Jacobi,

SBE XLV). Vgl. Amulyachandra Sen, Schools and Sects in Jaina Literature, Visva-Bharati
Studies No. 3.

63. Die verschiedenen Listen wurden zusammengestellt von A. Venkatasubbiah, The Ka-
lâs, Diss. Bern, Madras 1911. Viele der erwähnten Wissenschaften sind in Manuskripten über-



124 PAUL HORSCH: PROFANES WISSENSGUT

den müssen, spricht das Kämasütra sehr deutlich aus, wenn es sie als

Bildungsgut der Hetären bezeichnet.

liefert (vgl. ibid., S. 70). In vedischer Zeit hat es natürlich überhaupt keine Bücher gegeben.
Trotzdem können die besprochenen Wissensgebiete als die ältesten Sammlungen dieser Art
angesehen werden, denn die vedischen Nachrichten zeigen, daß es schon damals eine
Überlieferungsmasse mit Spezialisten gab. Bemerkenswert ist das Fehlen gewisser, später weit
ausgearbeiteter Bildungszweige : die Lehre vom Tanz und Theater, von der Musik, Architektur
(vastuvidyä) und Medizin (vgl. aber visavidyä). Trotzdem spielten Gesang und Musik (besonders

vinä) bei den Gäthävorträgen eine bedeutende Rolle.


	Profanes Wissensgut im vedischen Literaturkreis

