Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 14 (1961)

Heft: 1-4

Artikel: Uber arabische Pseudo-Aristotelica : Beitrag zur Kenntnis des
angeblich hellenistischen Wissens unter den Muslimen

Autor: Dubler, C.E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-145822

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-145822
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

UBER ARABISCHE PSEUDO-ARISTOTELICA

Beitrag zur Kenntnis des angeblich hellenischen Wissens unter den Muslimen®

VON C.E.DUBLER, ZURICH

Inhaltsiibersicht nach Kapiteln und Abschnitten

I. Wie wurde das hellenische Wissen von den Muslimen rezipiert?........ 34
II. Die Aristoteles-Kenntnisse in der Weltdes Islams ................... 44
Ill. Die Aristoteles-Legende und die Pseudo-Aristotelica ................. 60
Alexandrien und die Pseudo-Aristotelica . ............. ... i, 65
1. Die sogenannte Theologie des Aristoteles und verwandte Texte . ... .. 66
2. Die Weisheitsspriiche und die Secreta secretorum ................. 72
3. Die weitgefaBten pseudo-aristotelischen Naturalia ................. 75
A. Die drei Naturreiche und Aristoteles ... ...................... 77
B. Die angeblichen Stein- und Pflanzenbiicher des Aristoteles .. . . .. ... 78
C. Die Zoologie des Aristoteles l'md die arabischen Apokryphen ..... 82
a) «Das Buch der Tiere» des Gahiz .......................... 83

b) «Das Buch der Beschreibung der Tiere und ihres Nutzens» von
Ibn BukhtishG’ .......... ... . . . 86
Legende und Schriften ......... ... .. ... il 88

Die klassische Antike Griechenlands ist vom Gegensatz von Persern und
Hellenen erfiillt, der in Herodot eine einmalige Gestaltung erfuhr. Ein
Grieche hat hier das Ritselhaft-GroBartige der orientalischen Welt auf
seine Art zu fassen gesucht, ohne sich den fremden Geist zu eigen ma-
chen zu wollen ; vielmehr hebt der Hellene das BewuBtsein des eigenen
Wertes, das ihn eindeutig vom unzivilisierten, barbarischen Fremden
abhebt, hervor. Diese Glanzzeit der klassischen Antike fand vorerst ihre
systematische, geistige Formulierung in Aristoteles, dessen Schiiler
Alexander der GroBe war. Nach dem Sieg iiber die iranischen Achime-
niden will aber der mazedonische GroBkonig gar nicht mehr, wie einst,
die ﬂberlegenheit der Griechen unter Beweis stellen, sondern er strebt

1. Die vorliegende Studie ist aus den Vorbereitungen Zu einer gemeinsamen Vorlesung
iiber die Geschichte der mittelalterlichen Philosophie mit Prof. Dr. Rudolf Meyer hervorge-

gangen, dem ich auch an dieser Stelle fiir die zahlreichen Anregungen und Hinweise sehr
herzlich danken méchte.

3



34 CESAR E. DUBLER

in seinem Reiche viel eher nach einer Verschmelzung des Hellenentums
mit dem Orient, ein Unterfangen, wofiir die Zeit damals noch bei
weitem nicht reif war. In sehr verinderter Form und erst etwa ein Jahr-
tausend spiter ist diese Synthese in einem anderen GroBreich durch den
Islam verwirklicht worden. Nicht umsonst hat die legendire Gestalt des
zweigehornten Alexander-Ammon, arabisch Dhii’l-Qarnayn = der mit
den beiden Hornern, als einer der alten Propheten im Koran Aufnahme
gefunden. In der Zeitspanne von anndhernd tausend Jahren, die zwi-
schen dem mazedonischen GroBkonig und Muhammad liegt, hatte das
hellenische Denken, Erkennen und Wissen jene Form angenommen,
die es fiir den Islam aufnahmefihig machte.

I. WIE WURDE DAS HELLENISCHE WISSEN
VON DEN MUSLIMEN REZIPIERT?

In der Epoche zwischen Alexander dem GroBen und Muhammad haben
die beiden Antinome Ratio und Fides — Vernunft und Glaube — Gestalt
erhalten. Der erste Begriff war von den Hellenen geprigt, wahrend der
zweite dem romischen Rechtsdenken entstammte und auf die orientali-
sche Ideenwelt iibertragen wurde. Ratio und Fides haben dem spiteren
antiken Denken, das bis zur Renaissance das geistige Sein aller Hoch-
religionen des Mittelalters entscheidend bestimmt hat, eine ganz be-
stimmte Wendung gegeben. Bedeutsam war dabei die Begegnung der grie-
chischen Geisteshaltung mit dem mosaischen Glauben des Alten Testa-
mentes, die unter den Juden des hellenistischen Alexandrien erfolgte ;
aus ihrem Kreise ist ja dann auch weitgehend die legendire Alexanderge-
stalt des Pseudo-Kallisthenes hervorgegangen, die ihrerseits wieder die
Voraussetzung fiir den bereits genannten arabisch-islamischen Dha’l-
Qarnayn lieferte, in der die Gestalt des mazedonischen GroBkénigs zum
Propheten erhoben ist?.

2. Allgemein dazu siehe F, Pfister, Alexander der Grofe in den Offenbarungen der Griechen, Ju-
den, Mohammedaner und Christen, Berlin 1956.



UBER ARABISCHE PSEUDO-ARISTOTELICA 35

Fragt man ganz allgemein, auf welche Art, auf welchen Wegen und
welche Teile des antiken Geistesgutes die Muslime libernommen haben,
so kommt man sehr bald zur Feststellung, daB, abgesehen von einigen
Rechtsbegriffen, historischen Daten und Fachausdriicken, kaum etwas
von der rémisch-lateinischen Kultur den Islam erreicht hat. Hingegen
war die Aufnahmebereitschaft fiir das griechische Bildungserbe viel
mehr vorhanden, wenn es auch nicht umfassend und in seinem antiken
Sinne rezipiert wurde. Man wird umsonst nach den Rhetoren, Histori-
kern oder Dramatikern der Hellenen in arabischer Sprache suchen, und
von den Epen des Homer sind nur bescheidene Fragmente, die nie einen
groBeren Widerhall fanden, iibertragen worden3. In erster Linie waren
es gelehrte Schriften, und unter diesen solche mit praktischer Ziel-
setzung, wie Medizin und Geographie, die das Interesse der Muslime
weckten ; wobei die Philosophie nicht selbstindig, sondern erginzend
im Schlepptau der Heilkunst und der Astrologie als praktische Welt-
und Himmelskunde auftrat. Dabei galten fiir die Aufnahme des indi-
schen Geistesgutes dhnliche Grundsitze. Diese besondere Entwick-
lung war die Folge eines Werdeganges von Jahrhunderten, der mit der
Verlagerung des geistigen Mittelpunktes von Athen nach Alexandrien
anhob. Hier, in Bibliothek und Museion, nahm das intellektuelle Wir-
ken eine geradezu modern anmutende Wendung, indem nicht mehr ein
Universalgedanke gehegt wurde, sondern durch die genaue Naturbeob-
achtung die Spezialwissenschaften eine vertiefte Aufmerksamkeit er-
hielten. Es war das Ergebnis der kompilatorischen Leistung des Aristo-
teles, dessen wissenschaftliche Methodik in der Verbindung von kausa-
ler Logik und strenger Naturbeobachtung gipfelte und darin seine
Uberlegenheit gegeniiber fritheren Spekulationen bewies. Doch gerade
durch diese Systematik wurde der Umfang der Kenntnisse derart erwei-
tert, daf} die einzelnen Wissenszweige nur noch von Spezialisten richtig
betreut werden konnten. Diese besondere Entwicklung vom Universel-
len zum Spezialistentum hat der Alexandriner Gelehrsamkeit ihr eigenes

3. ]J.Kraemer, Arabische Homerverse, ZDMG, 106 (1956), 259ff.



36 CESAR E. DUBLER

Geprige verliehen, das in die praktische Auswertung der Sonderkennt-
nisse ausmiindete.

Das Werk des Aristoteles stand dabei stets im Vordergrund, an er-
ster Stelle seine logischen Schriften, die in der Philosophie das prakti-
sche Denkschema abgaben ; Plato war hingegen nur mangelhaft und ent-
stellt bekannt ; dazu gesellte sich noch, daB3 die spateren Peripatetiker
den Neoplatonismus tunlichst mit dem Aristotelismus auszuséhnen such-
ten, eine Tendenz, die noch lange in der Zeit des Islams nachwirkte.

Wer sich in der Spitantike oder im Frithmittelalter die Kenntnisse
von friiheren Gelehrten aneignen wollte, konnte dies nur sehr ungenii-
gend durch die Vermittlung geschriebener Texte tun, denn trotz der
recht bedeutenden AusmaBe der auf Papyrus niedergelegten Bibliothek
von Alexandrien war diese, verglichen mit dem neuzeitlichen Buch-
wesen, sehr bescheiden. Jeder Lernbegierige war noch viel mehr als
heute auf das Wort des Meisters angewiesen, denn der Kontakt erfolgte
von Mensch zu Mensch, vom wissensdurstigen Buchliebhaber zum Buch-
besitzer, der zugleich Gelehrter war und das, was er in Buchform be-
sal, in seinem personlichen Wissen verkorperte. Alles war auf eine
flieBende Entwicklung, auf Kontinuitit, die Jahrhunderte umfafite, ein-
gestellt, und niemand, mochte er noch so geistig veranlagt sein, konnte
auf der gelehrten Suche iiber einen groBeren Zeitraum hinweg in die
Vergangenheit zuriickgreifen.

Mas’(idi, der arabische Polygraph aus dem 10. Jahrhundert, berich-
tet, daB die griechische Philosophie erst in Athen bliihte, Augustus soll
ihren Sitz nach Rom und Alexandrien verlegt haben, schlieBlich habe
Kaiser Theodosius die rémische Schule geschlossen und allein die Stadt
am Nildelta zum Bildungszentrum der hellenischen Welt erhoben. Der
Tatbestand ist ungenau wiedergegeben, aber das Wesentliche bleibt
richtig festgehalten, indem Alexandrien bereits unter den Ptolemiern
der Mittelpunkt der griechischen Wissenschaft geworden war und im
Laufe des ersten Jahrhunderts nach Christus in Philo die Verbindung
mit den alttestamentlichen Anschauungen der Juden erfolgte. Die mo-



UBER ARABISCHE PSEUDO-ARISTOTELICA 37

notheistische Geisteshaltung mochte schon frither bestanden haben,
doch sie erhielt in den Spekulationen des Philo von Alexandrien eine
pythagoriisch-neoplatonische Wendung. Er gab dem einen, ewigen,
unverinderlichen, leidenschaftslosen Gott Ausdruck, der fernab von
der Welt des Phanomenologischen, gleichzeitig aber die erste Ursache
alles Seins ist. Dieser Monotheismus paBite sich dem alttestamentlichen
Gottesbegriff an, ohne unmittelbar von ihm abgeleitet zu sein, erklirte
gleichzeitig den bestehenden Anthropomorphismus weg und gab einer
moglichen Emanation der Hochma, Weisheit Gottes, Ausdruck, die zwi-
schen Schépfung und Offenbarung trat. Diese Anschauungen begannen
auch auBerhalb der jiidischen Kreise Anerkennung zu finden und erfuh-
ren durch die psychologischen Unterweisungen des Aristoteles-Kom-
mentators Alexander von Aphrodisias, der von 198 bis 211 in Athen
lehrte, eine betrichtliche Vertiefung durch seine aristotelisch gehaltene
Fassung von De anima, ein Kernstiick der spiteren arabisch-islamischen
Philosophie, die im Hochmittelalter auf die lateinische Scholastik ein-
wirken sollte. Trotzdem Themistios der Widersacher dieser theisti-
schen Aristoteles-Auslegung wurde, sind die neoplatonischen Theorien
des Alexander von Aphrodisias der Ausgangspunkt, der in personlicher
Weiterbildung unter Distanzierung von einem deterministischen Glau-
bensgebiude zur Schulgriindung des Ammonius Saccas, des Lehrers von
Plotin (gest.269), fiihrte. Plotin gab seine Anschauungen an Porphy-
rios weiter, den Verfasser der fiir die Zukunft so entscheidenden ari-
stotelischen Isagogae ; gleichzeitig fand aber die Emanationstheorie sei-
nes Meisters in den Enneaden Ausdruck. Der zweite Teil derselben hat
in den kommenden Jahrhunderten als Theologie des Aristoteles, eine
pseudo-aristotelische Schrift neoplatonischen Charakters, groBe Ver-
breitung gefunden. Porphyrios (gest. 300), der in Rom lehrte, ist fiir
die Einfiihrung der wissenschaftlichen Methodik des Aristoteles in den
Neoplatonismus, die noch sein Lehrer Plotin kritisiert hatte, verant-
wortlich, Er griff also bewuBt auf Aristoteles zuriick, und seine Isagogae
sind inskiinftig die maBgebende Einfiihrung zum Organon des Aristoteles



38 CESAR E. DUBLER

geworden. Thm folgte Jamblichus (gest. 330), der den Neoplatonismus
als Grundlage einer heidnischen Theologie gebrauchte ; schlieBlich Pro-
klos (gest. 485), ein letzter Anhdnger, der in noch hherem MaBe Theo-
loge war.

Neben dieser heidnischen ﬁberlieferung erfolgte die Anpassung des
Neoplatonismus an das Christentum durch Klemens von Alexandrien
(gest. 215) und Origenes (gest. 2 54), der selbst ein Schiiler des Plotin
war. Dabei sahen weder die alten Vertreter der Kirche noch die des
Museion die Verbindung der Philosophie mit der christlichen Religion
gerne. Das hatte zur Folge, daB8 Origenes Alexandrien verlassen muBte,
um im paldstinensischen Caesarea eine neue Schule zu griinden. Mag
diese in der Schriftauslegung auch nicht die Spezialisierung wie diejeni-
ge von Alexandrien erreicht haben, so sollte sie in der Ideengeschichte
des Nahen Ostens doch eine entscheidende Rolle spielen, indem von ihr
die Schulen der syrischen Kirchen ausgingen, deren erste um 270 von
Malchion in Antiochien gegriindet wurde. Sie ist in der Folgezeit nicht
nur fiir die orientalischen Christen, sondern auch fiir Zoroastrier und
Muslime zum Vorbild geworden. Von dort ausgehend wurde um 320
die Schule von Nisibis gegriindet, die nicht mehr am vorwiegend grie-
chisch sprechenden Mittelmeerufer, sondern im syrisch sprechenden
Hinterland lag. In dieser Sprache wurden nun auch die theologischen
und philosophischen Schriften niedergelegt, wodurch Kirche und Ge-
meinde in engeren Kontakt kamen. Im syrischen Bereich erfolgten aber
auch die entscheidenden Uberschneidungen herkémmlicher Kirchen-
glaubigkeit und philosophischer Deduktion, die sich auf die Person
Christi zuspitzten. Sie gipfelten in den Heterodoxien der Nestorianer,
die 431 vom Konzil von Ephesus, sowie denjenigen der Monophysiten,
die 448 vom Konzil von Chalcedon verworfen wurden. Mittlerweile
war aber Nisibis in die Hand der iranischen Sasaniden gefallen und die
Schule 373 von dort weiter nach dem Westen, in das syrisch sprechende
Edessa, verlegt worden. Unter dem Schutz der persischen Herrscher
sammelten sich in Nisibis die Nestorianer, die hier erneut ein Lehr-



UBER ARABISCHE PSEUDO-ARISTOTELICA 39

und Lernzentrum erdffneten. Es entfaltete sich in der Folgezeit zum
Mittelpunkt des orientalisch ausgerichteten Christentums des syrischen
Hellenismus. AuBerhalb des Machtbereichs von Byzanz dehnte sich die
nestorianische Kirche nach Arabien und Innerasien, einige Jahrhunderte
spiter sogar nach Ostasien aus. Der Prophet Muhammad hat wahr-
scheinlich in seiner Jugend mit nestorianischen Ménchen Fiihlung ge-
habt, und ihre Missionare pflegten gewiBl mit den friihen Muslimen re-
gen Gedankenaustausch. Die Nestorianer waren aber gleichzeitig die
Ausbreiter der griechischen Philosophie, indem sie nicht nur die be-
deutenden Theologen, wie Theodor von Mopseustia, sondern auch Ari-
stoteles und seine angeblichen Schriften ins Syrische iibertrugen. Ihnen
war es dabei in erster Linie um die Selbstbehauptung gegeniiber der ost-
réomischen Staatskirche zu tun, und daher ist die hellenistische Philoso-
phie vor allem durch Vermittlung der syrischen Nestorianer der kiinfti-
gen arabisch-islamischen Welt zuginglich gemacht worden, denn die
Monophysiten bildeten keine derartigen Schulzentren, da ihre Wirkung
vorwiegend vom Anachoretentum ausging, das viel mehr emotiv als in-
tellektuell ausgerichtet war,

Neben der Theologie, die die Philosophie nahezu véllig aufsog, ent-
falteten sich, wie schon angedeutet, bereits in Alexandrien die prakti-
schen Wissenschaften, wie Medizin, Chemie, Geographie, Astrologie,
in deren Schatten und als deren Dienerin die Philosophie erschien. Da-
bei war auch sie nicht reiner Selbstzweck, sondern sie lieferte in der
Logik das Riistzeug fiir die jeweilige Spezialwissenschaft und formte
dariiber hinaus das gesamte Weltbild. Ohne Kenntnis der Philosophie
konnten die Schriften der griechischen Arzte nicht richtig verstanden
werden, denn viele von ihnen, insbesondere Galen, beriefen sich oft auf
Ausspriiche des Aristoteles. Johann Philoponos, einer der spaten Ari-
stoteles-Kommentatoren, war gleichzeitig Vertreter einer neuen Medi-
zinschule, und ist sein genaues Todesjahr auch unbekannt, so weifl man,
daB er in Alexandrien lehrte, als 529 durch einen ErlaB von Kaiser Ju-
stinian die Akademie von Athen endgiiltig geschlossen wurde. Der



40 CESAR E. DUBLER

nichste bedeutende Vertreter der Alexandriner Arzteschule war Paul von
ﬁgina, der um 640, zur Zeit der islamischen Eroberung lebte. Er hatte
die ununterbrochene medizinische Tradition von Galen her erhalten, des-
sen gewaltiges Werk er durch eigene Forschertitigkeit zu erweitern ver-
mochte,doch diese erfolgte unter dem EinfluB dgyptischer ﬂberlieferung,
die stark vom okkulten Wissen der Astrologen und Alchemisten abhing.

Allen Einschrankungen und Anfeindungen von seiten des Basileus aus
Konstantinopel zum Trotz hat sich aber das hellenistische Wissen erhal-
ten, wenn es sich auch seinem Machtzugriff zu entziehen suchte. Dazu
trug nicht zuletzt das geistige Interesse, das der Sasanidenherrscher
Chusraw I. Nuschirwan (531-578) an den Tag legte, das Seinige bei.
War auch der Aufnahme der Mitglieder der aufgelosten Akademie aus
Athen im Perserreich keine Zukunft beschieden, so ist Chusraw I. doch
die Griindung der Medizinschule von éunday-Sﬁpﬁr in der Nihe von
Susa zu verdanken, wo in erster Linie das hellenistische Wissen der sy-
risch sprechenden Nestorianer gepflegt wurde, das sich hier fruchtbar
mit indischer Gelehrsamkeit verband. Wie indische Arztkunst und Phi-
losophie Hand in Hand, in schongeistigem Schrifttum vereint, am Sasa-
nidenhof zu wirken vermochte, wird an der Einleitung zur Pahlavi-Fas-
sung des Buches von Kalila wa Dimna, die der iranische Mediziner Bur-
zbe verfaBte, deutlich*.

Die Unterrichtssprache war in Gunday-Sﬁpﬁr Syrisch, und dies war
noch so, als die ersten ’Abbasiden sich die dortigen Arzte in der zwei-
ten Hilfte des 8. Jahrhunderts nach Bagdad holten. Auch danach muB es
noch lange die Sprache der Wissenschaft geblieben sein, wie es sich aus
zahlreichen handschriftlichen Hinweisen, die sich bis ins 13. Jahrhun-
dert erstrecken, erkennen li8t, nachdem das Arabische bereits in vol-
lem MafBle zum gelehrten Ausdrucke beféhigt war. Dieser Zustand war
eigentlich schon um 832 erreicht, als der Chalif al-Ma’mtn das Bayt al-
Hikma, Das Haus der Weisheit, eine Art Akademie zu Bagdad, die das
ganze damalige Wissen hitte sammeln sollen, griindete. Unter den

4. Th.Noldeke, Burzdes Einleitung zu dem Buche Kalila wa Dimna, StraBburg 1912.



UBER ARABISCHE PSEUDO-ARISTOTELICA 41

Ubersetzern, die in ihr gewirkt haben, war Hunayn ibn Ishiq aus Hira
wahrscheinlich der bedeutendste. In seiner Jugend hatte er in Gunday-
Siptir bei Ibn Masawayh Medizin gehort, war aber, seiner Abstammung
wegen, aus der Schule verjagt worden. Nun wandte er sich, im Rahmen
des damals Moglichen, an Hand von Texten dem Studium des Griechi-
schen zu, dabei war aber das Syrische seine Gelehrtensprache, denn Ara-
bisch lernte er erst in fortgeschrittenem Alter. Er wurde gewahr, wie
unzureichend die bisherigen ﬁbersetzungen aus dem Griechischen ins
Syrische waren, so daB sich nun sein ganzes Bemiihen darauf richtete,
bessere ﬁbertragungen, die aber vorerst noch immer ins Syrische er-
folgten, herzustellen. Dabei erkannte er, da} dieses Unternehmen nur
in Zusammenarbeit zum Erfolg fiihren konnte, sich also die Griindung
einer Ubersetzerschule aufdringte. Er selbst soll 16 syrische Uberset-
zungen des Sergius von Rashayn bearbeitet und 14 Traktate ins Arabi-
sche iibersetzt haben. Durch seine Autobiographie, die Risila Hunayn
ibn Ishdq, sind Art und Methode seiner Ubertragungen reichlich gut
bekannt. Fiir die arabische Fassung der Materia medica des Dioskurides
verwandte er einen syrischen Text, den er mit Hilfe seines Schiilers Ste-
phan ibn Basil mit dem griechischen Original kollidierte. An der Schule
des Hunayn ibn Ishiq, die iiber seinen Tod hinaus weiterwirkte — er soll
873 oder 877 erfolgt sein — ist aber bereits eine verfeinerte, zu den Ma-
nuskripten greifende Textkritik deutlich zu erkennen. Sind auch viele
spatantik-hellenistische Strémungen von den Muslimen nur fortgesetzt
worden, so hat es in der Zeit der Hochbliite der arabischen Wissen-
schaft nicht an Gelehrten gefehlt, die mit bewundernswertem Klarblick
zu den griechischen Originalen zu greifen vermochten, um so zum ur-
spriinglichen Text oder zu dem, den sie dafiir hielten, zu gelangen. Da-
durch wurde das vorwiegend auditiv tradierte Wissen an Hand von Ma-
nuskripten zu korrigieren gesucht. So ist das alte hellenische Wissen
auf gar mannigfachen Wegen, die sich noch dazu oft iiberschneiden, den
Muslimen vermittelt worden, doch lassen sich dafiir drei wesentliche
Richtungen einigermaBen deutlich unterscheiden.



42 CESAR E. DUBLER

1. Die unittelbare ﬁbertragung eines griechischen Werkes ins Arabi-
sche erfolgte verhiltnismiBig selten; dabei war die aus diesem Studium
folgende Zusammenfassung oder Kommentar die Frucht aus einer un-
mittelbaren Begegnung mit dem hellenischen Geiste.

2. Arabische Gelehrte sprachen Grundsitze und Folgerungen aus, de-
ren Ursprung sie nicht angeben, aber ihre richtige Deutung ist nur in
Abhingigkeit vom Hellenentum méglich. Die Probleme sind nach der
Art der Muslime gestellt, doch wiren ihnen diese kaum eingefallen,
wenn sie nicht vorher bereits die Griechen erwogen hitten, mogen sie
auch von diesen einer anderen Losung zugefiihrt worden sein. Ein glin-
zendes Beispiel dieser kritischen Betrachtungsart liefert Averroés, der
auf Grund seiner ausgedehnten Aristoteles-Kenntnis dessen sogenannte
Theologie als apokryph erkannte. |

3. Das hellenische Wissen wurde dem Islam durch Zwischentriger
vermittelt, und dies war der hiufigste Fall, denn das griechische Denken
hatte schon lange vor Muhammad bestanden und eine weltweite Aus-
breitung gefunden. Die mengenmiBig wichtigsten Ubermittler waren
die syrisch-christlichen Wissenschaftler, deren Angaben in einzelnen
Fillen sogar an Hand von griechischen Originaltexten verbessert wer-
den konnten. — Ein anderer Weg fiihrte iiber Indien, wohin, von Alex-
andrien aus, auf dem Seewege, hellenisches Wissen gelangt war. —Aber
auch die von Alexander dem GroBlen im innerasiatischen Baktrien ge-
griindeten Konigreiche haben hellenische Geistesart auf dem Landweg
nach Indien gebracht. Diese ist, umgegossen, denselben Weg in umge-
kehrter Richtung zuriicklegend, den Muslimen auch wieder zugute ge-
kommen. Die Vermittler waren dabei die Buddhisten in der Umgebung
der Stadt Marw, aus deren Kreis die Barmakiden, die einfluBreiche
Wesiersfamilie der frithen ’Abbasiden, hervorging. Doch das leuch-
tendste Beispiel dieser indisch-innerasiatischen Uberlieferung des Hel-
lenismus im Islam ist um das Jahr 1000 die iiberragende Gelehrtenge-
stalt des al-Bir(ini aus Gazna. — Splitterhafte Angaben hellenistischen
Wissens, die im einzelnen noch viel zu wenig erforscht sind, wurden



UBER ARABISCHE PSEUDO-ARISTOTELICA 43

durch die Einwohner der Stadt Carrhae = Harrdn am oberen Euphrat
vermittelt, wo sich in christlicher Umgebung eine heidnische Grie-
chenkolonie erhalten hatte, deren hellenische Wissenschaft, vermischt
mit alten mesopotamisch-babylonischen Kenntnissen, noch die Muslime
erreichte. Aus ihren Reihen stammte unter anderen der bedeutende
Astronome Thébit ibn Qurra.

Aus allem bisher Gesagten geht deutlich hervor, da3 den Muslimen
das hellenische Wissen in keiner Weise rein, sondern mit zahlreichem
fremdem Beiwerk versehen zuginglich war, das ihnen teils gelehrt,
teils volkstiimlich vermittelt wurde. Dem ungeachtet bleibt die Auf-
nahme des hellenistischen Geistesgutes durch den Islam und die Ausein-
andersetzung mit diesem eines seiner entscheidendsten ideengeschicht-
lichen Phinomene.

Innerhalbder Glaubensgemeinschaft Muhammadshat esbiszum 2. Jahr-
hundert der Hidschra (8. Jh.n.Chr.)noch keine eigentliche Theologie ge-
geben. Diese ist von der Mu’tazila recht eigentlich geschaffen worden,
einer Geistesrichtung innerhalb des Islams, die den menschlichen freien
Willen und die Endlichkeit der geschaffenen Welt verkiindete. Sie legten
ihren Spekulationen die Wahrheit der Einzigkeit Gottes zugrunde und
folgerten daraus, daB es neben dem Einen Gott von Ewigkeit her nicht
auch noch eine Vielheit von Eigenschaften geben konne, also auch nicht
die Eigenschaft der Rede. Ihre These fiihrte ganz von selbst zur weite-
ren Frage nach dem grundsitzlichen Unterschied zwischen dem ewigen
Gott und den nichtewigen Eigenschaften. Dabei griff man, und das war
ein entscheidender Schritt, zur Kategorie der Substanz und ihrem Ge-
genstiick, dem Akzidenz, einem Begriffspaar, das die griechische Philo-
sophie geprigt hatte. Von hier aus ist auch die dogmatische Auseinan-
dersetzung mit den altgliubigen, orthodoxen, am Wortlaut hingenden
Muslimen zu verstehen. Nachdem unter dem freigeistigen Chalifen al-
Ma’miin zu Beginn des 9. Jahrhunderts die Mu’tazila eine geradezu offi-
zielle Anerkennung erfahren hatte, entzieht ihr der ’ Abbasidenchalif al-
Mutawakkil 847 den Schutz und brandmarkt sie als Irrlehre. Damit setzt



44 CESAR E. DUBLER

innerhalb der islamischen Welt eine antihellenistische, reaktionire Be-
wegung ein, die von da an aufallen Gebieten ihr geistiges Gesicht geprigt
hat. Mystik und Orthodoxie wurden zu den treibenden Kriften im Is-
lam, nicht aber hellenischer Rationalismus, der nur noch einigen bevor-
zugten Geistern vorbehalten bliebs.

II. DIE ARISTOTELES-KENNTNISSE
INDER WELT DES ISLAMS

Um der Kenntnis des Aristoteles unter den Muslimen des 9./ 10. Jahr-
hunderts gerecht zu werden, muB3 man im Auge behalten, daB3 die mate-
rielle und geistige Kultur, die von der Spitantike ausgeht, um in den
Islam auszumiinden, eine ununterbrochene Kontinuitit aufweist. Die
genaue Verfolgung der geistigen Strémungen im religits-philosophi-
schen Bereich bietet dabei nicht geringe Schwierigkeiten, da der Neo-
platonismus der Gnostiker, die christliche Heilslehre und der mosa-
ische Glaube sich gegenseitig beeinflussen und bedingen; so war es im
Alexandrien des 3. Jahrhunderts, wo den Kirchenvitern Klemens und
Origenes der heidnische Plotin gegeniiberstand. Damals war die Metro-
pole am Nil noch der unbestrittene geistige Brennpunkt, aber der dort
herrschende starre Schulzwang brachte eine Verlagerung des christli-
chen Zentrums nach dem Osten mit sich. Dabei hatten schon vorher
zwei verschieden ausgerichtete Strémungen auf das damalige Denken
eingewirkt. Einmal war es der iranische Dualismus, der durch Mani
eine hellenistische Ausprigung erhalten hatte; seine Prophetenauffas-
sung fiihrte iiber die Klementinen, die heretischen Anschauungen der
Ebioniten und Elkesiaten zu Kyrill von Alexandrien (gest.444), dem
letzten der griechischen Patriarchen, dem «Siegel der Viter», einem

5. Zum ganzen Problem vergleiche man immer noch H. H. Schaeder, Der Orient und das
griechische Erbe, Neuausgabe in Der Mensch in Orient und Okzident, Miinchen 1960, S. 107 1f.,
und weiter De Lacy O’Leary, How Greek Science passed to the Arabs, London 1951 ; derselbe,
Arabic Thought and its Place in History, London 1954 ; R.Paret, Der Islam und das griechische Bil-
dungsgut, Tiibingen 1950, wo auch weitere Schriften vermerkt sind.



UBER ARABISCHE PSEUDO-ARISTOTELICA 45

Titel, den sich zwei Jahrhunderte spiter Muhammad dhnlich als «Siegel
der Propheten» zulegen sollte®. Zum anderen wurden die platonisch-
neoplatonischen Grundlagen des Denksystems durch aristotelische Be-
griffe verandert, indem man die analytischen Methoden der Logik und
spiter die Weltschau derMetaphysik auf die Bibel iibertrug. Dadurch ent-
stand der sogenannte neoplatonisch-aristotelische Synkretismus, der,
mit vielen anderen Anschauungen vermischt, die ihre Wurzel teilweise
sogar im alten Orient hatten, die geistigen Voraussetzungen der Epoche
schuf. Wie sich in Alexandrien das altigyptische Erbe erhalten hatte,
dessen Kenntnisse man filschlicherweise dem Aristoteles zuschrieb,
wurde spéter an den Schriften des Gabir ibn Hayyan offenbar. Die Ver-
breitung seiner Wissenschaft verdankte sie dem spitantiken Esoteris-
mus, der sich unter den Muslimen der ersten Jahrhunderte der Hidschra
fortsetzte ; die alchemistischen Anschauungen selbst sind aber agypti-
schen Ursprungs?.

Will man nun die islamischen Kenntnisse des Aristoteles in ihrem ge-
schichtlichen Verlauf iiberblicken, so hat man von Diogenes Laertios aus
dem 2. Jahrhundert n. Chr. auszugehen, dessen Angaben im kommenden
Jahrhundert von Porphyrios, dem Schiiler des Plotin, in Alexandrien
gesammelt wurden. Seine Nachrichten, und diese Tatsache ist wichtig,
sind den Arabern stets durch die Vermittlung der Syrer bekannt gewor-
den. Zu diesen mehr oder minder guten hellenistischen Angaben gesell-
ten sich unter den Muslimen vor allem gnomische Fragmente zum Na-
men des Aristoteles. So hat unter anderen auch Hunayn ibn Ishaq derar-
tige im Kitib al-nawAadir al-falasifa, im «Buch der Kuriosititen der Phi-
losphen», festgehalten; dabei handelt es sich um Sentenzen, die jiidi-
sche Vermittlung verraten und vom Alexanderroman abhéngig sind. In
der Folgezeit haben sich aber die Aristoteles-Kenntnisse der Muslime

6. H.H.Schaeder, Die islamische Lehre vom vollkommenen Menschen, ihre Herkunft und ihre dich-
terische Gestaltung, ZDMG, 79 (N.F.4, 1925), 192ff. gibt eine vorbildliche Darstellung der
Ideengeschichte.

7. P.Kraus, Jabir ibn Hayydn, contribution d I’histoire des idées scientifiques dans I’ Islam, Mém.

Inst. d’Egypte, 44 (1943), 45 (1942).



46 CESAR E. DUBLER

vom ro. zum 12. Jahrhundert teilweise durch griechische Originaltexte
verbessert. Mogen nun auch die Daten iiber den Stagiriten der wichtig-
sten arabischen Biographen im einzelnen verschiedenen Ursprung auf-
weisen, so war, auf das Ganze gesehen, die syrische Fassung des Ptole-
maios Chennos ihre maflgebende Quelle®. Auch die erhaltenen Namen
und Bezeichnungen des Aristoteles beweisen die Bedeutung des Syri-
schen fiir ihre Aufnahme ins Arabische. Die Umschriften Arist{italis und
Aristatalis, mit schwankendem, betontem Langvokal & und 4, haben
ihre Entsprechungen in denjenigen des Dioskurides; sie weisen darauf
hin, daB3 diese Namen nicht unmittelbar aus dem Griechischen, sondern
iiber das Syrische ins Arabische transkribiert wurden. Die gingigste
Form ist das gekiirzte Aristli, dem franzésischen Aristote vergleichbar.
Im «Buch der Tiere» des Gahiz, von dem noch ausfiihrlich zu sprechen
sein wird, heif}t er meistens Sahib al-mantiq, «der Herr oder Meister
der Logik», ein Beweis, daB diese Schriften damals als seine maBge-
bende Leistung angesehen wurden, was in ﬁbereinstimmung mit der
ganzen friihchristlichen Aritoteles-Uberlieferung steht?. Dariiber hin-
aus hat aber der Name in den legendiren Weiterbildungen zahlreiche
Verinderungen erfahren, wie z.B. in einem arabischen Alexander-
roman aus dem Westen, in dem der Philosoph zum Kénig Aristalis ge-
worden ist™.

In Aristoteles verband sich die bereits antike Anschauung vom Arzt,
der gleichzeitig Philosoph ist, denn sein Vater war Mediziner gewesen,
und dariiber hinaus sollte die ganze Familie angeblich von Asklepios ab-
stammen. Diese besondere psychologische Verbindung vom Menschen,

der korperliche Gebrechen zu heilen und gleichzeitig die Gedanken-

8. A.Baumstark, Aristoteles bei den Syrern vom V. zum VIII. Jahrhundert, Leipzig 1910, der auf
den Seiten 189 bis 199 die wichtigsten arabischen Biographen in Form von Stammbiumen auf
ihre Quellen hin untersucht.

9. Encyclopédie de I’Islam (nouv. éd.) I, S.651 und sieche weiter vorne, S. 84, Note 52,

10. E, Garcia Gémez, Un texto drabe occidental de la Leyenda de Alejandro, Madrid 1929, S. 49,
5§6. Hier scheinen Ansitze zur Bildung einerAristoteles-Sage bestanden zu haben, die sich aber
nicht entfaltet hat; dazu vergleiche man weiter vorn, §. 61.



UBER ARABISCHE PSEUDO-ARISTOTELICA 47

welt zu ordnen vermag, um dadurch zur héheren Weisheit vorzudrin-
gen, erhielt sich tiber die Jahrhunderte und erfuhr unter den Muslimen
die Ausprigung im arabischen Hakim, einem Ausdruck, dessen semiti-
sche Wurzel bereits diesen weitgespannten Ideenkomplex umfaBte.
Und doch stimmte der Hakim nicht mit dem antiken philosophierenden
Arzt oder dem medizinkundigen Philosophen iiberein, denn die islami-
sche Gestalt erwuchs nicht unmittelbar aus den Anschauungen des grie-
chischen Altertums, sondern hatte unter den iranischen Sasaniden eine
neue Prigung erfahren, indem sich hier die hellenische mit der indi-
schen Weisheit durchdrang. Das Vorbild dieses von Indien geformten
Gelehrtentyps war Burzée, Oberarzt am Sasanidenhof des Chusraw I.
Nuschirwan, der seinerseits in den Augen der Muslime zum idealen
Herrscher der guten alten Zeit geworden ist. Burzbe hatte, wie schon
angedeutet, das Tierfabelbuch von Kalila wa Dimna aus Indien gebracht,
es ins Pahlavi, in die damalige persische Schrift- und Amtssprache tiber-
setzt und mit einem Vorwort versehen. In diesem pries er die Vorziige
der medizinischen Wissenschaft, die hier deutlich indisches Geprige
trigt, und brachte sie mit dem volkstiimlichen Erzihlungswerk in Ver-
bindung™. Es ist auffillig, daB dieses Fabelbuch aus Indien und die
wichtigsten Schriften des Aristoteles zu derselben Zeit, in der Epoche
des ’Abbasidenchalifen al-Mansiir nach der Griindung von Bagdad (148
der Hidschra/ 76 n. Chr.), ins Arabische iibertragen wurden, wobei
beiden syrische Fassungen vorausgegangen waren. Dieser Herrscher
war es auch, der allgemein die Hbersetzung griechischer, syrischer und
iranischer Werke ins Arabische férderte. Dabei tat sich Ibn al-Mugqaffa‘
mit den Fabeln des Bidpai, dem bereits genannten Buch von Kalila wa
Dimna, durch seine vorbildliche arabische Prosa hervor. Schon mehr als
zwei Jahrhunderte friiher, etwa um 70, war der heute verlorene Pah-
lavi-Text durch den nestorianischen Missionar Budh ins Syrische iiber-

11. Zur Wurzel von arabisch Hakim vgl. L. Gauthier, La racine arabe HKM et ses dérivés,

Homenaje a F. Codera, Zaragoza 1904, 435 ff. Weiter siche Th, Néldeke, Burzée ..., auf S. 40,
Note 4.



48 CESAR E. DUBLER

tragen worden und hat sich bis in die Gegenwart erhalten ; hingegen ist
das Sanskritoriginal nicht auf uns gekommen, wenn sich auch verschie-
dene Geschichten in Panchatantra und Mahabharata wiederfinden. Im
Islam erlebte das Buch seine groBte Verbreitung in arabischer Sprache,
und daraus entstanden im Mittelalter die lateinischen, hebriischen, per-
sischen, griechischen und spanischen Ubersetzungen. Analog erging es
den Werken des Aristoteles, die, iiber einer syrischen Fassung, in ara-
bischer Sprache eine weltweite Verbreitung erfuhren™, auch nach dem
Okzident gelangten und in lateinischer Ubertragung die christliche
Scholastik entscheidend beeinfluBten. Diese Schriften hatten aber im
Laufe der Zeit Verinderungen und Umdeutungen erfahren, die alle mit-
tiberliefert wurden. Dabei war fiir die Aristoteles-Tradition die syrische
Epoche des 5./6. Jahrhunderts n.Chr. entscheidend, denn mit der
wachsenden Bedeutung, die sein Name und seine Anschauungen im Ge-
gensatz zum Neoplatonismus gewannen, bildete sich auch die neue Vor-
stellung eines Weisen, die nicht rein hellenisch zu sein brauchte, und in
der sich volkstiimliche und gelehrte Kenntnisse auf das innigste verban-
den. Parallel dazu zeigte die Ostkirche eine allgemeine Entwicklung,
die zur Erstarrung der offiziellen Theologie fiihrte, da sie von dulleren,
belebenden Kriften nicht mehr erreicht wurde. Um irgendeinem be-
langlosen Dogma Nachdruck zu verleihen, unterschob man es einem
bedeutenden Kirchenmanne; und dadurch entstanden die zahlreichen
Apokryphen. Es ergab sich zwangslaufig, dal3 die Ménche als Hiiter des
reinen Glaubens aller Dogmatik und schulgerechten Theologie mif3-
trauten; ja, der bedeutendste Kritiker der bisherigen Entwicklung, Sy-
meon von Mesopotamien, der am Ende des 4. Jahrhunderts starb, ver-
ketzert wurde, dann aber unter falschem Namen als Pseudo-Makarios
weiterlebte. Diese Bewegung hatte bereits in Alexandrien eingesetzt,

12. Dazu vgl. L. O’ Leary, Arabic Thought ..., S. 107ff., auf S. 44, Note g; Ibn al-Mugqaffa®
soll sogar Aristoteles iibersetzt haben, nach P. Kraus, Die angeblichen Aristotelesiibersetzungen des
Ibn al-Mugaffa®, Riv. delli Studi Orientali, XIV (1933), 1; R. Walzer, New Light in the Arabic
Translations of Aristotle, Oriens, VI (1953), 91.



Abb. 1. Aristoteles der Weise (Fol. g6a).

Die Farbaufnahmen verdanke ich der Freundlichkeit von Prof. Dr. David Storm Rice aus London.

Die Kosten trigt ein groBzigiger Gonner,



Abb. 2. Darstellung des Aristoteles und Ibu Bukhtishi* Abb. 3. Darstellung des Léwen, der nach den Angaben des Ari-
(Fol. 94a). stoteles und des “Abd Allah ibn Gibri libn Bukhtishi © beschrie-

DCIL ISt (ful., 200 d).



UBER ARABISCHE PSEUDO-ARISTOTELICA 49

denn da ist der Alexanderroman des Pseudo-Kallisthenes entstanden,
doch im syrischen Bereich ist sie viel ausgeprigter und allgemeiner ge-
worden. Zieht man dazu noch in Betracht, dal der Name des Aristote-
les erneut in aller Mund kam, ist es nicht erstaunlich, da gerade da-
mals zahlreiche pseudo-aristotelische Schriften entstehen konnten. Sind
auch nicht allzu viele derselben auf syrisch erhalten, so treten sie um so
eindeutiger in arabischer Fassung auf, um unter den Muslimen die mei-
ste Zeit, als ob sie authentische Schriften des Stagiriten seien, zu zirku-
lieren. Den philosophisch Interessierten der ’Abbasidenzeit war auf
arabisch vor allem das auf die Logik beziigliche Organon, das Rhetorik
und Poetik umfaBite, zuginglich, doch dazu gesellte sich die Umfor-
mung desselben in den Isagogae des Porphyrios. Von den geistig-mora-
lischen Schriften waren die Metaphysik, die Nikomachische Ethik und die
nicht voll authentischen Magna moralia des Aristoteles bekannt. Véllig
apokryph ist, wie schon erwihnt, die sogenannte Theologie des Aristoteles,
die plotinisches Gedankengut verarbeitete. Staatsgedanken, die mit den
Ideen des Plato zusammenhingen, scheinen dem Stagiriten nicht unter-
geschoben, und diese Tatsache ist um so erstaunlicher, als Sentenzen
iiber Herrscher und Staat, die zu einer geschlossenen Schrift zusammen-
gefaBBt waren, wie die Secreta secretorum, unter dem Namen des Aristote-
les zirkulierten. Von den naturkundlichen Schriften im weiteren Sinne
waren auf arabisch De anima, Physica, De coelo, De generatione et corruptio-
ne, De sensu und die Zoologie zuginglich, doch dazu gesellten sich die
apokryphen Mineralogie, Botanik und Mechanik sowie die zweifelhafte
Meteorologie; schlieBlich erschien noch eine Tierkunde, die weit iiber
den von Aristoteles niedergelegten Rahmen hinausging, alles Aspekte
seines angeblichen Werkes, von denen noch ausfiihrlich zu sprechen
sein wird. Das von den Syrern dem Aristoteles zugesprochene Wissen
war derart umfassend, dafl die Muslime in einer gewissen Epoche es ge-
radezu als Erginzung zum Koran ansahen, doch dies war nur dadurch
moglich, daB man alle Pseudo-Aristotelica als authentisch ansah. Die
siuberliche Trennung der echten von den falschen Aristoteles-Schriften

4



5o CESAR E. DUBLER

ist in der Welt des Islams nur sehr selten und von sehr scharfsinnigen
Geistern, wie z. B. von Ibn Rushd, durchgefiihrt worden.

Welches aber waren die realen Aristoteles-Kenntnisse unter den
Muslimen? Wie schon weiter oben angedeutet, muB jede Betrachtung
der Aristoteles-Vita von den Angaben des Diogenes Laertios ausgehen,
die viele richtige Feststellungen enthilt, neben zahlreichen Entstellun-
gen aus fritheren Quellen. Denselben Geist bewahren die von den Mus-
limen festgehaltenen Angaben, die trotz der Vermittlung der Syrer den
Sinn fiir Quellenkritik durchaus nicht verloren, denn al-Mubashshir ibn
Fatik, und von diesem abgeleitet Ibn Abf Usaybi’a betrachten die Ver-
teidigungsrede des Aristoteles gegen die durch seine Feinde erhobenen
Anklagen als Filschung. Will man dem Aristoteles-Bios gerecht wer-
den, so hat man sich zu vergegenwirtigen, da8 es eine fiir jene Zeit cha-
rakteristische Lebensbeschreibung ist, da damals ein individuelles Le-
bensbild noch gar nicht festgehalten werden konnte. Immerhin lassen
sich an der erhaltenen Biographie drei Gruppen von Quellen heraus-
schilen: 1. Die offiziellen Dokumente, wie sein Testament und Ehren-
beschliisse ; 2. Selbstzeugnisse aus seinen Werken; 3. Einzelangaben der
Zeitgenossen, in denen sich der literarische, politische und philosophi-
sche Kampf aller gegen alle spiegelt; wodurch das Bild des Aristoteles
frith entstellt wurde. Im 3.Jahrhundert v.Chr. schrieb Hermippos
maBvoll enkomiastisch, doch hernach hat sich die aristotelesfeindliche
Stellungnahme breit gemacht. Damals griff man auch die Aristoteles-
Briefe auf, die wahrscheinlich alle falsch sind, um das Bild des Stagiriten
zu vervollstindigen, doch spiter ist keine Zusammenstellung eines Bios
aus den Primirquellen mehr erfolgt, wenn diesem auch keine substan-
tiellen Erfindungen angefiigt wurden. So haben noch die arabischen Au-
toren, von einigen Floskeln und leichten Umakzentuierungen abgese-
hen, den griechischen Charakter der Texte, von denen sie ausgingen,
erstaunlich gut bewahrt, denn alles, was sie berichten, kénnte auch im
Diogenes Laertios gestanden haben. Damit steht wieder der hellenisti-
sche Aristoteles-Bios im Blickfeld, der den Eindruck erweckt, ein pe-



UBER ARABISCHE PSEUDO-ARISTOTELICA 51

dantischer Auszug aus einem wesentlich umfangreicheren, grundsitz-
lich gleich gebauten Werke zu sein™. Wie verschieden davon ist die von
Muslimen und Christen gebildete Aristoteles-Legende des Hochmittel-
alters, von der noch zu sprechen sein wird ! ™

Mit der Lebensbeschreibung Hand in Hand geht auch die Frage nach
der Echtheit der Schriften des Aristoteles, denn gewisse Unterschie-
bungen erfolgten bereits zu seinen Lebzeiten, wie z. B. die Magna mora-
lia, die tatsichlich dem theophrastischen Peripatos angehoren™. Auch
die spiter ins Syrische iibertragene Meteorologie des Theophrast zirku-
lierte unter dem Namen des Aristoteles™. Dadurch wird offenbar, wie
weit zuriick die pseudo-aristotelischen Schriften teilweise reichen und
welche Bedeutung fiir dieselben die syrischen Fassungen haben.

Uberblickt man zusammenfassend die wichtigsten arabischen Bio-
Bibliographien des Aristoteles, so stehen Ibn al-Qifti’s Ta’rikh al-huka-
m4, die Geschichte der Weisen?, und Abi Q&sim ibn S3’id al Andalu-
si’s Kitab tabaqat al-umam, das Buch der Kategorien der Vélker, mit an
wichtigster Stelle®. Sie geben neben der Lebensbeschreibung, die auf
den bereits genannten hellenistischen Quellen beruht, auch eine ausge-
dehnte Liste seiner Schriften unter Einbezug weiterer Pseudo-Aristote-
lica, wie z.B. die mirchenhaften Briefe aus Indien. Es wird sehr aus-

13. Dazu vgl. O.Gigon, Interpretationen zu den antiken Aristoteles-Viten, Museum Helveti-
cum, 15 (1958), 147-193, wo auch das einschligige Schrifttum zitiert wird.

14. W.Hertz, Aristoteles in der Alexanderdichtung des Mittelalters, Abh. der Philosoph.-Philo-
log. Cl. der konigl, Bayerischen Akademie der Wissenschaften, 19 (1892), S. 1ff., und weiter
unten, S. 3.

15. R. Walzer, Magna Moralia und die aristotelische Ethik, Neue philolog. Untersuchungen,
ed. W, Jaeger, VII, Berlin 1929, bes.S. 282 u. 284, wo gesagt wird, daB durch den Erweis der
Unechtheit der groBen Ethik und deren zeitlicher Fixierung der Erforschung der echt aristo-
telischen Ethik der Weg geebnet sei.

16. H. J. Drossaart Lulofs, The Syriac Translations of Theophrastus’ Meteorology, in Autour
d’Aristote, Louvain 1955, 433.

17. Ibn al-Qiftf, Ta’rikh al-hukam4, ed. ].Lippert, Leipzig 1903, S.27 bis 53 und dazu
A.Miiller, Das arabische Verzeichnis der aristotelischen Schriften nach Ibn al-Qifti, in Festschrift
L. Fleischer.

18. Ab{i Qasim ibn S3’id al-Andalusi, Kitib tabaqit al umam, ed. L. Cheikho, Beyrouth
1912, S. 26 bis 28.



52 CESAR E. DUBLER

filhrlich auf die spiteren Ausleger, wie Themistios, Alexander von
Aphrodisias, Porphyrios und die arabischen Ubersetzer aus der ’Abba-
sidenzeit eingegangen. Ibn al-Qiftl sagt unter vielem anderen (S. 41):
«... Das Kitab al-hayawan, das Buch der Tiere, ist in 19 maqala, Abschnit-
te, eingeteilt und wurde von Ibn Batriq ins Arabische iibersetzt, nach-
dem es vorher ins Syrische libertragen worden war. ... Die Metaphysik,
deren Teile nach Buchstaben bekannt sind, erscheint nach griechischen
Buchstaben angeordnet. ...», Feststellungen, die auch auf die Original-
texte zutreffen. SchlieBlich sei noch auf das Mukhtar al-hikam, die Aus-
wahl der Weisheit, des al-Mubashshir ibn Fitik verwiesen, das in der
mittelalterlichen, spanischen ﬁbersetzung Los Bocados de Oro, die Gold-
bissen, hieB™. Neben zahlreichen Sentenzen und auf Aristoteles bezo-
genen lehrreichen Anekdoten beschreibt das Werk, dhnlich wie die wei-
ter oben genannten arabischen Autoren, die duBlere Erscheinung des
Stagiriten (S. 184) : «Aristoteles war an den etwas kahlen Schlifen weil,
seine Erscheinung schon, stark von Knochenbau ; er hatte dichten Bart;
kleine, dunkelblaue Augen; Adlernase, kleinen Mund und breite Brust.
Er war eiligen Schrittes, wenn er allein war, aber bedichtig in Beglei-
tung seiner Schiiler. Er sah stindig, ohne je zu ruhn, Biicher ein; bei je-
dem Wort hielt er inne, schlug lange den Blick bei einer Frage nieder
und gab kurze Antwort. Er erging sich im trockenen Land und in der
Nihe der Fliisse und liebte es, verstindigen Reden zu lauschen, sich mit
Mathematikern und Dialektikern zu versammeln. Im Wortstreit war er
sich selbst gegeniiber gerecht und erkannte, wo das Zutreffende und wo
der Irrtum war. In Kleidung, Essen, Trinken, geschlechtlichem Um-
gang und Bewegungen war er maBig; in der Hand hielt er ein Stern- und
Stundeninstrument (d. h. ein Astrolab). Er starb, als er 68 Jahre hatte.»
Der reale Meister soll, antiken Quellen zufolge, von zartem Korper-
bau gewesen sein ; einen Sprachfehler gehabt haben, den die Peripateti-

19. Abfi ’1-Wafi al-Mubashshir ibn Fitik, Mukhtar al-hikam, Los Bocados de Oro, ed. A.R.
Badawf, Madrid 1958, S.178 bis 184. B.MeiBner, Muba3sirs Ahbdr el-Iskender, ZDMG, 49,

(1895), 583 ff.



UBER ARABISCHE PSEUDO-ARISTOTELICA £3

ker nachifften ; soll auf sein AuBBeres, besonders auf Kleidung und Ring-
schmuck, mit viel Sorgfalt bedacht gewesen sein; weiter ging er nach
mazedonischer Sitte glatt rasiert. Das christliche Mittelalter sah ihn
hingegen im besten Falle als ehrwiirdigen Greis, der drmlich und nach-
lissig gekleidet einherging; spiter jedoch wurde er zum Zyniker und
zum hochmiitigen Wirrkopf. Trotz aller Abweichungen haben die Mus-
lime eine Aristoteles-Vorstellung bewahrt, die der Realitit viel naher-
kam, als die des Okzidentes. Im Bereich des Islams ist dieses Bild ideali-
siert worden, und die Gestalt wurde zu derjenigen des wahren Weisen
erhoben. So hat die Buchmalerei der Muslime den islamischen Aristote-
les festgehalten (Abb. 1 und 2). Man liest deutlich darauf: Bildnis des
Aristoteles des Weisen ; dabei wird die bereits erliuterte Bezeichnung
al-Hakim = der Weise gebraucht*. Mag auch die Vorstellung der Mus-
lime sich von der Realitit des Stagiriten entfernen, so kommt sie ihr
doch viel niher als das Bild, das der christliche Okzident im Mittelalter
von ihm entwarf, da es, einer «schwarzen Legende» zufolge, vollig
entstellt erscheint**. Die Zusammenfassung des hellenischen Wissens
durch Aristoteles und die von ihm angewandte Methode der analyti-
schen Naturbeobachtung hatten seinen Ruhm nicht zu Unrecht be-
griindet. Im Abstand von iiber einem halben Jahrtausend hatten aber
nicht nur Ausleger und Ubersetzer die in den Schriften festgehaltene
Gelehrsamkeit entstellt, sondern der Ruhm des Stagiriten selbst hatte
zur Folge, daB weite Kreise sich seines Namens bemiachtigten. Dadurch
konnten halbgelehrte Kenntnisse und volkstiimliche Annahmen zu ei-
nem neuen Ganzen verschmelzen, so daf3 die Vorstellung des Aristote-
les mehr und mehr verbildet wurde.

20. Alle hier wiedergegebenen Bilder entstammen der Handschrift des Brit.Mus. Or.
2784, die das Tierbuch des Ibn Bukhtish{i® enthilt; sie ist beschrieben von Ch. Rieu, Suppl. to
the Catalogue of the Arabic Manuscripts in the British Museum, London 1894, S. 531 ff. — Fiir wei-
tere Darstellung von Gelehrten durch die Muslime siehe Bishr Farés, Philosophie et jurispru-
dence illustrées par les Arabes, M¢él. Massignon, vol.1I, S. 77 bis 118.

21. Dazu vgl. das fiir ein weiteres Publikum bestimmte Biichlein von A. Abel, Aristote, la
légende et I’ histoire, Bruxelles 1944.



54 CESAR E. DUBLER

Wie schon ausgefiihrt, {ibernahmen die Muslime vom Hellenismus
vor allem die praktischen Wissenschaften, eine Entwicklung, die vor
ihnen bereits unter den Sasaniden in der syrisch sprechenden Medizin-
schule von Cunday-Sﬁpﬁr eingesetzt hatte. Neben anderen Aspekten
ist diese praktische Zielsetzung an den wissenschaftlichen Illustrationen
islamischer Werke zu erkennen, die eindeutig hellenistischer Herkunft
sind*. Doch daneben kam auch die allgemeine Geisteswissenschaft mit
der Bezeichnung “uliim al-awd’il, “ulim al-qudam& oder al-‘“ulim al-
qadima = antike Wissenschaften, unter die Araber, die sie in Gegen-
satz zu den neuen, islamischen Wissenschaften — insbesondere die Sha-
ri‘a, das religiose Gesetz — stellten. Die hellenistischen Werke hieen
auf arabisch kutub al-awa’il, die Biicher der Alten, die in erster Linie
die Schriften der Philosophen enthielten®. Geférdert wurde diese Ent-
wicklung im 9. Jahrhundert durch den Chalifen al-Ma’mtim, da griechi-
sche Texte in groBerer Zahl unter den Muslimen bekannt wurden, ohne
daB aber dadurch die friiheren syrischen Fassungen, vor allem des Ari-
stoteles, in Vergessenheit geraten wiren. Vielmehr setzte nun, unter
Hunayn ibn Ishiq und seinen Mitarbeitern, die Rektifizierung derselben
an Hand der griechischen Originale ein. Die arabischen Autoren gaben
vorerst den Namen faylastf (Pl. falasifa) — vom griechischen gpu\écopog—
allen jenen, die ihre Studien unmictelbar an den griechischen Texten
ausiibten, sei es als Ubersetzer, Ausleger oder als selbstindige Denker.
Dieser Terminus war vom 3. zum 7. Jahrhundert der Hidschra (7.—13.
Jh. n.Chr.) in Umgang, wandelte aber seine Bedeutung, da er mehr
und mehr nur jene Gelehrten bezeichnete, die an Hand der griechi-
schen Texte und Kommentare zu einer richtigeren Auslegung des Ari-
stoteles gelangten, als es mit den syrischen Fassungen méglich war ; sie
sind fast wie eine gesonderte Sekte oder Schule des Denkens angesehen

22. K. Weitzmann, The Greek Sources of Islamic Scintific Illustrations, Arch.Orient, Memo-
riam Herzfeld, S. 244 fF.

23. L. Goldziher, Stellung der alten islamischen Orthodoxie zu den antiken Wissenschaften, Abh.
d. PreuB. Akad. d. Wiss., Jahrgang 1915, Phil.-hist. Klasse, Nr. 8, S. 3.



UBER ARABISCHE PSEUDO-ARISTOTELICA 55

worden. Diese Gruppe von Schriften 16ste dann auch das Erwachen der
Aristoteles-Studien im lateinischen Mittelalter aus.

Die Reihe dieser arabisch-islamischen Aristoteliker wird durch Ya-
’q0b ibn Ishdq al-Kindi (gest. 873) erdffnet. Er ging von der Denkart
der Mu’tazila aus, wenn er diese auch nicht teilte, und gelangte dadurch
zu einer wesentlich genaueren Auslegung des Aristoteles, dessen Schrif-
ten teilweise neu ins Arabische iibersetzt worden waren. Dieser erste
bedeutende Faylasif, der des Griechischen machtig war, war auch einer
der wenigen, um nicht zu sagen der einzige, blutmaBige Araber unter
ihnen. Zwar sah er die sogenannte Theologie des Aristoteles fiir echt an,
aber im allgemeinen ist durch ihn die kiinftige Auslegung seiner Schrif-
ten orientiert worden, indem er von der in De anima niedergelegten
Psychologie ausging, wie es schon Alexander von Aphrodisias empfoh-
len hatte. Bereits die syrischen Denker hatten diesen Weg angedeutet,
ihn aber nicht konsequent entwickelt. Al-Kindi fithrte unter den Mus-
limen ebenfalls die Metaphysik ein, wenn ihm auch diearistotelische Pro-
blemstellung nicht klargeworden war. Da damals noch keine arabische
Ubersetzung der Schrift bestand, hat er den griechischen Originaltext
einsehen miissen.

Der nichste bedeutende arabische Faylastif war Muhammad ibn Mu-
hammad ibn Tarkhidn Abi Nasr al-Farabi (gest. 950). Tiirke von Ab-
stammung war er, Ibn Khallikin zufolge, «ein beriihmter Philosoph,
wahrlich der bedeutendste, den die Muslime je gehabt haben; er ver-
faBBte zahlreiche Werke iiber Logik, Musik und andere Wissenschaften.
Kein anderer Muslim hat in der Philosophie denselben Rang erreicht;
nur durch das Studium seiner Schriften ist Ibn Sini zu jener Vollendung
gelangt, die sein Werk derart niitzlich machte.» Als Tiirke muBte er
sich erst gute Arabischkenntnisse aneignen, die es ihm erlaubten, beim
christlichen Arzt Matta ibn Y@inus, damals schon ein Greis, Logik zu
studieren. Um sein Wissen zu erweitern, begab sich al-Farabi nach Har-
ran, kehrte aber bald nach Bagdad zuriick, wo er nun die De anima des
Aristoteles nicht weniger als 200 mal und dessen Physik vierzigmal gele-



56 CESAR E. DUBLER

sen haben soll. Jedoch sein Hauptaugenmerk lenkte er auf die Logik,
kommentierte dann das Organon, das, den Arabern zufolge, in neun Bii-
cher eingeteilt war. Dariiber hinaus interessierte sich al-Farabi fiir die
politischen Schriften des Plato, die er teils filschlich dem Aristoteles
zuschrieb. Zahlreiche naturkundliche Schriften von diesem und die
Nikomachische Ethik hat er ebenfalls kommentiert. Al-Farabi war ein stu-
rer Verfechter der neoplatonischen Theorie, die annahm, da die Leh-
ren von Plato und Aristoceles im Wesentlichen iibereinstimmten und
nur in oberflichlichen Einzelheiten voneinander abwichen. Er hielt,
wie al-Kindi, die sogenannte Theologie fiir echt aristotelisch, wenn sie
im {ibrigen sein Denken auch kaum beeinfluBt hat. Aus De anima folgert
al-Farabi die Verneinung des Bestehens individueller Seelen, was ihm
die schwersten Vorwiirfe der islamischen Schriftgelehrten, wie spiter
der christlichen Scholastiker des Hochmittelalters eintrug. Er erkannte
nicht, wohin ihn die logischen SchluBfolgerungen aus dem Werke des
Aristoteles filhren konnten, da er diesen fiir orthodox hielt, weil er an-
nahm, die Seele sei unsterblich. Al-Farabis Kausallehre, an der die Ver-
bindung von Plato und Aristoteles besonders deutlich wird, ist in sei-
nen Fusts al-Hikam, den Gemmen der Weisheit, niedergelegt *¢. Wei-
ter versucht er die koranischen Termini mit dem Neoplatonismus in
Beziehung zu bringen und gibt der Auffassung, daB die aristotelische
Lehre und die Offenbarung grundsitzlich iibereinstimmen, Ausdruck.
Die groBte Schwierigkeit bietet dabei die Angabe des Aristoteles, daB3
die Materie ewig sei, und dies steht mit der Schépfung im Widerspruch.
Er meint aber, daBl der Koran und der Stagirit recht hitten, denn bei
beiden bedeute «Schopfung» etwas Verschiedenes.

Der bedeutendste Denker, der in Asien aristotelisches und neoplato-
nisches Gedankengut innerhalb des Islams auszuséhnen suchte, war der
Iranier Abli ’All al-Husayn Ibn Sini (gest. 1036). Durch seinen Lehrer
al-Natili wurde er auf Aristoteles aufmerksam gemacht, und nun ver-

24. R. Walzer, The Rise of Islamic Philosophy, Oriens, IIl (1950), 1ff.; M. Alonso, Fusis al
Hikam de Alfarabi, Al-Andalus, 25 (1960), 1ff.



UBER ARABISCHE PSEUDO-ARISTOTELICA 57

suchte er vergebens dessen Metaphysik zu verstehen, bis er den Kom-
mentar des al-FArabf dazu las. In diesem Sinne ist Ibn Sini ein Schiiler
des letzten, doch gehort er im engeren Sinne bereits nicht mehr zu der
hier betrachteten ﬁberlieferung, wenn auch al-Gazili beide zusammen
als Aristoteles-Ausleger ansieht. Ibn Sind geht es nicht mehr um ein rich-
tiges Verstindnis der aristotelischen Schriften, sondern er versucht mit
Hilfe der Logik die verschiedenen Denkrichtungen als Muslim auszu-
gleichen. Dabei betrachtet er die Philosophie neben der koranischen
Offenbarung, wobei er hierin der erste bedeutende Autor war. Seine
im Gedanklichen ausgleichende Kompilation ist durch das Streben nach
prizisen Definitionen gekennzeichnet, die er fiir die Grundlage jeder
wohlfundierten Uberlegung halt. Die Tatsache, daB3 Ibn Sini Denker
und Arzt zugleich war, spiegelt sich sicherlich im Titel al-Shifa, die
Heilung, seines enzyklopadischen Hauptwerkes. In doppelter Weise stellt
Ibn Sini im islamischen Osten einen Abschluf dar, indem nach ihm die
Philosophie dem heretischen Shi’itentum gleichgesetzt wurde, das zahl-
reiche vorislamische Reste erhalten hatte, die sich leicht mit den neo-
platonischen Gedanken verbanden. Dadurch neigten die Shi’iten zu den
Mystikern, die oft phantastische Theorien aufstellten ; diese aber waren
dem Studium der aristotelischen Lehren gewil abtrigig. Dazu gesellte
sich das Emporkommen der streng orthodoxen Tiirken, die alles strikte
ablehnten, was sich mit Shi’a oder Rationalismus in Verbindung brin-
gen lieB. So ging im Osten durch die Verbindung von Mystik und Or-
thodoxie in den Schriften des al-Gazali der Philosophie der geistige Bo-
den verloren. Im Westen hatte aber bereits um das Jahr 1000 Muslim
b.Muhammad Ab{i’l-Qéasim al-Magriti die an hellenischem Gedanken-
gut so reiche Enzyklopidie der Ikhwén al-$afa nach al-Andalus gebracht,
wo sich unter der Mithilfe der jiidischen Denker die Philosophie bei
den Muslimen in der Person des Ibn Rushd aus Cérdoba (gest. 1198) zu
einer noch nie erreichten Hohe entfaltete. Dieser war aber der letzte in
einer langen Reihe von hispano-muslimischen Denkern, unter denen
Ibn Bagfa (gest. 1138) ein Zeitgenosse des al-Gazali war und in Spanien



58 CESAR E. DUBLER

unter den verhiltnismiBig toleranten Almoraviden lebte. Er setzte das
Werk des al-Farabi — wohlgemerkt nicht dasjenige des Ibn Sind — im
Sinne, die Schriften des Aristoteles in herkommlicher Weise neoplato-
nisch auszulegen, fort. Er verfaBte eigene Kommentare zur Physik und
zu De generatione et corruptione des Aristoteles, wie auch zu den apokry-
phen Meteora. Viel tiefer in die Schriften des Stagiriten ist der bereits
genannte Ibn Rushd eingedrungen, der ein leidenschaftlicher Bewunde-
rer des Aristoteles war. Dank seinem Verstand drang er in den Geist
desselben wie kaum ein zweiter ein, ohne da3 diese Erkenntnisse aber
unter den Muslimen von weittragender Bedeutung gewesen wiren. Ibn
Rushd lebte nimlich unter den unduldsamen Almohaden, deren Lehren
auf den antiphilosophischen Schriften des al-Gazili fuBten. Infolge ih-
rer intoleranten Religionspolitik wanderten zahlreiche Juden, die un-
eingeschrinkte Bewunderer des Aristoteles-Kommentators waren, nach
der Provence, dem christlichen Spanien und Sizilien aus. Dadurch wur-
den sie zu den maBlgebenden Vermittlern seiner Lehren nach dem
christlichen Okzident; durch sie ist auch der Name Averroés im latei-
nischen Mittelalter in Umlauf gekommen. Ibn Rushd erreichte inner-
halb der Welt des Islams den groBten Fortschritt in der Erkenntnis des
authentischen Aristoteles, und damit verbunden kommt er auch der
wahren Philosophie am nichsten; er scheute es aber auch nicht, sich
mit Ibn Sini, dem lateinischen Avicenna, auseinanderzusetzen. Dabei
handelte es sich in keiner Weise um eine personliche Gegnerschaft,
sondern stets um sachliche Kritik an mangelhaft durchgefiihrten Denk-
prozessen. Ibn Rushd, seiner Geistesart treu, glaubt keiner besonderen
Methode zu bediirfen, um die héchste Weisheit zu erlangen, die ein
rein intellektuelles Ziel in sich ist. Er milderte, so weit es in seiner
Macht lag, den intellektuellen Mystizismus alexandrinischen Ursprungs,
den die islamischen Peripatetiker unter den Namen des Aristoteles
stellten. Damit gelangte er, ohne des Griechischen michtig zu sein, auf
rein reflexivem Wege zur Einsicht, daB die sogenannte Theologie nicht
vom Stagiriten verfaBt sein konnte. Auch weil er in den arabisch erhal-



UBER ARABISCHE PSEUDO-ARISTOTELICA £9

tenen Fassungen der Metaphysik und der Nikomachischen Ethik neoplatoni-
sche oder platonische Anschauungen nachzuweisen. Methodisch ver-
fuhr er, wie man schon frither mit den syrischen Fassungen verfahren
war, indem ein Satz des Aristoteles gegeben wurde, dem sich unmittel-
bar der Kommentar anschlo3. Hand in Hand mit der vertieften Kennt-
nis des Werkes ging auch die Popularisierung des Namens des Aristote-
les, der unlsbar mit demjenigen des Averroés verbunden war; und die
Verbreiter von diesem waren, wie bereits angedeutet, die Juden, die
ihn als «die Seele und die Intelligenz des Aristoteles» bezeichneten.
Hebriische Aristoteles-Handschriften findet man hochst selten ohne
den Averroés-Kommentar?s,

Ahnlich wie es eine Aristoteles-Legende gegeben hat, an der die Ju-
den nicht unbeteiligt waren, so haben auch sie wohl in erster Linie fiir
das Entstehen einer Averroés-Legende gesorgt. Diese machte nun den
Aristoteles-Kommentator aus Cordoba, der ein orthodoxer Muslim
war, zum Ketzer und Atheisten. Doch dariiber hinaus konnte im euro-
pdischen Mittelalter Averroés zu einem heidnischen Imperator von
Rom werden?$, wie unter den Muslimen Aristoteles zu einem Herr-
scher legenddr weitergesponnen erscheint?’. Auch in al-Andalus geht
die gelehrte Aristoteles-Forschung unter den Muslimen mit einer volks-
tiimlichen Legendenbildung Hand in Hand.

Ebenfalls Ibn Rushd war Denker und Arzt zugleich, Theorie und Pra-
xis verbanden sich derart bei ihm, daB3 eine Wesensverwandtschaft mit
dem Stagiriten unverkennbar wird. Daher vermochte Ibn Rushd sich
die Methoden des Aristoteles zu eigen zu machen, und daher auch das

25. M. Steinschneider, Die hebrdischen Ubersetzungen des Mittelalters und die Juden als Dolmet-
scher, Neudruck von Graz 1956, S. 671 ff. ; M. Cruz Herndndez, Historia de la Filosofia Espaiio-
la, Filosofia Hispano-Musulmana, Madrid 1957, vol.II, S. 207 ff. Allgemein vgl. G. Quadri, La
Philosophie arabe dans I’ Europe médiévale des origines a Averroés, Paris 1960.

26. The old English Versions of the Gesta Romanorum, ed. of the Roxburghe Club by Sir F.

Madden, London 1838, S. 73 ff.,und dazu De un cavallero Placidas que fué después cristiano e ovo

nombre Eustacio in Dos obras diddcticas y dos leyendas der Biblitfilos Espafioles, Madrid 1878,
S.109. .

27. Siehe S. 46, Note 10.



60 CESAR E. DUBLER

tiefe Verstindnis, trotz des zeitlichen Abstandes von annihernd andert-
halb Jahrtausenden. Aristoteles und Pseudo-Aristotelica, wie schon bei
den hellenistischen Syrern zu einer gréBeren Einheit verbunden, sind
unter den Muslimen immer wieder gegeben durch den denkenden Phi-
losophen, der gleichzeitig naturbeobachtender Arzt ist. Die Umstinde
bringen es mit sich, daB Aristoteles zum Sinnbild der Weisheit und
sein Name zum Sammelbecken eines allumfassenden Wissens wird, das
in gleicher Weise antike, altorientalische und indische Gelehrsamkeit
aufnahm. Der syrische Hellenismus hat diese ungleichen Bestandteile
bereits unter der Herrschaft der Sasaniden zu einer neuen Einheit ver-
schmolzen, die weitgehend vom Islam als Erbe iibernommen wurde?:.

III. DIE ARISTOTELES-LEGENDE
UND DIE PSEUDO-ARISTOTELICA

Die legendire Gestalt des Aristoteles im Islam und im mittelalterlichen
Okzident ist auf das engste mit der spitantiken Alexandersage ver-
kniipft. In ihr durchdringen sich die mehr oder minder historischen An-
gaben des Aristoteles-Bios mit den vdllig irrealen Daten iiber den Stagi-
riten, dessen Person die unterschiedlichsten Formen annahm, meistens
aber in Abhingigkeit und neben dem mazedonischen GroBkonig auf-
trat. Sammelbecken fiir die dlteren Angaben und Ausgangspunkt fiir die
kiinftige l"Iberlieferung wurde der Alexanderroman des Pseudo-Kalli-
sthenes, der im jiidischen Milieu der Stadt Alexandrien niedergeschrie-

28. Dem ganzen Problem des arabischen Aristoteles hat sich neuerdings A. R. Badawi mit
zahlreichen Textausgaben, die mit kritischen Bemerkungen versehen sind, zugewandt. Unter
diesen seien, neben vielen anderen, genannt: Aristoteles apud Arabes, Kairo 1947 ; Aristoteles, De
poetica, Kairo 1953 ; Aristoteles, De anima u.a., Kairo 1954. Interessant ist z. B., dal Badawi
den aus dem Syrischen ins Arabische iibertragenen Text der Poetik des Matta ibn Yiinis (es ist
derselbe, den J. Tkatsch in der Wiener Akademie 1928 edierte) neben den Kommentaren von
al-Farabi, Ibn Sind und Ibn Rushd herausgibt. Arist( ’ind al-’Arab = Aristoteles apud Arabes
enthilt in erster Linie die Metaphysik und die Kommentare des Ibn Sini zu derselben und zur
sogenannten Theologie (siehe S. 66). Daran ist die unitarische Betrachtung des arabischen Ari-
stoteles, dem auch die Pseudo-Aristotelica zugesprochen werden, durch A.R.Badawi deut-
lich erkennbar. )



UBER ARABISCHE PSEUDO-ARISTOTELICA 61

ben worden war. Die Gestalt des Aristoteles entwickelte sich vom Leh-
rer Alexanders zum allgemeinen Prinzen- und Fiirstenerzieher, der
auch in Staatskunst und Geheimwissenschaft bewandert war. Anderer-
seits wandelte er sich auch zum Gefihrten des GroBkdnigs, was fiir die
spitere Legende von groBer Bedeutung wurde. In der armenischen
Ubertragung des Romans aus dem g. Jahrhundert ist Aristoteles gar
zum Verfasser desselben geworden, und bei Jakob von Maerland (um
1255) ist er der Uberlieferer der Nektanebus-Sage, jener Episode, die
den mazedonischen GroBkonig unmittelbar mit der altigyptischen
Volkstradition in Verbindung brachte. Im Pseudo-Kallisthenes tritt Ari-
stoteles als Berater und Gefihrte des Herrschers auf, denn Alexanders
Luft- und Tauchfahrt wurden gegen dessen Willen durchgefiihrt. Im er-
haltenen griechischen Text begleitet Aristoteles den Alexander nicht
auf seinen Ziigen, wohl aber in der freien lateinischen Umarbeitung des
Romans aus dem 9. Jahrhundert.

Firdawsi (gest. 103 3), der Verfasser des groBen iranischen National-
epos, berichtet, daB Alexander den weisen Aristitilis neben sich auf
den Thron setzte und stets seinem Rate folgte. Danach wird er im Shah-
Nami nicht mehr genannt, bis Alexander sein Ende nahen fiihlt und an
Aristoteles schreibt, um sich iiber die Nachfolge im Reich bei ihm Rat
zu holen. Von dieser Situation muBl man ausgehen, um die im islami-
schen Westen erhaltene Fassung des legendiren Kleinkénigs Aristalis zu
verstehen, der an Dhéi’l-Qarnayn einen Brief richtet, in dem er ihn er-
mahnt, Alléh fiir das gute Gelingen seiner Fahrten zu danken; danach
begegneten sich beide, und Dh{i’l-Qarnayn blieb mit seinen Truppen
drei Monate bei Aristills, «und er begann ihm zu berichten, was ihm
alles begegnet war. Da sprach der Kénig: ,Oh, Dhi’l-Qarnayn! Ver-
weile an deinem Ort, bis der Tod zu dir kommt.*» In dieser Episode ist,
in volkstiimlicher Abwandlung, der Weise zum Berater und Lenker des
Herrschers geworden, eine der Grundideen der sasanidischen Fiirsten-
spiegel, deren arabische ﬂbersetzungen entscheidend die islamische
Adab-Literatur der frithen Bagdader Zeit bestimmten. Diese iranisch-



62 CESAR E. DUBLER

islamischen Ziige treten noch deutlicher beim persischen Dichter Nizim
(gest. 1180) auf, der den Aristli an der Spitze der sieben Hofweisen als
Reichswezier nennt; die iibrigen Hofweisen sind Balinis (Apollonius
von Tyana), Sokrates, Platon, Thales, Porphyrios und Hermes.

Aber nicht genug damit, denn Aristoteles wird auch mit der babylo-
nischen Sage vom Lebensquell, den Alexander auf seinen Fahrten zu er-
reichen suchte, in Verbindung gebracht. Nachdem er ihn gefunden hatte,
verirrte er sich im Reich der Finsternis und starb. Auch Aristoteles ge-
langte zum Born, konnte aber nur noch die Leiche mit dem Lebenswas-
ser besprengen, wodurch allein dem Namen unsterbliche Dauer verlie-
hen wurde. Doch war er weise genug, den Lebensquell nicht bekanntzu-
geben, da er erkannte, da3 die Unsterblichkeit auf Erden nur endloses
Leid bringen wiirde. Im Islam ist, wie es bereits Muhammad im Koran
festgehalten hat, diese Rolle auf den Propheten Khidr iibertragen.

Aristoteles wird auch mit dem Okkulten in Beziehung gebracht; da-
durch wird er zum Zeichendeuter, Astrologen und Alchemisten, und
iiber dieser Annahme hat sich manche altorientalische Erkenntnis an
seinen Namen gekniipft erhalten. Dazu gehort seine Fahigkeit, jenen
Wunderstein zu sehen, der, auf eine Waagschale gelegt, durch alle Waf-
fen nicht aufgewogen werden kann, wohl aber durch ein Hauflein Erde.
Beim genaueren Zusehen hatte aber Aristoteles auf einem Stein ein
Menschenauge, das in der Sonne funkelte, erblickt ; dieses ist machtiger
als alle Waffen, doch erliegt es einer Handvoll Staub. Die Erzihlung ist
dem Volksmund abgelauscht, fand bereits im 5. Jahrhundert im babylo-
nischen Talmud Aufnahme und wurde anschlieBend im syrisch-helleni-
stischen Mesopotamien mit dem Namen des Aristoteles in Verbindung
gebracht.

SchlieBlich sei noch die Beziehung von Aristoteles zum Tode Alexan-
ders des GroBen kurz betrachtet. Nach dem Pseudo-Kallisthenes ist der
Herrscher an Gift gestorben, das aber in keiner Weise mit dem Stagiri-
ten in Verbindung gebracht wird. Dieser soll beim Hinschied selbst
nicht zugegen gewesen sein, aber das Testament Alexanders richtete



UBER ARABISCHE PSEUDO-ARISTOTELICA 63

sich an Aristoteles. Dieser war, dem altfranzésischen Epos des Alexan-
der von Paris zufolge, beim Tode des Mazedoniers in Babylon, so auch
beim persischen Dichter Nizdmi. Dabei vermochte die Heilkunst des
Aristoteles nichts gegen die Gifte oder das tédliche Ubel auszurichten.
In zahlreichen Fassungen beginnt der birtige Philosoph sich in Klagen
und Weisheitsspriichen an der Totenbahre zu ergehen. Diese Erweite-
rung entstammt anscheinend byzantinischen Quellen, deren Angaben
sich zum Teil auf arabisch in den bereits erwahnten apokryphen Nawa-
dir al-falisifa des Nestorianers Hunayn ibn Ishiq, des bedeutenden
Ubersetzers aus Hira, erhielten; im 13.Jahrhundert wurden sie als
«Buenos Proverbios», gute Sprichwérter, ins Spanische iibertragen,
und damals entstand davon auch eine hispano-judiische Fassung des Ye-
huda al-Kharisi (gest. vor 1235). Hunayn stellte aber diese Sentenzen
nicht unter den Namen des Aristoteles, sondern legte sie 28 Weisen
und Héflingen in den Mund. Der Polygraph Mas“idi nennt in seinen
Goldwiesen (II, 251) bei einer dhnlichen Gelegenheit den Aristoteles
ebenfalls nicht, doch tut es sein christlicher Zeitgenosse Sa’id ibn Ba-
trig, auch Eutychios genannt (gest. 940). Spiter hat der bereits er-
wihnte Mubashshir ibn Fatik einen Auszug der Angaben des Hunayn
erhalten. Dabei erinnere man sich, daB3 dieser Text vor allem auf syri-
schen Quellen fuBt, in denen Aristoteles als oberster Philosoph er-
schien. Da Mubashshir aber mit GewiBheit wuBte, daB der Stagirit bei
der Bestattung Alexanders nicht zugegen gewesen war, hat er seinen
Namen unterdriickt. Die Gewohnheit, bei den Spriichen, die am Sarg
des mazedonischen GroBkonigs angeblich geduBBert wurden, den Namen
des Aristoteles nicht zu nennen, findet sich bei Shahrastini (gest. 1145),
al-Nuwayrf (um 1330), GAmi (gest. 1492) im Osten, und im Westen in
der Disciplina clericalis des spanischen Juden Rabbi Moseh Sefardi von
Huesca, der 1106 zum Christentum iibertrat und den Namen Petrus
Alfonsi annahm. Diese Schrift verbreitete sich nach England und strahl-
te, iiber verschiedene Varianten, auf die europidischen Alexanderro-
mane des Spatmittelalters aus.



64 CESAR E. DUBLER

Die bisher betrachteten Ziige der Aristoteles-Legende lassen deutlich
erkennen, daf} der Philosoph in ihnen nicht in einem historischen Ver-
hiltnis zum mazedonischen GroBkéonig erscheint. Vor allem unter ira-
nischem EinfluB} ist Aristoteles im Orient zum Idealbild des GroBwe-
ziers geworden, der in den Jahren der ménnlichen Vollkraft steht; das
Abendland hat ihn sich aber nur als griesgrimigen oder ziirnenden Greis
denken konnen. Im Osten ist die Gestalt des Aristoteles umgeprigt
worden, und Wesensziige von ihm sind in der islamischen Gestalt des
Khidr ins Prophetische erhoben worden ; im Westen hingegen blieb der
Stagirit in erster Linie der Lehrer Alexanders des GroBen. Trotz verein-
zelter Ansitze ist es aber nicht zur Bildung einer geschlossenen Aristo-
teles-Sage gekommen, da seine Person zu wenig handelnd in den Lauf der
Ereignisse eingriff und demzufolge farblos, als eine Gestalt mehr, neben
der michtigen Erscheinung des GroBkonigs stand®. Im 12. Jahrhundert
war dieser im Okzident zum Ritter ohne Furcht und Tadel geworden,
und zur Zeit, als er in den Volkssprachen Form gewann, war Aristoteles
der Weise und Gelehrte, Zauberer, Magier und Astrologe zugleich,
Schriftsteller und Geistlicher, nicht aber Denker und Philosoph, son-
dern sein Wissen duBerte sich in Sentenzen, die ganz der damaligen
Volksweisheit entsprachen®. Im Orient hingegen hatte sich Aristoteles
weitgehend mit dem Weisen identifiziert, und es kam dabei oft so weit,
daB sein Name gar nicht mehr ausdriicklich erwéhnt wurde, wie z. B. in
der 464.Nacht der Mirchensammlung von Tausendundeiner Nacht. Die
Erzihlung handelt von Iskandar dhéi’l-Qarnayn und dem geniigsamen
K6nig, dem Motiv des indischen Asketen, der wahrscheinlich mit dem
weiter oben genannten Aristilis gleichzusetzen wire. Dieser Konig, der
mit dem im Orient legendar weitergebildeten Aristoteles einmal gleich-
gesetzt wurde, suchte weder Reichtum noch Macht, sondern sein Wahl-
spruch war : «Die Geniige allein ist mir Geniige.» Da driickte ihn Iskan-
dar nochmals an seine Brust, kiite ihn auf die Stirn und zog weiter. An

29. Fiir das bisher Gesagte vgl.S. 46, Note 10; S. g1, Note 14 und S. 59, Note 27.
30. A.Abel, Le Roman d’Alexandre, Légendaire médiévale, Bruxelles 1955, S.91.



UBER ARABISCHE PSEUDO-ARISTOTELICA 6%

dieser Episode ist die spite Verquickung eines indischen Motivs mit
dem Alexanderstoff im orientalischen Volksmund offenbar. Doch ganz
allgemein muBl man bei den Muslimen der Verbindung vom gelehrten
hellenistischen Buchwissen mit der vulgiren Tradition eingedenk sein,
die zu den erstaunlichsten Mischformen und Verwechslungen fiihrte.
Ein solcher Fall liegt z. B. im Sokrates, der auf arabisch in der Tonne
des Diogenes erscheint, vor. Aus derselben Tendenz heraus erwuchs
auch die Erweiterung bio-bibliographischer Notizen griechischer Phi-
losophen mit dem Zitat belehrender Sentenzen%, ein Brauch, der im
Bereich des Islams derart beliebt war, daB8 Aristoteles-Legende und
Pseudo-Aristotelica in gleicher Weise erweitert wurden.

ALEXANDRIEN UND DIE PSEUDO-ARISTOTELICA

Das geistige Milieu des spatantiken Alexandrien brachte die erste ent-
scheidende Entwicklung der Aristoteles-Legende mit sich und gab
gleichzeitig den Pseudo-Aristotelica, auBlerhalb des Peripatos, den an-
fanglich bedeutsamen Impuls; beide fanden ihren Niederschlag im hel-
lenistischen Alexanderroman. Einerseits erwuchsen hier die Pseudo-
Aristotelica aus dem okkulten Wissen, das weitgehend altdgyptisches
Erbe war — es handelte sich um Gesteinskunde, Metallurgie und Alche-
mie —; dabei erfuhren all diese Kenntnisse ihre literarische Ausgestal-
tung durch den Pseudo-Kallisthenes. Andererseits gingen die Pseudo-
Aristotelica auf Plotins Emanationstheorie zuriick, die sein Schiiler Por-
phyrios in den Enneaden festgehalten hatte und iiber einen syrisch-
christlichen UmguB zur sogenannten Theologie des Aristoteles fiihrte.

Im Pseudo-Kallisthenes und in Plotin, beides Friichte des spatantiken
Alexandrien, liegt der Ursprung zahlreicher arabischer Pseudo-Aristo-
telica, deren Angaben oft auf recht dunkeln und verworrenen Wegen
die Welt der Muslime erreichten und von diesen, weitergebildet und
abgewandelt, spiter an das mittelalterliche Europa vermittelt werden

31. M. Steinschneider, Die arabischen Ubersetzungen aus dem Griechischen, Beiheft zum Cen-
tralblatt fiir Bibliothekswesen, 5 (1889), S. 4ff.

5



66 CESAR E. DUBLER

sollten. Dabei sind in arabischer Sprache drei groBe Gruppen apokry-

pher Aristoteles-Schriften zu unterscheiden :

1. Die Pseudo-Theologie und verwandte Texte.

2. Die Weisheitsspriiche und Anekdoten, die eng mit den in den Secreta
secretorum niedergelegten Staatslehren zusammenhingen.

3. In einem weiten Sinne die sehr vielfiltigen pseudo-aristotelischen

Naturalia.

Jede Gruppe fiir sich und sie alle als Einheit gesehen, sind aus der
Verschmelzung hellenischer Kenntnisse und Namen mit solchen aus
dem Orient hervorgegangen. Dadurch werden aber die Pseudo-Aristo-
telica zu sprechenden Zeugnissen der spitantiken und mittelalterlichen
Mischkulturen ; sie haben auch immer wieder da gebliiht, wo verschie-
denartige Zivilisationen sich durchdrangen3:.

1. DIE SOGENANNTE THEOLOGIE DES ARISTOTELES
UND VERWANDTE TEXTE

Der Text hebt an: «Erstes Kapitel des Buches des Philosophen Aristo-
teles, das auf griechisch Uthil{igiyad genannt wird, was die Darstellung
der Gottesherrschaft bedeutet, ausgelegt (tafsir) durch Porphyrios von
Tyros; ins Arabische iibersetzt durch den Christen “Abd al-Masih b.
‘Abd Alldh b.N&’ima al-Himsi (von Emessa, Homs in Syrien), verbes-
sert fiir (den Chalifen AbG’l-’Abbas) Ahmad b. al-Mu’tasim billdh (833
bis 842) durch Abi Yiisuf Ya‘qiib b. Ishaq al-Kindi.» Was fiir SchluBfol-
gerungen lassen sich aus den hier aufgefiihrten Namen ziehen? Der
letzte weist eindeutig darauf hin, da} ein Mitarbeiter des al-Kindi, des
Faylasiif al-‘Arab (gest. nach 870), den Text korrigiert hat. Al-Hims,
der in der ersten Hilfte des 9. Jahrhunderts gelebt hatte, war fiir die
ﬁbertragung der syrischen Fassung ins Arabische besorgt gewesen,

32. Als einziges Beispiel sei hier auf M. Steinschneider, Die hebrdischen Ubersetzungen des
Mittelalters und die Juden als Dolmetscher, Neudruck Graz 1956, verwiesen, der von S. 229 bis
275 iiber die Pseudo-Aristotelica handelt. S. 267 ff. spricht vom schwer zu klassifizierenden
Buch vom Apfel, das bereits Maimonides als apokryph erkannte; man ist auf den hebraischen
und lateinischen Text angewiesen, da das arabische Original nicht erhalten ist.



UBER ARABISCHE PSEUDO-ARISTOTELICA 67

nachdem er sich auch noch anderen Aristoteles-Schriften zugewandt hat-
te. Es folgt daraus, daB dieser Text bereits vorgingig dem Stagiriten zu-
geschrieben worden war. Weiter wird Porphyrios als Ausleger ge-
nannt, der der Verfasser der im ganzen christlich-islamischen Mittelal-
ter bekannten Isagogae war, die ihrerseits auf dem Organon des Aristote-
les aufbauten. Es lag also der SchluB nahe, den Stagiriten auch als Autor
der Theologie anzusehen. Tatsichlich war ja Porphyrios der Schiiler des
Plotin und daher der wichtigste Erhalter und Vermittler der Lehren
seines Meisters. Bei genauerem Zusehen ist unschwer zu erkennen, daf3
die heidnische Emanationstheorie der Enneaden IV bis VI in der soge-
nannten Theologie des Aristoteles in christlichem Gewande erscheint. Der
wirkliche Sachverhalt ist also der folgende : Porphyrios iiberlieferte ge-
treulich in den Enneaden die Lehren des Plotin, dessen neoplatonisches
Ideengut durch die christlichen Syrer auf Grund eines Fehlschlusses
dem Aristoteles zugeschrieben wurde. Notwendigerweise muBte sich
al-Kindi als arabischer Peripatetiker diesem Texte zuwenden; so tat es
auch al-Farabi, dem im Bestreben, die Lehren des Plato und des Aristo-
teles miteinander auszugleichen, die ideologischen Schwierigkeiten gar
nicht auffielen. Da al-Farab{ grundsitzlich kritisch und antimystisch ein-
gestellt war, konnten ihn die Auffassungen des Plotin kaum beeinflus-
sen. Hingegen hatten diese groBen Erfolg unter den Ikhwén al-Safa, den
Lauteren Briidern, die in der Mitte des 10. Jahrhunderts n. Chr. ganze
Teile der sogenannten Theologie, mit pythagoriischen und ismaelitischen
Lehrsitzen verbunden, in ihrer Enzyklopidie aufnahmen und iiber die-
sen Umweg zahlreiche sektiererische Bewegungen des Islams beeinfluB3-
ten. Daneben haben sie innerhalb der Sunna, der muslimischen Ortho-
doxie, auf die ekstatischen $Gff, die Mystiker, eingewirkt, sogar auf de-
ren bedeutendsten Vertreter, Muhi’l-Din ibn al-“Arabi aus Murcia
(gest. 1240). Auch Ibn Sini, al-shaykh al-ra’ls, «seine Eminenz», das
Oberhaupt unter den muslimischen Philosophen, hat sich der sogenann-
ten Theologie des Aristoteles zugewandt, «trotz der Einwinde, die man,
ihrer Echtheit wegen, gegen sie erhoben hat». Diese AuBerung des Ibn



68 CESAR E. DUBLER

Sini verrit deutlich den damals herrschenden kritischen Geist; unter
Hintanstellung der méglichen Zweifel schiebt er aber das Werk, seiner
tiefen philosophischen Gedanken wegen, die den Denkern zugénglich ge-
macht werden sollen, nicht beiseite. In der Folgezeit wandten sich in al-
Andalus vor allem die jiidischen Denker Ibn Gabirol = Avicebron (gest.
um 1070) und Moseh b. Ezra (gest. 1130) der sogenannten Theologie zu,
vondenenaber der letzte nur die in der Enzyklopadie der Lauteren Briider
enthaltene Paraphrase gekannt haben wird. Bedeutsam ist auch die An-
gabe des Suhrawardi Maqtiil, der 1191, sehr jung an Jahren, auf Geheil3
des Saladin in Aleppo hingerichtet wurde. In seinem Hauptwerk, Hik-
mat al-ishrdq, die Philosophie der Erleuchtung, zitiert er die sogenannte
Theologie bei der Erwihnung der Himmelfahrt der Seelen und bringt
diese Anschauungen mit denjenigen der altiranischen Mythen in Ver-
bindung. Er betont dabei ausdriicklich, daB sie nicht von Aristoteles,
sondern von Iflatlin, Platon, stammen, wobei eine Verwechslung des
letztern mit Plotin in der arabischen Umschrift nicht von der Hand zu
weisen ist. SchlieBlich sei noch der reiselustige Philosoph Muwaffaq
al-Din °Abd al-Latif b.Y{isuf al-Baghdadi um 1200 erwihnt, der in
seiner Metaphysik, einem der seltenen Werke dieser Art aus dem Gst-
lichen Islam, De providentia des Alexander von Aphrodisias, die Meta-
physik und die sogenannte Theologie des Aristoteles und schlieBlich das
Liber de causis, von dem noch ausfiihrlich zu sprechen sein wird, kom-
mentiert. ; :

Zirkulierte mit dem Deckmantel des Aristoteles das Gedankengut
des Plotin unter den Muslimen, so brachte der sorgfiltige Vergleich der
sogenannten Theologie mit einem vermeintlichen Traktat des al-Farabi
die GewiBheit, daB dieses gar nicht dem zweiten islamischen Philoso-
phen zuzuschreiben sei, sondern nichts anderes als eine Paraphrase der
V. Enneade darstelle und damit den arabischen Grundtext zu der Epistola
de scientia divina biete. Die Sprache und die arabischen Fachausdriicke
lassen es als sicher erscheinen, daB3 beide Texte von demselben Autor
verfaBt wurden, der das Gedankengut des Plotin einheitlich ins Arabi-



UBER ARABISCHE PSEUDO-ARISTOTELICA 69

sche iibertrug, dieses dann aber unter verschiedenen fremden Namen
bei den Muslimen Verbreitung fand3s.

Inhaltlich dhnlich, aber in der historischen Entwicklung véllig ver-
schieden war das ebenfalls pseudo-aristotelische Liber de causis, dessen
erste Belege gegen Ende des 12. oder Anfang des 13. Jahrhunderts auf
lateinisch und nicht im arabischen Original nachzuweisen sind. Alber-
tus Magnus meinte, es sei ex dictis Aristotelis, Avicennae, et Alpharabii her-
vorgegangen. Um 1250 verfate Roger Bacon Kommentare zu einer
Reihe von Aristoteles-Traktaten, unter denen er auch die Quaestiones su-
per librum de causis erwihnt, woraus eindeutig hervorgeht, daB er diese
Schrift fiir authentisch hielt. An der Universitit Paris wurde sie, zusam-
men mit vielen anderen, einer der offiziellen Texte des Aristoteles.
Tatsdchlich leitete sich aber das Buch von der Elementatio theologica des
Proklos (410-485) ab, wie es nach 1268, als Wilhelm von Moerbeke
das griechische Original iibersetzt hatte, offenbar wurde; dieses war
aber im Bereich des Arabischen unbekannt. Hier zirkulierte vielmehr,
wie Albertus Magnus annahm, eine Schrift dhnlichen Inhalts unter der
Autorschaft des al-Farabi mit dem Titel Aristotelis epistola de principio
universi esse, von der er durch die Vermittlung des Juden David und
durch eine Angabe in der Metaphysik des Ibn Sini Kenntnis erhalten hat-
te. Priift man aber die Listen der Werke des al-Farabi nach, so findet

33. In der neuzeitlichen Forschung kommt F.Dieterici das Verdienst zu, als erster die
Aufmerksamkeit auf das Problem gelenkt zu haben in Die Theologie des Aristoteles, ZDMG, 31
(1877), 1171F., der die arabische Textausgabe und eine deutsche ﬂbersetzung (Leipzig 1882/
1883) folgten. Trotz nicht zu iibersehender Unzulinglichkeiten lag hier eine sehr beacht-
liche gelehrte Leistung vor, Das im Text enthaltene Ideengut hat sinnvoll H. H. Schaeder, Die
islamische Lehre vom vollkommenen Menschen ... (vgl.S. 45, Note 6) ausgelegt. Die Ermittlung
der Epistola als arabische Plotiniana ist P. Kraus, Plotin chez les Arabes. Remarques sur un nouveau

fragment de la Paraphrase arabe des Ennéades, Bulletin de I’Instit. d’Egypte, 23 (1940-1941),
263 ff. zu verdanken. Neuerdings hat sich den Texten und dem Problem A.R.Badawf in
Aftiitin ’ind al-’Arab, Plotin bei den Arabern, Kairo 1955, zugewandt, einer Schrift, der P.
Thillet, Arabica, V (1958), s6ff. einige Erginzungen und S. 87 eine recht giinstige Bespre-
Chung widmete. Allzu streng ist wohl die Rezension von G.L.Lewis in Oriens, 10 (1957),
S.395fF. ausgefallen, der die iibrigen Vorarbeiten reichlich gering einschitzt, wenn ihm auch
die vorbildliche englische ﬁbertragung des arabischen Textes in Plotini Opera, Tomus II, En-
neades IV-V, ed. P, Henry, H.R.Schwyzer, Paris-Bruxelles 1959, zu verdanken ist.



70 CESAR E. DUBLER

sich nirgends ein Titel, der dem Liber de causis entsprechen konnte. Dar-
liber hinaus ist al-Farabi der Vorkidmpfer in der Unterscheidung von Es-
senz und Existenz, wihrend das abstrakt gefaBte Sein als wahrhafte Hy-
postase eines realen Wesens ist, wodurch sich der Autor des Liber de
causis als getreuer Schiiler des Proklos erweist, der Essenz und Existenz
identifizierte. Somit konnte, abgesehen von chronologischen Fragen, al-
Farabi unmoglich der Verfasser des Liber de causissein. Fiir die Autorschaft
kam anscheinend nur ein Nichtmuslim in Frage, der philosophisch gebil-
det und des Arabischen michtig war. Nach einer kritischen Priifung der
in Frage kommenden Namen bleibt schlieSlich nur der Toledaner Jude
Johann ben David iibrig, der nach seiner Konversion zum Christentum
Johann Hispanus hie3 und 1166 als Erzbischof von Toledo starb. Danach
hitte Gerhard von Cremona (gest. 1187) das Liber de causis ins Lateini-
sche iibersetzt und seiner Verbreitung im Okzident Vorschub geleistet.
Ist damit die lateinische Fassung zeitlich festgelegt, so erhebt sich nun
die Frage nach dem arabischen Original. Von demselben hat sich ein
einziges Manuskript in Leiden erhalten, das am Samstag, den 24. Novem-
ber 1197 fertig geschrieben und am Mittwoch, den 4. Februar 1198 end-
giiltig kollationiert war, d.h. im Todesjahr des groBen Aristoteles-
Kommentators Ibn Rushd, des lateinischen Averroés. Dieser aber hatte
nichts von einem Kitab al khayr al-mahd, dem arabischen Liber de causis,
gewult, das der Stagirit hitte verfaBt haben sollen. Vielmehr finden
sich die ersten diesbeziiglichen Angaben spiter, einmal beim bereits
genannten Polygraphen und Philosophen “Abd al-Latif (1162—-1231);
dann in der nie genug gelobten Arztegeschichte des Ibn Abi Usaybi’a
(gest. 1270), der die Schrift unter den Werken des Aristoteles auffiihrt;
schlieBlich wird sie mit derselben Autorschaft von Ibn Sabin (1218 bis
1271) in den Antworten auf die «Sizilianischen Fragen» von Kaiser
Friedrich II. zitiert. Demzufolge ist das arabische Original erst gegen
Ende des 12. Jahrhunderts dem Aristoteles zugeschrieben worden, denn
wire es frither unter seinem Namen bekannt gewesen, hitte es unmdg-
lich der Aufmerksamkeit eines al-Firibi, eines Ibn Sini oder eines Ibn



UBER ARABISCHE PSEUDO-ARISTOTELICA 71

Rushd entgehen konnen. Besonders der letzte, ein leidenschaftlicher
Sammler aller Schriften, die unter dem Namen des Aristoteles umgin-
gen, hitte das Liber de causis unweigerlich erwahnt, wenn irgendwelche
Kenntnisse davon zu ihm gedrungen wiren; es ist also den muslimi-
schen Peripatetikern unbekannt geblieben. Auf Grund der Autorschaft
des Johann Hispanus, der auf arabisch schrieb, konnte das Werk unter
den Muslimen bekannt gewesen sein, aber es zirkulierte sichernicht un-
ter dem Namen des Aristoteles. Der Name des Stagiriten war nimlich
gerade damals durch Ibn Rushd und seine Anhinger allgemeiner ver-
breitet worden, so dal ihm um 1200 in al-Andalus sehr leicht ein
philosophisches Werk untergeschoben werden konnte3¢. Erneut stellt
man hier das Zusammenwirken von gelehrter und volkstiimlicher Ari-
stoteles-Kenntnis, die zur Bildung neuer Pseudo-Aristotelica fiihrte, fest.

Die Entstehung derselben kann nun an Hand der theologischen Schrif-
ten in ihren maflgebenden Stufen festgehalten werden. Das neoplatoni-
sche Gedankengut hatte bei Plotin und Proklos im spitantiken Alexan-
drien Form erhalten ; die christlichen Syrer gossen es in Pseudo-Aristo-
telica um und gaben sie den Muslimen als solche weiter. Die arabischen
Peripatetiker haben sich anschlieBend diesen Schriften mehr oder min-
der kritisch zugewandt. Neben den Lehren der Manichder, Mazdakiten,
Mandéer und Buddhisten hat auch die sogenannte Theologie des Aristoteles
die muslimischen Mystiker nachhaltig beeinfluBt. Ein dhnlicher geistes-
geschichtlicher ProzeB, wie er unter den ’abbasidischen Chalifen im
Osten erfolgte, fand auch auf hispanischem Boden statt, als um 1200
urspriinglich neoplatonische Schriften zu Pseudo-Aristotelica wurden

34. O.Bardenhewer, Die pseudoaristotelische Schrift iiber das reine Gute, bekannt unter dem Na-
men «Liber de causis», Freiburg i, Breisgau 1882, liefert die Textausgabe ; dem ganzen Fragen-
komplex hat sich neuerdings in zahlreichen Artikeln der Jesuitenpater M. Alonso zugewandt,
die gesammelt sind in Temas filoséficos medievales (Ibn Déwiid y Gundisalvo), Pontifica Universitas
Comillensis, Ser. Filos., vol.X, Comillas 1959; seine Folgerungen werden in Frage gestellt
von M. T.d’Alverny, Avendauth?, Hom. Millas, I (Barcelona 1954), S. 19 ff. Weiter vergleiche
man auch G. C. Anawati, Prolégoménes d une nourvelle édition du De causis arabe, Mél. Massignon,

vol.1(1956),S. 73 ff., und die Besprechung von R. Walzer eines Werkes von Badawi in Oriens,
10 (1957), S. 393.



72 CESAR E. DUBLER

und sie, ins Lateinische iibersetzt, die christliche Scholastik erreichten,
um auch hier, mehr oder minder kritisch, auf ihre Echtheit gepriift zu
werden.

Die arabischen Pseudo-Aristotelica theologischen Inhalts erweisen
sich jedenfalls im Lauf der Jahrhunderte als Erzeugnisse einer religios-
sprachlichen Mischkultur, sei es die spitantik-hellenistische des Nahen
Ostens, sei es die christlich-islamische der Iberischen Halbinsel im
Hochmittelalter.

2. DIE WEISHEITSSPRUCHE UND DIE SECRETA SECRETORUM

Zu den verbreitetsten arabischen Pseudo-Aristotelica gehoren die vie-
len Ratschlige und Exempel, die in den Mund des Stagiriten als Lehr-
meister Alexanders gelegt werden. Es versteht sich von selbst, da3 diese
meist volkstiimlichen Weisheitsspriiche raumlich, zeitlich und gedank-
lich von unterschiedlichstem Ursprung sind. Ihre sprachliche Ausgestal-
tung schwankt von der gnomischen Sentenz iiber Anekdote und Brief bis
zum ausgedehnten Traktat, wie z. B. der im Sirr al-asrir, dem Geheim-
nis der Geheimnisse = Secretum secretorum, niedergelegten Staatslehre.
Unter den Muslimen werden Gedanken iiber die personliche Frei-
heit, deren Ursprung gewil hellenisch ist, dem Aristoteles zugespro-
chen, als sich dieser weigert, Alexanders Weltherrschaftsplan gutzuhei-
Ben, indem er meint, das Vorhaben des Herrschers bringe zwangsliufig
den Verlust der persénlichen Freiheit mit sich. «Alexander forderte
Aristoteles auf, ihn nach Asien zu begleiten, doch dieser erwiderte:
,Als Freier gefillt es mir nicht, mich der Sklaverei zu unterziehen3s.»
Mubashshir ibn Fitik bringt folgende Zitate3*: «Man soll den Aristo-
teles gefragt haben: ,Wovon geziemt es sich, daB man nicht spricht,
auch wenn es die Wahrheit ist?¢ Er erwiderte darauf: ,Vom Lob seiner
selbst!‘» Hiermit ist eine allgemeinmenschliche Wahrheit festgehal-

35. F.Rosenthal, The Muslim Concept of Freedom, Leiden 1960, S.103 und dhnliche Bei-
spiele, SS. 89, 97, 101.
36. Vgl.S. 52, Note 19, Mubashshir ibn Fitik ..., SS. 205, 206.



UBER ARABISCHE PSEUDO-ARISTOTELICA 73

ten, wihrend im folgenden Satz das islamische Weinverbot im Munde
des Stagiriten erhirtet werden soll, was einen augenfilligen Anachro-
nismus darstellt. «Es sprach Aristoteles: ,Ich pflegte zu trinken, aber
kein Wasser; doch als ich Alldh erkannt hatte, trank ich Wasser, aber
keine anderen Getranke.» Sind hier islamische Glaubensgrundsitze in
den Mund des Aristoteles gelegt, so geht diese Tendenz mit den politi-
schen Lehren noch weiter, indem ja auch der Staat unmittelbar von Al-
13h abhingt. Ein klares Beispiel dieser Art bewahrt sogar noch das Alex-
anderbuch, das im 16. Jahrhundert auf Aljamiado in Aragén niederge-
schrieben wurde?. Es wiirde hier zu weit fithren, die literarische Uber-
nahme der antiken, vor allem platonischen, und der iranischen Staats-
theorien durch die Muslime zu verfolgen, aber es sei wenigstens der
Christ Yuhannd oder Ibn Yahya Batriq erwihnt, der 815 das auf einem
sasanidischen Fiirstenspiegel fuBende Sirr al-asrar, das Secretum secretorum,
den arabischen Pseudo-Aristotelica zugesellte. In stindiger Wechsel-
rede richtet sich Aristoteles an Alexander, und hierbei kommen neben
den Grundsitzen derStaatslehre die verschiedenartigsten Themen zur Be-
handlung, unter anderem z. B. Physiognomie und Diatetik. Dadurch ent-
stand eine Silva de varia lectio, die sich in der ganzen Welt des Islams
groBter Beliebtheit und Verbreitung erfreute3®. Auch in al-Andalus hielt
man die Schrift fiir echt aristotelisch und betrachtete sie ganz im Rahmen
der muslimischen Peripatetiker. Der bedeutendste von diesen war Ibn
Rushd, den der spatere Mystiker Ibn al-“Arabi aus Murcia sehr gut kann-
te. Trotzdem dieser dem Denker aus Cordoba groBte Achtung zollte, be-
friedigten ihn dessen wissenschaftliche Methoden nicht, da sie seiner
neoplatonischen Grundhaltung entgegenliefen. Zweimal — das erste
beim Nennen von Aristoteles selbst, das andere al-Farabt beziiglich —,
gibt Ibn al-“Arabi seiner Auffassung Ausdruck, daf3 das philosophische
Denken des Stagiriten nicht die Héhe, die man mit der Ekstase erlangt,

37. Leyendas de José y de Alejandro Magno sacadas de manuscritos moriscos, ed. F. Guillén Robles,
Zaragoza 1888, S. 188.

38. Die arabische Textausgabe wurde von A. R. Badawt in Fontes Graecae doctrinarum politi-
carum Islamicarum, Kairo 1954, S. 65 ff. besorgt.



74 CESAR E, DUBLER

zu erreichen vermag, und anschlieBend duBert er sich iiber seine Schrift
Kitab al-tadbirat al-Illdhiyya3?, das Buch der géttlichen Ordnung : «Der
AnlaB fiir uns, dieses Buch zu verfassen, war folgender : Als ich den spiri-
tuellen Meister, den heiligen AbGt Muhammad al-Mawriirf in der Stadt
Morén besuchte, fand ich in seinem Hause das Buch Sirr al-Asrar, das
der Philosoph (d.h. Aristoteles) fiir Dhi ’l-Qarnayn verfaBt hatte ...
und AbG Muhammad sagte zu mir : ,Dieser Autor handelt von den politi-
schen Regierungen dieser Welt; ich wiinsche, da du ihn zu iibertreffen
suchst, indem du die Regierung des menschlichen Reiches, in welchem
unsere Gliickseligkeit besteht, studierst.¢ Ich willfahrte seiner Bitte,
und dabei habe ich in meinem Buch viel mehr Ideen iiber die Politik
niedergelegt als der Philosoph in dem seinen, ganz davon zu schweigen,
daf ich besorgt war, mehrere Fragen iiber den Makrokosmos, mit denen
der Philosoph sich gar nicht befate, zu beantworten. Dabei schrieb ich
es in der Stadt Moron in weniger als vier Tagen. Der Umfang der Schrift
des Philosophen ist ein Viertel oder ein Drittel der meinigen, die aber
nicht nur dem Hofling, der dem Fiirsten dient, zugute kommt, sondern
auch von geistigem Nutzen fiir all jene ist, die sich auf dem Weg zum
kiinftigen Leben befinden+.»

Doch nicht nur unter den hispanischen Muslimen war dieses pseudo-
aristotelische Traktat sehr verbreitet, sondern in der Toledaner Uber-
setzerschule wurde es ins Lateinische umgegossen. Die zahlreichen er-
haltenen Handschriften, die der Kathedralsbibliothek von Toledo ent-
stammen, sind ein sprechendes Zeugnis fiir die Beliebtheit der Secreta
secretorum unter den hispanischen Christen +'. Bald wurde dieses Pseudo-
Aristotelicum auch diesseits der Pyrenden bekannt und hat sich in der
Volksliteratur des spatmittelalterlichen Europas breitgemacht*,

39. Buch der géttlichen Ordnung, ed. S.Nyberg, Leiden 1919.

40. M. Asin, El Islam Cristianizado, Madrid 1933, S. 352 bis 370.

41, J.M? Millds, Las traducciones orientales en los manuscritos de la biblioteca catedral de Toledo,
Madrid 1942, SS. 47, 48, 73-76, 221.

42. R.Forster, Handschriften und Ausgaben des pseudo-aristotelischen Secretum secretorum, Zen-
tralblatt fiir Bibliothekswesen, VI (1889). — R. Steele, Secretum secretorum cum glossis et notulis,



UBER ARABISCHE PSEUDO-ARISTOTELICA 758

Der ganze Bereich des Islams nahm bereitwillig volkstiimliche Wahr-
spriiche und Sentenzen als arabische Pseudo-Aristotelica auf, und im
besonderen Falle des Secreta secretorum erwies sich das mittelalterliche
Spanien als ein wirksames Ausstrahlungszentrum derartiger Schriften
nach dem iibrigen Europa.

3. DIE WEITGEFASSTEN PSEUDO-ARISTOTELISCHEN
NATURALIA

Bisher wurden jene Pseudo-Aristotelica betrachtet, die man gesamthaft
als geisteswissenschaftlich bezeichnen kénnte, doch nun sind noch die-
jenigen zu priifen, die in einem allgemeinen Sinne naturkundlichen In-
halts sind. Dabei ist im Auge zu behalten, da3 die Grenze zwischen bei-
den Gruppen durchaus nicht streng gezogen werden kann. So bildet die
Sternbeobachtung und ihre Deutung, in einem weiteren Sinne, einen Teil
der Naturwissenschaft, doch hat sie in den Secreta secretorum ein nicht
unbedeutendes Ausmal343.

Im geistigen Gebiude, das unmittelbar von Aristoteles ausging, hatten
die Naturbeobachtung und die aus ihr gewonnenen Erkenntnisse einen
besonderen Platz. Daher war es moglich, daBl die pseudo-aristotelischen
Naturalia eine eigene, recht bedeutsame Entwicklung nehmen konnten.
Sie wurden nimlich zum Sammelbecken vermeintlicher oder auch neu-
er Naturerkenntnisse. So darf auch in der christlichen Scholastik die
Fiille der von Albertus Magnus diesbeziiglich aufgefiihrten Daten nicht
allzusehr iiberraschen, denn er hat alle seine Angaben unmdglich selbst
beobachten kénnen. Sie sind vielmehr in einer ununterbrochenen Rei-
he, im Laufe von Jahrhunderten, zusammengeflossen und haben durch
ihn in seinen Schriften Form erhalten.

Naturkunde im weiteren Sinne beschrinkte sich nicht auf die sicht-
bare Welt, sondern umfaBte auch okkulte Naturkrifte, die sich in der

Oxford 1920, und von demselben The Prose version of the Secreta secretorum, Early English Text
Society, London 1898. ,
43. Vgl. S. 73, Note 38, S. 86 des arabischen Textes.



76 CESAR E. DUBLER

Alchemie, der Astrologie oder allgemein in der Wahrsagerei offenbar-
ten. All diese Wissensgebiete hatten ihren Ursprung sehr oft nicht im
hellenischen Bereich, aber der weise Aristoteles hatte auch dieser mich-
tig zu sein#. Auf der anderen Seite schritt man zur praktischen Nutz-
anwendung der von den Hellenen ermittelten Naturgesetze, insbeson-
dere der Physik. Dadurch konnte man den Aristoteles zum Erfinder al-
ler moéglicher Maschinen und mechanischer Automaten machen, die in
alexandrinische Zeit gehoren. Er soll auch, verschiedenen arabischen
Quellen zufolge, die auf dem Leuchtturm von Alexandrien angebrach-
ten Brennspiegel, denen auBerdem noch geheime Krifte innewohnten,
ersonnen und aufgestellt haben#. In der okkulten wie in der praktisch
angewandten Wissenschaft entstanden mit der Zeit zahlreiche und ih-
rem Ursprung nach recht verschiedenartige Pseudo-Aristotelica.

Wie die Legende bereits zu Lebzeiten des Aristoteles sich seiner be-
michtigte, so entstanden auch schon sehr zeitig apokryphe, ihm zuge-
schriebene Werke. Bekannt ist z. B. die Meteorologie des Theophrast, die
unter dem Namen des Aristoteles auf syrisch zirkulierte+¢, Dieses Streben,
mehr oder minder bedeutsame naturkundliche Ermittlungen oder Schrif-
ten seiner Autoritit zu unterstellen, hat nie aufgehort, solange man an
Weisheitund Wissen von Aristoteles geglaubt hat, Dies geschah aber mei-
stens im Zusammenhang mit Alexander dem GroBen, so daB3 es auch nicht
weiter erstaunt, da} die zahlreichen geographischen und volkerkundli-
chen Pseudo-Aristotelica mit der Alexandersage und den darin behandel-
ten Ziigen nach Osten und Westen des Dhii’]-Qarnayn zusammenhéngen.

Ist auch die Entstehung pseudo-aristotelischer Naturalia im Laufe der
Jahrhunderte flieBend, so sind doch deutliche Hohepunkte der Bildung
derselben innerhalb des arabisch-islamischen Bereiches an Hand der
Angaben iiber die drei Naturreiche eindeutig zu verfolgen.

44. Dazu vgl. S. 45, Note 7 und die Angaben von M, Steinschneider nach S. 66, Note 32.

45. Dazu die Bemerkungen von F. Guillén Robles, S. XLIV in der Einleitung zu Leyendas ...
(S. 73, Note 37); M. Asin, Una descripcién nueva del Faro de Alejandria, Obras Escojidas, vols. Il
y IlI, Madrid 1948, S. 389ff.

46. Vgl.S. 51, Note 16.



UBER ARABISCHE PSEUDO-ARISTOTELICA 77

A.DIE DREI NATURREICHE UND ARISTOTELES

Fiir das aristotelische Denken ist die Kausalitit der maBgebende Faktor.
Diese erlaubte es, alle Dinge vom Mineral bis zur héchsten Intelligenz,
die das All bewegt, in einen logischen Zusammenhang zu bringen, der
eine moglichst befriedigende und rationelle Erklirung des wahrnehm-
baren und gedachten Universums liefert. Dadurch schuf Aristoteles ein
vollstandig geschlossenes System, dessen Einheit kaum noch zu iiberbie-
ten war, und so kam es auch, daB er in der Geschichte des menschlichen
Denkens eine derart einmalige Rolle gespielt hat. Dieser durchdachte
Aufbau der Natur beginnt beim Gestein und fithrt iiber immer voll-
kommenere Daseinsformen zur Pflanze, zum Tier und schlieBlich zum
Menschen. Im Gegensatz zu diesem wissenschaftlichen Denken der Hel-
lenen steht die nichtkausale Ideenwelt der Muslime, deren letzte giil-
tige Norm nur die Allmacht Allahs ist. Bei ihnen werden die drei Na-
turreiche und ihre Gesetze zu Wundern der géttlichen Schopfung in
dem von Alldh regierten All. Diese allgemeine Auffassung ist vornehm-
lich in den islamischen Kosmographien des Hochmittelalters niederge-
legt, die in vielen Einzelheiten sich der hellenischen Erkenntnisse be-
dient, diese aber weniger rationell als auf Grund von Glaube und Analo-
gie miteinander in Beziehung setzt, Unter den zahlreichen Kosmogra-
phen, die das Gesagte belegen kdnnen, sei hier nur Zakariya ibn Mu-
hammad al-Qazwini aus dem 13. Jahrhundert herausgegriffen. Bei der
Darstellung der Verkettung der drei Naturreiche ist sein Grundgedanke
durchaus aristotelisch, aber dessen Theorie ist weitergebildet, und die
angefiihrten Beispiele zeugen von neuen Naturbeobachtungen, ganz da-
von zu schweigen, da3 dem Werke ein anderes Ordnungsprinzip inne-
wohnt, Zwischen Erd- und Pflanzenreich, beiden verhaftet, schieben
sich die Triiffeln ein; der Ubergang vom Pflanzen- zum Tierreich ist
durch Muscheln und Wiirmer, durch die Zweigeschlechtigkeit von Pal-
me und Feige gekennzeichnet*. Ist der von al-Qazwini bei der Darstel-

47. J.J. Clément Mullet, Sur I’enchainement des trois régnes de la nature, extr. de Kazwiny, Jour-
nal Asiatique, Nov. 1840, S. 421 ff.



78 CESAR E. DUBLER

lung der Beziehung der drei Naturreiche befolgte Plan auch durchaus
aristotelisch, so ist die gegebene Form noch héchstens als pseudo-ari-
stotelisch zu bezeichnen.

B. DIE ANGEBLICHEN STEIN- UND PFLANZENBUCHER
DES ARISTOTELES

Mittelalterliche Lapidarien haben sich auf hebridisch, arabisch und latei-
nisch erhalten, die alle angeblich von Aristoteles verfaBt sein sollen.
Aber auch Theophrast kommt als Autor derselben kaum in Frage, denn
die von ihm iiber Mineralien erhaltenen Angaben sind niichterne Mit-
teilungen eines Steinhauers, der nichts von wunderkriftigen Steinen
und deren medizinischem Gebrauch weiB3. Solche Daten sind hingegen
von Dioskurides und Plinius, bei denen die Magie eine gewisse Rolle
spielte, erhalten, um spiter durch Galen erginzt zu werden. Beschrei-
bungen von Steinen, denen Wetter- und Heilzauber innewohnte, sind
in den dem Orpheus zugeschriebenen Lithica enthalten ; ihr Ursprungs-
land ist Agypten, das ein Zentrum des alten okkulten Wissens war.
Der Verfasser dieser Lithotherapie muB} ein recht gelehrter Arzt gewe-
sen sein, der die einfachen Heilmittel der griechischen Medizin mit
dem alchemistischen Wissen aus dem Niltal auf das beste zu verbinden
wullte. Dieses Werk wurde nicht Theophrast, sondern Aristoteles
selbst zugeschrieben, weil im Kreise der spiteren Alexandersage viele
Wundersteine zu integrierenden Bestandteilen derselben wurden.
Durch die Vermittlung syrischer Ubersetzer haben die muslimischen
Kosmographen Qazwini im 13. und Dimashqi im 14. Jahrhundert diese
angeblichen Daten des Stagiriten aufgenommen, wie z. B. der folgende
Text belegt: «Bahtah (= Stein) : Aristoteles sagt: Dies ist ein Stein am
auBersten Rande der Finsternis, in der keine Spur von Licht ist und die
die Sonne nicht erreicht; und wiirde sie selbst zu der Finsternis gelan-
gen, so wiirde sie sich von ihr abwenden. Dort befindet sich auch das
Okeanos genannte Weltmeer. Es gibt groBe und kleine Stiicke dieses
Steins, dessen Farbe die des Goldmarkasits ist. Als Alexander an diesen



UBER ARABISCHE PSEUDO-ARISTOTELICA 79

Ort gelangt war, erblickten seine Soldaten den Stein ; da blieben sie mit
offenem Munde stehen, ihre Pulsader schlug nicht mehr, ihr Geist ge-
riet auBer Fassung, und schon waren sie eine Beute des Todes. Da kam
ein kleiner Vogel im Ozean aus dem Meere hervor und lie sich gerade
auf dieses Gestein nieder; sofort verlieB die Leute, was ihnen zugesto-
Ben war, weil ihr Blick auf diesem Gestein geruht hatte ; und sie ent-
fernten sich, ohne Schaden genommen zu haben. Hierauf befahl Alex-
ander, die Gesichter zu verhiillen und Stiicke von diesen Steinen in Tii-
cher gewickelt mitzunehmen, baute aus ihnen die Mauern einer Stadt
ohne Hiuser, Wohnungen und Tore und zog dann weiter. Die Winde
trugen den Staub zusammen und hauften ihn iiber sie, so daB sie auBen
von Ton beschmiert erschien, innen aber dem Blick zuginglich war,
wenn man also auBlerhalb der Stadt weilte, einen nichts von dem traf,
was Aristoteles im Steinbuch berichtet. Ein anderer erwihnt diesen
Stein und nennt ihn Bahit; auch ihn haben wir bereits genannt, aber
hier den Bericht des Aristoteles wiedergegeben, weil er der Wahrheit
mehr entspricht...» Vergleicht man damit die Angaben des Dimashqt,
so wird man gewahr, daBB dieser zwei Berichte miteinander verband,
von denen einer das Peudo-Aristotelicum iiber den Bahit-Stein bei Qa-
zwini ist. Dimashqi situiert den Fundort beim Lebensquell, Qazwini
hingegen bei der mérchenhaften Kupferstadt, die er, angeblich Ptole-
mdus folgend, an die Mondberge verlegt. Diese Gestalt der Sage hat spa-
ter im Iskandar-Nami des persischen Dichters Nizdmi Aufnahme gefun-
den. Derartige Einschiebsel lassen den SchluB zu, daB die Gesteinssagen
frither ein Eigenleben besaBen und urspriinglich nichts mit dem Alex-
anderroman zu tun hatten. Diese Lapidarien waren es, die dem Aristo-
teles zugeschrieben wurden, und eine etwas unterschiedliche Rezen-
sion davon hat der Mineralogie des Tifishi im 13. Jahrhundert zugrunde
gelegen. Doch schon vor dieser erneuten arabischen Fassung war das
angebliche Steinbuch des Aristoteles «secundum translationem Gerardi
Cremonensis (gest. 1187)» im Okzident bekannt geworden, um hier
dem Albertus Magnus (gest. 1280) und der Enzyklopédie des Vincentius



8o CESAR E. DUBLER

Bellovacensius (gest. 1264) als Quelle zu dienen, denn aus diesem ur-
spriinglich arabischen Bericht zogen beide ihre Kenntnisse von der Ma-
gnetnadel.

Es erhebt sich nun die Frage, wann dieses Steinbuch entstanden ist
und ob es ein einheitliches Original dazu gegeben hat. Es sieht vielmehr
danach aus, als ob es sich um eine miszellenhaft zusammengetragene
Kompilation handle, bei der viel nichtantikes Wissen Aufnahme fand.
Bestimmte Fragmente entstammen unfraglich den okkulten Kenntnis-
sen aus dem Niltal, wie unter anderem der folgende Abschnitt: «... In
Agypten gibt es einen Stein, der, wenn ihn sich jemand auf den Riicken
bindet, in ihm die Begierde zum Beischlaf erwacht, entfernt man ihn
wieder, so weicht auch diese Begierde.» Die Aphrodisiaca hatten be-
reits in den medizinischen Traktaten eine Rolle gespielt, wieviel mehr
in dieser nicht durch rationalen Geist geléiuterten Kompilation. Der Na-
me des Aristoteles war nicht mehr als eine Empfehlung fiir die syrischen
Uberarbeiter, deren Text im 10. Jahrhundert in der Enzyklopidie der
Ikhwan al-Safi, der Lautern Briider von Basra, Aufnahme fand und im
13. Jahrhundert zu Tifishi und Qazwini gelangte. Jedenfalls ist der Ur-
sprung des Werkes nicht hellenisch und auch nicht in Byzanz zu suchen,
sondern die Wurzeln desselben ruhen im altorientalischen Wissen, in
Indien und in Persien.

Uber den Markasit berichtet Qazwini, der hier einer Angabe des Ibn
Sind folgt: «... Die Perser nennen ihn Hagar al-riishanaf, was Stein des
Lichtes bedeutet, wegen seines Nutzens fiir den Gesichtssinn ...», eine
Angabe, die deutlich iranischen Ursprungs ist.

Dieses pseudo-aristotelische Traktat hat als Ganzes seine Heimat in
den vormuslimischen syrisch-iranischen Medizinschulen, deren Mittel-
punkt in éunday—Sﬁpﬁr gelegen haben mag. Dies wird allein schon da-
durch nahegelegt, da viele derarabischen Gesteinsnamen persischen Ur-
sprungs sind. Das Fehlen unmittelbarer genetischer Bezichungen der isla-
mischen Lapidarien zu denbyzantinischen Schriften dieser Artist schonan
der inhaltlichen Armut des Steinbuches von Michael Psellos zu erkennen.



UBER ARABISCHE PSEUDO-ARISTOTELICA 81

Der tatsichliche Autor des pseudo-aristotelischen Steinbuches war
wahrscheinlich ein spitantik-mittelalterlicher Arzt, der mit den grie-
chischen und persischen Quellen vertraut, aber syrischer Zunge war.
Die Ubersetzung ins Arabische ist moglicherweise von Hunyan ibn
Ishiq oder seiner Schule erfolgt, wenn man sich nicht dahin versteigen
will, ihn selbst als Verfasser oder Kompilator anzunehmen, da er mit
der Alexander-Literatur des Pseudo-Kallisthenes, der Spruchweisheit
wegen, in enger Beriihrung gestanden hat+®, Damit ist auch fiir das
pseudo-aristotelische Steinbuch der Bogen vom spitantiken Alexandrien
zur syrischen Gelehrsamkeit des frithen Mittelalters geschlagen, der,
iiber die arabische, zur lateinischen Fassung fiihrte ; diese ist es gewe-
sen, die dann auf die Scholastik des europiischen Hochmittelalters ein-
wirken sollte.

Ahnlich liegen die Verhaltnisse bei der pseudo-aristotelischen Bota-
nik, deren Autor niemand anderer als der Syrer Nikolaus von Damaskus
(1.Jh.v. Chr.) war. Er fuBte auf den Anschauungen des Empedokles (.
Jh.v.Chr.), der die Theorie der sich verbindenden und wieder l5sen-
den vier Grundelemente entwickelte ; so hei3t es von den Pflanzen, daf3
ihnen drei Krifte innewohnen, die aus der Erde, dem Wasser und dem
Feuer stammen. Diese Pflanzenkunde wurde neu geordnet, ihnlich wie
bei den Tieren in zwei groBe Gruppen eingeteilt, von Hunayn ibn Ishiq
ins Arabische iibersetzt und mit den Korrekturen des Thabit ibn Qurra
aus Harrin versehen der Autoritit des Namens des Aristoteles unter-
stellt49, Danach zirkulierte das Werk unter den Muslimen, als ob es
eine authentische Schrift des Stagiriten gewesen wire, erreichte al-An-
dalus und wurde in der Ubersetzerschule von Toledo als De plantis ins
Lateinische iibertragen. Eine Fassung davon hat sich in einem aristoteli-

48. J.Ruska, Das Steinbuch des Aristoteles mit literargeschichtlichen Untersuchungen ..., Hei-
delberg 1912; Qazwini, Kitib ’agd’ib al-makhliiqat, ed. F. Wiistenfeld, Géttingen 1849,
S.208fF. M. Steinschneider, Arabische Lapidarien, ZDMG, 49 (1895), 244 fF.

49. Die arabische Textausgabe wurde von A.R.Badawi in Aristotelis De anima ..., Kairo

1954, S.243fF besorgt. G.Sarton, Introduction to the History of Science, Baltimore 1953, vol.1,
S.2126,

6



82 CESAR E. DUBLER

schen Sammelband, der der Kathedralsbibliothek von Toledo angehort
hatte, erhalten. Der Ubersetzer, Alfred von Sareshel, war ein Englin-
der aus dem ersten Drittel des 13. Jahrhunderts, der sein Werk dem
Roger von Hereford widmete. Es ist erstaunlich genug, da83 diese arabo-
lateinische Version hernach ins Griechische riickiibertragen wurde,
was ganz eindeutig an den darin erhalténen Arabismen zutage tritts°,

C. DIEZOOLOGIE DES ARISTOTELES
UND DIE ARABISCHEN APOKRYPHEN

Sind iiber Botanik und Mineralogie keine authentischen Schriften des
Aristoteles erhalten, so entstammt seiner Feder eine systematische Tier-
kunde, die fiir die Folgezeit stets vorbildlich gewesen ist. Auch sie ist
ins Arabische iibertragen worden, und es haben sich von ihr zahlreiche
Handschriften erhalten ; aber es ist nicht dabei geblieben, denn von die-
sem Texte ausgehend entwickelte sich die Forschung weiter, deren
neue Erkenntnisse, um ihnen groBere Glaubwiirdigkeit zu verleihen,
unter dem Namen des Stagiriten in der einschligigen Literatur Aufnah-
me fanden. Man muf} hier von einem Grundtext ausgehen, der sicher
von Aristoteles stammt und dem sich im Laufe der Zeit fremde Nach-
richten angliederten, die teils auf Naturbeobachtung, teils auf dispara-
ten Angaben beruhten. Gibt es gerade in den arabischen Zoologien ein-
deutige Pseudo-Aristotelica, so finden sich auch Abschnitte, die wort-
lich mit dem griechischen Text des Stagiriten iibereinstimmen; doch
zwischen beiden haben sich auch zahlreiche Angaben erhalten, die von
ihm angeregt sein mochten oder eine Auslegung seiner Schriften dar-
stellten, so daBl das Verhiltnis vom aristotelischen Grundtext zu den
ausgesprochenen Pseudo-Aristotelica oft flieBend ist. Diese allgemeine
Feststellung soll nun im einzelnen an den Zoologien des GAhiz und des
Ibn Bukhtish@i® im Bereich des Islams belegt werden,

50. Vgl. S. 74, Note 41, Millis ..., S. 60.



UBER ARABISCHE PSEUDO-ARISTOTELICA 83

a ) «Das Buch der Tiere» des Gé‘biz“

Innerhalb des arabischen Schrifttums nimmt der Polygraph Gahiz aus
Basra eine einmalige Stellung ein, indem unter seiner Fiihrung die ara-
bische Prosa jene Vielfalt und Beweglichkeit erhielt, die es ihr ermég-
lichte, auf Jahrhunderte die Sprache der Gebildeten und der Gelehrten
der islamischen Welt des Mittelalters zu werden. Inhaltlich haben seine
Schriften alle Gebiete, die einen Muslim interessieren konnten, erfaBt
und gestaltet. Daher ist er der erste bedeutende Former des Adab, der
guten Bildung, bei der in umfassender Schau Natur- und Geisteswissen-
schaften umspannt wurden. Dieser Allgemeinbildung hat er unter sei-
nen Glaubensgenossen eine menschlich giiltige Form zu geben ver-
mocht, ohne vorerst eine geschlossene Kosmographie zu umschreiben,
wie sie einige Jahrhunderte spiter Gestalt gewann. Von diesem Ge-
sichtspunkt aus ist Gahiz ein maf3gebender Autor, der den Geist der
Muslime im 9. Jahrhundert geprigt und wie es auf vollig verschiedene Art
und in einem ganz anderen Sinne bereits iiber ein Jahrtausend frither Ari-
stoteles unter den Hellenen getan hatte. Beide haben Werke verfafit,
die den Natur- und Geisteswissenschaften angehéren ; beide haben eine
Zoologie verfaBt, aber so wie die des Griechen zum Musterbeispiel von
methodischer Naturbeobachtung und Systematik wurde, so ist auch die
des Muslims fiir seine Kultur typisch, indem sie mit ihrem mangelnden
Rationalismus nichts als die Vielfalt der Schopfung Allahs im Tierreich
zu preisen sucht. GewiB ist das Buch nach Anlage und Methodik unwis-
senschaftlich, nicht aber in der Fiille des zusammengetragenen Stoffes,
der anekdotische Angaben iiber die Tiere aus Koran und Propheten-
iiberlieferung, altarabischer Poesie und Fabel, literarisch-philologische
Angaben mit rein zoologischen zusammenbringt. Indische und iranische

51. Die folgenden Zitate entstammen der Ausgabe des Gahiz, Kitab al-Hayawén, VII Bde.,
Kairo 1366 H, 1947 n. Chr., wobei die Binde mit rémischen, die Seiten mit arabischen Zif-
fern angegeben werden. — Fiir die Aristoteles-Zitate hat man zugezogen J. Barthélemy-Saint
Hilaire, Histoire des Animaux d’ Aristote, 3 vols., Paris 1883, dessen Einteilung in Biicher, Ka-
pitel und Abschnitte hier befolgt wird.



84 CESAR E. DUBLER

Daten stehen neben denjenigen der Hellenen, und von diesen beniitzt
Gahiz ausgiebig Euklid, Galen und Aristoteles, den er meistens, wie be-
reits angegeben, als $ahib al-mantiq, Herrn oder Meister der Logik, be-
zeichnet. Die von al-Baghdadi im Kitab al-farq bayna al-firaq, dem Buch
der Trennung der Teilungen, geiibte Kritik, er habe lediglich den Stagi-
riten und andere arabische Zoologen plagiiert, ist gewiBl unzutreffend,
denn auBler den recht hiufigen Zitaten hat Gshiz in seinem Tierbuch
auch zahlreiche eigene Naturbeobachtungen aufgefiihrts:,

Welches ist aber, auf Grund der Texte, das genaue Verhiltnis des
Gahiz zur Zoologie des Aristoteles? Hier lassen sich nun mehrere ge-
naue Ubereinstimmungen nachweisen, z.B. berichtet Aristoteles,
Zool., VIII, 19, §—6 von den Schlangen : «Im Friihjahr, wenn sie aus ih-
rem Versteck (arab. : Nest) hervorkriechen, hiauten sie sich und ebenso
im Herbst (arab. : zu Anfang des Herbstes) ... Sie beginnen sich bei den
Augen zu hauten, und daher glaubt man, daB sie darob blind werden ...
Sie entledigen sich der Haut in einer Nacht vom Kopf bis zum Schwanz,
und dabei erfolgt dies von innen nach auBlen, wie sich der Embryo aus
der duBeren Haut schilt.» Abgesehen von den geringfiigigen Abwei-
chungen, die in Klammern angegeben sind, entspricht der Text wort-
lich Ghiz, Hayawdn, IV, 223/ 24. Weiter erwiahnt Aristoteles, Zool., II,
2,18, Schlangen mit angeblichen H6rnern, die aber nichts als eine
Hautverdickung sind, was éﬁhiz, Hayawdén, IV, 227 entspricht. Die An-
gabe des Aristoteles, Zool., I, 1, 12, da die Nahrung der Fische nur mit
dem Wasser von ihnen aufgenommen wird, findet sich bei Gahiz drei-
mal wiederholt (V, 541; VI, 17; VI, 443). Eine dhnliche Repetition er-
gibt sich von Aristoteles, Zool.,IX, 2, 9, die von der Feindschaft, die zwi-
schen dem Raben mit Esel und Stier besteht, weil er diesen die Augen
aushackt, handelt, was bei Gahiz ebenfalls dreimal gesagt wird (III, 458;
I, 499 ; VII, 97). Sehr aufschluBreich sind bei Gahiz die Angaben iiber

52. Unter den modernen Orientalisten hat sich vor allem Ch. Pellat mit Gahiz befaBt.
Sein Tierbuch ist untersucht worden von M. Asin, EI «Libro de los animales» de Yéhiz, in Isis, 14
(1930), S. 1 ff. und neu herausgegeben in Obras Escojidas, vols. [I-IIl, Madrid 1948, S. 31 ff.



UBER ARABISCHE PSEUDO-ARISTOTELICA 85

den Elefanten, z. B. (VII, 124), daB derselbe mit Zihnen geboren wird,
was Aristoteles, Zool., II, 3, 21 entspricht; weiter sagt Gahiz, daB die
Elefanten, laut Aristoteles, 400 Jahre alt werden (VII, 184), hingegen
gibt dieser in Zool., VIII, 11, 2 an, sie wiirden 200 oder 300 Jahre, aber
Zool., 1X, 33, 2, sie wiirden 200 oder 120 Jahre alt; schlieBlich stimmt
Aristoteles, Zool., II, 3,6 in der Beschreibung der miannlichen Ge-
schlechtsteile des Elefanten genau mit Gshiz, VII, 223, iiberein, dessen
Text wie folgt lautet: «Das Glied des Elefanten ist klein, verglichen
mit der GroBe seines Korpers, und die Testikeln sind duBerlich nicht
wahrnehmbar (Aristoteles fiigt hinzu: Sie sind aber im Leibesinneren
nahe der Nieren); daher erfolgt die Kopulation sehr rasch.» Und nun
fiigt Gahiz hinzu: «Wie merkwiirdig es auch ist, was ich im Tierbuch
des Aristoteles gelesen habe, so habe ich selbst festgestellt, was er be-
richtet hatte ...» Ahnliche Aristoteles-Zitate lieBen sich bei Gahiz, wie
z.B. liber diezehn Falkenarten, den Winterschlaf, die Nahrung der Tiere,
die genau mit dem Original iibereinstimmen, nachweisen. Daneben
gibt es aber einige Hinweise, die nur ungefiahr mit dem Urtext des Stagi-
riten iibereinstimmen, so z.B. Aristoteles, Zool., IX, 2, 4, eine Stelle,
die von der Feindschaft zwischen Adler und Schlange handelt, weil diese
von den ersten gefressen werden ; Gahiz, Hayawén, 11, 5o, spricht von
der Gegnerschaft beider, weil der Adler die Schlange friBt, aber weil
diese den Eiern und den Jungen des Adlers nachstellt. Handelt es sich
um eine im Original verdorbene Textstelle oder um ein spiteres Ein-
schiebsel, das bereits als pseudo-aristotelisch zu bezeichnen ist?

Dazu duBert sich Gahiz einmal selbst, indem er sagt (II, 55): «Es sagt
Aristoteles in dem Buch, das man ihm iiber die Tiere zuschreibt, daf3
am Ort, an dem es von den Lowen handelt, folgendes von den Tatzen-
schldgen zu berichten ist.» Diese Angabe findet sich nunaber nicht in der
aristotelischen Zoologie, und dariiber hinaus driickt sich der muslimi-
sche Autor deutlich genug aus, da} ihm an dieser Stelle ein Pseudo-
Aristotelicum bewuBt ist. Solche finden sich bei Gahiz nicht selten, z. B.
II, 318 sagt er, angeblich Aristoteles folgend, daB3 es sehr schwer sei, die



86 CESAR E. DUBLER

Jungen der Adler und Raben zu sehen und zu unterscheiden; dann fiigt
er hinzu: «Die Raben sind bei uns in Basra selten, ohne Zugvigel zu
sein, und ihre Jungen haben sie in den Spitzen der Palmen oder auf hohen
Biumen», woraus deutlich wird, wie er auch hier, wie bereits beim Ele-
fanten, eine schriftliche Angabe seiner eigenen Beobachtung gegeniiber-
stellt. Zahlreiche anekdotische Daten des Gahiz, wie die Feststellung, dal3
die Hydnen Ameisen fressen (IV, 34) oder die angebliche Feindschaft
zwischen Spatz und Esel (V, 224), sind Pseudo-Aristotelica. Nicht so ein-
deutig ist die Angabe des Aristoteles, Zool., VIII, 6, 1—2, daB kleineRep-
tilien mit Wein gejagt werden, wahrend éﬁhi;, Hayawdn, IV, 223 es
mit Rautengeruch macht, wodurch die Tiere betrunken werden.

Betrachtet man alle diese Angaben des Gahiz kritisch, so muB man
aus ihnen ableiten, daB8 ihm ein mehr oder minder getreues Tierbuch
des Aristoteles bekannt war, denn sonst wiren die teils wortlichen
Textiibereinstimmungen nicht zu erkliren. Daneben war ihm bewuft,
daB unter dem Namen des Aristoteles eine Zoologie zirkulierte, die
dieser nicht verfaBt hatte, somit ein Pseudo-Aristotelicum war. Zuziig-
lich wird auch noch mit einer nur miindlich weitergegebenen Kenntnis
iiber die Tierwelt zu rechnen sein, die eventuell dem Stagiriten zuge-
schrieben wurde. Zu alledem gesellten sich die eigenen Beobachtungen
des Gahiz, der im Zweistromland lebte, jenem Gebiet, das dem Sasani-
denreich angehért hatte und in dem die syrische Wissenschaft zur vol-
len Entfaltung gedieh. Gewi3 war er ein NutznieBer derselben, so daf3
es naheliegt anzunehmen, daf8 aus der Feder eines dortigen syrischen
Christen eine pseudo-aristotelische Zoologie geflossen ist. Diese An-
nahme wird durch ein weiteres arabisches Tierbuch belegt.

b ) «Das Buch der Beschreibung der Tiere und ihres Nutzens» von Ibn Bukhtishii®5
Die wissenschaftliche Personlichkeit des “Ubayd Alldh b. Gibril b.

Bukhtishi ist von derjenigen des Gahiz vollig verschieden, denn er ge-
hort der urspriinglich syrisch-christlichen Arztefamilie aus Gunday-Sﬁ-

§3. Von diesem Werke bestehen zahlreiche Handschriften (Brockelmann, Gesch. Arab. Lit.,



UBER ARABISCHE PSEUDO-ARISTOTELICA 87

plr an, deren Mitglieder von den ’Abbasiden bereits vor 800 an den
Chalifenhof von Bagdad gezogen worden warenst. Das vorliegende
Tierbuch behauptet, unmittelbar von der Schrift des Aristoteles abgelei-
tet zu sein, von der sich aber nur ganz seltene Einzelangaben finden, so
heifit es z.B. (Fol. 247b), dal dem Aristoteles zufolge die Schlangen,
und allgemein die Tiere, im Friihjahr gezeugt werden, was der Zoologie,
V, 1 entspricht. Dall dem Autor aber eine pseudo-aristotelische Fassung
derselben vorlag, ist aus der Bemerkung zu erschlieBen, die er zu den
Léwen macht (Fol. 208a/b und Abb. 3). Der Text sagt: «Wir erwihn-
ten bereits im ersten Buch die Beschreibung des Léwen nach den Wor-
ten des Aristoteles und fanden sie im ,Buch des Nutzens der Tiere¢ des
‘Abd Allah b. Gibril b. Bukhtish{i¢, und iiber das hinaus, was Aristoteles
in seiner Beschreibung sagt, iiberliefern die Inder vom Léwen, der sich
in ihrem Lande findet, daB er am Kopf eine dicke Fliissigkeit ausschei-
det, die dhnlich wie der Moschus riecht ...» Sieht man nun niher zu,
was fiir Aussagen dem Aristoteles zugeschrieben werden, so erkennt
man, daf} es sich stets um Pseudo-Aristotelica handelt, wie z.B. (Fol.
15b) die Bemerkung, da3 die Vgel den Samen nicht ausspritzen, oder
(Fol. 194b), da3 dem Biber keine medizinischen Krifte innewohnen.
Im {ibrigen wird noch einige Male Galen (Fols. 81a,88b, 106a,127b,
175b) zitiert, sonst aber sind die Spuren hellenischer Wissenschaft
kaum zu finden. Ahnlich wie in der Mineralogie, ist auch hier eine
pseudo-aristotelische Zoologie verfaBt worden, die von einem Medizi-
ner geschrieben wurde, dem die syrisch-hellenistische Uberlieferung
und die im Sasanidenreich zuginglichen Kenntnisse gegenwirtig waren.
Dabei sind viele volkstiimliche Daten, z. B. auch der Kopten, im Text
aufgenommen worden, der, auler dem Namen, kaum noch aristoteli-
sche Angaben enthilt. Auch in diesem Falle sind dem Namen des Stagi-
riten die unterschiedlichsten Kenntnisse zugesprochen worden, die die

I, 636ff.), von denen fiir die folgenden Ausfiihrungen diejenige des Brit.Mus., London, Or.
2784 zugrundegelegt wird und deren Folienangabe man befolgt (vgl. S. 53, Note 20).

54. Weiteres zu demselben findet sich in meinem Artikel Die «Materia Medica» unter den
Muslimen des Mittelalters, Sudhoffs Archiv, 43 (19%9), 333.



88 CESAR E. DUBLER

Muslime dann iibernahmen. Aus allem bisher Gesagten liBt sich der
SchluB ziehen, dal unter diesen sehr verschiedenartige Zoologien des
Aristoteles zirkulierten; von diesen standen die einen dem Original
niher als die anderen, gewisse Fassungen entfernten sich sehr von ihm,
um schlieBlich zu vollig pseudo-aristotelischen Schriften zu werden.
Die Grundlage derselben war aber wieder eine Redaktion, die von
den medizinkundigen syrischen Christen im Sasanidenreich niederge-
schrieben worden war, in deren Text sich die verschiedenartigsten al-
ten Angaben mit eigenen Naturbeobachtungen verbanden. Eine Prizi-
sierung dieser Annahme kann nur an Hand einer sorgfiltigen Priifung
der arabischen Manuskripte, die dem Aristoteles zugeschriebene Tier-
biicher enthalten, erbracht werden.

Wahrscheinlich waren es diese erweiterten Zoologien, die im Bereich
desIslams groBte Verbreitung fanden, auch nach der Iberischen Halbinsel
gelangten und von Michael Scottus zwischen 1221 und 1223 ins Lateini-
sche iibertragen wurden, um im Okzident des 1 3. Jahrhunderts zu einem
der beliebtesten naturkundlichen Biicher zu werdenss. Die tatsichlichen
Aristoteles-Zitate in den arabischen Zoologien und den davon abgelei-
teten ﬁbersetzungen werden oftmals kaum gréBer gewesen sein als die-
jenigen Angaben, die der Physiologus dem Texte des Stagiriten entnahm,

LEGENDE UND SCHRIFTEN

Mit der Zoologie hat sich der Kreis der arabischen pseudo-aristoteli-
schen Naturalia geschlossen, der sich in die bereits vorgezeichnete Linie
der Entstehung der iibrigen Pseudo-Aristotelica einfiigt. Die Vorausset-
zung derselben ist stets wieder in den Mischkulturen zu suchen, seien
dies nun der synkretistische Geist des spatantiken Alexandrien, der syri-
sche Hellenismus im Sasanidenreich vor Muhammad oder das christlich-
islamische Hispanien des Hochmittelalters. Parallel zu dieser volkstiim-
lichen Entstellung der Aristoteles-Kenntnisse geht auch eine gelehrte
Erforschung seiner Schriften, wie sie in Bagdad mit den muslimischen
55. Vgl. S. 74, Note 41, Millis ..., S.33.



UBER ARABISCHE PSEUDO-ARISTOTELICA 89

Philosophen einsetzt und mit Averroés in Cérdoba ihre Vollendung er-
reicht. Dabei waren stets von neuem Ubersetzer und Auslegeram Werke,
indem die vorislamischen Fassungen erst ins Arabische und diese vor der
Scholastik ins Lateinische iibertragen wurden. Nimmt al-Andalus in der
Vermittlung der Aristoteles-Kenntnisse nach dem Okzident eine Schliis-
selstellung ein, so hat es dieselbe auch fiir die Pseudo-Aristotelica inne.
Diese treten aber nur in ihrer Abhéngigkeit von der Aristoteles-Legende
ins richtige Licht, die ihrerseits wiederallein in Beziehung zur Alexander-
sage gewiirdigt werden darf. Aber auch fiir die Mythologisierung des
mazedonischen GroBkonigs sind zwei Zeitpunkte und geographische
Orte besonders entscheidend : zuerst der spitantike Schmelztiegel von
Alexandrien und im Hochmittelalter die Iberische Halbinsel, weil sich
in ihr das orientalische und das okzidentale Bild des Herrschers verbin-
den konntens$. Ahnliches gilt fiir Aristoteles: im spitantiken Alexan-
drien hat sich seinem Namen die erste groBe Menge von Fremdstoff an-
gefiigt, und in Spanien ist seine Gestalt noch nicht zum zynischen, alten
Vielwisser des christlichen Okzidents geworden, sondern bewahrt die
menschliche Fiille des weisen Arztes, wie ihn sich die Muslime vorstell-
ten. Dieses Bild ist von einer alten kastilischen Romanze aus dem 13.
Jahrhundert festgehalten, die vielleicht einem groBeren Gedichte ent-
stammte und noch am Hofe der Katholischen Kénige um 1500 sich
gréBter Beliebtheit erfreute. Wie sehr aber Vorstellung und Situation
der Hauptpersonen allhispanisch waren, wird dadurch deutlich, da8
sich die Romanze auch unter den Sefarden des Balkans bis in die Neu-
zeit erhalten hat. Diese aus Spanien emigrierten Juden haben also das
Geistesgut der untergegangenen mittelalterlichen Konvivenz Hispaniens
von Rassen und Glaubensbekenntnissen treu bewahrts?. Das Gedicht,
das in keiner unmittelbaren Beziehung zum groBen spanischen Poema de
Alixandre steht, lautet:

56. Darauf hat sehr feinsinnig E. Garcia Gémez, S. XVI seiner Einfiihrung (vgl. S. 46, Note
10) hingewiesen.

§7. R.Menéndez Pidal, Romancero Hispdnico, 2 vols., Madrid 1953, vol.I, SS.110, 159,
346; vol. I, SS. 26, 47, 334.



90 CESAR E. DUBLER

Morir se quiere Alixandre
del dolor de corazon;

envi6 por los maestros
cuantos en el mundo son.
Envi6 por Aristotil

el ayo que lo crib.

El ayo desque lo supo,
cabalgb y no se tardé:
jornadas de quince dias

en cinco las camind,
descabalgd de la mula,
cerca del rey se asent.

Y tomole por la mano,
luege el pulso le cat6.

— ¢ Que vos parece, maestro,
deste mal que tengo yo?

— A mi parecer, sefior,

que es gran mal de corazén;
faced vuestro testamento,

P0n€d vuestra alma con Dios.

Alixandre lag im Sterben

Am Herzen schwer erkrankt;
Er schickte nach allen Meistern,
Die ihm auf Erden bekannt.
Nach Aristotil rief er,

Dem Lehrer, der ihn erzog.
Und dieser ritt eilends zu ihm,
Ohn’ daf er es lange erwog:
Fiinfzehn Tagemirsche

Legt er in fiinf zuriick;

Kaum vom Maultier gestiegen,
LaBt er beim Konig sich nieder.
Seine Hand hat er ergriffen,
Den Puls ihm wohl gefiihlt.
«Was meint Ihr zu diesem Ubel,
Das mich befallen, o Meister?»
«Mir scheint, o mein Gebieter,
DaB es ein schwer Herzeleid ist;
Sagt mir Euren letzten Willen,
UberlaBt die Seele dem Herrn.»

Diese Aristoteles-Gestalt, die dem sterbenden GroBkénig beistehen

will, tritt auch in der islamischen, im 16. Jahrhundert auf Aljamiado

niedergeschriebenen Alexanderlegende auf, so daB8 die gemeinsame

geistige Grundlage Hispaniens nicht zu verkennen ist5®, Damit ist das

volkstiimliche Bild des weisen Aristoteles in Spanien, das sich weitge-

hend demjenigen der Muslime niherte, festgelegt, da der Stagirit bei

diesen in der Legende Arzt, Fiirstenberater und Gelehrter zugleich ist.
Diese Vorstellung erhielt aber eine Stiitze durch die Peripatetiker von
al-Andalus, in erster Linie durch Ibn Rushd, dessen Aristoteles-Kom-

mentare jedoch nicht so sehr bei seinen Glaubensgenossen, als vorallem

8. Vgl. S.73, Note 37, Leyendas ..., S.279.



UBER ARABISCHE PSEUDO-ARISTOTELICA 91

bei den Juden und, durch deren Vermittlung, bei den Christen Wider-
hall fanden; diese Lehrmeinungen wurden aber entstellt, so da sich
hinter den Namen von Averroés und Aristoteles alle méglichen Irrleh-
ren, die von der Scholastik bekimpft wurden, verbergen sollten. Uber
die verschiedenen Glaubensbekenntnisse hinweg haben sich im Namen
des Aristoteles Gelehrsamkeit und Volkswissen durchdrungen, ein
ProzeB, der im Laufe des 12. Jahrhunderts seinen Ausgangspunkt von
der Iberischen Halbinsel genommen hat.

Innerhalb der islamischen Welt hatte die Erzihlung indischen Ur-
sprungs, in der der weise Fiirstenerziecher sich von einer Frau betdren
liBt und von ihr so weit gebracht wird, sie auf sich reiten zu lassen,
groBe Verbreitung gefunden. In dieser erniedrigenden Situation wird
er von seinem Herrn iiberrascht; und daraus folgte ein belehrender
SchluB, der verschiedene Formen annahm. Eine derartige menschliche
Schwiche eines Weisen war bei den Muslimen ohne Minderung seiner
sonstigen Eigenschaften denkbar, denn selbst der vorbildliche Prophet
Muhammad hatte sich solche Entgleisungen zuschulden kommen las-
sen, ohne daB dadurch sein Ansehen als Kiinder von Alldhs Wort
Schaden gelitten hatte. Dieses Motiv der Versuchung des Eremiten,
Heiligen oder Weisen war von den Muslimen verschieden ausgestaltet
worden, sie haben es aber anscheinend nie auf Aristoteles und Alexan-
der iibertragen. Dagegen taucht dieses Motiv im christlichen Okzident
des 12. und 13. Jahrhunderts in mannigfachen Fassungen an diese Na-
men gebunden auf$?, ohne da3 man sich bisher eindeutig auf einen ge-
sicherten Ursprung hitte festlegen wollen. Auf Grund alles bisher Ge-
sagten wird aber deutlich, daB der Name des Aristoteles im Spanien des
12. Jahrhunderts durchaus geldufig war. AuBerdem herrschte in al-Anda-
lus das allgemein islamische Milieu, das die Verbindung des Namens des

59. ].Storost, Zur Aristoteles-Sage im Mittelalter. Geistesgeschichtliche, folkloristische und litera-
tische Grundlagen zu ihrer Erforschung, Kraft-Festgabe, Monumentum Bambergense, Miinchen
1955, S.298 bis 3 50, und Besprechung in Orientalische Literaturzeitschrift, 51 (1956), 4o01.
Die Studie schlieBt mit der Frage nach dem Ursprung dieser Aristoteles-Sage, die man im
folgenden zu beantworten sucht.



92 CESAR E, DUBLER

Stagiriten mit einer belehrenden Episode durchaus nahelegte. So konnte
diese urspriinglich indische Anekdote sehr leicht der mittelalterlichen
Aristoteles-Vita durch das fahrende Volk, aber auch durch die Gelehr-
ten, die von der Toledaner Ubersetzerschule nach Frankreich, England
oder Italien zuriickkehrten, mitgebracht jund der damaligen europi-
ischen Gedankenwelt eingefiigt werden. Sie stieB hier aber auf eine gei-
stige Haltung, die von derjenigen der Muslime grundlegend verschieden
war, denn damals hatte im Okzident die christliche Moral bereits iiber
ein Jahrtausend gewirkt, die es nicht zulassen konnte, dal einem Ge-
lehrten oder Weisen derartige Fehltritte unterliefen. Doch nicht genug
damit, da man im Spitmittelalter vom griechischen Philosophen ein
vollig legendires Bild entwarf, dessen einzelne Bestandteile ihren Ur-
sprung in Raum und Zeit weit verstreut hatten, sondern die Verzerrung
ging in den aristotelesfeindlichen Kreisen noch weiter, indem sie be-
haupteten: Da Aristoteles erwiesenermaBen einen unsittlichen Lebens-
wandel gefiihrt hatte, ist es unméoglich, daB er der Verfasser der Nikoma-
chischen Ethik sei. Ohne den geringsten Versuch zumachen, der geschicht-
lichen Person des griechischen Philosophen auch in bescheidenster Art
gerecht zu werden, allein gestiitzt auf die durch die christliche Moralitit
geprigte Legende, wurde die Nikomachische Ethik, eine gesichert authen-
tische Schrift des Aristoteles®, zum Pseudo-Aristotelicum gestempelt.

Hieran wird noch einmal offenbar, wie unl6sbar eng die volkstiim-
lichen Kenntnisse mit der Gelehrsamkeit, die Legende um Aristoteles
mit seinen echten und apokryphen Schriften im Mittelalter verhingt
waren, Damit erscheint auch die Bedeutung der Pseudo-Aristotelica im
richtigen Licht als Sammelbecken der verschiedenartigsten Kenntnisse,
die sich nicht nur auf die Vermittlung antiken und orientalischen Wis-
sens zum medievalen Islam und Christentum beschrinkt, sondern diese
apokryphen Schriften haben in der allgemeinen Geistesgeschichte ihren
gesicherten Platz. '

60. Dazu vgl. R, Walzer, Magna Moralia ..., auf S. 51, Note 15.



	Über arabische Pseudo-Aristotelica : Beitrag zur Kenntnis des angeblich hellenistischen Wissens unter den Muslimen

