
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 14 (1961)

Heft: 1-4

Artikel: Über arabische Pseudo-Aristotelica : Beitrag zur Kenntnis des
angeblich hellenistischen Wissens unter den Muslimen

Autor: Dubler, C.E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-145822

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-145822
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ÜBER ARABISCHE PSEUDO-ARISTOTELICA

Beitrag zur Kenntnis des angeblich hellenischen Wissens unter den Muslimen1

VON C.E.DUBLER, ZÜRICH

Inhaltsübersicht nach Kapiteln und Abschnitten

I. Wie wurde das hellenische Wissen von den Muslimen rezipiert? 34
IL Die Aristoteles-Kenntnisse in der Welt des Islams 44

III. Die Aristoteles-Legende und die Pseudo-Aristotelica 60
Alexandrien und die Pseudo-Aristotelica 6c
1. Die sogenannte Theologie des Aristoteles und verwandte Texte 66
2. Die Weisheitssprüche und die Secreta secretorum 72

3. Die weitgefaßten pseudo-aristotelischen Naturalia 7j
A. Die drei Naturreiche und Aristoteles 77
B. Die angeblichen Stein- und Pflanzenbücher des Aristoteles 78
C. Die Zoologie des Aristoteles und die arabischen Apokryphen 82

a) «Das Buch der Tiere» des Gâhiz 83

b) «Das Buch der Beschreibung der Tiere und ihres Nutzens» von
Ibn Bukhtîshû' 86

Legende und Schriften 88

Die klassische Antike Griechenlands ist vom Gegensatz von Persern und
Hellenen erfüllt, der in Herodot eine einmalige Gestaltung erfuhr. Ein
Grieche hat hier das Rätselhaft-Großartige der orientalischen Welt auf
seine Art zu fassen gesucht, ohne sich den fremden Geist zu eigen
machen zu wollen ; vielmehr hebt der Hellene das Bewußtsein des eigenen
Wertes, das ihn eindeutig vom unzivilisierten, barbarischen Fremden

abhebt, hervor. Diese Glanzzeit der klassischen Antike fand vorerst ihre

systematische, geistige Formulierung in Aristoteles, dessen Schüler
Alexander der Große war. Nach dem Sieg über die iranischen Achäme-
niden will aber der mazedonische Großkönig gar nicht mehr, wie einst,
die Überlegenheit der Griechen unter Beweis stellen, sondern er strebt

1. Die vorliegende Studie ist aus den Vorbereitungen zu einer gemeinsamen Vorlesung
über die Geschichte der mittelalterlichen Philosophie mit Prof. Dr. RudolfMeyer hervorgegangen,

dem ich auch an dieser Stelle für die zahlreichen Anregungen und Hinweise sehr
herzlich danken möchte.



34 CESAR E. DUBLER

in seinem Reiche viel eher nach einer Verschmelzung des Hellenentums

mit dem Orient, ein Unterfangen, wofür die Zeit damals noch bei
weitem nicht reifwar. In sehr veränderter Form und erst etwa ein
Jahrtausend später ist diese Synthese in einem anderen Großreich durch den

Islam verwirklicht worden. Nicht umsonst hat die legendäre Gestalt des

zweigehörnten Alexander-Ammon, arabisch Dhû'1-Qarnayn der mit
den beiden Hörnern, als einer der alten Propheten im Koran Aufnahme

gefunden. In der Zeitspanne von annähernd tausend Jahren, die
zwischen dem mazedonischen Großkönig und Muhammad liegt, hatte das

hellenische Denken, Erkennen und Wissen jene Form angenommen,
die es für den Islam aufnahmefähig machte.

I. WIE WURDE DAS HELLENISCHE WISSEN

VON DEN MUSLIMEN REZIPIERT?

In der Epoche zwischen Alexander dem Großen und Muhammad haben

die beiden Antinome Ratio und Fides - Vernunft und Glaube - Gestalt

erhalten. Der erste Begriff war von den Hellenen geprägt, während der

zweite dem römischen Rechtsdenken entstammte und auf die orientalische

Ideenwelt übertragen wurde. Ratio und Fides haben dem späteren
antiken Denken, das bis zur Renaissance das geistige Sein aller

Hochreligionen des Mittelalters entscheidend bestimmt hat, eine ganz
bestimmte Wendunggegeben. Bedeutsam war dabei die Begegnung der
griechischen Geisteshaltung mit dem mosaischen Glauben des Alten
Testamentes, die unter den Juden des hellenistischen Alexandrien erfolgte ;

aus ihrem Kreise ist ja dann auch weitgehend die legendäre Alexandergestalt

des Pseudo-Kallisthenes hervorgegangen, die ihrerseits wieder die

Voraussetzung für den bereits genannten arabisch-islamischen Dhû'l-
Qarnayn lieferte, in der die Gestalt des mazedonischen Großkönigs zum

Propheten erhoben ist*.

2. Allgemein dazu siehe F. Pfister, Alexander der Große in den Offenbarungen der Griechen,

Juden, Mohammedaner und Christen, Berlin 19C6.



ÜBER ARABISCHE PSEUDO-ARISTOTELICA $£

Fragt man ganz allgemein, auf welche Art, auf welchen Wegen und
welche Teile des antiken Geistesgutes die Muslime übernommen haben,

so kommt man sehr bald zur Feststellung, daß, abgesehen von einigen
Rechtsbegriffen, historischen Daten und Fachausdrücken, kaum etwas

von der römisch-lateinischen Kultur den Islam erreicht hat. Hingegen
war die Aufhahmebereitschaft für das griechische Bildungserbe viel
mehr vorhanden, wenn es auch nicht umfassend und in seinem antiken
Sinne rezipiert wurde. Man wird umsonst nach den Rhetoren, Historikern

oder Dramatikern der Hellenen in arabischer Sprache suchen, und

von den Epen des Homer sind nur bescheidene Fragmente, die nie einen

größeren Widerhall fanden, übertragen worden3. In erster Linie waren
es gelehrte Schriften, und unter diesen solche mit praktischer
Zielsetzung, wie Medizin und Geographie, die das Interesse der Muslime
weckten ; wobei die Philosophie nicht selbständig, sondern ergänzend
im Schlepptau der Heilkunst und der Astrologie als praktische Welt-
und Himmelskunde auftrat. Dabei galten für die Aufnahme des

indischen Geistesgutes ähnliche Grundsätze. Diese besondere Entwicklung

war die Folge eines Werdeganges von Jahrhunderten, der mit der

Verlagerung des geistigen Mittelpunktes von Athen nach Alexandrien
anhob. Hier, in Bibliothek und Museion, nahm das intellektuelle Wirken

eine geradezu modern anmutende Wendung, indem nicht mehr ein

Universalgedanke gehegt wurde, sondern durch die genaue Naturbeobachtung

die Spezialwissenschaften eine vertiefte Aufmerksamkeit
erhielten. Es war das Ergebnis der kompilatorischen Leistung des Aristoteles,

dessen wissenschaftliche Methodik in der Verbindung von kausaler

Logik und strenger Naturbeobachtung gipfelte und darin seine

Überlegenheit gegenüber früheren Spekulationen bewies. Doch gerade
durch diese Systematik wurde der Umfang der Kenntnisse derart erweitert,

daß die einzelnen Wissenszweige nur noch von Spezialisten richtig
betreut werden konnten. Diese besondere Entwicklung vom Universellen

zum Spezialistentum hat der Alexandriner Gelehrsamkeit ihr eigenes
3. J.Kraemer, Arabische Homerverse, ZDMG, 106 (i9j6), 2 59 ff.



36 CÉSAR E. DUBLER

Gepräge verliehen, das in die praktische Auswertung der Sonderkenntnisse

ausmündete.

Das Werk des Aristoteles stand dabei stets im Vordergrund, an
erster Stelle seine logischen Schriften, die in der Philosophie das praktische

Denkschema abgaben ; Plato war hingegen nur mangelhaft und
entstellt bekannt ; dazu gesellte sich noch, daß die späteren Peripatetiker
den Neoplatonismus tunlichst mit dem Aristotelismus auszusöhnen suchten,

eine Tendenz, die noch lange in der Zeit des Islams nachwirkte.
Wer sich in der Spätantike oder im Frühmittelalter die Kenntnisse

von früheren Gelehrten aneignen wollte, konnte dies nur sehr ungenügend

durch die Vermittlung geschriebener Texte tun, denn trotz der
recht bedeutenden Ausmaße der auf Papyrus niedergelegten Bibliothek

von Alexandrien war diese, verglichen mit dem neuzeitlichen

Buchwesen, sehr bescheiden. Jeder Lernbegierige war noch viel mehr als

heute auf das Wort des Meisters angewiesen, denn der Kontakt erfolgte
von Mensch zu Mensch, vom wissensdurstigen Buchliebhaber zum
Buchbesitzer, der zugleich Gelehrter war und das, was er in Buchform
besaß, in seinem persönlichen Wissen verkörperte. Alles war auf eine
fließende Entwicklung, auf Kontinuität, die Jahrhunderte umfaßte,

eingestellt, und niemand, mochte er noch so geistig veranlagt sein, konnte
auf der gelehrten Suche über einen größeren Zeitraum hinweg in die

Vergangenheit zurückgreifen.
Mas'ûdî, der arabische Polygraph aus dem io. Jahrhundert, berichtet,

daß die griechische Philosophie erst in Athen blühte, Augustus soll
ihren Sitz nach Rom und Alexandrien verlegt haben, schließlich habe

Kaiser Theodosius die römische Schule geschlossen und allein die Stadt

am Nildelta zum Bildungszentrum der hellenischen Welt erhoben. Der
Tatbestand ist ungenau wiedergegeben, aber das Wesentliche bleibt

richtig festgehalten, indem Alexandrien bereits unter den Ptolemäern

der Mittelpunkt der griechischen Wissenschaft geworden war und im
Laufe des ersten Jahrhunderts nach Christus in Philo die Verbindung
mit den alttestamentlichen Anschauungen der Juden erfolgte. Die mo-



ÜBER ARABISCHE PSEUDO-ARISTOTELICA 37

notheistische Geisteshaltung mochte schon früher bestanden haben,
doch sie erhielt in den Spekulationen des Philo von Alexandrien eine

pythagoräisch-neoplatonische Wendung. Er gab dem einen, ewigen,
unveränderlichen, leidenschaftslosen Gott Ausdruck, der fernab von
der Welt des Phänomenologischen, gleichzeitig aber die erste Ursache

alles Seins ist. Dieser Monotheismus paßte sich dem alttestamentlichen

Gottesbegriff an, ohne unmittelbar von ihm abgeleitet zu sein, erklärte

gleichzeitig den bestehenden Anthropomorphismus weg und gab einer

möglichen Emanation der Hochma, Weisheit Gottes, Ausdruck, die
zwischen Schöpfung und Offenbarung trat. Diese Anschauungen begannen
auch außerhalb der jüdischen Kreise Anerkennung zu finden und erfuhren

durch die psychologischen Unterweisungen des Aristoteles-Kommentators

Alexander von Aphrodisias, der von 198 bis 211 in Athen
lehrte, eine beträchtliche Vertiefung durch seine aristotelisch gehaltene

Fassung von De anima, ein Kernstück der späteren arabisch-islamischen

Philosophie, die im Hochmittelalter auf die lateinische Scholastik
einwirken sollte. Trotzdem Themistios der Widersacher dieser theistischen

Aristoteles-Auslegung wurde, sind die neoplatonischen Theorien
des Alexander von Aphrodisias der Ausgangspunkt, der in persönlicher
Weiterbildung unter Distanzierung von einem deterministischen
Glaubensgebäude zur Schulgründung des Ammonius Saccas, des Lehrers von
Plotin (gest. 269), führte. Plotin gab seine Anschauungen an Porphy-
rios weiter, den Verfasser der für die Zukunft so entscheidenden
aristotelischen Isagogae; gleichzeitig fand aber die Emanationstheorie seines

Meisters in den Enneaden Ausdruck. Der zweite Teil derselben hat
in den kommenden Jahrhunderten als Theologie des Aristoteles, eine

pseudo-aristotelische Schrift neoplatonischen Charakters, große
Verbreitung gefunden. Porphyrios (gest. 300), der in Rom lehrte, ist für
die Einführung der wissenschaftlichen Methodik des Aristoteles in den

Neoplatonismus, die noch sein Lehrer Plotin kritisiert hatte,
verantwortlich. Er griff also bewußt auf Aristoteles zurück, und seine Isagogae
sind inskünftig die maßgebende Einführung zum Organon des Aristoteles



38 CÉSAR E. DUBLER

geworden. Ihm folgte Jamblichus (gest. 330), der den Neoplatonismus
als Grundlage einer heidnischen Theologie gebrauchte ; schließlich Proklos

(gest. 48 c), ein letzter Anhänger, der in noch höherem Maße Theologe

war.
Neben dieser heidnischen Überlieferung erfolgte die Anpassung des

Neoplatonismus an das Christentum durch Klemens von Alexandrien

(gest. 21 r) und Origenes (gest. 2Ç4), der selbst ein Schüler des Plotin

war. Dabei sahen weder die alten Vertreter der Kirche noch die des

Museion die Verbindung der Philosophie mit der christlichen Religion

gerne. Das hatte zur Folge, daß Origenes Alexandrien verlassen mußte,

um im palästinensischen Caesarea eine neue Schule zu gründen. Mag
diese in der Schriftauslegung auch nicht die Spezialisierung wie diejenige

von Alexandrien erreicht haben, so sollte sie in der Ideengeschichte
des Nahen Ostens doch eine entscheidende Rolle spielen, indem von ihr
die Schulen der syrischen Kirchen ausgingen, deren erste um 270 von
Malchion in Antiochien gegründet wurde. Sie ist in der Folgezeit nicht

nur für die orientalischen Christen, sondern auch für Zoroastrier und
Muslime zum Vorbild geworden. Von dort ausgehend wurde um 320
die Schule von Nisibis gegründet, die nicht mehr am vorwiegend
griechisch sprechenden Mittelmeerufer, sondern im syrisch sprechenden
Hinterland lag. In dieser Sprache wurden nun auch die theologischen
und philosophischen Schriften niedergelegt, wodurch Kirche und
Gemeinde in engeren Kontakt kamen. Im syrischen Bereich erfolgten aber

auch die entscheidenden Überschneidungen herkömmlicher
Kirchengläubigkeit und philosophischer Deduktion, die sich auf die Person

Christi zuspitzten. Sie gipfelten in den Heterodoxien der Nestorianer,
die 431 vom Konzil von Ephesus, sowie denjenigen der Monophysiten,
die 448 vom Konzil von Chalcedon verworfen wurden. Mittlerweile
war aber Nisibis in die Hand der iranischen Sasaniden gefallen und die

Schule 373 von dort weiter nach dem Westen, in das syrisch sprechende
Edessa, verlegt worden. Unter dem Schutz der persischen Herrscher
sammelten sich in Nisibis die Nestorianer, die hier erneut ein Lehr-



ÜBER ARABISCHE PSEUDO-ARISTOTELICA 39

und Lernzentrum eröffneten. Es entfaltete sich in der Folgezeit zum

Mittelpunkt des orientalisch ausgerichteten Christentums des syrischen
Hellenismus. Außerhalb des Machtbereichs von Byzanz dehnte sich die

nestorianische Kirche nach Arabien und Innerasien, einige Jahrhunderte

später sogar nach Ostasien aus. Der Prophet Muhammad hat
wahrscheinlich in seiner Jugend mit nestorianischen Mönchen Fühlung
gehabt, und ihre Missionare pflegten gewiß mit den frühen Muslimen

regen Gedankenaustausch. Die Nestorianer waren aber gleichzeitig die

Ausbreiter der griechischen Philosophie, indem sie nicht nur die
bedeutenden Theologen, wie Theodor von Mopseustia, sondern auch
Aristoteles und seine angeblichen Schriften ins Syrische übertrugen. Ihnen

war es dabei in erster Linie um die Selbstbehauptung gegenüber der
oströmischen Staatskirche zu tun, und daher ist die hellenistische Philosophie

vor allem durch Vermittlung der syrischen Nestorianer der künftigen

arabisch-islamischen Welt zugänglich gemacht worden, denn die

Monophysiten bildeten keine derartigen Schulzentren, da ihre Wirkung
vorwiegend vom Anachoretentum ausging, das viel mehr emotiv als

intellektuell ausgerichtet war.
Neben der Theologie, die die Philosophie nahezu völlig aufsog,

entfalteten sich, wie schon angedeutet, bereits in Alexandrien die praktischen

Wissenschaften, wie Medizin, Chemie, Geographie, Astrologie,
in deren Schatten und als deren Dienerin die Philosophie erschien. Dabei

war auch sie nicht reiner Selbstzweck, sondern sie lieferte in der

Logik das Rüstzeug für die jeweilige Spezialwissenschaft und formte
darüber hinaus das gesamte Weltbild. Ohne Kenntnis der Philosophie
konnten die Schriften der griechischen Ärzte nicht richtig verstanden

werden, denn viele von ihnen, insbesondere Galen, beriefen sich oft auf

Aussprüche des Aristoteles. Johann Philoponos, einer der späten
Aristoteles-Kommentatoren, war gleichzeitig Vertreter einer neuen
Medizinschule, und ist sein genaues Todesjahr auch unbekannt, so weiß man,
daß er in Alexandrien lehrte, als Ç29 durch einen Erlaß von Kaiser
Justinian die Akademie von Athen endgültig geschlossen wurde. Der



40 CESAR E. DUBLER

nächste bedeutende Vertreter derAlexandrinerÄrzteschule war Paul von
Ägina, der um 640, zur Zeit der islamischen Eroberung lebte. Er hatte
die ununterbrochenemedizinischeTradition von Galen her erhalten, dessen

gewaltiges Werk er durch eigene Forschertätigkeit zu erweitern ver-
mochte,doch diese erfolgteunterdemEinfluß ägyptischerÜberlieferung,
die stark vom okkulten Wissen der Astrologen und Alchemisten abhing.

Allen Einschränkungen und Anfeindungen von Seiten des Basileus aus

Konstantinopel zum Trotz hat sich aber das hellenistische Wissen erhalten,

wenn es sich auch seinem Machtzugriff zu entziehen suchte. Dazu

trug nicht zuletzt das geistige Interesse, das der Sasanidenherrscher

Chusraw I. Nuschirwan (531—$78) an den Tag legte, das Seinige bei.
War auch der Aufnahme der Mitglieder der aufgelösten Akademie aus

Athen im Perserreich keine Zukunft beschieden, so ist Chusraw I. doch

die Gründung der Medizinschule von Gunday-Sâpûr in der Nähe von
Susa zu verdanken, wo in erster Linie das hellenistische Wissen der
syrisch sprechenden Nestorianer gepflegt wurde, das sich hier fruchtbar

mit indischer Gelehrsamkeit verband. Wie indische Arztkunst und

Philosophie Hand in Hand, in schöngeistigem Schrifttum vereint, am Sasa-

nidenhof zu wirken vermochte, wird an der Einleitung zur Pahlavi-Fas-

sung des Buches von Kalîla wa Dimna, die der iranische Mediziner Bur-
zôe verfaßte, deutlich4.

Die Unterrichtssprache war in Gunday-Sâpûr Syrisch, und dies war
noch so, als die ersten 'Abbasiden sich die dortigen Ärzte in der zweiten

Hälfte des 8. Jahrhunderts nach Bagdad holten. Auch danach muß es

noch lange die Sprache der Wissenschaft geblieben sein, wie es sich aus

zahlreichen handschriftlichen Hinweisen, die sich bis ins 13. Jahrhundert

erstrecken, erkennen läßt, nachdem das Arabische bereits in vollem

Maße zum gelehrten Ausdrucke befähigt war. Dieser Zustand war
eigentlich schon um 832 erreicht, als der Chalif al-Ma'mûn das Bayt al-

Hikma, Das Haus der Weisheit, eine Art Akademie zu Bagdad, die das

ganze damalige Wissen hätte sammeln sollen, gründete. Unter den

4. Th. Nöldeke, Burzbes Einleitung zu dem Buche Kalîla wa Dimna, Straßburg 1912.



ÜBER ARABISCHE PSEUDO-ARISTOTELICA 41

Übersetzern, die in ihr gewirkt haben, war Hunayn ibn Ishâq aus Hîra
wahrscheinlich der bedeutendste. In seiner Jugend hatte er in Gunday-

Sâpûr bei Ibn Masawayh Medizin gehört, war aber, seiner Abstammung

wegen, aus der Schule verjagt worden. Nun wandte er sich, im Rahmen

des damals Möglichen, an Hand von Texten dem Studium des Griechischen

zu, dabei war aber das Syrische seine Gelehrtensprache, denn
Arabisch lernte er erst in fortgeschrittenem Alter. Er wurde gewahr, wie
unzureichend die bisherigen Übersetzungen aus dem Griechischen ins

Syrische waren, so daß sich nun sein ganzes Bemühen darauf richtete,
bessere Übertragungen, die aber vorerst noch immer ins Syrische

erfolgten, herzustellen. Dabei erkannte er, daß dieses Unternehmen nur
in Zusammenarbeit zum Erfolg führen konnte, sich also die Gründung
einer Übersetzerschule aufdrängte. Er selbst soll 16 syrische Übersetzungen

des Sergius von Rashayn bearbeitet und 14 Traktate ins Arabische

übersetzt haben. Durch seine Autobiographie, die Risala Hunayn
ibn Ishâq, sind Art und Methode seiner Übertragungen reichlich gut
bekannt. Für die arabische Fassung der Materia medica des Dioskurides
verwandte er einen syrischen Text, den er mit Hilfe seines Schülers

Stephan ibn Basil mit dem griechischen Original kollidierte. An der Schule

des Hunayn ibn Ishâq, die über seinen Tod hinaus weiterwirkte — er soll

873 oder 877 erfolgt sein — ist aber bereits eine verfeinerte, zu den

Manuskripten greifende Textkritik deutlich zu erkennen. Sind auch viele

spätantik-hellenistische Strömungen von den Muslimen nur fortgesetzt
worden, so hat es in der Zeit der Hochblüte der arabischen Wissenschaft

nicht an Gelehrten gefehlt, die mit bewundernswertem Klarblick
zu den griechischen Originalen zu greifen vermochten, um so zum
ursprünglichen Text oder zu dem, den sie dafür hielten, zu gelangen.
Dadurch wurde das vorwiegend auditiv tradierte Wissen an Hand von
Manuskripten zu korrigieren gesucht. So ist das alte hellenische Wissen
auf gar mannigfachen Wegen, die sich noch dazu oft überschneiden, den
Muslimen vermittelt worden, doch lassen sich dafür drei wesentliche

Richtungen einigermaßen deutlich unterscheiden.



42 CESAR E. DUBLER

i. Die unittelbare Übertragung eines griechischen Werkes ins Arabische

erfolgte verhältnismäßig selten ; dabei war die aus diesem Studium

folgende Zusammenfassung oder Kommentar die Frucht aus einer
unmittelbaren Begegnung mit dem hellenischen Geiste.

2. Arabische Gelehrte sprachen Grundsätze und Folgerungen aus,
deren Ursprung sie nicht angeben, aber ihre richtige Deutung ist nur in
Abhängigkeit vom Hellenentum möglich. Die Probleme sind nach der
Art der Muslime gestellt, doch wären ihnen diese kaum eingefallen,
wenn sie nicht vorher bereits die Griechen erwogen hätten, mögen sie

auch von diesen einer anderen Lösung zugeführt worden sein. Ein
glänzendes Beispiel dieser kritischen Betrachtungsart liefert Averroës, der
auf Grund seiner ausgedehnten Aristoteles-Kenntnis dessen sogenannte
Theologie als apokryph erkannte.

3. Das hellenische Wissen wurde dem Islam durch Zwischenträger
vermittelt, und dies war der häufigste Fall, denn das griechische Denken
hatte schon lange vor Muhammad bestanden und eine weltweite
Ausbreitung gefunden. Die mengenmäßig wichtigsten Übermittler waren
die syrisch-christlichen Wissenschaftler, deren Angaben in einzelnen
Fällen sogar an Hand von griechischen Originaltexten verbessert werden

konnten. - Ein anderer Weg führte über Indien, wohin, von
Alexandrien aus, auf dem Seewege, hellenisches Wissen gelangt war. -Aber
auch die von Alexander dem Großen im innerasiatischen Baktrien

gegründeten Königreiche haben hellenische Geistesart auf dem Landweg
nach Indien gebracht. Diese ist, umgegossen, denselben Weg in
umgekehrter Richtung zurücklegend, den Muslimen auch wieder zugute
gekommen. Die Vermittler waren dabei die Buddhisten in der Umgebung
der Stadt Marw, aus deren Kreis die Barmakiden, die einflußreiche
Wesiersfamilie der frühen 'Abbasiden, hervorging. Doch das

leuchtendste Beispiel dieser indisch-innerasiatischen Überlieferung des

Hellenismus im Islam ist um das Jahr 1000 die überragende Gelehrtengestalt

des al-Bîrûnî aus Gazna. — Splitterhafte Angaben hellenistischen

Wissens, die im einzelnen noch viel zu wenig erforscht sind, wurden



ÜBER ARABISCHE PSEUDO-ARISTOTELICA 43

durch die Einwohner der Stadt Carrhae Harrân am oberen Euphrat
vermittelt, wo sich in christlicher Umgebung eine heidnische
Griechenkolonie erhalten hatte, deren hellenische Wissenschaft, vermischt

mit alten mesopotamisch-babylonischen Kenntnissen, noch die Muslime
erreichte. Aus ihren Reihen stammte unter anderen der bedeutende

Astronome Thâbit ibn Qurra.
Aus allem bisher Gesagten geht deutlich hervor, daß den Muslimen

das hellenische Wissen in keiner Weise rein, sondern mit zahlreichem
fremdem Beiwerk versehen zugänglich war, das ihnen teils gelehrt,
teils volkstümlich vermittelt wurde. Dem ungeachtet bleibt die
Aufnahme des hellenistischen Geistesgutes durch den Islam und die
Auseinandersetzung mit diesem eines seiner entscheidendsten ideengeschichtlichen

Phänomene.

InnerhalbderGlaubensgemeinschaft Muhammads hat es bis zum 2.

Jahrhundert der Hidschra (8. Jh. n.Chr. noch keine eigentlicheTheologie
gegeben. Diese ist von der Mu'tazila recht eigentlich geschaffen worden,
einer Geistesrichtung innerhalb des Islams, die den menschlichen freien
Willen und die Endlichkeit der geschaffenenWelt verkündete. Sie legten
ihren Spekulationen die Wahrheit der Einzigkeit Gottes zugrunde und

folgerten daraus, daß es neben dem Einen Gott von Ewigkeit her nicht
auch noch eine Vielheit von Eigenschaften geben könne, also auch nicht
die Eigenschaft der Rede. Ihre These führte ganz von selbst zur weiteren

Frage nach dem grundsätzlichen Unterschied zwischen dem ewigen
Gott und den nichtewigen Eigenschaften. Dabei griff man, und das war
ein entscheidender Schritt, zur Kategorie der Substanz und ihrem
Gegenstück, dem Akzidenz, einem Begriffspaar, das die griechische
Philosophie geprägt hatte. Von hier aus ist auch die dogmatische
Auseinandersetzung mit den altgläubigen, orthodoxen, am Wortlaut hängenden
Muslimen zu verstehen. Nachdem unter dem freigeistigen Chalifen al-
Ma'mun zu Beginn des 9. Jahrhunderts die Mu'tazila eine geradezu
offizielle Anerkennung erfahren hatte, entzieht ihr der ' Abbasidenchalif al-

Mutawakkil 847 den Schutz und brandmarkt sie als Irrlehre. Damit setzt



44 CESAR E. DUBLER

innerhalb der islamischen Welt eine antihellenistische, reaktionäre

Bewegung ein, die von da an aufallen Gebieten ihr geistiges Gesicht geprägt
hat. Mystik und Orthodoxie wurden zu den treibenden Kräften im
Islam, nicht aber hellenischer Rationalismus, der nur noch einigen
bevorzugten Geistern vorbehalten blieb5.

II. DIE ARISTOTELES-KENNTNISSE

IN DER WELT DES ISLAMS

Um der Kenntnis des Aristoteles unter den Muslimen des 9./ 10.
Jahrhunderts gerecht zu werden, muß man im Auge behalten, daß die materielle

und geistige Kultur, die von der Spätantike ausgeht, um in den

Islam auszumünden, eine ununterbrochene Kontinuität aufweist. Die

genaue Verfolgung der geistigen Strömungen im religiös-philosophischen

Bereich bietet dabei nicht geringe Schwierigkeiten, da der

Neoplatonismus der Gnostiker, die christliche Heilslehre und der mosaische

Glaube sich gegenseitig beeinflussen und bedingen ; so war es im
Alexandrien des 3. Jahrhunderts, wo den Kirchenvätern Klemens und

Origenes der heidnische Plotin gegenüberstand. Damals war die Metropole

am Nil noch der unbestrittene geistige Brennpunkt, aber der dort
herrschende starre Schulzwang brachte eine Verlagerung des christlichen

Zentrums nach dem Osten mit sich. Dabei hatten schon vorher
zwei verschieden ausgerichtete Strömungen auf das damalige Denken

eingewirkt. Einmal war es der iranische Dualismus, der durch Mani
eine hellenistische Ausprägung erhalten hatte; seine Prophetenauffassung

führte über die Klementinen, die heretischen Anschauungen der
Ebioniten und Elkesiaten zu Kyrill von Alexandrien (gest. 444), dem
letzten der griechischen Patriarchen, dem «Siegel der Väter», einem

c. Zum ganzen Problem vergleiche man immer noch H. H. Schaeder, Der Orient und das

griechische Erbe, Neuausgabe in Der Mensch in Orient und Okzident, München i960, S. 107 fF.,
und weiter De Lacy O'Leary, How Greek Science passed to the Arabs, London 19JI ; derselbe,
Arabic Thought and its Place in History, London 1954 ; R. Paret, Der Islam und das griechische

Bildungsgut, Tübingen 1950, wo auch weitere Schriften vermerkt sind.



ÜBER ARABISCHE PSEUDO-ARISTOTELICA 4c

Titel, den sich zwei Jahrhunderte später Muhammad ähnlich als «Siegel
der Propheten» zulegen sollte6. Zum anderen wurden die platonisch-
neoplatonischen Grundlagen des Denksystems durch aristotelische

Begriffe verändert, indem man die analytischen Methoden der Logik und

später die Weltschau derMetaphysik aufdie Bibel übertrug. Dadurch
entstand der sogenannte neoplatonisch-aristotelische Synkretismus, der,
mit vielen anderen Anschauungen vermischt, die ihre Wurzel teilweise

sogar im alten Orient hatten, die geistigen Voraussetzungen der Epoche
schuf. Wie sich in Alexandrien das altägyptische Erbe erhalten hatte,
dessen Kenntnisse man fälschlicherweise dem Aristoteles zuschrieb,
wurde später an den Schriften des Gâbir ibn Hayyân offenbar. Die
Verbreitung seiner Wissenschaft verdankte sie dem spätantiken Esoteris-

mus, der sich unter den Muslimen der ersten Jahrhunderte der Hidschra

fortsetzte; die alchemistischen Anschauungen selbst sind aber ägyptischen

Ursprungs7.
Will man nun die islamischen Kenntnisse des Aristoteles in ihrem

geschichtlichen Verlaufüberblicken, so hat man von Diogenes Laertios aus

dem 2. Jahrhundert n. Chr. auszugehen, dessen Angaben im kommenden

Jahrhundert von Porphyrios, dem Schüler des Plotin, in Alexandrien

gesammelt wurden. Seine Nachrichten, und diese Tatsache ist wichtig,
sind den Arabern stets durch die Vermittlung der Syrer bekannt geworden.

Zu diesen mehr oder minder guten hellenistischen Angaben gesellten

sich unter den Muslimen vor allem gnomische Fragmente zum
Namen des Aristoteles. So hat unter anderen auch Hunayn ibn Ishâq derartige

im Kitâb al-nawâdir al-falâsifa, im «Buch der Kuriositäten der Phi-

losphen», festgehalten; dabei handelt es sich um Sentenzen, die jüdische

Vermittlung verraten und vom Alexanderroman abhängig sind. In
der Folgezeit haben sich aber die Aristoteles-Kenntnisse der Muslime

6. H.H. Schaeder, Die islamische Lehre vom vollkommenen Menschen, ihre Herkunft und ihre
dichterische Gestaltung, ZDMG, 79 (N.F.4, 1925), i92ff. gibt eine vorbildliche Darstellung der
Ideengeschichte.

7. P. Kraus, Jäbir ibn Hayyân, contribution à l'histoire des idées scientifiques dans l'Islam, Mém.
Inst. d'Egypte, 44 (1943)» AS (i94*)-



46 CESAR E. DUBLER

vom io. zum 12. Jahrhundert teilweise durch griechische Originaltexte
verbessert. Mögen nun auch die Daten über den Stagiriten der wichtigsten

arabischen Biographen im einzelnen verschiedenen Ursprung
aufweisen, so war, auf das Ganze gesehen, die syrische Fassung des Ptolemaios

Chennos ihre maßgebende Quelle8. Auch die erhaltenen Namen
und Bezeichnungen des Aristoteles beweisen die Bedeutung des

Syrischen für ihre Aufnahme ins Arabische. Die Umschriften Aristûtâlîs und

Aristâtâlîs, mit schwankendem, betontem Langvokal â und Û, haben

ihre Entsprechungen in denjenigen des Dioskurides ; sie weisen darauf

hin, daß diese Namen nicht unmittelbar aus dem Griechischen, sondern

über das Syrische ins Arabische transkribiert wurden. Die gängigste
Form ist das gekürzte Aristû, dem französischen Aristote vergleichbar.
Im «Buch der Tiere» des Gâhiz, von dem noch ausführlich zu sprechen
sein wird, heißt er meistens Sâhib al-mantiq, «der Herr oder Meister
der Logik», ein Beweis, daß diese Schriften damals als seine maßgebende

Leistung angesehen wurden, was in Übereinstimmung mit der

ganzen frühchristlichen Aritoteles-Überlieferung steht9. Darüber hinaus

hat aber der Name in den legendären Weiterbildungen zahlreiche

Veränderungen erfahren, wie z. B. in einem arabischen Alexanderroman

aus dem Westen, in dem der Philosoph zum König Aristâlîs
geworden ist10.

In Aristoteles verband sich die bereits antike Anschauung vom Arzt,
der gleichzeitig Philosoph ist, denn sein Vater war Mediziner gewesen,
und darüber hinaus sollte die ganze Familie angeblich von Asklepios
abstammen. Diese besondere psychologische Verbindung vom Menschen,
der körperliche Gebrechen zu heilen und gleichzeitig die Gedanken-

8. A. Baumstark, Aristoteles bei den Syrern vom V. zum VIII.Jahrhundert, Leipzig 191 o, der auf
den Seiten 189 bis 199 die wichtigsten arabischen Biographen in Form von Stammbäumen auf
ihre Quellen hin untersucht.

9. Encyclopédie de l'Islam (nouv. éd.) I, S. 6ji und siehe weiter vorne, S. 84, Note $2.
1 o. E. Garcia Gómez, Un texto arabe occidental de la Leyenda de Alejandro, Madrid 1929,$. 49,

c6. Hier scheinen Ansätze zur Bildung einerAristoteles-Sage bestanden zu haben, die sich aber

nicht entfaltet hat ; dazu vergleiche man weiter vorn, S. 61.



ÜBER ARABISCHE PSEUDO-ARISTOTELICA 47

weit zu ordnen vermag, um dadurch zur höheren Weisheit vorzudringen,

erhielt sich über die Jahrhunderte und erfuhr unter den Muslimen
die Ausprägung im arabischen Hakîm, einem Ausdruck, dessen semitische

Wurzel bereits diesen weitgespannten Ideenkomplex umfaßte.

Und doch stimmte der Hakîm nicht mit dem antiken philosophierenden
Arzt oder dem medizinkundigen Philosophen überein, denn die islamische

Gestalt erwuchs nicht unmittelbar aus den Anschauungen des

griechischen Altertums, sondern hatte unter den iranischen Sasaniden eine

neue Prägung erfahren, indem sich hier die hellenische mit der
indischen Weisheit durchdrang. Das Vorbild dieses von Indien geformten
Gelehrtentyps war Burzôe, Oberarzt am Sasanidenhof des Chusraw I.

Nuschirwan, der seinerseits in den Augen der Muslime zum idealen

Herrscher der guten alten Zeit geworden ist. Burzôe hatte, wie schon

angedeutet, das Tierfabelbuch von Kalîla wa Dimna aus Indien gebracht,
es ins Pahlavi, in die damalige persische Schrift- und Amtssprache übersetzt

und mit einem Vorwort versehen. In diesem pries er die Vorzüge
der medizinischen Wissenschaft, die hier deutlich indisches Gepräge

trägt, und brachte sie mit dem volkstümlichen Erzählungswerk in
Verbindung". Es ist auffällig, daß dieses Fabelbuch aus Indien und die

wichtigsten Schriften des Aristoteles zu derselben Zeit, in der Epoche
des 'Abbasidenchalifen al-Mansûr nach der Gründung von Bagdad (148
der Hidschra/ 76c n.Chr.), ins Arabische übertragen wurden, wobei
beiden syrische Fassungen vorausgegangen waren. Dieser Herrscher

war es auch, der allgemein die Übersetzung griechischer, syrischer und

iranischer Werke ins Arabische förderte. Dabei tat sich Ibn al-Muqaffa'
mit den Fabeln des Bidpai, dem bereits genannten Buch von Kalîla wa

Dimna, durch seine vorbildliche arabische Prosa hervor. Schon mehr als

zwei Jahrhunderte früher, etwa um $70, war der heute verlorene Pah-

lavi-Text durch den nestorianischen Missionar Budh ins Syrische über-

11. Zur Wurzel von arabisch Hâkim vgl. L. Gauthier, La racine arabe HKM et ses dérivés,

Homenaje a F. Codera, Zaragoza 1904, 4Jjff. Weiter siehe Th.Nöldeke, Burzôe auf S. 40,
Note 4.



48 CÉSAR E. DUBLER

tragen worden und hat sich bis in die Gegenwart erhalten ; hingegen ist
das Sanskritoriginal nicht auf uns gekommen, wenn sich auch verschiedene

Geschichten in Panchatantra und Mahâbhârata wiederfinden. Im
Islam erlebte das Buch seine größte Verbreitung in arabischer Sprache,
und daraus entstanden im Mittelalter die lateinischen, hebräischen,
persischen, griechischen und spanischen Übersetzungen. Analog erging es

den Werken des Aristoteles, die, über einer syrischen Fassung, in
arabischer Sprache eine weltweite Verbreitung erfuhren", auch nach dem

Okzident gelangten und in lateinischer Übertragung die christliche
Scholastik entscheidend beeinflußten. Diese Schriften hatten aber im
Laufe der Zeit Veränderungen und Umdeutungen erfahren, die alle
mitüberliefert wurden. Dabei war für die Aristoteles-Tradition die syrische

Epoche des c./6.Jahrhunderts n.Chr. entscheidend, denn mit der
wachsenden Bedeutung, die sein Name und seine Anschauungen im

Gegensatz zum Neoplatonismus gewannen, bildete sich auch die neue

Vorstellung eines Weisen, die nicht rein hellenisch zu sein brauchte, und in
der sich volkstümliche und gelehrte Kenntnisse auf das innigste verbanden.

Parallel dazu zeigte die Ostkirche eine allgemeine Entwicklung,
die zur Erstarrung der offiziellen Theologie führte, da sie von äußeren,

belebenden Kräften nicht mehr erreicht wurde. Um irgendeinem
belanglosen Dogma Nachdruck zu verleihen, unterschob man es einem

bedeutenden Kirchenmanne ; und dadurch entstanden die zahlreichen

Apokryphen. Es ergab sich zwangsläufig, daß die Mönche als Hüter des

reinen Glaubens aller Dogmatik und schulgerechten Theologie
mißtrauten; ja, der bedeutendste Kritiker der bisherigen Entwicklung, Sy-

meon von Mesopotamien, der am Ende des 4. Jahrhunderts starb,
verketzert wurde, dann aber unter falschem Namen als Pseudo-Makarios

weiterlebte. Diese Bewegung hatte bereits in Alexandrien eingesetzt,

12. Dazu vgl. L.O'Leary, Arabic Thought S. lojff., auf S. 44, Note c; Ibn al-Muqaffa0
soll sogar Aristoteles übersetzt haben, nach P. Kraus, Die angeblichen Aristotelesübersetzungen des

Ibn al-MuqaJJcf, Riv. delli Studi Orientali, XIV (1933), 1 ; R.Walzer, New Light in the Arabic

Translations of Aristotle, Oriens, VI (1953), 91.



ó
I

%ï»

Y
£

»>-*

%lr

ê

n=

»flN*v

Abb. î. Aristoteles der Weise (Fol. 96a).

Die Farbaufnahmen verdanke ich der Freundlichkeit von Prof. Dr. David Storm Rice aus London.

Die Kosten trägt ein großzügiger Gönner.



*â fr s

v~j ^-^
n¦*

të

h •" #*¦

Xr tJ t.
Abb. 2. Darstellung des Aristoteles und Ibu Bukhtîshûc

(Fol. 94a).

,vi .v/f; >--?•

r̂"

HP

Abb. 3. Darstellung des Löwen, der nach den Angaben des

Aristoteles und des cAbd Allah ibn Gibrî libn Bukhtîshûc beschrie¬

ben Isi ^1 ui. ^oaaj.



ÜBER ARABISCHE PSEUDO-ARISTOTELICA 49

denn da ist der Alexanderroman des Pseudo-Kallisthenes entstanden,
doch im syrischen Bereich ist sie viel ausgeprägter und allgemeiner
geworden. Zieht man dazu noch in Betracht, daß der Name des Aristoteles

erneut in aller Mund kam, ist es nicht erstaunlich, daß gerade
damals zahlreiche pseudo-aristotelische Schriften entstehen konnten. Sind

auch nicht allzu viele derselben auf syrisch erhalten, so treten sie um so

eindeutiger in arabischer Fassung auf, um unter den Muslimen die meiste

Zeit, als ob sie authentische Schriften des Stagiriten seien, zu
zirkulieren. Den philosophisch Interessierten der 'Abbasidenzeit war auf
arabisch vor allem das auf die Logik bezügliche Organon, das Rhetorik
und Poetik umfaßte, zugänglich, doch dazu gesellte sich die Umformung

desselben in den Isagogae des Porphyrios. Von den geistig-moralischen

Schriften waren die Metaphysik, die Nikomachische Ethik und die
nicht voll authentischen Magna moralia des Aristoteles bekannt. Völlig
apokryph ist, wie schon erwähnt, die sogenannte Theologie des Aristoteles,

die plotinisches Gedankengut verarbeitete. Staatsgedanken, die mit den

Ideen des Plato zusammenhingen, scheinen dem Stagiriten nicht
untergeschoben, und diese Tatsache ist um so erstaunlicher, als Sentenzen

über Herrscher und Staat, die zu einer geschlossenen Schrift zusammengefaßt

waren, wie die Secreta secretorum, unter dem Namen des Aristoteles

zirkulierten. Von den naturkundlichen Schriften im weiteren Sinne

waren auf arabisch De anima, Physica, De coelo, De generatione et corruptio-
ne, De sensu und die Zoologie zugänglich, doch dazu gesellten sich die

apokryphen Mineralogie, Botanik und Mechanik sowie die zweifelhafte

Meteorologie; schließlich erschien noch eine Tierkunde, die weit über
den von Aristoteles niedergelegten Rahmen hinausging, alles Aspekte
seines angeblichen Werkes, von denen noch ausführlich zu sprechen
sein wird. Das von den Syrern dem Aristoteles zugesprochene Wissen

war derart umfassend, daß die Muslime in einer gewissen Epoche es

geradezu als Ergänzung zum Koran ansahen, doch dies war nur dadurch

möglich, daß man alle Pseudo-Aristotelica als authentisch ansah. Die
säuberliche Trennung der echten von den falschen Aristoteles-Schriften



TO CESAR E. DUBLER

ist in der Welt des Islams nur sehr selten und von sehr scharfsinnigen
Geistern, wie z. B. von Ibn Rushd, durchgeführt worden.

Welches aber waren die realen Aristoteles-Kenntnisse unter den
Muslimen? Wie schon weiter oben angedeutet, muß jede Betrachtung
der Aristoteles-Vita von den Angaben des Diogenes Laertios ausgehen,
die viele richtige Feststellungen enthält, neben zahlreichen Entstellungen

aus früheren Quellen. Denselben Geist bewahren die von den
Muslimen festgehaltenen Angaben, die trotz der Vermittlung der Syrer den

Sinn für Quellenkritik durchaus nicht verloren, denn al-Mubashshir ibn
Fâtik, und von diesem abgeleitet Ibn Abî Usaybi'a betrachten die

Verteidigungsrede des Aristoteles gegen die durch seine Feinde erhobenen

Anklagen als Fälschung. Will man dem Aristoteles-Bios gerecht werden,

so hat man sich zu vergegenwärtigen, daß es eine für jene Zeit
charakteristische Lebensbeschreibung ist, da damals ein individuelles
Lebensbild noch gar nicht festgehalten werden konnte. Immerhin lassen

sich an der erhaltenen Biographie drei Gruppen von Quellen
herausschälen : i. Die offiziellen Dokumente, wie sein Testament und
Ehrenbeschlüsse ; 2. Selbstzeugnisse aus seinen Werken ; 3. Einzelangaben der

Zeitgenossen, in denen sich der literarische, politische und philosophische

Kampf aller gegen alle spiegelt ; wodurch das Bild des Aristoteles
früh entstellt wurde. Im 3.Jahrhundert v.Chr. schrieb Hermippos
maßvoll enkomiastisch, doch hernach hat sich die aristotelesfeindliche

Stellungnahme breit gemacht. Damals griff man auch die Aristoteles-
Briefe auf, die wahrscheinlich alle falsch sind, um das Bild des Stagiriten
zu vervollständigen, doch später ist keine Zusammenstellung eines Bios

aus den Primärquellen mehr erfolgt, wenn diesem auch keine substantiellen

Erfindungen angefügt wurden. So haben noch die arabischen

Autoren, von einigen Floskeln und leichten Umakzentuierungen abgesehen,

den griechischen Charakter der Texte, von denen sie ausgingen,
erstaunlich gut bewahrt, denn alles, was sie berichten, könnte auch im

Diogenes Laertios gestanden haben. Damit steht wieder der hellenistische

Aristoteles-Bios im Blickfeld, der den Eindruck erweckt, ein pe-



ÜBER ARABISCHE PSEUDO-ARISTOTELICA CI

dantischer Auszug aus einem wesentlich umfangreicheren, grundsätzlich

gleich gebauten Werke zu sein13. Wie verschieden davon ist die von
Muslimen und Christen gebildete Aristoteles-Legende des Hochmittelalters,

von der noch zu sprechen sein wird !I4

Mit der Lebensbeschreibung Hand in Hand geht auch die Frage nach

der Echtheit der Schriften des Aristoteles, denn gewisse Unterschiebungen

erfolgten bereits zu seinen Lebzeiten, wie z. B. die Magna mora-

lia, die tatsächlich dem theophrastischen Peripatos angehörend. Auch
die später ins Syrische übertragene Meteorologie des Theophrast zirkulierte

unter dem Namen des Aristoteles16. Dadurch wird offenbar, wie
weit zurück die pseudo-aristotelischen Schriften teilweise reichen und
welche Bedeutung für dieselben die syrischen Fassungen haben.

Überblickt man zusammenfassend die wichtigsten arabischen Bio-

Bibliographien des Aristoteles, so stehen Ibn al-Qiftî's Ta'rîkh al-huka-

mâ, die Geschichte der Weisen17, und Abu Qâsim ibn Sâ'id al Andalusia

Kitâb tabaqât al-umam, das Buch der Kategorien der Völker, mit an

wichtigster Stelle18. Sie geben neben der Lebensbeschreibung, die auf
den bereits genannten hellenistischen Quellen beruht, auch eine
ausgedehnte Liste seiner Schriften unter Einbezug weiterer Pseudo-Aristotelica,

wie z. B. die märchenhaften Briefe aus Indien. Es wird sehr aus-

13. Dazu vgl. O.Gigon, Interpretationen zu den antiken Aristoteles-Viten, Museum Helveti-
cum, ij (19J8), 147-193, wo auch das einschlägige Schrifttum zitiert wird.

14. W. Hertz, Aristoteles in der Alexanderdichtung des Mittelalters, Abh. der Philosoph.-Philo-
log. CI. der königl.Bayerischen Akademie der Wissenschaften, 19 (1892), S. iff.,und weiter
unten, S. $3.

1 j. R.Walzer, Magna Moralia und die aristotelische Ethik, Neue philolog. Untersuchungen,
ed. W.Jaeger, Vu, Berlin 1929, bes.S. 282 u. 284, wo gesagt wird, daß durch den Erweis der
Unechtheit der großen Ethik und deren zeitlicher Fixierung der Erforschung der echt
aristotelischen Ethik der Weg geebnet sei.

16. H. J.Drossaart Lulofs, The Syriac Translations of Theophrastus' Meteorology, in Autour
d'Aristote, Louvain I9JJ, 433.

17. Ibn al-Qiftî, Ta'rîkh al-hukamâ, éd. J.Lippert, Leipzig 1903, S. 27 bis $3 und dazu

A.Müller, Das arabische Verzeichnis der aristotelischen Schriften nach Ibn al-Qiftî, in Festschrift
L. Fleischer.

18. Abu Qâsim ibn Sâ'id al-Andalusi, Kitâb tabaqât al umam, ed. L.Cheikho, Beyrouth
191*, S. 26 bis 28.



£1 CESAR E. DUBLER

führlich auf die späteren Ausleger, wie Themistios, Alexander von
Aphrodisias, Porphyrios und die arabischen Übersetzer aus der 'Abba-
sidenzeit eingegangen. Ibn al-Qiftî sagt unter vielem anderen (S.41):
«... Das Kitâb al-hayawân, das Buch der Tiere, ist in 19 maqâla, Abschnitte,

eingeteilt und wurde von Ibn Batriq ins Arabische übersetzt, nachdem

es vorher ins Syrische übertragen worden war. Die Metaphysik,
deren Teile nach Buchstaben bekannt sind, erscheint nach griechischen
Buchstaben angeordnet. ...», Feststellungen, die auch auf die Originaltexte

zutreffen. Schließlich sei noch auf das Mukhtar al-hikam, die
Auswahl der Weisheit, des al-Mubashshir ibn Fâtik verwiesen, das in der

mittelalterlichen, spanischen Übersetzung Los Bocados de Oro, die
Goldbissen, hieß19. Neben zahlreichen Sentenzen und auf Aristoteles

bezogenen lehrreichen Anekdoten beschreibt das Werk, ähnlich wie die weiter

oben genannten arabischen Autoren, die äußere Erscheinung des

Stagiriten (S. 184) : «Aristoteles war an den etwas kahlen Schläfen weiß,
seine Erscheinung schön, stark von Knochenbau ; er hatte dichten Bart ;

kleine, dunkelblaue Augen; Adlernase, kleinen Mund und breite Brust.
Er war eiligen Schrittes, wenn er allein war, aber bedächtig in Begleitung

seiner Schüler. Er sah ständig, ohne je zu ruhn, Bücher ein ; bei
jedem Wort hielt er inne, schlug lange den Blick bei einer Frage nieder
und gab kurze Antwort. Er erging sich im trockenen Land und in der
Nähe der Flüsse und liebte es, verständigen Reden zu lauschen, sich mit
Mathematikern und Dialektikern zu versammeln. Im Wortstreit war er
sich selbst gegenüber gerecht und erkannte, wo das Zutreffende und wo
der Irrtum war. In Kleidung, Essen, Trinken, geschlechtlichem
Umgang und Bewegungen war er mäßig ; in der Hand hielt er ein Stern- und
Stundeninstrument (d.h. ein Astrolab). Er starb, als er 68 Jahre hatte.»

Der reale Meister soll, antiken Quellen zufolge, von zartem Körperbau

gewesen sein ; einen Sprachfehler gehabt haben, den die Peripateti-

19. Abu '1-Wafâ al-Mubashshir ibn Fâtik, Mukhtâr al-hikam, Los Bocados de Oro, ed. A.R.
Badawi, Madrid 19(8, S. 178 bis 184. B.Meißner, Mubassirs Ahbär el-lskender, ZDMG, 49,
(189c), J«3ff-



ÜBER ARABISCHE PSEUDO-ARISTOTELICA Ç3

ker nachäfften ; soll aufsein Äußeres, besonders auf Kleidung und
Ringschmuck, mit viel Sorgfalt bedacht gewesen sein ; weiter ging er nach

mazedonischer Sitte glatt rasiert. Das christliche Mittelalter sah ihn

hingegen im besten Falle als ehrwürdigen Greis, der ärmlich und nachlässig

gekleidet einherging; später jedoch wurde er zum Zyniker und

zum hochmütigen Wirrkopf. Trotz aller Abweichungen haben die Muslime

eine Aristoteles-Vorstellung bewahrt, die der Realität viel näherkam,

als die des Okzidentes. Im Bereich des Islams ist dieses Bild idealisiert

worden, und die Gestalt wurde zu derjenigen des wahren Weisen
erhoben. So hat die Buchmalerei der Muslime den islamischen Aristoteles

festgehalten (Abb. 1 und 2). Man liest deutlich darauf: Bildnis des

Aristoteles des Weisen ; dabei wird die bereits erläuterte Bezeichnung
al-Hakîm der Weise gebraucht*0. Mag auch die Vorstellung der Muslime

sich von der Realität des Stagiriten entfernen, so kommt sie ihr
doch viel näher als das Bild, das der christliche Okzident im Mittelalter
von ihm entwarf, da es, einer «schwarzen Legende» zufolge, völlig
entstellt erscheint*1. Die Zusammenfassung des hellenischen Wissens
durch Aristoteles und die von ihm angewandte Methode der analytischen

Naturbeobachtung hatten seinen Ruhm nicht zu Unrecht
begründet. Im Abstand von über einem halben Jahrtausend hatten aber
nicht nur Ausleger und Übersetzer die in den Schriften festgehaltene
Gelehrsamkeit entstellt, sondern der Ruhm des Stagiriten selbst hatte
zur Folge, daß weite Kreise sich seines Namens bemächtigten. Dadurch
konnten halbgelehrte Kenntnisse und volkstümliche Annahmen zu
einem neuen Ganzen verschmelzen, so daß die Vorstellung des Aristoteles

mehr und mehr verbildet wurde.

20. Alle hier wiedergegebenen Bilder entstammen der Handschrift des Brit.Mus.Or.
2784, die das Tierbuch des Ibn Bukhtîshû'1 enthält; sie ist beschrieben von Ch. Rieu, Suppl. to
the Catalogue of the Arabic Manuscripts in the British Museum, London 1894, S. J31 ff. - Für weitere

Darstellung von Gelehrten durch die Muslime siehe Bishr Fares, Philosophie et jurisprudence

illustrées par les Arabes, Mél.Massignon, vol. H, S. 77 bis 118.
21. Dazu vgl. das fur ein weiteres Publikum bestimmte Büchlein von A. Abel, Aristote, la

légende et l'histoire, Bruxelles 1944.



£4- CESAR E. DUBLER

Wie schon ausgeführt, übernahmen die Muslime vom Hellenismus

vor allem die praktischen Wissenschaften, eine Entwicklung, die vor
ihnen bereits unter den Sasaniden in der syrisch sprechenden Medizinschule

von Gunday-Sâpûr eingesetzt hatte. Neben anderen Aspekten
ist diese praktische Zielsetzung an den wissenschaftlichen Illustrationen
islamischer Werke zu erkennen, die eindeutig hellenistischer Herkunft
sind". Doch daneben kam auch die allgemeine Geisteswissenschaft mit
der Bezeichnung culûm al-awâ'il, culûm al-qudamâ oder al-culûm al-

qadîma antike Wissenschaften, unter die Araber, die sie in Gegensatz

zu den neuen, islamischen Wissenschaften - insbesondere die
Sharia, das religiöse Gesetz — stellten. Die hellenistischen Werke hießen
auf arabisch kutub al-awâ'il, die Bücher der Alten, die in erster Linie
die Schriften der Philosophen enthielten*3. Gefördert wurde diese

Entwicklung im 9. Jahrhundert durch den Chalifen al-Ma'mûm, da griechische

Texte in größerer Zahl unter den Muslimen bekannt wurden, ohne

daß aber dadurch die früheren syrischen Fassungen, vor allem des

Aristoteles, in Vergessenheit geraten wären. Vielmehr setzte nun, unter
Hunayn ibn Ishâq und seinen Mitarbeitern, die Rektifizierung derselben

an Hand der griechischen Originale ein. Die arabischen Autoren gaben

vorerst den Namen faylasûf (PI. falâsifa) — vom griechischen «piXoaocpoç -
allen jenen, die ihre Studien unmictelbar an den griechischen Texten
ausübten, sei es als Übersetzer, Ausleger oder als selbständige Denker.
Dieser Terminus war vom 3. zum 7. Jahrhundert der Hidschra (7.—13.

Jh. n.Chr.) in Umgang, wandelte aber seine Bedeutung, da er mehr
und mehr nur jene Gelehrten bezeichnete, die an Hand der griechischen

Texte und Kommentare zu einer richtigeren Auslegung des

Aristoteles gelangten, als es mit den syrischen Fassungen möglich war; sie

sind fast wie eine gesonderte Sekte oder Schule des Denkens angesehen

22. K.Weitzmann, The Greek Sources of Islamic Scintific Illustrations, Arch. Orient. Memoriam

Herzfeld, S. 244fr.
23.I. Goldziher, Stellung der alten islamischen Orthodoxie zu den antiken Wissenschaften, Abh.

d.Preuß.Akad. d.Wiss., Jahrgang 191Î, Phil.-hist.Klasse, Nr.8, S.3.



ÜBER ARABISCHE PSEUDO-ARISTOTELICA ££

worden. Diese Gruppe von Schriften löste dann auch das Erwachen der
Aristoteles-Studien im lateinischen Mittelalter aus.

Die Reihe dieser arabisch-islamischen Aristoteliker wird durch Ya-

'qûb ibn Ishâq al-Kindî (gest. 873) eröffnet. Er ging von der Denkart
der Mu'tazila aus, wenn er diese auch nicht teilte, und gelangte dadurch

zu einer wesentlich genaueren Auslegung des Aristoteles, dessen Schriften

teilweise neu ins Arabische übersetzt worden waren. Dieser erste
bedeutende Faylasûf, der des Griechischen mächtig war, war auch einer
der wenigen, um nicht zu sagen der einzige, blutmäßige Araber unter
ihnen. Zwar sah er die sogenannte Theologie des Aristoteles für echt an,
aber im allgemeinen ist durch ihn die künftige Auslegung seiner Schriften

orientiert worden, indem er von der in De anima niedergelegten
Psychologie ausging, wie es schon Alexander von Aphrodisias empfohlen

hatte. Bereits die syrischen Denker hatten diesen Weg angedeutet,
ihn aber nicht konsequent entwickelt. Al-Kindî führte unter den
Muslimen ebenfalls dieMetaphysik ein, wenn ihm auch die aristotelische

Problemstellung nicht klargeworden war. Da damals noch keine arabische

Übersetzung der Schrift bestand, hat er den griechischen Originaltext
einsehen müssen.

Der nächste bedeutende arabische Faylasûf war Muhammad ibn
Muhammad ibn Tarkhân Abu Nasr al-Fârâbî (gest. 9 co). Türke von

Abstammung war er, Ibn Khallikân zufolge, «ein berühmter Philosoph,
wahrlich der bedeutendste, den die Muslime je gehabt haben; er
verfaßte zahlreiche Werke über Logik, Musik und andere Wissenschaften.

Kein anderer Muslim hat in der Philosophie denselben Rang erreicht ;

nur durch das Studium seiner Schriften ist Ibn Sînâ zu jener Vollendung
gelangt, die sein Werk derart nützlich machte.» Als Türke mußte er
sich erst gute Arabischkenntnisse aneignen, die es ihm erlaubten, beim
christlichen Arzt Matta ibn Yûnus, damals schon ein Greis, Logik zu
studieren. Um sein Wissen zu erweitern, begab sich al-Fârâbî nach Har-
rân, kehrte aber bald nach Bagdad zurück, wo er nun die De anima des

Aristoteles nicht weniger als 200 mal und dessen Physik vierzigmal gele-



C6 CESAR E. DUBLER

sen haben soll. Jedoch sein Hauptaugenmerk lenkte er auf die Logik,
kommentierte dann das Organon, das, den Arabern zufolge, in neun
Bücher eingeteilt war. Darüber hinaus interessierte sich al-Fârâbî für die

politischen Schriften des Plato, die er teils fälschlich dem Aristoteles
zuschrieb. Zahlreiche naturkundliche Schriften von diesem und die
Nikomachische Ethik hat er ebenfalls kommentiert. Al-Fârâbî war ein sturer

Verfechter der neoplatonischen Theorie, die annahm, daß die Lehren

von Plato und Aristoceles im Wesentlichen übereinstimmten und

nur in oberflächlichen Einzelheiten voneinander abwichen. Er hielt,
wie al-Kindî, die sogenannte Theologie für echt aristotelisch, wenn sie

im übrigen sein Denken auch kaum beeinflußt hat. Aus De anima folgert
al-Fârâbî die Verneinung des Bestehens individueller Seelen, was ihm
die schwersten Vorwürfe der islamischen Schriftgelehrten, wie später
der christlichen Scholastiker des Hochmittelalters eintrug. Er erkannte

nicht, wohin ihn die logischen Schlußfolgerungen aus dem Werke des

Aristoteles führen konnten, da er diesen für orthodox hielt, weil er
annahm, die Seele sei unsterblich. Al-Fârâbîs Kausallehre, an der die

Verbindung von Plato und Aristoteles besonders deutlich wird, ist in
seinen Fusûs al-Hikam, den Gemmen der Weisheit, niedergelegt*4. Weiter

versucht er die koranischen Termini mit dem Neoplatonismus in
Beziehung zu bringen und gibt der Auffassung, daß die aristotelische
Lehre und die Offenbarung grundsätzlich übereinstimmen, Ausdruck.
Die größte Schwierigkeit bietet dabei die Angabe des Aristoteles, daß

die Materie ewig sei, und dies steht mit der Schöpfung im Widerspruch.
Er meint aber, daß der Koran und der Stagirit recht hätten, denn bei
beiden bedeute «Schöpfung» etwas Verschiedenes.

Der bedeutendste Denker, der in Asien aristotelisches und neoplatonisches

Gedankengut innerhalb des Islams auszusöhnen suchte, war der
Iranier Abu 'Ali al-Husayn Ibn Sînâ (gest. 1036). Durch seinen Lehrer
al-Nâtilî wurde er auf Aristoteles aufmerksam gemacht, und nun ver-

24. R.Walzer, The Rise of Islamic Philosophy, Oriens, III (19J0), i ff. ; M.Alonso, Fusûs al
Hikam de Alfarabi, Al-Andalus, 2 j (i960), i ff.



ÜBER ARABISCHE PSEUDO-ARISTOTELICA £J

suchte er vergebens dessen Metaphysik zu verstehen, bis er den

Kommentar des al-Fârâbî dazu las. In diesem Sinne ist Ibn Sînâ ein Schüler
des letzten, doch gehört er im engeren Sinne bereits nicht mehr zu der
hier betrachteten Überlieferung, wenn auch al-Gazâlî beide zusammen
als Aristoteles-Ausleger ansieht. Ibn Sînâ geht es nicht mehr um ein richtiges

Verständnis der aristotelischen Schriften, sondern er versucht mit
Hilfe der Logik die verschiedenen Denkrichtungen als Muslim
auszugleichen. Dabei betrachtet er die Philosophie neben der koranischen

Offenbarung, wobei er hierin der erste bedeutende Autor war. Seine

im Gedanklichen ausgleichende Kompilation ist durch das Streben nach

präzisen Definitionen gekennzeichnet, die er für die Grundlage jeder
wohlfundierten Überlegung hält. Die Tatsache, daß Ibn Sînâ Denker
und Arzt zugleich war, spiegelt sich sicherlich im Titel al-Shifâ, die

Heilung, seines enzyklopädischen Hauptwerkes. In doppelterWeise stellt
Ibn Sînâ im islamischen Osten einen Abschluß dar, indem nach ihm die

Philosophie dem heretischen Shi'itentum gleichgesetzt wurde, das

zahlreiche vorislamische Reste erhalten hatte, die sich leicht mit den

neoplatonischen Gedanken verbanden. Dadurch neigten die Shi'iten zu den

Mystikern, die oft phantastische Theorien aufstellten ; diese aber waren
dem Studium der aristotelischen Lehren gewiß abträgig. Dazu gesellte
sich das Emporkommen der streng orthodoxen Türken, die alles strikte
ablehnten, was sich mit Shi'a oder Rationalismus in Verbindung bringen

ließ. So ging im Osten durch die Verbindung von Mystik und
Orthodoxie in den Schriften des al-Gazâlî der Philosophie der geistige Boden

verloren. Im Westen hatte aber bereits um das Jahr iooo Muslim
b. Muhammad Abû'l-Qâsim al-Magrîtî die an hellenischem Gedankengut

so reiche Enzyklopädie der Ikhwân al-Safâ nach al-Andalus gebracht,
wo sich unter der Mithilfe der jüdischen Denker die Philosophie bei
den Muslimen in der Person des Ibn Rushd aus Cordoba (gest. 1198) zu
einer noch nie erreichten Höhe entfaltete. Dieser war aber der letzte in
einer langen Reihe von hispano-muslimischen Denkern, unter denen
Ibn Bagga (gest. 1138) ein Zeitgenosse des al-Gazâlî war und in Spanien



c8 CÉSAR E. DUBLER

unter den verhältnismäßig toleranten Almoraviden lebte. Er setzte das

Werk des al-Fârâbî — wohlgemerkt nicht dasjenige des Ibn Sînâ - im
Sinne, die Schriften des Aristoteles in herkömmlicher Weise neoplatonisch

auszulegen, fort. Er verfaßte eigene Kommentare zur Physik und

zu De geneiatione et corruptione des Aristoteles, wie auch zu den apokryphen

Meteora. Viel tiefer in die Schriften des Stagiriten ist der bereits

genannte Ibn Rushd eingedrungen, der ein leidenschaftlicher Bewunderer

des Aristoteles war. Dank seinem Verstand drang er in den Geist
desselben wie kaum ein zweiter ein, ohne daß diese Erkenntnisse aber

unter den Muslimen von weittragender Bedeutung gewesen wären. Ibn
Rushd lebte nämlich unter den unduldsamen Almohaden, deren Lehren
auf den antiphilosophischen Schriften des al-Gazâlî fußten. Infolge
ihrer intoleranten Religionspolitik wanderten zahlreiche Juden, die

uneingeschränkte Bewunderer des Aristoteles-Kommentators waren, nach

der Provence, dem christlichen Spanien und Sizilien aus. Dadurch wurden

sie zu den maßgebenden Vermittlern seiner Lehren nach dem
christlichen Okzident ; durch sie ist auch der Name Averroës im
lateinischen Mittelalter in Umlauf gekommen. Ibn Rushd erreichte innerhalb

der Welt des Islams den größten Fortschritt in der Erkenntnis des

authentischen Aristoteles, und damit verbunden kommt er auch der
wahren Philosophie am nächsten ; er scheute es aber auch nicht, sich

mit Ibn Sînâ, dem lateinischen Avicenna, auseinanderzusetzen. Dabei

handelte es sich in keiner Weise um eine persönliche Gegnerschaft,
sondern stets um sachliche Kritik an mangelhaft durchgeführten
Denkprozessen. Ibn Rushd, seiner Geistesart treu, glaubt keiner besonderen

Methode zu bedürfen, um die höchste Weisheit zu erlangen, die ein

rein intellektuelles Ziel in sich ist. Er milderte, so weit es in seiner
Macht lag, den intellektuellen Mystizismus alexandrinischen Ursprungs,
den die islamischen Peripatetiker unter den Namen des Aristoteles
stellten. Damit gelangte er, ohne des Griechischen mächtig zu sein, auf

rein reflexivem Wege zur Einsicht, daß die sogenannte Theologie nicht
vom Stagiriten verfaßt sein konnte. Auch weiß er in den arabisch erhal-



ÜBER ARABISCHE PSEUDO-ARISTOTELICA £9

tenen Fassungen der Metaphysik und der Nikomachischen Ethik neoplatonische

oder platonische Anschauungen nachzuweisen. Methodisch verfuhr

er, wie man schon früher mit den syrischen Fassungen verfahren

war, indem ein Satz des Aristoteles gegeben wurde, dem sich unmittelbar

der Kommentar anschloß. Hand in Hand mit der vertieften Kenntnis

des Werkes ging auch die Popularisierung des Namens des Aristoteles,

der unlösbar mit demjenigen des Averroës verbunden war; und die

Verbreiter von diesem waren, wie bereits angedeutet, die Juden, die

ihn als «die Seele und die Intelligenz des Aristoteles» bezeichneten.
Hebräische Aristoteles-Handschriften findet man höchst selten ohne
den Averroes-Kommentar*5.

Ähnlich wie es eine Aristoteles-Legende gegeben hat, an der die
Juden nicht unbeteiligt waren, so haben auch sie wohl in erster Linie für
das Entstehen einer Averroës-Legende gesorgt. Diese machte nun den

Aristoteles-Kommentator aus Cordoba, der ein orthodoxer Muslim

war, zum Ketzer und Atheisten. Doch darüber hinaus konnte im
europäischen Mittelalter Averroës zu einem heidnischen Imperator von
Rom werden*6, wie unter den Muslimen Aristoteles zu einem Herrscher

legendär weitergesponnen erscheint*7. Auch in al-Andalus geht
die gelehrte Aristoteles-Forschung unter den Muslimen mit einer
volkstümlichen Legendenbildung Hand in Hand.

Ebenfalls Ibn Rushd war Denker und Arzt zugleich, Theorie und Praxis

verbanden sich derart bei ihm, daß eine Wesensverwandtschaft mit
dem Stagiriten unverkennbar wird. Daher vermochte Ibn Rushd sich

die Methoden des Aristoteles zu eigen zu machen, und daher auch das

2 j. M. Steinschneider, Die hebräischen Übersetzungen des Mittelalters und die Juden als Dolmetscher,

Neudruck von Graz 1956, S.67iff.; M.Cruz Hernandez, Historia de la Filosofia Espano-
la, Filosofia Hispano-Musulmana, Madrid 1957, vol.II, S. 2o7ff. Allgemein vgl. G.Quadri, La

Philosophie arabe dans l'Europe médiévale des origines à Averroës, Paris i960.
26. The old English Versions of the Gesta Romanorum, ed. of the Roxburghe Club by Sir F.

Madden, London 1838, S. 73 ff.,und dazu De un cavallero Placidas quefué después cristiano e ovo
nombre Eustacio in Dos obras diddcticasy dos leyendas der Bibliófilos Espanoles, Madrid 1878,
S. 109.

27. Siehe S.46, Note io.



6o CESAR E. DUBLER

tiefe Verständnis, trotz des zeitlichen Abstandes von annähernd anderthalb

Jahrtausenden. Aristoteles und Pseudo-Aristotelica, wie schon bei
den hellenistischen Syrern zu einer größeren Einheit verbunden, sind

unter den Muslimen immer wieder gegeben durch den denkenden

Philosophen, der gleichzeitig naturbeobachtender Arzt ist. Die Umstände

bringen es mit sich, daß Aristoteles zum Sinnbild der Weisheit und

sein Name zum Sammelbecken eines allumfassenden Wissens wird, das

in gleicher Weise antike, altorientalische und indische Gelehrsamkeit

aufnahm. Der syrische Hellenismus hat diese ungleichen Bestandteile

bereits unter der Herrschaft der Sasaniden zu einer neuen Einheit
verschmolzen, die weitgehend vom Islam als Erbe übernommen wurde*8.

III. DIE ARISTOTELES-LEGENDE

UND DIE PSEUDO-ARISTOTELICA

Die legendäre Gestalt des Aristoteles im Islam und im mittelalterlichen
Okzident ist auf das engste mit der spätantiken Alexandersage
verknüpft. In ihr durchdringen sich die mehr oder minder historischen

Angaben des Aristoteles-Bios mit den völlig irrealen Daten über den

Stagiriten, dessen Person die unterschiedlichsten Formen annahm, meistens

aber in Abhängigkeit und neben dem mazedonischen Großkönig
auftrat. Sammelbecken für die älteren Angaben und Ausgangspunkt für die

künftige Überlieferung wurde der Alexanderroman des Pseudo-Kalli-

sthenes, der im jüdischen Milieu der Stadt Alexandrien niedergeschrie-
2 8. Dem ganzen Problem des arabischen Aristoteles hat sich neuerdings A. R. Badawî mit

zahlreichen Textausgaben, die mit kritischen Bemerkungen versehen sind, zugewandt. Unter
diesen seien, neben vielen anderen, genannt : Aristoteles apud Arabes, Kairo 1947 ; Aristoteles, De

poetica, Kairo 19C3; Aristoteles, De anima u.a., Kairo 19J4. Interessant ist z.B., daß Badawî

den aus dem Syrischen ins Arabische übertragenen Text der Poetik des Matta ibn Yûnis (es ist
derselbe, den J. Tkatsch in der Wiener Akademie 1928 edierte) neben den Kommentaren von
al-Fârâbî, Ibn Sînâ und Ibn Rushd herausgibt. Aristû 'ind al-'Arab Aristoteles apud Arabes

enthält in erster Linie die Metaphysik und die Kommentare des Ibn Sînâ zu derselben und zur
sogenannten Theologie (siehe S. 66). Daran ist die unitarische Betrachtung des arabischen

Aristoteles, dem auch die Pseudo-Aristotelica zugesprochen werden, durch A. R. Badawî deutlich

erkennbar.



ÜBER ARABISCHE PSEUDO-ARISTOTELICA 6l

ben worden war. Die Gestalt des Aristoteles entwickelte sich vom Lehrer

Alexanders zum allgemeinen Prinzen- und Fürstenerzieher, der
auch in Staatskunst und Geheimwissenschaft bewandert war. Andererseits

wandelte er sich auch zum Gefährten des Großkönigs, was für die

spätere Legende von großer Bedeutung wurde. In der armenischen

Übertragung des Romans aus dem r. Jahrhundert ist Aristoteles gar
zum Verfasser desselben geworden, und bei Jakob von Maerland (um

i2cr) ist er der Überlieferer der Nektanebus-Sage, jener Episode, die
den mazedonischen Großkönig unmittelbar mit der altägyptischen
Volkstradition in Verbindung brachte. Im Pseudo-Kallisthenes tritt
Aristoteles als Berater und Gefährte des Herrschers auf, denn Alexanders

Luft- und Tauchfahrt wurden gegen dessen Willen durchgeführt. Im
erhaltenen griechischen Text begleitet Aristoteles den Alexander nicht
auf seinen Zügen, wohl aber in der freien lateinischen Umarbeitung des

Romans aus dem 9. Jahrhundert.
Firdawsî (gest. 1033), der Verfasser des großen iranischen Nationalepos,

berichtet, daß Alexander den weisen Aristâtâlîs neben sich auf
den Thron setzte und stets seinem Rate folgte. Danach wird er im Shâh-

Namä nicht mehr genannt, bis Alexander sein Ende nahen fühlt und an
Aristoteles schreibt, um sich über die Nachfolge im Reich bei ihm Rat

zu holen. Von dieser Situation muß man ausgehen, um die im islamischen

Westen erhaltene Fassung des legendären Kleinkönigs Aristâlîs zu

verstehen, der an Dhû'1-Qarnayn einen Brief richtet, in dem er ihn
ermahnt, Allah für das gute Gelingen seiner Fahrten zu danken; danach

begegneten sich beide, und Dhû'1-Qarnayn blieb mit seinen Truppen
drei Monate bei Aristâlîs, «und er begann ihm zu berichten, was ihm
alles begegnet war. Da sprach der König: ,Oh, Dhû'1-Qarnayn!
Verweile an deinem Ort, bis der Tod zu dir kommt. ' » In dieser Episode ist,
in volkstümlicher Abwandlung, der Weise zum Berater und Lenker des

Herrschers geworden, eine der Grundideen der sasanidischen Fürstenspiegel,

deren arabische Übersetzungen entscheidend die islamische

Adab-Literatur der frühen Bagdader Zeit bestimmten. Diese iranisch-



62 CESAR E. DUBLER

islamischen Züge treten noch deutlicherbeim persischen Dichter Nizâmî

(gest. 1180) auf, der den Aristû an der Spitze der sieben Hofweisen als

Reichswezier nennt ; die übrigen Hofweisen sind Bâlînâs (Apollonius
von Tyana), Sokrates, Piaton, Thaies, Porphyrios und Hermes.

Aber nicht genug damit, denn Aristoteles wird auch mit der
babylonischen Sage vom Lebensquell, den Alexander aufseinen Fahrten zu
erreichen suchte, in Verbindung gebracht. Nachdem er ihn gefunden hatte,
verirrte er sich im Reich der Finsternis und starb. Auch Aristoteles
gelangte zum Born, konnte aber nur noch die Leiche mit dem Lebenswasser

besprengen, wodurch allein dem Namen unsterbliche Dauer verliehen

woirde. Doch war er weise genug, den Lebensquell nicht bekanntzugeben,

da er erkannte, daß die Unsterblichkeit auf Erden nur endloses

Leid bringen würde. Im Islam ist, wie es bereits Muhammad im Koran

festgehalten hat, diese Rolle auf den Propheten Khidr übertragen.
Aristoteles wird auch mit dem Okkulten in Beziehung gebracht ;

dadurch wird er zum Zeichendeuter, Astrologen und Alchemisten, und
über dieser Annahme hat sich manche altorientalische Erkenntnis an

seinen Namen geknüpft erhalten. Dazu gehört seine Fähigkeit, jenen
Wunderstein zu sehen, der, auf eine Waagschale gelegt, durch alle Waffen

nicht aufgewogen werden kann, wohl aber durch ein Häuflein Erde.

Beim genaueren Zusehen hatte aber Aristoteles auf einem Stein ein

Menschenauge, das in der Sonne funkelte, erblickt ; dieses ist mächtiger
als alle Waffen, doch erliegt es einer Handvoll Staub. Die Erzählung ist
dem Volksmund abgelauscht, fand bereits im c. Jahrhundert im
babylonischen Talmud Aufnahme und wurde anschließend im syrisch-hellenistischen

Mesopotamien mit dem Namen des Aristoteles in Verbindung
gebracht.

Schließlich sei noch die Beziehung von Aristoteles zum Tode Alexanders

des Großen kurz betrachtet. Nach dem Pseudo-Kallisthenes ist der
Herrscher an Gift gestorben, das aber in keiner Weise mit dem Stagiriten

in Verbindung gebracht wird. Dieser soll beim Hinschied selbst

nicht zugegen gewesen sein, aber das Testament Alexanders richtete



ÜBER ARABISCHE PSEUDO-ARISTOTELICA 63

sich an Aristoteles. Dieser war, dem altfranzösischen Epos des Alexander

von Paris zufolge, beim Tode des Mazedoniers in Babylon, so auch

beim persischen Dichter Nizâmî. Dabei vermochte die Heilkunst des

Aristoteles nichts gegen die Gifte oder das tödliche Übel auszurichten.

In zahlreichen Fassungen beginnt der bärtige Philosoph sich in Klagen
und Weisheitssprüchen an der Totenbahre zu ergehen. Diese Erweiterung

entstammt anscheinend byzantinischen Quellen, deren Angaben
sich zum Teil auf arabisch in den bereits erwähnten apokryphen Nawâ-

dir al-falâsifa des Nestorianers Hunayn ibn Ishâq, des bedeutenden
Übersetzers aus Hîra, erhielten; im 13.Jahrhundert wurden sie als

«Buenos Proverbios», gute Sprichwörter, ins Spanische übertragen,
und damals entstand davon auch eine hispano-judäische Fassung des

Yehuda al-Kharisi (gest. vor 123c). Hunayn stellte aber diese Sentenzen

nicht unter den Namen des Aristoteles, sondern legte sie 28 Weisen
und Höflingen in den Mund. Der Polygraph Mascûdî nennt in seinen
Goldwiesen (II, 2ri) bei einer ähnlichen Gelegenheit den Aristoteles
ebenfalls nicht, doch tut es sein christlicher Zeitgenosse Sa'îd ibn Ba-

trîq, auch Eutychios genannt (gest. 940). Später hat der bereits
erwähnte Mubashshir ibn Fâtik einen Auszug der Angaben des Hunayn
erhalten. Dabei erinnere man sich, daß dieser Text vor allem auf
syrischen Quellen fußt, in denen Aristoteles als oberster Philosoph
erschien. Da Mubashshir aber mit Gewißheit wußte, daß der Stagirit bei
der Bestattung Alexanders nicht zugegen gewesen war, hat er seinen

Namen unterdrückt. Die Gewohnheit, bei den Sprüchen, die am Sarg
des mazedonischen Großkönigs angeblich geäußert wurden, den Namen
des Aristoteles nicht zu nennen, findet sich bei Shahrastânî (gest. 114c),
al-Nuwayrî (um 1330), oâmî (gest. 1492) im Osten, und im Westen in
der Disciplina clericalis des spanischen Juden Rabbi Moseh Sefardi von
Huesca, der 1106 zum Christentum übertrat und den Namen Petrus
Alfonsi annahm. Diese Schrift verbreitete sich nach England und strahlte,

über verschiedene Varianten, auf die europäischen Alexanderromane

des Spätmittelalters aus.



64 CÉSAR E. DUBLER

Die bisher betrachteten Züge der Aristoteles-Legende lassen deutlich
erkennen, daß der Philosoph in ihnen nicht in einem historischen
Verhältnis zum mazedonischen Großkönig erscheint. Vor allem unter
iranischem Einfluß ist Aristoteles im Orient zum Idealbild des Großwe-
ziers geworden, der in den Jahren der männlichen Vollkraft steht ; das

Abendland hat ihn sich aber nur als griesgrämigen oder zürnenden Greis
denken können. Im Osten ist die Gestalt des Aristoteles umgeprägt
worden, und Wesenszüge von ihm sind in der islamischen Gestalt des

Khidr ins Prophetische erhoben worden ; im Westen hingegen blieb der

Stagirit in erster Linie der Lehrer Alexanders des Großen. Trotz vereinzelter

Ansätze ist es aber nicht zur Bildung einer geschlossenen

Aristoteles-Sage gekommen, da seine Person zu wenig handelnd in den Laufder

Ereignisse eingriff und demzufolge farblos, als eine Gestalt mehr, neben

der mächtigen Erscheinung des Großkönigs stand**. Im 12. Jahrhundert

war dieser im Okzident zum Ritter ohne Furcht und Tadel geworden,
und zur Zeit, als er in den Volkssprachen Form gewann, war Aristoteles
der Weise und Gelehrte, Zauberer, Magier und Astrologe zugleich,
Schriftsteller und Geistlicher, nicht aber Denker und Philosoph,
sondern sein Wissen äußerte sich in Sentenzen, die ganz der damaligen
Volksweisheit entsprachen 3°. Im Orient hingegen hatte sich Aristoteles

weitgehend mit dem Weisen identifiziert, und es kam dabei oft so weit,
daß sein Name gar nicht mehr ausdrücklich erwähnt wurde, wie z. B. in
der 464. Nacht der Märchensammlung von Tausendundeiner Nacht. Die

Erzählung handelt von Iskandar dhû'1-Qarnayn und dem genügsamen

König, dem Motiv des indischen Asketen, der wahrscheinlich mit dem

weiter oben genannten Aristâlîs gleichzusetzen wäre. Dieser König, der

mit dem im Orient legendär weitergebildeten Aristoteles einmal

gleichgesetzt wurde, suchte weder Reichtum noch Macht, sondern sein

Wahlspruch war : «Die Genüge allein ist mir Genüge.» Da drückte ihn Iskandar

nochmals an seine Brust, küßte ihn auf die Stirn und zog weiter. An

29. Für das bisher Gesagte vgl.S.46, Note 10; S. 51, Note 14 und S. £9, Note 27.

30. A.Abel, Le Roman d'Alexandre, Légendaire médiévale, Bruxelles I9JJ, S.91.



ÜBER ARABISCHE PSEUDO-ARISTOTELICA 6f/

dieser Episode ist die späte Verquickung eines indischen Motivs mit
dem Alexanderstoff im orientalischen Volksmund offenbar. Doch ganz

allgemein muß man bei den Muslimen der Verbindung vom gelehrten
hellenistischen Buchwissen mit der vulgären Tradition eingedenk sein,
die zu den erstaunlichsten Mischformen und Verwechslungen führte.
Ein solcher Fall liegt z. B. im Sokrates, der auf arabisch in der Tonne
des Diogenes erscheint, vor. Aus derselben Tendenz heraus erwuchs

auch die Erweiterung bio-bibliographischer Notizen griechischer
Philosophen mit dem Zitat belehrender Sentenzen^1, ein Brauch, der im
Bereich des Islams derart beliebt war, daß Aristoteles-Legende und
Pseudo-Aristotelica in gleicher Weise erweitert wurden.

ALEXANDRIEN UND DIE PSEUDO-ARISTOTELICA

Das geistige Milieu des spätantiken Alexandrien brachte die erste
entscheidende Entwicklung der Aristoteles-Legende mit sich und gab

gleichzeitig den Pseudo-Aristotelica, außerhalb des Peripatos, den

anfänglich bedeutsamen Impuls ; beide fanden ihren Niederschlag im
hellenistischen Alexanderroman. Einerseits erwuchsen hier die Pseudo-

Aristotelica aus dem okkulten Wissen, das weitgehend altägyptisches
Erbe war - es handelte sich um Gesteinskunde, Metallurgie und Alchemie

- ; dabei erfuhren all diese Kenntnisse ihre literarische Ausgestaltung

durch den Pseudo-Kallisthenes. Andererseits gingen die Pseudo-

Aristotelica auf Plotins Emanationstheorie zurück, die sein SchülerPor-

phyrios in den Enneaden festgehalten hatte und über einen
syrischchristlichen Umguß zur sogenannten Theologie des Aristoteles führte.

Im Pseudo-Kallisthenes und in Plotin, beides Früchte des spätantiken
Alexandrien, liegt der Ursprung zahlreicher arabischer Pseudo-Aristotelica,

deren Angaben oft auf recht dunkeln und verworrenen Wegen
die Welt der Muslime erreichten und von diesen, weitergebildet und

abgewandelt, später an das mittelalterliche Europa vermittelt werden

31. M.Steinschneider, Die arabischen Übersetzungen aus dem Griechischen, Beiheft zum Cen-
tralblatt für Bibliothekswesen, r (1889), S.4ff.



66 CESAR E. DUBLER

sollten. Dabei sind in arabischer Sprache drei große Gruppen apokrypher

Aristoteles-Schriften zu unterscheiden :

i. Die Pseudo-Theologie und verwandte Texte.
2. Die Weisheitssprüche und Anekdoten, die eng mit den in den Secreta

secretorum niedergelegten Staatslehren zusammenhängen.

3. In einem weiten Sinne die sehr vielfältigen pseudo-aristotelischen
Naturalia.

Jede Gruppe für sich und sie alle als Einheit gesehen, sind aus der

Verschmelzung hellenischer Kenntnisse und Namen mit solchen aus

dem Orient hervorgegangen. Dadurch werden aber die Pseudo-Aristotelica

zu sprechenden Zeugnissen der spätantiken und mittelalterlichen
Mischkulturen ; sie haben auch immer wieder da geblüht, wo
verschiedenartige Zivilisationen sich durchdrangen 3*.

1. DIE SOGENANNTE THEOLOGIE DES ARISTOTELES
UND VERWANDTE TEXTE

Der Text hebt an: «Erstes Kapitel des Buches des Philosophen Aristoteles,

das auf griechisch Uthûlûgiyâ genannt wird, was die Darstellung
der Gottesherrschaft bedeutet, ausgelegt (tafsîr) durch Porphyrios von

Tyros; ins Arabische übersetzt durch den Christen cAbd al-Masîh b.
cAbd Allah b.Nâ'îma al-Himsî (von Emessa, Horns in Syrien), verbessert

für (den Chalifen Abû'l-'Abbâs) Ahmad b. al-Mu'tasim billâh (833
bis 842) durch Abu Yûsuf Yacqûb b. Ishâq al-Kindî.» Was für Schlußfolgerungen

lassen sich aus den hier aufgeführten Namen ziehen? Der
letzte weist eindeutig darauf hin, daß ein Mitarbeiter des al-Kindî, des

Faylasûf al-"Arab (gest. nach 870), den Text korrigiert hat. Al-Himsî,
der in der ersten Hälfte des 9. Jahrhunderts gelebt hatte, war für die

Übertragung der syrischen Fassung ins Arabische besorgt gewesen,

32. Als einziges Beispiel sei hier auf M.Steinschneider, Die hebräischen Übersetzungen des

Mittelalters und die Juden als Dolmetscher, Neudruck Graz 1956, verwiesen, der von S. 229 bis

27ç über die Pseudo-Aristotelica handelt. S. 267ff. spricht vom schwer zu klassifizierenden
Buch vom Apfel, das bereits Maimonides als apokryph erkannte ; man ist auf den hebräischen
und lateinischen Text angewiesen, da das arabische Original nicht erhalten ist.



ÜBER ARABISCHE PSEUDO-ARISTOTELICA 67

nachdem er sich auch noch anderen Aristoteles-Schriften zugewandt hatte.

Es folgt daraus, daß dieser Text bereits vorgängig dem Stagiriten
zugeschrieben worden war. Weiter wird Porphyrios als Ausleger
genannt, der der Verfasser der im ganzen christlich-islamischen Mittelalter

bekannten Isagogae war, die ihrerseits auf dem Organon des Aristoteles

aufbauten. Es lag also der Schluß nahe, den Stagiriten auch als Autor
der Theologie anzusehen. Tatsächlich war ja Porphyrios der Schüler des

Plotin und daher der wichtigste Erhalter und Vermittler der Lehren

seines Meisters. Bei genauerem Zusehen ist unschwer zu erkennen, daß

die heidnische Emanationstheorie der Enneaden IV bis VI in der
sogenannten Theologie des Aristoteles in christlichem Gewände erscheint. Der
wirkliche Sachverhalt ist also der folgende : Porphyrios überlieferte
getreulich in den Enneaden die Lehren des Plotin, dessen neoplatonisches

Ideengut durch die christlichen Syrer auf Grund eines Fehlschlusses

dem Aristoteles zugeschrieben wurde. Notwendigerweise mußte sich
al-Kindî als arabischer Peripatetiker diesem Texte zuwenden ; so tat es

auch al-Fârâbî, dem im Bestreben, die Lehren des Plato und des Aristoteles

miteinander auszugleichen, die ideologischen Schwierigkeiten gar
nicht auffielen. Da al-Fârâbî grundsätzlich kritisch und antimystisch
eingestellt war, konnten ihn die Auffassungen des Plotin kaum beeinflussen.

Hingegen hatten diese großen Erfolg unter den Ikhwân al-Safâ, den

Lauteren Brüdern, die in der Mitte des 10. Jahrhunderts n. Chr. ganze
Teile der sogenannten Theologie, mit pythagoräischen und ismaelitischen
Lehrsätzen verbunden, in ihrer Enzyklopädie aufnahmen und über diesen

Umweg zahlreiche sektiererische Bewegungen des Islams beeinflußten.

Daneben haben sie innerhalb der Sunna, der muslimischen Orthodoxie,

auf die ekstatischen Sûfî, die Mystiker, eingewirkt, sogar auf deren

bedeutendsten Vertreter, Muhî'1-Dîn ibn al-cArabî aus Murcia
(gest. 1240). Auch Ibn Sînâ, al-shaykh al-ra'îs, «seine Eminenz», das

Oberhaupt unter den muslimischen Philosophen, hat sich der sogenannten

Theologie des Aristoteles zugewandt, «trotz der Einwände, die man,
ihrer Echtheit wegen, gegen sie erhoben hat». Diese Äußerung des Ibn



68 CESAR E. DUBLER

Sînâ verrät deutlich den damals herrschenden kritischen Geist ; unter
Hintanstellung der möglichen Zweifel schiebt er aber das Werk, seiner

tiefen philosophischen Gedanken wegen, die den Denkern zugänglich
gemacht werden sollen, nicht beiseite. In der Folgezeit wandten sich in al-
Andalus vor allem die jüdischen Denker Ibn Gabirol Avicebrón (gest.

um 1070) und Moseh b.Ezra (gest. 1130) der sogenannten Theologie zu,

von denen aber der letzte nurdie in der Enzyklopädie derLauterenBrüder
enthaltene Paraphrase gekannt haben wird. Bedeutsam ist auch die

Angabe desSuhrawardîMaqtûl, der 1191, sehr jung an Jahren, auf Geheiß

des Saladin in Aleppo hingerichtet wxirde. In seinem Hauptwerk, Hik-
mat al-ishrâq, die Philosophie der Erleuchtung, zitiert er die sogenannte

Theologie bei der Erwähnung der Himmelfahrt der Seelen und bringt
diese Anschauungen mit denjenigen der altiranischen Mythen in
Verbindung. Er betont dabei ausdrücklich, daß sie nicht von Aristoteles,
sondern von Iflatûn, Platon, stammen, wobei eine Verwechslung des

letztern mit Plotin in der arabischen Umschrift nicht von der Hand zu

weisen ist. Schließlich sei noch der reiselustige Philosoph Muwaffaq
al-Dîn cAbd al-Latîf b.Yûsuf al-Baghdâdî um 1200 erwähnt, der in
seiner Metaphysik, einem der seltenen Werke dieser Art aus dem
östlichen Islam, De providentia des Alexander von Aphrodisias, die

Metaphysik und die sogenannte Theologie des Aristoteles und schließlich das

Liber de causis, von dem noch ausführlich zu sprechen sein wird,
kommentiert.

Zirkulierte mit dem Deckmantel des Aristoteles das Gedankengut
des Plotin unter den Muslimen, so brachte der sorgfältige Vergleich der

sogenannten Theologie mit einem vermeintlichen Traktat des al-Fârâbî

die Gewißheit, daß dieses gar nicht dem zweiten islamischen Philosophen

zuzuschreiben sei, sondern nichts anderes als eine Paraphrase der
V. Enneade darstelle und damit den arabischen Grundtext zu der Epistola

de scientia divina biete. Die Sprache und die arabischen Fachausdrücke

lassen es als sicher erscheinen, daß beide Texte von demselben Autor
verfaßt wurden, der das Gedankengut des Plotin einheitlich ins Arabi-



ÜBER ARABISCHE PSEUDO-ARISTOTELICA 69

sehe übertrug, dieses dann aber unter verschiedenen fremden Namen

bei den Muslimen Verbreitung fand3'.

Inhaltlich ähnlich, aber in der historischen Entwicklung völlig
verschieden war das ebenfalls pseudo-aristotelische Liber de causis, dessen

erste Belege gegen Ende des 12. oder Anfang des 13. Jahrhunderts auf
lateinisch und nicht im arabischen Original nachzuweisen sind. Albertus

Magnus meinte, es sei ex dictis Aristotelis, Avicennae, et Alpharabii

hervorgegangen. Um 12 co verfaßte Roger Bacon Kommentare zu einer
Reihe von Aristoteles-Traktaten, unter denen er auch die Quaestiones super

librum de causis erwähnt, woraus eindeutig hervorgeht, daß er diese

Schrift für authentisch hielt. An der Universität Paris wurde sie, zusammen

mit vielen anderen, einer der offiziellen Texte des Aristoteles.
Tatsächlich leitete sich aber das Buch von der Elementatio theologica des

Proklos (410-48 r) ab, wie es nach 1268, als Wilhelm von Moerbeke
das griechische Original übersetzt hatte, offenbar wurde; dieses war
aber im Bereich des Arabischen unbekannt. Hier zirkulierte vielmehr,
wie Albertus Magnus annahm, eine Schrift ähnlichen Inhalts unter der
Autorschaft des al-Fârâbî mit dem Titel Aristotelis epistola de principio
universi esse, von der er durch die Vermittlung des Juden David und
durch eine Angabe in der Metaphysik des Ibn Sînâ Kenntnis erhalten hatte.

Prüft man aber die Listen der Werke des al-Fârâbî nach, so findet

33. In der neuzeitlichen Forschung kommt F.Dieterici das Verdienst zu, als erster die
Aufmerksamkeit auf das Problem gelenkt zu haben in Die Theologie des Aristoteles, ZDMG, 31

(l877). U7Ï., der die arabische Textausgabe und eine deutsche Übersetzung (Leipzig 1882/
1883) folgten. Trotz nicht zu übersehender Unzulänglichkeiten lag hier eine sehr beachtliche

gelehrte Leistung vor. Das im Text enthaltene Ideengut hat sinnvoll H. H. Schaeder, Die
islamische Lehre vom vollkommenen Menschen (vgl. S.4J, Note 6) ausgelegt. Die Ermittlung
der Epistola als arabische Plotiniana ist P. Kraus, Plotin chez les Arabes. Remarques sur un nouveau

fragment de la Paraphrase arabe des Ennéades, Bulletin de l'Instit. d'Egypte, 23 (1940-1941),
263 ff. zu verdanken. Neuerdings hat sich den Texten und dem Problem A. R. Badawî in
Aflûtîn 'ind al-'Arab, Plotin bei den Arabern, Kairo I9JJ, zugewandt, einer Schrift, der P.
Thillet, Arabica, V (19^8), j6ff. einige Ergänzungen und S. 87 eine recht günstige Besprechung

widmete. Allzu streng ist wohl die Rezension von G.L.Lewis in Oriens, io (19C7),
S. 39 jff. ausgefallen, der die übrigenVorarbeiten reichlich gering einschätzt, wenn ihm auch
die vorbildliche englische Übertragung des arabischen Textes in Platini Opera, Tomus II, En-
neades IV-V, ed. P.Henry, H.R.Schwyzer, Paris-Bruxelles 1959, zu verdanken ist.



70 CESAR E. DUBLER

sich nirgends ein Titel, der dem Liber de causis entsprechen könnte.
Darüber hinaus ist al-Fârâbî der Vorkämpfer in der Unterscheidung von
Essenz und Existenz, während das abstrakt gefaßte Sein als wahrhafte

Hypostase eines realen Wesens ist, wodurch sich der Autor des Liber de

causis als getreuer Schüler des Proklos erweist, der Essenz und Existenz
identifizierte. Somit konnte, abgesehen von chronologischen Fragen, al-
Fârâbî unmöglich derVerfasser des Liber de causis sein. Für die Autorschaft
kam anscheinend nur ein Nichtmuslim in Frage, der philosophisch gebildet

und des Arabischen mächtig war. Nach einer kritischen Prüfung der
in Frage kommenden Namen bleibt schließlich nur der Toledaner Jude

Johann ben David übrig, der nach seiner Konversion zum Christentum

Johann Hispanus hieß und 1166 als Erzbischof von Toledo starb. Danach

hätte Gerhard von Cremona (gest. 1187) das Liber de causis ins Lateinische

übersetzt und seiner Verbreitung im Okzident Vorschub geleistet.
Ist damit die lateinische Fassung zeitlich festgelegt, so erhebt sich nun
die Frage nach dem arabischen Original. Von demselben hat sich ein

einziges Manuskript in Leiden erhalten, das am Samstag, den 24. November

119 7 fertig geschrieben und am Mittwoch, den 4. Februar 119 8

endgültig kollationiert war, d.h. im Todesjahr des großen Aristoteles-
Kommentators Ibn Rushd, des lateinischen Averroës. Dieser aber hatte

nichts von einem Kitâb al khayr al-mahd, dem arabischen Liber de causis,

gewußt, das der Stagirit hätte verfaßt haben sollen. Vielmehr finden

sich die ersten diesbezüglichen Angaben später, einmal beim bereits

genannten Polygraphen und Philosophen cAbd al-Latîf (1162-1231);
dann in der nie genug gelobten Ärztegeschichte des Ibn Abî Usaybi'a

(gest. 1270), der die Schrift unter den Werken des Aristoteles aufführt;
schließlich wird sie mit derselben Autorschaft von Ibn Sab^n (1218 bis

1271) in den Antworten auf die «Sizilianischen Fragen» von Kaiser

Friedrich II. zitiert. Demzufolge ist das arabische Original erst gegen
Ende des 12. Jahrhunderts dem Aristoteles zugeschrieben worden, denn

wäre es früher unter seinem Namen bekannt gewesen, hätte es unmöglich

der Aufmerksamkeit eines al-Fârâbî, eines Ibn Sînâ oder eines Ibn



ÜBER ARABISCHE PSEUDO-ARISTOTELICA 7I

Rushd entgehen können. Besonders der letzte, ein leidenschaftlicher
Sammler aller Schriften, die unter dem Namen des Aristoteles umgingen,

hätte das Liber de causis unweigerlich erwähnt, wenn irgendwelche
Kenntnisse davon zu ihm gedrungen wären; es ist also den muslimischen

Peripatetikern unbekannt geblieben. Auf Grund der Autorschaft
des Johann Hispanus, der auf arabisch schrieb, konnte das Werk unter
den Muslimen bekannt gewesen sein, aber es zirkulierte sichernicht unter

dem Namen des Aristoteles. Der Name des Stagiriten war nämlich

gerade damals durch Ibn Rushd und seine Anhänger allgemeiner
verbreitet worden, so daß ihm um 1200 in al-Andalus sehr leicht ein

philosophisches Werk untergeschoben werden konnte34. Erneut stellt
man hier das Zusammenwirken von gelehrter und volkstümlicher
Aristoteles-Kenntnis, die zur Bildungneuer Pseudo-Aristotelica führte, fest.

Die Entstehung derselben kann nun an Hand der theologischen Schriften

in ihren maßgebenden Stufen festgehalten werden. Das neoplatonische

Gedankengut hatte bei Plotin und Proklos im spätantiken Alexandrien

Form erhalten ; die christlichen Syrer gössen es in Pseudo-Aristotelica

um und gaben sie den Muslimen als solche weiter. Die arabischen

Peripatetiker haben sich anschließend diesen Schriften mehr oder minder

kritisch zugewandt. Neben den Lehren der Manichäer, Mazdakiten,
Mandäer und Buddhisten hat auch die sogenannte Theologie des Aristoteles

die muslimischen Mystiker nachhaltig beeinflußt. Ein ähnlicher
geistesgeschichtlicher Prozeß, wie er unter den 'abbasidischen Chalifen im
Osten erfolgte, fand auch auf hispanischem Boden statt, als um 1200

ursprünglich neoplatonische Schriften zu Pseudo-Aristotelica wurden

34. O. Bardenhewer, Die pseudoaristotelische Schrift über das reine Gute, bekannt unter dem Namen

«Liber de causis», Freiburg i.Breisgau 1882, liefert die Textausgabe; dem ganzen
Fragenkomplex hat sich neuerdings in zahlreichen Artikeln der Jesuitenpater M. Alonso zugewandt,
die gesammelt sind in Temasfilosóficos médiévales (Ibn Dâwûdy Gundisalvo), Pontifica Universitas
Comillensis, Ser.Filos., vol.X, Comillas 1959; seine Folgerungen werden in Frage gestellt
vonM.T.d'Alverny, Avendauthi, Hom.Millas, I (Barcelona 19 J4), S. 19 ff. Weiter vergleiche
man auch G. C. Anawati, Prolégomènes à une nouvelle édition du De causis arabe, Mél. Massignon,
vol. I 19 j6), S. 7 3 ff., und die Besprechung von R.Walzer eines Werkes von Badawî in Oriens,
IO('9J7), S.393-



72 CESAR E. DUBLER

und sie, ins Lateinische übersetzt, die christliche Scholastik erreichten,

um auch hier, mehr oder minder kritisch, auf ihre Echtheit geprüft zu
werden.

Die arabischen Pseudo-Aristotelica theologischen Inhalts erweisen
sich jedenfalls im Lauf der Jahrhunderte als Erzeugnisse einer
religiössprachlichen Mischkultur, sei es die spätantik-hellenistische des Nahen

Ostens, sei es die christlich-islamische der Iberischen Halbinsel im
Hochmittelalter.

2. DIE WEISHEITSSPRÜCHE UND DIE SECRETA SECRETORLÏM

Zu den verbreitetsten arabischen Pseudo-Aristotelica gehören die vielen

Ratschläge und Exempel, die in den Mund des Stagiriten als

Lehrmeister Alexanders gelegt werden. Es versteht sich von selbst, daß diese

meist volkstümlichen Weisheitssprüche räumlich, zeitlich und gedanklich

von unterschiedlichstem Ursprung sind. Ihre sprachliche Ausgestaltung

schwankt von der gnomischen Sentenz über Anekdote und Briefbis

zum ausgedehnten Traktat, wie z. B. der im Sirr al-asrâr, dem Geheimnis

der Geheimnisse Secretum secretorum, niedergelegten Staatslehre.

Unter den Muslimen werden Gedanken über die persönliche Freiheit,

deren Ursprung gewiß hellenisch ist, dem Aristoteles zugesprochen,

als sich dieser weigert, Alexanders Weltherrschaftsplan gutzuheißen,

indem er meint, das Vorhaben des Herrschers bringe zwangsläufig
den Verlust der persönlichen Freiheit mit sich. «Alexander forderte
Aristoteles auf, ihn nach Asien zu begleiten, doch dieser erwiderte:
,Als Freier gefällt es mir nicht, mich der Sklaverei zu unterziehen3'.' »

Mubashshir ibn Fâtik bringt folgende Zitate36: «Man soll den Aristoteles

gefragt haben : ,Wovon geziemt es sich, daß man nicht spricht,
auch wenn es die Wahrheit ist?' Er erwiderte darauf: ,Vom Lob seiner

selbst!'» Hiermit ist eine allgemeinmenschliche Wahrheit festgehal-

3£. F.Rosenthal, The Muslim Concept of Freedom, Leiden 1960, S. 103 und ähnliche
Beispiele, SS. 89, 97, 101.

36. Vgl.S. p, Note 19, Mubashshir ibn Fâtik SS. 20$, 206.



ÜBER ARABISCHE PSEUDO-ARISTOTELICA 73

ten, während im folgenden Satz das islamische Weinverbot im Munde
des Stagiriten erhärtet werden soll, was einen augenfälligen Anachronismus

darstellt. «Es sprach Aristoteles: ,Ich pflegte zu trinken, aber

kein Wasser; doch als ich Allah erkannt hatte, trank ich Wasser, aber

keine anderen Getränke.'» Sind hier islamische Glaubensgrundsätze in
den Mund des Aristoteles gelegt, so geht diese Tendenz mit den politischen

Lehren noch weiter, indem ja auch der Staat unmittelbar von Allah

abhängt. Ein klares Beispiel dieser Art bewahrt sogar noch das

Alexanderbuch, das im 16. Jahrhundert auf Aljamiado in Aragon niedergeschrieben

wurde37. Es würde hier zu weit führen, die literarische
Übernahme der antiken, vor allem platonischen, und der iranischen
Staatstheorien durch die Muslime zu verfolgen, aber es sei wenigstens der
Christ Yuhannâ oder Ibn Yahyâ Batrîq erwähnt, der 81 ç das auf einem
sasanidischen Fürstenspiegel fußende Sirr al-asrâr, das Secretum secretorum,

den arabischen Pseudo-Aristotelica zugesellte. In ständiger Wechselrede

richtet sich Aristoteles an Alexander, und hierbei kommen neben
den Grundsätzen derStaatslehre dieverschiedenartigstenThemen zur
Behandlung, unter anderem z. B. Physiognomie und Diätetik. Dadurch
entstand eine Silva de varia lectio, die sich in der ganzen Welt des Islams

größter Beliebtheit und Verbreitung erfreute38. Auch in al-Andalus hielt
man die Schrift für echt aristotelisch und betrachtete sie ganz im Rahmen
der muslimischen Peripatetiker. Der bedeutendste von diesen war Ibn
Rushd, den der spätere Mystiker Ibn al-cArabî aus Murcia sehr gut kannte.

Trotzdem dieser dem Denker aus Cordoba größte Achtung zollte,
befriedigten ihn dessen wissenschaftliche Methoden nicht, da sie seiner

neoplatonischen Grundhaltung entgegenliefen. Zweimal - das erste
beim Nennen von Aristoteles selbst, das andere al-Fârâbî bezüglich -,
gibt Ibn al-cArabî seiner Auffassung Ausdruck, daß das philosophische
Denken des Stagiriten nicht die Höhe, die man mit der Ekstase erlangt,

37. Leyendas dejoséy de Alejandro Magno sacadas de manuscritos moriscos, ed. F. Guillen Robles,
Zaragoza 1888, S. 188.

38. Die arabische Textausgabe wurde von A. R. Badawî in Fontes Graecae doctrinarum politi-
carum Islamicarum, Kairo 1954, S.6jff. besorgt.



74 CESAR E. DUBLER

zu erreichen vermag, und anschließend äußert er sich über seine Schrift
Kitâb al-tadbîrât al-Illâhiyya39, das Buch der göttlichen Ordnung: «Der
Anlaß für uns, dieses Buch zu verfassen, war folgender : Als ich den
spirituellen Meister, den heiligen Abu Muhammad al-Mawrûrî in der Stadt

Morón besuchte, fand ich in seinem Hause das Buch Sirr al-Asrâr, das

der Philosoph (d.h. Aristoteles) für Dhü '1-Qarnayn verfaßt hatte
und Abu Muhammad sagte zu mir : .Dieser Autor handelt von den politischen

Regierungen dieserWelt ; ich wünsche, daß du ihn zu übertreffen
suchst, indem du die Regierung des menschlichen Reiches, in welchem

unsere Glückseligkeit besteht, studierst.' Ich willfahrte seiner Bitte,
und dabei habe ich in meinem Buch viel mehr Ideen über die Politik
niedergelegt als der Philosoph in dem seinen, ganz davon zu schweigen,
daß ich besorgt war, mehrere Fragen über den Makrokosmos, mit denen

der Philosoph sich gar nicht befaßte, zu beantworten. Dabei schrieb ich
es in der Stadt Morón in weniger als vier Tagen. Der Umfang der Schrift
des Philosophen ist ein Viertel oder ein Drittel der meinigen, die aber

nicht nur dem Höfling, der dem Fürsten dient, zugute kommt, sondern

auch von geistigem Nutzen für all jene ist, die sich auf dem Weg zum

künftigen Leben befinden40.»

Doch nicht nur unter den hispanischen Muslimen war dieses

pseudoaristotelische Traktat sehr verbreitet, sondern in der Toledaner
Übersetzerschule wurde es ins Lateinische umgegossen. Die zahlreichen
erhaltenen Handschriften, die der Kathedralsbibliothek von Toledo

entstammen, sind ein sprechendes Zeugnis für die Beliebtheit der Secreta

secretorum unter den hispanischen Christen41. Bald wurde dieses Pseudo-

Aristotelicum auch diesseits der Pyrenäen bekannt und hat sich in der
Volksliteratur des spätmittelalterlichen Europas breitgemacht42.

39. Buch der göttlichen Ordnung, ed. S.Nyberg, Leiden 1919.
40. M. Asin, El Islam Cristianizado, Madrid 1933, S. 35-2 bis 370.
41. J.M'.Millas, Las traducciones orientales en los manuscritos de la biblioteca catedral de Toledo,

Madrid 1942, SS.47, 48, 73-76, 221.

42. R. Förster, Handschriften und Ausgaben des pseudo-aristotelischen Secretum secretorum,
Zentralblatt für Bibliothekswesen, VI (1889). — R. Steele, Secretum secretorum cum glossis et notulis,



ÜBER ARABISCHE PSEUDO-ARISTOTELICA y £

Der ganze Bereich des Islams nahm bereitwillig volkstümliche
Wahrsprüche und Sentenzen als arabische Pseudo-Aristotelica auf, und im
besonderen Falle des Secreta secretorum erwies sich das mittelalterliche
Spanien als ein wirksames Ausstrahlungszentrum derartiger Schriften
nach dem übrigen Europa.

3. DIE WEITGEFASSTEN PSEUDO-ARISTOTELISCHEN
NATURALIA

Bisher wurden jene Pseudo-Aristotelica betrachtet, die man gesamthaft
als geisteswissenschaftlich bezeichnen könnte, doch nun sind noch

diejenigen zu prüfen, die in einem allgemeinen Sinne naturkundlichen
Inhalts sind. Dabei ist im Auge zu behalten, daß die Grenze zwischen beiden

Gruppen durchaus nicht streng gezogen werden kann. So bildet die

Sternbeobachtung und ihre Deutung, in einem weiteren Sinne, einenTeil
der Naturwissenschaft, doch hat sie in den Secreta secretorum ein nicht
unbedeutendes Ausmaß43.

Im geistigen Gebäude, das unmittelbar von Aristoteles ausging, hatten
die Naturbeobachtung und die aus ihr gewonnenen Erkenntnisse einen
besonderen Platz. Daher war es möglich, daß diepseudo-aristotelischen
Naturalia eine eigene, recht bedeutsame Entwicklung nehmen konnten.
Sie wurden nämlich zum Sammelbecken vermeintlicher oder auch neuer

Naturerkenntnisse. So darf auch in der christlichen Scholastik die
Fülle der von Albertus Magnus diesbezüglich aufgeführten Daten nicht
allzusehr überraschen, denn er hat alle seine Angaben unmöglich selbst
beobachten können. Sie sind vielmehr in einer ununterbrochenen Reihe,

im Laufe von Jahrhunderten, zusammengeflossen und haben durch
ihn in seinen Schriften Form erhalten.

Naturkunde im weiteren Sinne beschränkte sich nicht auf die sichtbare

Welt, sondern umfaßte auch okkulte Naturkräfte, die sich in der

Oxford 1920, und von demselben The Prose version of the Secreta secretorum, Early English Text
Society, London 1898.

43- Vgl. S. 73, Note 38, S. 86 des arabischen Textes.



76 CÉSAR E. DUBLER

Alchemie, der Astrologie oder allgemein in der Wahrsagerei offenbarten.

All diese Wissensgebiete hatten ihren Ursprung sehr oft nicht im
hellenischen Bereich, aber der weise Aristoteles hatte auch dieser mächtig

zu sein44. Auf der anderen Seite schritt man zur praktischen
Nutzanwendung der von den Hellenen ermittelten Naturgesetze, insbesondere

der Physik. Dadurch konnte man den Aristoteles zum Erfinder
aller möglicher Maschinen und mechanischer Automaten machen, die in
alexandrinische Zeit gehören. Er soll auch, verschiedenen arabischen

Quellen zufolge, die auf dem Leuchtturm von Alexandrien angebrachten

Brennspiegel, denen außerdem noch geheime Kräfte innewohnten,
ersonnen und aufgestellt haben45. In der okkulten wie in der praktisch
angewandten Wissenschaft entstanden mit der Zeit zahlreiche und

ihrem Ursprung nach recht verschiedenartige Pseudo-Aristotelica.

Wie die Legende bereits zu Lebzeiten des Aristoteles sich seiner

bemächtigte, so entstanden auch schon sehr zeitig apokryphe, ihm
zugeschriebene Werke. Bekannt ist z. B. die Meteorologie des Theophrast, die

unter dem Namen des Aristoteles aufsyrisch zirkulierte46. Dieses Streben,
mehr oder minderbedeutsame naturkundliche Ermittlungen oder Schriften

seiner Autorität zu unterstellen, hat nie aufgehört, solange man an

Weisheit undWissenvon Aristoteles geglaubthat. Dies geschah aber
meistens im Zusammenhang mit Alexander dem Großen, so daß es auch nicht
weiter erstaunt, daß die zahlreichen geographischen und völkerkundlichen

Pseudo-Aristotelica mit der Alexandersage und den darin behandelten

Zügen nach Osten und Westen des Dhû'1-Qarnayn zusammenhängen.
Ist auch die Entstehung pseudo-aristotelischer Naturalia im Laufe der

Jahrhunderte fließend, so sind doch deutliche Höhepunkte der Bildung
derselben innerhalb des arabisch-islamischen Bereiches an Hand der

Angaben über die drei Naturreiche eindeutig zu verfolgen.

44. Dazu vgl. S. 4j, Note 7 und die Angaben von M. Steinschneider nach S. 66, Note 3 2.

4j. Dazu die Bemerkungen von F. Guillen Robles, S. XLIV in der Einleitung zu Leyendas

(S. 73, Note 37) ; M. Asin, Una descripción nueva del Faro de Alejandria, Obras Escojidas, vols. II

y in, Madrid 1948, S. 389ff.
46. Vgl.S. ri.Note 16.



ÜBER ARABISCHE PSEUDO-ARISTOTELICA 77

A. DIE DREI NATURREICHE UND ARISTOTELES

Für das aristotelische Denken ist die Kausalität der maßgebende Faktor.

Diese erlaubte es, alle Dinge vom Mineral bis zur höchsten Intelligenz,
die das All bewegt, in einen logischen Zusammenhang zu bringen, der
eine möglichst befriedigende und rationelle Erklärung des wahrnehmbaren

und gedachten Universums liefert. Dadurch schuf Aristoteles ein

vollständig geschlossenes System, dessen Einheit kaum noch zu überbieten

war, und so kam es auch, daß er in der Geschichte des menschlichen
Denkens eine derart einmalige Rolle gespielt hat. Dieser durchdachte
Aufbau der Natur beginnt beim Gestein und führt über immer
vollkommenere Daseinsformen zur Pflanze, zum Tier und schließlich zum
Menschen. Im Gegensatz zu diesem wissenschaftlichen Denken der
Hellenen steht die nichtkausale Ideenwelt der Muslime, deren letzte gültige

Norm nur die Allmacht Allahs ist. Bei ihnen werden die drei
Naturreiche und ihre Gesetze zu Wundern der göttlichen Schöpfung in
dem von Allah regierten All. Diese allgemeine Auffassung ist vornehmlich

in den islamischen Kosmographien des Hochmittelalters niedergelegt,

die in vielen Einzelheiten sich der hellenischen Erkenntnisse

bedient, diese aber weniger rationell als auf Grund von Glaube und Analogie

miteinander in Beziehung setzt. Unter den zahlreichen Kosmogra-
phen, die das Gesagte belegen können, sei hier nur Zakariyâ ibn
Muhammad al-Qazwînî aus dem 13. Jahrhundert herausgegriffen. Bei der

Darstellung der Verkettung der drei Naturreiche ist sein Grundgedanke
durchaus aristotelisch, aber dessen Theorie ist weitergebildet, und die

angeführten Beispiele zeugen von neuen Naturbeobachtungen, ganz
davon zu schweigen, daß dem Werke ein anderes Ordnungsprinzip
innewohnt. Zwischen Erd- und Pflanzenreich, beiden verhaftet, schieben
sich die Trüffeln ein; der Übergang vom Pflanzen- zum Tierreich ist
durch Muscheln und Würmer, durch die Zweigeschlechtigkeit von Palme

und Feige gekennzeichnet47. Ist der von al-Qazwînî bei der Darstel-

47. J.J.Clement Mullet, Sur l'enchaînement des trois règnes de la nature, extr. de Kazwiny, Journal

Asiatique, Nov. 1840, S. 421 ff.



78 CÉSAR E. DUBLER

lung der Beziehung der drei Naturreiche befolgte Plan auch durchaus

aristotelisch, so ist die gegebene Form noch höchstens als pseudo-ari-
stotelisch zu bezeichnen.

B. DIE ANGEBLICHEN STEIN- UND PFLANZENBÜCHER

DES ARISTOTELES

Mittelalterliche Lapidarien haben sich auf hebräisch, arabisch und
lateinisch erhalten, die alle angeblich von Aristoteles verfaßt sein sollen.

Aber auch Theophrast kommt als Autor derselben kaum in Frage, denn

die von ihm über Mineralien erhaltenen Angaben sind nüchterne

Mitteilungen eines Steinhauers, der nichts von wunderkräftigen Steinen

und deren medizinischem Gebrauch weiß. Solche Daten sind hingegen

von Dioskurides und Plinius, bei denen die Magie eine gewisse Rolle

spielte, erhalten, um später durch Galen ergänzt zu werden. Beschreibungen

von Steinen, denen Wetter- und Heilzauber innewohnte, sind

in den dem Orpheus zugeschriebenen Lithica enthalten ; ihr Ursprungsland

ist Ägypten, das ein Zentrum des alten okkulten Wissens war.
Der Verfasser dieser Lithotherapie muß ein recht gelehrter Arzt gewesen

sein, der die einfachen Heilmittel der griechischen Medizin mit
dem alchemistischen Wissen aus dem Niltal auf das beste zu verbinden
wußte. Dieses Werk wurde nicht Theophrast, sondern Aristoteles
selbst zugeschrieben, weil im Kreise der späteren Alexandersage viele
Wundersteine zu integrierenden Bestandteilen derselben wurden.
Durch die Vermittlung syrischer Übersetzer haben die muslimischen

Kosmographen Qazwînî im 13. und Dimashqî im 14. Jahrhundert diese

angeblichen Daten des Stagiriten aufgenommen, wie z. B. der folgende
Text belegt: «Bahtah Stein) : Aristoteles sagt: Dies ist ein Stein am

äußersten Rande der Finsternis, in der keine Spur von Licht ist und die

die Sonne nicht erreicht ; und würde sie selbst zu der Finsternis gelangen,

so würde sie sich von ihr abwenden. Dort befindet sich auch das

Okeanos genannte Weltmeer. Es gibt große und kleine Stücke dieses

Steins, dessen Farbe die des Goldmarkasits ist. Als Alexander an diesen



ÜBER ARABISCHE PSEUDO-ARISTOTELICA 79

Ort gelangt war, erblickten seine Soldaten den Stein ; da blieben sie mit
offenem Munde stehen, ihre Pulsader schlug nicht mehr, ihr Geist
geriet außer Fassung, und schon waren sie eine Beute des Todes. Da kam

ein kleiner Vogel im Ozean aus dem Meere hervor und ließ sich gerade
auf dieses Gestein nieder ; sofort verließ die Leute, was ihnen zugestoßen

war, weil ihr Blick auf diesem Gestein geruht hatte ; und sie

entfernten sich, ohne Schaden genommen zu haben. Hierauf befahl
Alexander, die Gesichter zu verhüllen und Stücke von diesen Steinen in
Tücher gewickelt mitzunehmen, baute aus ihnen die Mauern einer Stadt

ohne Häuser, Wohnungen und Tore und zog dann weiter. Die Winde

trugen den Staub zusammen und häuften ihn über sie, so daß sie außen

von Ton beschmiert erschien, innen aber dem Blick zugänglich war,
wenn man also außerhalb der Stadt weilte, einen nichts von dem traf,
was Aristoteles im Steinbuch berichtet. Ein anderer erwähnt diesen

Stein und nennt ihn Bâhit; auch ihn haben wir bereits genannt, aber

hier den Bericht des Aristoteles wiedergegeben, weil er der Wahrheit
mehr entspricht...» Vergleicht man damit die Angaben des Dimashqî,
so wird man gewahr, daß dieser zwei Berichte miteinander verband,

von denen einer das Peudo-Aristotelicum über den Bahit-Stein bei Qa-
zwînî ist. Dimashqî situiert den Fundort beim Lebensquell, Qazwînî
hingegen bei der märchenhaften Kupferstadt, die er, angeblich Ptole-
mäus folgend, an die Mondberge verlegt. Diese Gestalt der Sage hat später

im Iskandar-Namä des persischen Dichters Nizâmî Aufnahme gefunden.

Derartige Einschiebsel lassen den Schluß zu, daß die Gesteinssagen
früher ein Eigenleben besaßen und ursprünglich nichts mit dem
Alexanderroman zu tun hatten. Diese Lapidarien waren es, die dem Aristoteles

zugeschrieben wurden, und eine etwas unterschiedliche Rezension

davon hat der Mineralogie des Tîfâshî im 13. Jahrhundert zugrunde
gelegen. Doch schon vor dieser erneuten arabischen Fassung war das

angebliche Steinbuch des Aristoteles «secundum translationem Gerardi
Cremonensis (gest. 1187)» im Okzident bekannt geworden, um hier
dem Albertus Magnus (gest. 1280) und der Enzyklopädie des Vincentius



8o CESAR E. DUBLER

Bellovacensius (gest. 1264) als Quelle zu dienen, denn aus diesem

ursprünglich arabischen Bericht zogen beide ihre Kenntnisse von der

Magnetnadel.

Es erhebt sich nun die Frage, wann dieses Steinbuch entstanden ist
und ob es ein einheitliches Original dazu gegeben hat. Es sieht vielmehr
danach aus, als ob es sich um eine miszellenhaft zusammengetragene
Kompilation handle, bei der viel nichtantikes Wissen Aufnahme fand.

Bestimmte Fragmente entstammen unfraglich den okkulten Kenntnissen

aus dem Niltal, wie unter anderem der folgende Abschnitt : «... In

Ägypten gibt es einen Stein, der, wenn ihn sich jemand auf den Rücken

bindet, in ihm die Begierde zum Beischlaf erwacht, entfernt man ihn

wieder, so weicht auch diese Begierde.» Die Aphrodisiaca hatten
bereits in den medizinischen Traktaten eine Rolle gespielt, wieviel mehr
in dieser nicht durch rationalen Geist geläuterten Kompilation. Der Name

des Aristoteles war nicht mehr als eine Empfehlung für die syrischen
Überarbeiter, deren Text im 10. Jahrhundert in der Enzyklopädie der
Ikhwân al-Safâ, der Lautern Brüder von Basra, Aufnahme fand und im

13. Jahrhundert zu Tîfâshî und Qazwînî gelangte. Jedenfalls ist der

Ursprung des Werkes nicht hellenisch und auch nicht in Byzanz zu suchen,
sondern die Wurzeln desselben ruhen im altorientalischen Wissen, in
Indien und in Persien.

Über den Markasit berichtet Qazwînî, der hier einer Angabe des Ibn
Sînâ folgt: «... Die Perser nennen ihn Hagar al-rûshanâî, was Stein des

Lichtes bedeutet, wegen seines Nutzens für den Gesichtssinn ...», eine

Angabe, die deutlich iranischen Ursprungs ist.
Dieses pseudo-aristotelische Traktat hat als Ganzes seine Heimat in

den vormuslimischen syrisch-iranischen Medizinschulen, deren Mittelpunkt

in Gunday-Sâpûr gelegen haben mag. Dies wird allein schon
dadurch nahegelegt, daß viele der arabischen Gesteinsnamen persischen

Ursprungs sind.JDas Fehlen unmittelbarer genetischer Beziehungen der
islamischen Lapidarien zu denbyzantinischenSchriften dieserArt ist schon an

der inhaltlichen Armut des Steinbuches von Michael Psellos zu erkennen.



ÜBER ARABISCHE PSEUDO-ARISTOTELICA 8l

Der tatsächliche Autor des pseudo-aristotelischen Steinbuches war
wahrscheinlich ein spätantik-mittelalterlicher Arzt, der mit den
griechischen und persischen Quellen vertraut, aber syrischer Zunge war.
Die Übersetzung ins Arabische ist möglicherweise von Hunyan ibn

Ishâq oder seiner Schule erfolgt, wenn man sich nicht dahin versteigen
will, ihn selbst als Verfasser oder Kompilator anzunehmen, da er mit
der Alexander-Literatur des Pseudo-Kallisthenes, der Spruchweisheit

wegen, in enger Berührung gestanden hat48. Damit ist auch für das

pseudo-aristotelische Steinbuch der Bogen vom spätantiken Alexandrien

zur syrischen Gelehrsamkeit des frühen Mittelalters geschlagen, der,
über die arabische, zur lateinischen Fassung führte ; diese ist es gewesen,

die dann auf die Scholastik des europäischen Hochmittelalters
einwirken sollte.

Ähnlich liegen die Verhältnisse bei der pseudo-aristotelischen Botanik,

deren Autor niemand anderer als der Syrer Nikolaus von Damaskus

(i. Jh. v. Chr.) war. Er fußte auf den Anschauungen des Empedokles (c.
Jh. v. Chr.), der die Theorie der sich verbindenden und wieder lösenden

vier Grundelemente entwickelte ; so heißt es von den Pflanzen, daß

ihnen drei Kräfte innewohnen, die aus der Erde, dem Wasser und dem

Feuer stammen. Diese Pflanzenkunde wurde neu geordnet, ähnlich wie
bei den Tieren in zwei große Gruppen eingeteilt, von Hunayn ibn Ishâq
ins Arabische übersetzt und mit den Korrekturen des Thâbit ibn Qurra
aus Harrân versehen der Autorität des Namens des Aristoteles
unterstellt4'. Danach zirkulierte das Werk unter den Muslimen, als ob es

eine authentische Schrift des Stagiriten gewesen wäre, erreichte al-An-
dalus und wurde in der Übersetzerschule von Toledo als De planus ins
Lateinische übertragen. Eine Fassung davon hat sich in einem aristoteli-

48. J.Ruska, Das Steinbuch des Aristoteles mit literargeschichtlichen Untersuchungen
Heidelberg 1912; Qazwînî, Kitâb 'agâ'ib al-makhlûqât, ed. F. Wüstenfeld, Göttingen 1849,
S. 208ff. M.Steinschneider, Arabische Lapidarien, ZDMG, 49 (1895), 244?.

49. Die arabische Textausgabe wurde von A.R.Badawî in Aristotelis De anima Kairo
¦9J4. S. 243 ff besorgt. G. Sarton, Introduction to the History of Science, Baltimore 19J3, vol.1,
S.226.



82 CESAR E. DUBLER

sehen Sammelband, der der Kathedralsbibliothek von Toledo angehört
hatte, erhalten. Der Übersetzer, Alfred von Sareshel, war ein Engländer

aus dem ersten Drittel des 13. Jahrhunderts, der sein Werk dem

Roger von Hereford widmete. Es ist erstaunlich genug, daß diese arabo-
lateinische Version hernach ins Griechische rückübertragen wurde,
was ganz eindeutig an den darin erhaltenen Arabismen zutage tritt?0.

C. DIE ZOOLOGIE DES ARISTOTELES

UND DIE ARABISCHEN APOKRYPHEN

Sind über Botanik und Mineralogie keine authentischen Schriften des

Aristoteles erhalten, so entstammt seiner Feder eine systematische
Tierkunde, die für die Folgezeit stets vorbildlich gewesen ist. Auch sie ist
ins Arabische übertragen worden, und es haben sich von ihr zahlreiche
Handschriften erhalten ; aber es ist nicht dabei geblieben, denn von
diesem Texte ausgehend entwickelte sich die Forschung weiter, deren

neue Erkenntnisse, um ihnen größere Glaubwürdigkeit zu verleihen,
unter dem Namen des Stagiriten in der einschlägigen Literatur Aufnahme

fanden. Man muß hier von einem Grundtext ausgehen, der sicher

von Aristoteles stammt und dem sich im Laufe der Zeit fremde
Nachrichten angliederten, die teils auf Naturbeobachtung, teils auf disparaten

Angaben beruhten. Gibt es gerade in den arabischen Zoologien
eindeutige Pseudo-Aristotelica, so finden sich auch Abschnitte, die wörtlich

mit dem griechischen Text des Stagiriten übereinstimmen; doch

zwischen beiden haben sich auch zahlreiche Angaben erhalten, die von
ihm angeregt sein mochten oder eine Auslegung seiner Schriften
darstellten, so daß das Verhältnis vom aristotelischen Grundtext zu den

ausgesprochenen Pseudo-Aristotelica oft fließend ist. Diese allgemeine
Feststellung soll nun im einzelnen an den Zoologien des Gâhiz und des

Ibn Bukhtîshûc im Bereich des Islams belegt werden.

jo. Vgl. S.74, Note 41, Millâs S.60.



ÜBER ARABISCHE PSEUDO-ARISTOTELICA 83

a) «Das Buch der Tiere» des GaAiz51

Innerhalb des arabischen Schrifttums nimmt der Polygraph öahiz aus

Basra eine einmalige Stellung ein, indem unter seiner Führung die
arabische Prosa jene Vielfalt und Beweglichkeit erhielt, die es ihr ermöglichte,

auf Jahrhunderte die Sprache der Gebildeten und der Gelehrten
der islamischen Welt des Mittelalters zu werden. Inhaltlich haben seine

Schriften alle Gebiete, die einen Muslim interessieren konnten, erfaßt
und gestaltet. Daher ist er der erste bedeutende Former des Adab, der

guten Bildung, bei der in umfassender Schau Natur- und Geisteswissenschaften

umspannt wurden. Dieser Allgemeinbildung hat er unter seinen

Glaubensgenossen eine menschlich gültige Form zu geben
vermocht, ohne vorerst eine geschlossene Kosmographie zu umschreiben,
wie sie einige Jahrhunderte später Gestalt gewann. Von diesem

Gesichtspunkt aus ist Gâhiz ein maßgebender Autor, der den Geist der
Muslime im 9.Jahrhundert geprägt und wie es aufvölligverschiedene Art
und in einem ganz anderen Sinne bereits über ein Jahrtausend früher
Aristoteles unter den Hellenen getan hatte. Beide haben Werke verfaßt,
die den Natur- und Geisteswissenschaften angehören ; beide haben eine

Zoologie verfaßt, aber so wie die des Griechen zum Musterbeispiel von
methodischer Naturbeobachtung und Systematik wurde, so ist auch die
des Muslims für seine Kultur typisch, indem sie mit ihrem mangelnden
Rationalismus nichts als die Vielfalt der Schöpfung Allahs im Tierreich
zu preisen sucht. Gewiß ist das Buch nach Anlage und Methodik
unwissenschaftlich, nicht aber in der Fülle des zusammengetragenen Stoffes,
der anekdotische Angaben über die Tiere aus Koran und
Prophetenüberlieferung, altarabischer Poesie und Fabel, literarisch-philologische
Angaben mit rein zoologischen zusammenbringt. Indische und iranische

ri. Die folgenden Zitate entstammen der Ausgabe des öahiz, Kitâb al-Hayawân, Vu Bde.,
Kairo 1366 H, 1947 n. Chr., wobei die Bände mit römischen, die Seiten mit arabischen Ziffern

angegeben werden. - Für die Aristoteles-Zitate hat man zugezogen J. Barthélémy-Saint
Hilaire, Histoire des Animaux d'Aristote, 3 vols., Paris 1883, dessen Einteilung in Bücher,
Kapitel und Abschnitte hier befolgt wird.



84 CÉSAR E. DUBLER

Daten stehen neben denjenigen der Hellenen, und von diesen benützt
Gâhiz ausgiebig Euklid, Galen und Aristoteles, den er meistens, wie
bereits angegeben, als Sâhib al-mantiq, Herrn oder Meister der Logik,
bezeichnet. Die von al-Baghdâdî im Kitâb al-farq bayna al-firaq, dem Buch

der Trennung der Teilungen, geübte Kritik, er habe lediglich den Stagiriten

und andere arabische Zoologen plagiiert, ist gewiß unzutreffend,
denn außer den recht häufigen Zitaten hat Gâhiz in seinem Tierbuch
auch zahlreiche eigene Naturbeobachtungen aufgeführt51.

Welches ist aber, auf Grund der Texte, das genaue Verhältnis des

Gâhiz zur Zoologie des Aristoteles Hier lassen sich nun mehrere
genaue Übereinstimmungen nachweisen, z.B. berichtet Aristoteles,
Zool., VIII, 19, c-6 von den Schlangen: «Im Frühjahr, wenn sie aus

ihrem Versteck (arab. : Nest) hervorkriechen, häuten sie sich und ebenso

im Herbst (arab. : zu Anfang des Herbstes) Sie beginnen sich bei den

Augen zu häuten, und daher glaubt man, daß sie darob blind werden
Sie entledigen sich der Haut in einer Nacht vom Kopfbis zum Schwanz,

und dabei erfolgt dies von innen nach außen, wie sich der Embryo aus

der äußeren Haut schält.» Abgesehen von den geringfügigen
Abweichungen, die in Klammern angegeben sind, entspricht der Text wörtlich

Gâhiz, Hayawân, IV, 223/24. Weiter erwähnt Aristoteles, Zool., II,

2,18, Schlangen mit angeblichen Hörnern, die aber nichts als eine

Hautverdickung sind, was Gâhiz, Hayawân, IV, 227 entspricht. Die
Angabe des Aristoteles, Zool., 1,1, 12, daß die Nahrung der Fische nur mit
dem Wasser von ihnen aufgenommen wird, findet sich bei Gâhiz dreimal

wiederholt (V, 541 ; VI, 17 ; VI,443). Eine ähnliche Repetition
ergibt sich vonAristoteles, Zool., IX, 2,9, die von der Feindschaft, die
zwischen dem Raben mit Esel und Stier besteht, weil er diesen die Augen
aushackt, handelt, was bei Gâhiz ebenfalls dreimal gesagt wird (III,4Ç8 ;

111,499 ; VII, 97). Sehr aufschlußreich sind bei öahiz die Angaben über

j2. Unter den modernen Orientalisten hat sich vor allem Ch. Pellat mit Gâhiz befaßt.

Sein Tierbuch ist untersucht worden von M. Asin, El «Libro de los animales» de Yâhiz, in Isis, 14

(1930), S. 1 ff. und neu herausgegeben in Obras Escojidas, vols.II-III, Madrid 1948, S. 31 ff.



ÜBER ARABISCHE PSEUDO-ARISTOTELICA 8r

den Elefanten, z. B. (VII, 124), daß derselbe mit Zähnen geboren wird,
was Aristoteles, Zool., II, 3,21 entspricht; weiter sagt Gâhiz, daß die

Elefanten, laut Aristoteles, 400 Jahre alt werden (VII, 184), hingegen

gibt dieser in Zool., VIII, 11,2 an, sie würden 200 oder 300 Jahre, aber

Zool., IX, 33,2, sie würden 200 oder 120 Jahre alt; schließlich stimmt
Aristoteles, Zool., 11,3,6 in der Beschreibung der männlichen
Geschlechtsteile des Elefanten genau mit Gâhiz, VII, 223, überein, dessen

Text wie folgt lautet: «Das Glied des Elefanten ist klein, verglichen
mit der Größe seines Körpers, und die Testikeln sind äußerlich nicht
wahrnehmbar (Aristoteles fügt hinzu : Sie sind aber im Leibesinneren
nahe der Nieren) ; daher erfolgt die Kopulation sehr rasch.» Und nun

fügt öahiz hinzu : «Wie merkwürdig es auch ist, was ich im Tierbuch
des Aristoteles gelesen habe, so habe ich selbst festgestellt, was er
berichtet hatte ...» Ähnliche Aristoteles-Zitate ließen sich bei Gâhiz, wie
z.B. über die zehn Falkenarten, den Winterschlaf, die Nahrung der Tiere,
die genau mit dem Original übereinstimmen, nachweisen. Daneben

gibt es aber einige Hinweise, die nur ungefähr mit dem Urtext des Stagiriten

übereinstimmen, so z.B. Aristoteles, Zool., IX, 2,4, eine Stelle,
die von der Feindschaft zwischen Adler und Schlange handelt, weil diese

von den ersten gefressen werden; Gâhiz, Hayawân, II, co, spricht von
der Gegnerschaft beider, weil der Adler die Schlange frißt, aber weil
diese den Eiern und den Jungen des Adlers nachstellt. Handelt es sich

um eine im Original verdorbene Textstelle oder um ein späteres
Einschiebsel, das bereits als pseudo-aristotelisch zu bezeichnen ist?

Dazu äußert sich Gâhiz einmal selbst, indem er sagt (II, er) : «Es sagt
Aristoteles in dem Buch, das man ihm über die Tiere zuschreibt, daß

am Ort, an dem es von den Löwen handelt, folgendes von den
Tatzenschlägen zu berichten ist. » Diese Angabe findet sich nun aber nicht in der
aristotelischen Zoologie, und darüber hinaus drückt sich der muslimische

Autor deutlich genug aus, daß ihm an dieser Stelle ein Pseudo-

Aristotelicum bewußt ist. Solche finden sich bei Gâhiz nicht selten, z. B.
II, 318 sagt er, angeblich Aristoteles folgend, daß es sehr schwer sei, die



86 CESAR E. DUBLER

Jungen der Adler und Raben zu sehen und zu unterscheiden ; dann fügt
er hinzu: «Die Raben sind bei uns in Basra selten, ohne Zugvögel zu

sein, und ihre Jungen haben sie in den Spitzen der Palmen oder aufhohen

Bäumen», woraus deutlich wird, wie er auch hier, wie bereits beim
Elefanten, eine schriftliche Angabe seiner eigenen Beobachtung gegenüberstellt.

Zahlreiche anekdotische Daten des Gâhiz, wie die Feststellung, daß

die Hyänen Ameisen fressen (IV, 34) oder die angebliche Feindschaft

zwischen Spatz und Esel (V, 224), sind Pseudo-Aristotelica. Nicht so

eindeutig ist die Angabe des Aristoteles, Zool., VIII, 6, 1-2, daß kleineRep-
tilien mit Wein gejagt werden, während Gâhiz, Hayawân, IV, 223 es

mit Rautengeruch macht, wodurch die Tiere betrunken werden.
Betrachtet man alle diese Angaben des Gâhiz kritisch, so muß man

aus ihnen ableiten, daß ihm ein mehr oder minder getreues Tierbuch
des Aristoteles bekannt war, denn sonst wären die teils wörtlichen

Textübereinstimmungen nicht zu erklären. Daneben war ihm bewußt,
daß unter dem Namen des Aristoteles eine Zoologie zirkulierte, die

dieser nicht verfaßt hatte, somit ein Pseudo-Aristotelicum war. Zuzüglich

wird auch noch mit einer nur mündlich weitergegebenen Kenntnis
über die Tierwelt zu rechnen sein, die eventuell dem Stagiriten
zugeschrieben wurde. Zu alledem gesellten sich die eigenen Beobachtungen
des Gâhiz, der im Zweistromland lebte, jenem Gebiet, das dem Sasani-

denreich angehört hatte und in dem die syrische Wissenschaft zur vollen

Entfaltung gedieh. Gewiß war er ein Nutznießer derselben, so daß

es naheliegt anzunehmen, daß aus der Feder eines dortigen syrischen
Christen eine pseudo-aristotelische Zoologie geflossen ist. Diese
Annahme wird durch ein weiteres arabisches Tierbuch belegt.

b) «DasBuch der Beschreibung der Tiere und ihres Nutzens» vonlbnBukhtîshû*^

Die wissenschaftliche Persönlichkeit des cUbayd Allah b. Gibrîl b.

Bukhtîshû' ist von derjenigen des Gâhiz völlig verschieden, denn er
gehört der ursprünglich syrisch-christlichen Ärztefamilie aus Gunday-Sâ-

$3. Von diesem Werke bestehen zahlreiche Handschriften (Brockelmann, Gesch. Arab. Lit.,



ÜBER ARABISCHE PSEUDO-ARISTOTELICA 87

pur an, deren Mitglieder von den 'Abbasiden bereits vor 800 an den

Chalifenhof von Bagdad gezogen worden waren54. Das vorliegende
Tierbuch behauptet, unmittelbar von der Schrift des Aristoteles abgeleitet

zu sein, von der sich aber nur ganz seltene Einzelangaben finden, so

heißt es z.B. (Fol. 247b), daß dem Aristoteles zufolge die Schlangen,
und allgemein die Tiere, im Frühjahr gezeugt werden, was der Zoologie,

V, 1 entspricht. Daß dem Autor aber eine pseudo-aristotelische Fassung
derselben vorlag, ist aus der Bemerkung zu erschließen, die er zu den

Löwen macht (Fol. 208a/b und Abb. 3). Der Text sagt: «Wir erwähnten

bereits im ersten Buch die Beschreibung des Löwen nach den Worten

des Aristoteles und fanden sie im ,Buch des Nutzens der Tiere' des

cAbd Allah b. Gibrîl b. Bukhtîshû0, und über das hinaus, was Aristoteles
in seiner Beschreibung sagt, überliefern die Inder vom Löwen, der sich

in ihrem Lande findet, daß er am Kopf eine dicke Flüssigkeit ausscheidet,

die ähnlich wie der Moschus riecht ...» Sieht man nun näher zu,
was für Aussagen dem Aristoteles zugeschrieben werden, so erkennt

man, daß es sich stets um Pseudo-Aristotelica handelt, wie z. B. (Fol.
1 çb) die Bemerkung, daß die Vögel den Samen nicht ausspritzen, oder

(Fol. 194b), daß dem Biber keine medizinischen Kräfte innewohnen.
Im übrigen wird noch einige Male Galen (Fols. 81a, 88b, 106a, 127b,

i7cb) zitiert, sonst aber sind die Spuren hellenischer Wissenschaft
kaum zu finden. Ähnlich wie in der Mineralogie, ist auch hier eine

pseudo-aristotelische Zoologie verfaßt worden, die von einem Mediziner

geschrieben wurde, dem die syrisch-hellenistische Überlieferung
und die im Sasanidenreich zugänglichen Kenntnisse gegenwärtig waren.
Dabei sind viele volkstümliche Daten, z. B. auch der Kopten, im Text
aufgenommen worden, der, außer dem Namen, kaum noch aristotelische

Angaben enthält. Auch in diesem Falle sind dem Namen des Stagiriten

die unterschiedlichsten Kenntnisse zugesprochen worden, die die
I, 636ff.), von denen für die folgenden Ausführungen diejenige des Brit.Mus., London, Or.
2784 zugrundegelegt wird und deren Folienangabe man befolgt (vgl. S. J3, Note 20).

Î4. Weiteres zu demselben findet sich in meinem Artikel Die «Materia Medica» unter den

Muslimen des Mittelalters, Sudhoffs Archiv, 43 (1959), 333.



88 CESAR E. DUBLER

Muslime dann übernahmen. Aus allem bisher Gesagten läßt sich der
Schluß ziehen, daß unter diesen sehr verschiedenartige Zoologien des

Aristoteles zirkulierten; von diesen standen die einen dem Original
näher als die anderen, gewisse Fassungen entfernten sich sehr von ihm,
um schließlich zu völlig pseudo-aristotelischen Schriften zu werden.
Die Grundlage derselben war aber wieder eine Redaktion, die von
den medizinkundigen syrischen Christen im Sasanidenreich
niedergeschrieben worden war, in deren Text sich die verschiedenartigsten
alten Angaben mit eigenen Naturbeobachtungen verbanden. Eine

Präzisierung dieser Annahme kann nur an Hand einer sorgfältigen Prüfung
der arabischen Manuskripte, die dem Aristoteles zugeschriebene
Tierbücher enthalten, erbracht werden.

Wahrscheinlich waren es diese erweiterten Zoologien, die im Bereich
des Islams größte Verbreitung fanden, auch nach der Iberischen Halbinsel

gelangten und von Michael Scottus zwischen 12 21 und 1223 ins Lateinische

übertragen wurden, um im Okzident des 13. Jahrhunderts zu einem
der beliebtesten naturkundlichen Bücher zu werden55. Die tatsächlichen

Aristoteles-Zitate in den arabischen Zoologien und den davon abgeleiteten

Übersetzungen werden oftmals kaum größer gewesen sein als

diejenigen Angaben, die der Physiologus dem Texte des Stagiriten entnahm.

LEGENDE UND SCHRIFTEN

Mit der Zoologie hat sich der Kreis der arabischen pseudo-aristotelischen

Naturalia geschlossen, der sich in die bereits vorgezeichnete Linie
der Entstehung der übrigen Pseudo-Aristotelica einfügt. Die Voraussetzung

derselben ist stets wieder in den Mischkulturen zu suchen, seien

dies nun der synkretistische Geist des spätantiken Alexandrien, der syrische

Hellenismus im Sasanidenreich vor Muhammad oder das

christlichislamische Hispanien des Hochmittelalters. Parallel zu dieser volkstümlichen

Entstellung der Aristoteles-Kenntnisse geht auch eine gelehrte
Erforschung seiner Schriften, wie sie in Bagdad mit den muslimischen

SS- Vgl. S. 74, Note 41, Millâs S. 33.



ÜBER ARABISCHE PSEUDO-ARISTOTELICA 89

Philosophen einsetzt und mit Averroës in Cordoba ihre Vollendung
erreicht. Dabeiwaren stets von neuemÜbersetzer undAusleger amWerke,
indem die vorislamischen Fassungen erst ins Arabische und diese vor der

Scholastik ins Lateinische übertragen wurden. Nimmt al-Andalus in der

Vermittlung der Aristoteles-Kenntnisse nach dem Okzident eine

Schlüsselstellung ein, so hat es dieselbe auch für die Pseudo-Aristotelica inne.

Diese treten aber nur in ihrer Abhängigkeit von der Aristoteles-Legende
ins richtige Licht, die ihrerseits wieder allein inBeziehungzurAlexandersage

gewürdigt werden darf. Aber auch für die Mythologisierung des

mazedonischen Großkönigs sind zwei Zeitpunkte und geographische
Orte besonders entscheidend : zuerst der spätantike Schmelztiegel von
Alexandrien und im Hochmittelalter die Iberische Halbinsel, weil sich

in ihr das orientalische und das okzidentale Bild des Herrschers verbinden

konnten56. Ähnliches gilt für Aristoteles: im spätantiken Alexandrien

hat sich seinem Namen die erste große Menge von Fremdstoff

angefügt, und in Spanien ist seine Gestalt noch nicht zum zynischen, alten
Vielwisser des christlichen Okzidents geworden, sondern bewahrt die

menschliche Fülle des weisen Arztes, wie ihn sich die Muslime vorstellten.

Dieses Bild ist von einer alten kastilischen Romanze aus dem 13.
Jahrhundert festgehalten, die vielleicht einem größeren Gedichte
entstammte und noch am Hofe der Katholischen Könige um iroo sich

größter Beliebtheit erfreute. Wie sehr aber Vorstellung und Situation
der Hauptpersonen allhispanisch waren, wird dadurch deutlich, daß

sich die Romanze auch unter den Sefarden des Balkans bis in die Neuzeit

erhalten hat. Diese aus Spanien emigrierten Juden haben also das

Geistesgut der untergegangenen mittelalterlichen Konvivenz Hispaniens
von Rassen und Glaubensbekenntnissen treu bewahrt57. Das Gedicht,
das in keiner unmittelbaren Beziehung zum großen spanischen Poema de

Alixandre steht, lautet :

j6. Daraufhat sehr feinsinnig E. Garcia Gómez, S. XVI seiner Einführung (vgl. S. 46, Note
10) hingewiesen.

ST. R.Menéndez Pidal, Romancero Hispdnico, 2 vols., Madrid 19J3, vol.I, SS. 110, 159,
346; vol.II, SS. 26, 47, 334.



go CESAR E. DUBLER

Morir se quiere Alixandre
del dolor de corazón ;

envió por los maestros

cuantos en el mundo son.
Envió por Aristotil
el ayo que lo crió.
El ayo desque lo supo,
cabalgó y no se tardo :

jornadas de quince dias

en cinco las camino,

descabalgó de la mula,

cerca del rey se asentó.

Y tomóle por la mano,
luege el pulso le cató.

— i Que vos parece, maestro,
deste mal que tengo yo

- A mi parecer, sefior,

que es gran mal de corazón ;

faced vuestro testamento,
poned vuestra alma con Dios.

Alixandre lag im Sterben

Am Herzen schwer erkrankt ;

Er schickte nach allen Meistern,
Die ihm auf Erden bekannt.
Nach Aristotil rief er,
Dem Lehrer, der ihn erzog.
Und dieser ritt eilends zu ihm,
Ohn' daß er es lange erwog :

Fünfzehn Tagemärsche

Legt er in fünf zurück ;

Kaum vom Maultier gestiegen,
Läßt er beim König sich nieder.
Seine Hand hat er ergriffen,
Den Puls ihm wohl gefühlt.
«Was meint Ihr zu diesem Übel,
Das mich befallen, o Meister?»
«Mir scheint, o mein Gebieter,
Daß es ein schwer Herzeleid ist ;

Sagt mir Euren letzten Willen,
Überlaßt die Seele dem Herrn.»

Diese Aristoteles-Gestalt, die dem sterbenden Großkönig beistehen

will, tritt auch in der islamischen, im 16. Jahrhundert auf Aljamiado

niedergeschriebenen Alexanderlegende auf, so daß die gemeinsame

geistige Grundlage Hispaniens nicht zu verkennen ist58. Damit ist das

volkstümliche Bild des weisen Aristoteles in Spanien, das sich weitgehend

demjenigen der Muslime näherte, festgelegt, da der Stagirit bei

diesen in der Legende Arzt, Fürstenberater und Gelehrter zugleich ist.

Diese Vorstellung erhielt aber eine Stütze durch die Peripatetiker von

al-Andalus, in erster Linie durch Ibn Rushd, dessen Aristoteles-Kommentare

jedoch nicht so sehr bei seinen Glaubensgenossen, als vor allem

j8. Vgl. S. 73, Note 37, Leyendas S. 279.



ÜBER ARABISCHE PSEUDO-ARISTOTELICA 9I

bei den Juden und, durch deren Vermittlung, bei den Christen Widerhall

fanden; diese Lehrmeinungen wurden aber entstellt, so daß sich

hinter den Namen von Averroës und Aristoteles alle möglichen Irrlehren,

die von der Scholastik bekämpft wurden, verbergen sollten. Über

die verschiedenen Glaubensbekenntnisse hinweg haben sich im Namen
des Aristoteles Gelehrsamkeit und Volkswissen durchdrungen, ein
Prozeß, der im Laufe des 12. Jahrhunderts seinen Ausgangspunkt von
der Iberischen Halbinsel genommen hat.

Innerhalb der islamischen Welt hatte die Erzählung indischen

Ursprungs, in der der weise Fürstenerzieher sich von einer Frau betören
läßt und von ihr so weit gebracht wird, sie auf sich reiten zu lassen,

große Verbreitung gefunden. In dieser erniedrigenden Situation wird
er von seinem Herrn überrascht; und daraus folgte ein belehrender

Schluß, der verschiedene Formen annahm. Eine derartige menschliche
Schwäche eines Weisen war bei den Muslimen ohne Minderung seiner

sonstigen Eigenschaften denkbar, denn selbst der vorbildliche Prophet
Muhammad hatte sich solche Entgleisungen zuschulden kommen

lassen, ohne daß dadurch sein Ansehen als Künder von Allahs Wort
Schaden gelitten hätte. Dieses Motiv der Versuchung des Eremiten,
Heiligen oder Weisen war von den Muslimen verschieden ausgestaltet
worden, sie haben es aber anscheinend nie auf Aristoteles und Alexander

übertragen. Dagegen taucht dieses Motiv im christlichen Okzident
des 12. und 13. Jahrhunderts in mannigfachen Fassungen an diese

Namen gebunden auf59, ohne daß man sich bisher eindeutig auf einen
gesicherten Ursprung hätte festlegen wollen. Auf Grund alles bisher

Gesagten wird aber deutlich, daß der Name des Aristoteles im Spanien des

12. Jahrhunderts durchaus geläufig war. Außerdem herrschte in al-Anda-
lus das allgemein islamische Milieu, das die Verbindung des Namens des

S9- ]. Storost, Zur Aristoteles-Sage im Mittelalter. Geistesgeschichtliche,folkloristische und literarische

Grundlagen zu ihrer Erforschung, Kraft-Festgabe, Monumentum Bambergense, München

i9ij, S. 298 bis 3J0, und Besprechung in Orientalische Literaturzeitschrift, ji (1956), 401.
Die Studie schließt mit der Frage nach dem Ursprung dieser Aristoteles-Sage, die man im
folgenden zu beantworten sucht.



92 CESAR E. DUBLER

Stagiriten mit einer belehrenden Episode durchaus nahelegte. So konnte
diese ursprünglich indische Anekdote sehr leicht der mittelalterlichen
Aristoteles-Vita durch das fahrende Volk, aber auch durch die Gelehrten,

die von der Toledaner Übersetzerschule nach Frankreich, England
oder Italien zurückkehrten, mitgebracht jund der damaligen europäischen

Gedankenwelt eingefügt werden. Sie stieß hier aber auf eine

geistige Haltung, die von derjenigen der Muslime grundlegend verschieden

war, denn damals hatte im Okzident die christliche Moral bereits über

ein Jahrtausend gewirkt, die es nicht zulassen konnte, daß einem
Gelehrten oder Weisen derartige Fehltritte unterliefen. Doch nicht genug
damit, daß man im Spätmittelalter vom griechischen Philosophen ein

völlig legendäres Bild entwarf, dessen einzelne Bestandteile ihren

Ursprung in Raum und Zeit weit verstreut hatten, sondern die Verzerrung
ging in den aristotelesfeindlichen Kreisen noch weiter, indem sie

behaupteten : Da Aristoteles erwiesenermaßen einen unsittlichen Lebenswandel

geführt hatte, ist es unmöglich, daß er der Verfasser der Nikoma-

chischen Ethik sei. Ohne den geringsten Versuch zumachen, der geschichtlichen

Person des griechischen Philosophen auch in bescheidenster Art
gerecht zu werden, allein gestützt aufdie durch die christliche Moralität

geprägte Legende, wurde die Nikomachische Ethik, eine gesichert authentische

Schrift des Aristoteles60, zum Pseudo-Aristotelicum gestempelt.
Hieran wird noch einmal offenbar, wie unlösbar eng die volkstümlichen

Kenntnisse mit der Gelehrsamkeit, die Legende um Aristoteles

mit seinen echten und apokryphen Schriften im Mittelalter verhängt

waren. Damit erscheint auch die Bedeutung der Pseudo-Aristotelica im

richtigen Licht als Sammelbecken der verschiedenartigsten Kenntnisse,
die sich nicht nur auf die Vermittlung antiken und orientalischen Wissens

zum medievalen Islam und Christentum beschränkt, sondern diese

apokryphen Schriften haben in der allgemeinen Geistesgeschichte ihren

gesicherten Platz.

60. Dazu vgl. R.Walzer, Magna Moralia auf S. ji, Note 1 j.


	Über arabische Pseudo-Aristotelica : Beitrag zur Kenntnis des angeblich hellenistischen Wissens unter den Muslimen

