
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 14 (1961)

Heft: 1-4

Artikel: Ding und Dharma : ein Wort zu Jaspsers' "Ngrjuna"

Autor: Liebenthal, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-145821

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-145821
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DING UND DHARMA
Ein Wort zuJaspers' «Nâgârjuna»

VON WALTER LIEBENTHAL, SANTINIKETAN

Anlaß zu diesem Aufsatz ist ein Kapitel in dem Buch «Die großen
Philosophen» von Karl Jaspers, S. 934—9c6. Das Buch erschien 19C7, ist also

noch nicht alt. Daß die darin benutzte Literatur über Buddhismus meist
veraltet ist, liegt wohl daran, daß das betreffende Kapitel nicht erst

19C7 geschrieben wurde, und an der Schwierigkeit, diese Literatur zu
bekommen. Wallesers Übersetzung der Karikäs aus der tibetischen

Übersetzung ist längst ersetzt worden durch Stcherbatskys sehr viel
bessere aus dem originalen Sanskrit. Die von ihm gewählte Übersetzung

«Streitlosigkeit» (für asanga) ist längst aufgegeben worden für «nicht
haften». Dies und anderes fällt jedem Buddhologen sofort auf. Das

Kapitel «Nâgârjuna»bleibt trotzdem außerordentlich interessant, weil
Jaspers richtig gesehen hat, wo das Problem liegt.

Die scheinbare Gleichheit des Denkens bei Nâgârjuna und in der
westlichen Philosophie ist öfter bemerkt worden, so z.B. von Stcher-

batsky, Schayer, de Jong, neuerdings von Robinson. Aber hier spricht
zum ersten Male ein europäischer Philosoph von Rang. Er nennt Nâgârjuna

einen «großen Philosophen», nimmt ihn ernst. Dies ist ein

notwendiger, ein überaus wichtiger Schritt. Wir müssen dahin kommen,
orientalische Philosophie ernstzunehmen, auch wenn wir
wissenschaftlich-technisch so viel weiter sind. Wir müssen auch werten und

vergleichen. Die Schwierigkeit ist nur, wenn wir vergleichen, den Nenner

zu finden, der für beide Philosophien gilt. Nachdem ich Jaspers'

Ausführungen wiederholt gelesen hatte, glaubte ich zunächst : ja, so ist es,

Nâgârjuna will mit seinen Negationen aufdie Transzendenz (das «

Grundwissen», wie Jaspers sagt) hinaus; dann aber ging mir auf, daß, wenn
diese Transzendenz bestimmt wird als das, was das rationale Denken

transzendiert, Nägärjunas Problem nicht identisch ist. Bei ihm ist das



l6 WALTER LIEBENTHAL: DING UND DHARMA

Jenseits («andere Ufer») nicht als Gegensatz zu rationaler Systematik
konstruiert, sondern als Gegensatz zu der Vergänglichkeit des Daseins.

Oder meint Jaspers mit Transzendenz die Ewigkeit? Nachdem ich die
anderen Teile des Buches gelesen habe, glaube ich das verneinen zu
müssen. Ewigkeit im buddhistischen Sinn (amrta) ist nicht dasselbe

wie Transzendenz oder Metaphysik.
Wir alle denken in Bildern, auf die wir uns zurückbeziehen, wenn

wir subjektiv (statt durch Experiment) entscheiden, was etwas ist, was

z. B. Welt ist, was das Ziel unseres Daseins usw. Die Logik ist wohl überall

gleich, und ich glaube schon, daß sich die Formen, deren Nâgârjuna
sich bedient, in der europäischen Logik wiederfinden lassen - denkt er
aber deshalb dasselbe? Sein Problem war doch nicht : was ist Denken?,
sondern: was ist Ewigkeit? Der Inhalt seines Denkens ist verschieden.

Jaspers unterscheidet zwischen (metaphysischen) Visionen und
Systemen. Er meint, glaube ich, mit «Vision» dasselbe, was ich hier
«Bild» nenne. Es ist ein Bild (Schlüssel zum Universum, «world-interpretation»),

wenn wir sagen, daß alles entsteht und vergeht. Durch
Experiment läßt sich dergleichen nicht nachweisen. Über einem solchen

Ansatz läßt sich jedoch ein System errichten. Elemente eines Systems

nennen wir Begriffe ; für Elemente von Bildern haben wir kein besonderes

Wort. Wo es, wie in Indien, keine reine Wissenschaft gab, Bilder
und Systemevielmehr durcheinandergingen, ist es vielleicht angebracht,
ein neues Wort zu wählen. Ich schlage deshalb vor, in diesem Fall von
Positionen anstatt von Begriffen zu sprechen. Purusha und prakrti (Sâmkhya)

oder isvara (Nyäya-Vaisesika) sind Positionen in einem Bild, ebenso

wie die dharmas. Man könnte sich auch so ausdrücken : Wissenschaften

wollen die Welt beschreiben, wie sie objektiv, im Experiment, sich

zeigt; indische Visionen (darsanas, «Lehren») wollen die Welt
beschriften, so daß diese Schrift als ein Mittel zur Befreiung dienen kann.

Daher sind ihre Schriften heilig, sie sind verkündet, wissenschaftlicher

Kritik nicht unterworfen. (Dies im Prinzip ; Ansätze zu wissenschaftlicher

Kritik gab es.)



WALTER LIEBENTHAL: DING UND DHARMA 17

Eine Position ist also ein Wort in der Schrift (dem Bild) eines Lehrers

und wurde von anderen Lehrern abgelehnt, weil sie in deren

Schrift nicht paßte. So lehnte Gotama Buddha die Position Gott (isvara)
ab, weil sie «nicht zur Befreiung führt». Niemals ist von einem
indischen Lehrer die Frage, ob Gott ist oder nicht, im Sinne westlicher
Wissenschaft gestellt worden. Auch Nâgârjuna fragt nicht so, selbst

wenn er den Ausdruck «ist» gebraucht. Auch dann ist, was er meint,
einfach : Gott (ob existent oder nicht) ist eine Figur innerhalb von
samsara, er ist ein «Etwas» und daher aus unserem Bild verwiesen.

Nâgârjuna zerschlug Positionen, wenn er Weder-Sein-noch-Nichtsein

von allem irgendwie Angesetzten behauptete. Das waren teils Elemente

von Bildern (prakrti), teils das, was wir geneigt wären Begriffe zu nennen

(käla), teils das, was uns Tatsachen zu sein scheinen (gamana).
Nâgârjuna gebraucht hier das Wort dharma (Lehrgegenstand) in einem
weiteren Sinne als sonst im Buddhismus üblich, nämlich nicht nur für
buddhistische dharmas, sondern für Positionen allgemein. Er widerlegt diese

Positionen, indem er sie als vergänglich nachweist. Er trifft damit
alle Positionen, buddhistische und nicht-buddhistische, ja, wenn man
so will, auch die Methode des Ansetzens von Positionen überhaupt. Er
meint : Haltet euch nicht an diese von euch selbst gesetzten Positionen,
als ob sie real wären. Real ist nur das Ewige, das unbeschriftbar ist,
zugänglich nur der Vision des Yogins. Daher ist es am besten, von Welt
einfach als dem Vergänglichen (pratïtyasamutpâda) zu sprechen und die

Beschriftung vollständig zu unterlassen.

Ist dies nun dasselbe wie «transzendieren über das rationale Denken
hinaus»? Ich bezweifle im folgenden, daß es so ist. Da ich aber nicht
Philosoph bin, muß ich mich im wesentlichen damit begnügen, zu erklären,

was ich für Mißverständnis der indischen Philosophie halte.

1. Hinduismus und Buddhismus

Im Hinduismus ist Dharma (hier groß geschrieben, um es von den dharmas,

dem Plural desselben Wortes, zu unterscheiden) «ewiges Gesetz»,



l8 WALTER LIEBENTHAL: DING UND DHARMA

eine Auslegung von Welt, aus der folgt, wie der Mensch zu handeln hat,

was seine Bestimmung ist. Im Buddhismus bedeutet Dharma dasselbe,

das «ewige Gesetz» im Sinne des Buddhismus.

Beide Religionen glauben, wie bekannt, an Wiedergeburt; beide
sehen im Aufhören der Wiedergeburten das letzte und höchste Ziel. Das

Aufhören ist verschieden vorgestellt. Der wesentliche Unterschied
scheint mir zu sein, daß im Hinduismus eine göttliche Ordnung des

Irdischen gesetzt wird, der sich fügend man von Gott (in irgendeiner seiner

vielen Formen, z.B. Krshna) aufgegebene Pflichten erfüllt, während

im Buddhismus Welt ohne göttliche Ordnung ist. Dem Hindu ist
ein Platz im Weltsystem (Kastensystem) zugewiesen, den er auszufüllen

hat. Er folgt dabei Regeln, die in Büchern überliefert sind. Er bleibt
also in der Welt, auch wenn er «den Willen Gottes» tut, wie wir uns
ausdrücken würden. Oder wir könnten auch sagen: Der Hinduismus
kennt zwei Heilswege, den des Frommen, der seine irdische Pflicht tut
(bhaktimârga) und den des Heiligen, der sich als von allen Pflichten frei
erklärt und sich ausschließlich und direkt der Aufgabe der Verwandlung

(in eine der göttlichen Personen) durch Erkenntnis widmet (jhäna-

mârga). Der zweite Weg ist auch der des Buddhismus. Er verlangt, daß

der Gläubige «in den Strom eintritt», d. h. mit der Welt bricht. Er verläßt

Familie, Kaste, Stellung und versucht, seine Verwandlung, sein

Erwachen (zum Buddha) in langer, stufenweiser Arbeit ohne Hilfe Gottes

(an die er nicht glaubt) zu erreichen. Laien, «Zuschauer» (upâsaka)

genannt, wenn sie die Moralvorschriften halten und die Kirche fördern,
werden während ihrer Wiedergeburten belohnt, bleiben aber «an das

Rad gebunden». Der einzige Weg zur Befreiung vom Irdischen (moksa)

ist also für den Buddhisten Erkenntnis. Durch Erkenntnis der Situation,
in der er sich befindet, erzwingt er - ohne Gott — den Übergang zum
«anderen Ufer». Das Wissen, das ihm nottut, ist der Dharma, die vom
Buddha Gotama gegebene Weltauslegung.

Im buddhistischen Dharma wird Welt neu bewertet. Die Welt ist
kein Platz zum Bleiben für jemand, der Ewigkeit (amrta) sucht. Denn



WALTER LIEBENTHAL: DING UND DHARMA 19

sie ist vergänglich; alles, was sich dort findet, entsteht und vergeht. In
dieser Perspektive verschwindet die Buntheit des Lebens, es bleibt
nichts als ein Gewirr gleich sinnloser Unruhe, die als sinnlos erkannt
werden muß, damit Ruhe eintritt. Es bildet sich dann in dem Gewirr
ein «Strom», heilsrelevante Vorgänge sondern sich von nichtheilsrele-
vanten ab, und es entsteht Klarheit darüber, was Welt im buddhistischen

Sinne in Wahrheit ist. Damit ist die Möglichkeit gegeben, die so

erkannte Welt zu verlassen.

Hiermit ist natürlich nicht alles gesagt. In der Tat, das wichtigste
Element des Heilsweges ist ausgelassen. Es handelt sich nicht nur um
Erkenntnis, sondern um eine Wandlung der Person. Stück für Stück wird
auf Grund neuer Erkenntnis anderes gehaßt und geliebt, die Welt
erkannt, entwertet und verlassen. Der Vorgang spielt sich ab in Stufen :

Erkenntnis, Entwertung, Abbau der entwerteten Welt und Neuaufbau

mit neuem Bild. Er ist in den buddhistischen Schriften über die «Stufen»

beschrieben und im Prinzip in allen Religionen gleich.

2. Das buddhistische Weltbild (der Dharma)

In seiner Urform ist das buddhistischeWeltbild denkbar einfach. Es wird
daher manchmal wissenschaftlich genannt. Es gibt darin keine Götter
oder Mächte, Sterne oder magische Ordnungen, die in unser Schicksal

eingreifen. Inhaltlich ist es jedoch ganz anders als westliche Wissenschaft.

Keines derProbleme, die unsereWissenschaft beschäftigen, geht den
Buddhisten etwas an. Sie «dienen ja nichtzurBefreiung», wie derBuddha sagt.

Leben (im Sinne von leben-sterben, Inhalt einer Wiedergeburt) ist
Leiden. Leiden hat eine Ursache. Sein Aufhören ist möglich. Es gibt
einen Weg, der dazu führt. Das sind die «vier Wahrheiten», mit denen
die buddhistische Spekulation beginnt. Sie sind Teile des Lebensprozesses,

wie ihn der Buddha sieht, sichtbar geworden durch Analyse. Das

Bild läßt sich sogar noch vereinfachen: «So entsteht alles, so vergeht
alles.» Ein Schritt - und das Rad des Lebens beginnt sich zu drehen ;
ein Schritt nicht gemacht — und das Rad steht still.



20 WALTER LIEBENTHAL: DING UND DHARMA

Dies ist die sog. buddhistische Kausalität (karman), die später in die
Formel gefaßt wurde: «Sobald eins entstanden ist, entsteht ein Zweites»,

nichts ist ohne Folge. Dies sieht wieder wissenschaftlich aus,
erweist sich aber sofort als etwas ganz anderes, wenn man sich überlegt,
daß es sich hier nicht um Vorgänge in dem raum-zeitlichen Kontinuum
der Physik handelt, sondern um ein Schicksals-Kontinuum, den

Zusammenhang eines Schicksals, das über ein Leben hinausreicht in unendliche

Wiedergeburten. Es setzt sich nicht, wie in der Physik, aus Ursache

und Wirkung zusammen, sondern aus Schuld und Frucht, Frucht
einer Tat.

Karman ist daher schlecht übersetzt durch «Kausalität». Wenn ein
Billardball einen anderen anstößt, dann verstehen wir das nicht als

«Tat». So versteht den Vorgang aber der klassische Inder. Er
unterscheidet nicht zwischen mechanischen und willensmäßigen Vorgängen.
Der Inder vermißt in unserem physikalischen Weltbild die Initiative.
Wo ist denn in der Kausalität der Anfang der Bewegung? Was gab den

Anstoß zu der scheinbaren Kontinuität Und, wenn wir einen Anstoß

setzen (der momentan ist), wie kann die Folge (Frucht) dann ewig
dauern? Es folgt, im Bilde ganz logisch, daß der Anstoß sich momentan
ausgibt und daher ständig wiederholt. Eine Tat kann nicht dauern, sie muß

sich « fortzeugend neu gebären », wie derDichter sagt, während mechanische

Bewegung (d. h. die Zeit im vierdimensionalen Kontinuum) dauert.

3. Die heilsrelevanten (karmischen) Vorgänge (dharmas)

Der Buddhist strebt zur Freiheit. Er muß daher wissen, was ihn hier
bindet. Er muß den Feind kennen, muß wissen, wie Welt zustandekommt,

wie sie wirklich ist (tathatä). Alles andere ist gleichgültig.
Darum sind von dem Buddha nur die Vorgänge beschrieben, die
heilsrelevant sind, d.h. die, in denen sich karman bildet. Nirvana selbst ist
nicht beschreibbar, erscheint aber indirekt in der buddhistischen

Weltkritik, die die scheinbare Realität zerschlägt, sie entlarvt und entwertet
als ein künstliches Truggebilde, das die Wirklichkeit verdeckt (samvrti).



WALTER LIEBENTHAL: DING UND DHARMA 21

Karman ist Leben, das Leben zeugt - ein Prozeß, der nicht abreißt,
bevor er von außen durch Einsicht in seinen Charakter (Entlarvung)
unterbrochen wird. Oder so : karman ist ein Bildzusammenhang (s. unten
S. 24), in dem Leben entsteht und vergeht. Gewisse Abläufe sind dafür

typisch. Sie sind vom Buddha beschrieben worden. Sie sind aus einzelnen

Teilen, Phasen, Elementen zusammengesetzt, und dies sind die
dharmas (Plural). Diese dharmas und Reihen von dharmas muß ein
Buddhist kennen. Es sind also Lehrgegenstände, und mir persönlich
erscheint es wahrscheinlich, daß sie eben deshalb dharmas heißen. Es sind

die Bausteine des buddhistischen Weltbildes, des Dharma.

Die J/iarma-Reihen beziehen sich nicht auf einzelne Fälle ; es sind
aber auch nicht Generalia im Sinne der westlichen Philosophien ;

vielmehr beschreiben sie für den karmischen Bildzusammenhang typische
Vorkommnisse. Einige dieser Vorkommnisse sind allgemein, z. B.

Entstehen, andere relativ selten, z. B. Neid. Die Verfasser der Listen glaubten

wohl, mit ihnen das karmische Bild vollständigbeschrieben zu haben.

Viele Autoren, auch Jaspers, übersetzen «Kategorien». Wenn man
das tut, muß man sich klar sein, daß es sich nicht um Kategorien wie
bei Kant oder Husserl handelt. Westliche Kategorien sind Schachteln,

in die die ganze Welt, «alles», gepackt wird. Dharmas dagegen
beschreiben bewußt nur das, «was der Erlösung dient», also eine
Auswahl. Es bedarf keines Beweises, daß sie auch nicht phänomenologische

Kategorien sind. Ich schlage daher das Wort Bildzusammenhang vor,
um das kürzere, aber häßliche Wort «Milieu» zu vermeiden. Die Schule,

die Sternenwelt, der Markt, das konfuzianische Reich, Träume,
Evolution, Sport, Kartenspiel, karman usw. — alles sind Bildzusammenhänge,

keine Kategorien, nicht logisch, sondern historisch-assoziativ
bestimmt. Nur in der Schule muß man lernen, nur im Kartenspiel schlägt
das As den König, nur im Reich gibt es Rangunterschiede, nur in Träumen

erfüllen sich Wünsche, nur im karmischen Bild hat alles den Index

von gut und schlecht. Dharmas sind also vom Buddha als heilsrelevant
bezeichnete (autorisierte) Lehrgegenstände. Auch mit der Übersetzung



22 WALTER LIEBENTHAL: DING UND DHARMA

durch «Element» oder «Funktion» kommt man nicht weiter, weil der
Leser diese Ausdrücke unvermeidlich auf westliche Bildzusammenhänge,

z. B. Physik oder Biologie, bezieht.

4. Inhalt der c/Aarma-Listen

Der Inhalt der JAarma-Listen ist, wie gesagt, historisch bedingt. Zu
ihren ältesten Teilen gehören die «vier Wahrheiten» (s. oben S. 19) und
die zwölf Glieder der Kausalkette. Listen von 7 c und 100 dharmas wurden

etwa ein halbes Jahrtausend nach Buddhas Tod zusammengestellt.
In ihnen wird Leben (samsara) analysiert, damit der Schüler lernt, es zu

vernichten, so daß keine Wiedergeburt mehr möglich ist.
Die vier Wahrheiten analysieren die Tatsache des Leidens : es

entsteht (durch Illusion) und vergeht (durch Einsicht). Die zwölf Glieder
der Kausalkette analysieren denselben Vorgang, wenn auch weniger
abstrakt. Ein einzelnes Schicksal wird beschrieben, wie es abläuft durch
die Kette der Geburten (santâna). Es beginnt mit einem Akt der
Unwissenheit, der Komplexe (samskâra) schafft; diese bilden einen Körper
(namarüpa), der bewußt ist (vijnâna) und daher geeignet, zu existieren
in dem karmischen Zusammenhang. Er bildet Organe (sadâyatana),
berührt und empfindet (sparsa vedanâ), wünscht, ergreift und handelt

(trsnâ upâdâna bhava). So setzt sich die endlose Kette der Inkarnationen

fort (jâti-jarâ-marana).
Eine dritte Gruppe von dharmas beschreibt den Vorgang der

Wahrnehmung. Drei Teile (besser «Momente», s. unten S. 30-31) werden
unterschieden: das Sinnesorgan (eines von fünf), das Objekt und der Akt
selbst. Der Vorgang ist interessant nur als Fall eines Irrtums (man soll

nicht wahrnehmen durch den karman erzeugt wird. Es ist gefährlich,
sich dem Außen zu exponieren. Es ist wieder zu beachten, daß es sich

auch hier nicht um Wissenschaft, etwa Psychologie, handelt.
In den Listen finden sich auch Aufzählungen, die nicht Abläufe

beschreiben, wie z. B. Listen von guten und schlechten Eigenschaften, die

fünfMerkmale der Person, die Dichotomie Stoff-Geist (rüpa-citta). Die



WALTER LIEBENTHAL: DING UND DHARMA 23

letztere Unterscheidung sieht belangvoller aus, als sie in Wirklichkeit
ist. Das Problem der Realität oder Nichtrealität des Stofflichen (rüpa)
tauchte anders als im Westen zunächst nicht auf. Karman wird auf drei
Arten erzeugt, durch Handeln, Reden und Denken ; keine Art ist realer
als die andere. Die Frage, ob Stoff oder Geist, wurde erst später
diskutiert.

Ich wiederhole: dharmas sind Glieder heilsrelevanter (karmischer)
Vorgänge, die durch Analyse in ihre Teile zerlegt worden sind; man
könnte daher auch von einer Typologie buddhistisch-religiösen Daseins

sprechen. Der Buddhist erlebt immer dasselbe. Für ihn gibt es keinen

Fortschritt, keine Freuden im samsara, nur Siege über sich selbst bis zu
dem letzten Sieg des Erwachens und Einswerdens mit der Wirklichkeit.

Alles ist nur von einem Gesichtspunkt aus gesehen, auf ein Bild

bezogen und nur durch Verweis auf dieses Bild verständlich zu machen.

r. Ding (vastu)

Eine Definition von «Ding» ist hier nicht beabsichtigt. Wir nehmen das

Wort einfach, wie es im allgemeinen verstanden wird, ohne zu fragen,
ob es besser in einem bestimmteren Sinn gebraucht werden sollte. Als
ich jung war, pflegten Professoren der Philosophie als Beispiel zu wählen,

was gerade in Reichweite war: Tisch, Kreide, Bleistift, wie schon

Kant es zu tun pflegte. Es wurde dann die Frage aufgeworfen, ob solch

ein Ding real sei oder nicht, bzw. in welchem Sinne real. In Indien ist
diese Frage nach der Realität des Dings nie gestellt worden.

In der mittelalterlichen Philosophie werden die Bereiche der zufälligen

irdischen Existenz (existere) und des aus dem Zufälligen gleichsam

herausgehobenen reinen Seins (esse) unterschieden. Ähnlich bei Kant.

(Wobei ich mit «ähnlich» nur meine, daß Kant von demselben
Problem ausgeht; auch er beginnt mit der Analyse des in der sinnlichen

Wahrnehmung gegebenen Gegenstandes, des Naiv-Realen.) Diese

Unterscheidung ist in Indien nie gemacht worden. Das Ideale (a priori bei

Kant), die geometrische Figur z. B., ist in Indien nie Problem gewor-



24 WALTER LIEBENTHAL: DING UND DHARMA

den. Es gibt kein besonderes Wort dafür. Vielmehr werden solche

«Dinge» mit demselben Wort bezeichnet wie der in der sinnlichen

Wahrnehmung gegebene, im Sinne des naiven Realismus reale Gegenstand,

das Ding. Das Sanskritwort dafür ist vastu, nicht dharma. Dharma

ist also weder ens noch cogitatum. Dies richtet sich besonders gegen
Th. Stcherbatsky, der von Realismus und Idealismus im indischen
Buddhismus zu sprechen pflegte. Ich halte diese Ausdrücke für gefährlich,
obwohl später das Problem des cogitatum von einer anderen Seite her in
die Diskussion geriet.

6. dharmas sind Elemente von Vorgängen im karmischen

Bildzusammenhang

Wenn dharmas nicht Dinge sind, was sind sie dann? Wie paßt die
Definition «Lehrgegenstände», «Elemente von Vorgängen im karmischen

Bildzusammenhang», in die im Westen üblichen Einteilungen? Wir
unterscheiden doch nach dem Wahrheitsgehalt : Tatsachen, bloße Annahmen

(Bilder, Visionen), Begriffe (systematisch definierbar), evtl. noch
Transzendenz. In welche von diesen Kategorien passen die dharmas?

Meine Antwort, daß sie in keine dieser Kategorien passen, daß es sich

hier um «Positionen» handelt in dem bereits in der Einleitung definierten

Sinn, wird vielleicht unverständlich sein. Man wird sagen : alles ist
entweder wahr oder nicht wahr. Ich antworte : das mag so sein, aber

alles ist auch, im buddhistischen Sinne, entweder samskrta (weltlich)
oder asamskrta (nicht-weltlich). Einteilungen mögen allgemein sein, sie

schließen deswegen andere Einteilungen nicht aus. Es kommt auf das

Bild an, in dem man denkt.
«Bilder» in dem hier gebrauchten technischen Sinn («world-interpretations»,

s. oben S. i6), sind solche, auf die sich der naiv denkende

und handelnde Mensch zurückbezieht, wenn er entscheidet. Für
jemand, der nicht im gleichen Bild denkt, hat solches Sichzurückbezie-
hen keinen Sinn. Für uns hat es z. B. keinen Sinn, zu sagen : Zeit ist ein
weltlicher dharma. Andererseits hat es für den Buddhisten keinen Sinn,



WALTER LIEBENTHAL: DING UND DHARMA 2r

zu sagen: Zeit ist eine Anschauungsform. Er hat eben einen anderen

Gesichtspunkt, denkt in einem anderen Bild.
Es handelt sich hier nicht um den eventuellen Wahrheitsgehalt von

Weltbildern, sondern um Einsicht in die notwendige Verschiedenheit
der mit verschiedenen Weltbildern gegebenen Problematik. Der Westen

sucht Wahrheit, der Buddhismus Freiheit. Die oben gegebene

Einteilung geht ihn daher nichts an. Er unterscheidet nicht Tatsache und

Annahme, a priori und a posteriori, ratio und Transzendenz. Dies gilt
für alle Lehrer von Gotama bis Nâgârjuna und Asanga. Erkenntnistheorie

(Epistemologie, Stcherbatsky) erscheint irgendwo am Rande der
Diskussion. Im Zentrum steht das Problem der Freiheit von den Banden

des irdischen Daseins.

7. Westliche Problematik

Der Inder hat also, wie man auch sagen könnte, über das Denken nicht
nachgedacht. Im Westen dagegen hat dies Nachdenken eine zentrale

Bedeutung und eine lange Geschichte. Zunächst hat Plato die «Idee»

aus dem Zusammenhang des in der Erfahrung Gegebenen isoliert ; dann

nahm die Diskussion eine neue Wendung durch die Entwicklung der
Wissenschaften unter dem Druck der Kirche. Das Thema des Streites
wurde dadurch neu begrenzt ; Metaphysik handelt von den letzten Dingen,

den religiösen Fragen — Wissenschaft wollte Beweise für behauptete

Wahrheiten. Jaspers (S. 620) beschreibt den Stand der Angelegenheit

wie folgt : «Heute darfeine historische Darstellung der metaphysischen

Visionen sie nicht nur als rationale systematische Bilder wie einen
Lernstoff reproduzieren. Sie müssen vielmehr in ihrem Ursprung und
Ziel verstanden werden.» Und S. 621 : «Gegen diese innere Führungs-
losigkeit (im Falle bloßer Reproduktion des Lernstoffs) steht das

begründende, sich im Wissen wiederfindende metaphysische
Seinsbewußtsein. Die ihm entspringenden Erörterungen werden geführt
von dem Grundgewissen.» Diesen Gegensatz sieht Jaspers, wenn ich
ihn recht verstehe, auch bei Nâgârjuna (S. 944): «Man kann den Sinn



26 WALTER LIEBENTHAL: DING UND DHARMA

dieses Denkens (Nâgârjuna I, 27) auch so aussprechen. Durch Denken

ist die Fesselung an das Gedachte, an die dharmas, erfolgt ; das ist der
Grund des Abfalls in unser leidvolles Dasein. Durch dasselbe Denken,
aber in umgekehrter Richtung, wird das Gedachte wieder aufgelöst.
Nachdem das Denken uns in Banden geschlagen hat, werden diese mit
seinen eigenen Waffen gesprengt zum Durchbruch in das Nichtdenken,

zur Freiheit.» Jaspers findet eine «formale Analogie» dieses Denkens

zur Dialektik im zweiten Teil von Piatos Parmenides, andererseits zu
moderner Logistik (Wittgenstein).

Wenn ich Jaspers richtig verstehe, unterscheidet er dreierlei : 1.

metaphysische Visionen; 2. rationale Systeme; 3. das Grundwissen. Ist
diese Unterscheidung geeignet, als Maßstab zum Verständnis der
Negationen bei Nâgârjuna und in den Prajnâpâramitâ-Texten (die Jaspers

nicht unterscheidet) zu dienen

8. Kritik von Jaspers' Darstellung

Wie bereits bemerkt, war im Westen das Problem der Reichweite des

Denkens historisch begrenzt. Bei Kant handelt es sich um die Frage:
Wie ist Metaphysik als Wissenschaft möglich? Ich bin mir bewußt, daß

der Begriff «Metaphysik» sich später, besonders in der Phänomenologie,

erweiterte. Grundlagen wurden gelegt für viele Wissenschaften

außerhalb der Naturwissenschaft und der christlichen Metaphysik. Wir
brauchen darauf nicht näher einzugehen, sondern halten uns an das obige

Zitat, in dem Jaspers von «metaphysischen Visionen» und «rationalen

Systemen» spricht. Er nimmt an, daß Nâgârjuna ebenfalls so

unterschied, daß ihn das Problem des Denkens und der Selbstaufhebung des

Denkens in der «Freiheit» (Transzendenz?) beschäftigte. Mir scheint,
daß er sich durch äußere Ähnlichkeiten täuschen läßt.

In Indien hat es nie einen Streit gegeben zwischen Glauben und Wissen

(Jaspers' Positionen 1 und 2) ; darum konnte es auch ein Grundwissen

(Position 3), das doch wohl als Antwort auf das Dilemma
Glauben—Wissen gedacht ist, nicht geben. (Ich weiß wohl, daß Antwort hier



WALTER LIEBENTHAL: DING UND DHARMA 27

nicht «Antwort im einen oder anderen Sinne» sein kann; die Antinomie

bleibt erhalten.) Wie lag denn die Diskussion in Indien, als Nâgârjuna

seine Kärikäs verfaßte?

Alle indischen Lehrer einschließlich Nägärjunas waren Gläubige - also

Metaphysiker im alten westlichen Sinn. Sie glaubten an Götter, Himmel
und Höllen ; sie glaubten außerdem an ein Jenseits, eine Freiheit (moksa).
Damit meinten sie das Ende der Wiedergeburten, des Zwanges, in dieser

Welt sein zu müssen. Denn die Welt ist leidvoll ; auf Geburt folgt
Tod ; Hoffnungen werden enttäuscht. Wie ist dies radikal zu ändern?

Die Philosophen bemühten sich, die Möglichkeit dieser Änderung in
Bildern zu demonstrieren : Wenn die Welt aus Teilen zusammengesetzt

war, so konnte sie zerschlagen werden ; wenn sie gezeugt war, so konnten

das zeugende weibliche und männliche Prinzip sich trennen - oder,
buddhistisch, wenn die Weltbewegung durch Initiative bedingt war, so

konnte sie beendigt werden dadurch, daß diese Initiative aufhörte.
Wohl wurden diese Bilder und Systeme mit Hilfe einer entwickelten

Logik von Gegnern kritisiert, niemals kam aber jemand auf den Gedanken,

daß die logische Methode («strenge Wissenschaft» im Sinne Kants)
ein besseres Mittel sei, die Wahrheit zu finden, als das bloße Sichvorstellen,

wie es wohl sein könnte (die «metaphysische Vision»).
Niemand, auch der Buddhismus nicht, lehnte eine Weltinterpretation ab,

weil sie unwissenschaftlich war, sondern nur darum, weil sie mit der

eigenen Interpretation nicht zusammenging.
Man demonstrierte an Beispielen, und es stand jedem frei, Beispiele

zu wählen, wie sie ihm einfielen. Eine Einigung war so nicht möglich
und wurde auch nicht erwartet. Man lernte in jeder Schule die Demonstration

zugleich mit den Thesen ; während einer öffentlichen Diskussion

fiel das Publikum dem einen oder anderen zu. Wie anders wollte
man beweisen? Man deduzierte. Die induktive Methode, d.h. die

Untersuchung eines Tatbestandes, war nur sehr rudimentär ausgebildet.
(Das bekannteste Beispiel ist die Widerlegung des Seelenglaubens
[âtman] im Buddhismus durch die Frage : Wo ist denn die Seele Das war



28 WALTER LIEBENTHAL: DING UND DHARMA

ein Anfang, aber ein sehr bescheidener, zur Entwicklung einer
buddhistischen Naturwissenschaft. Sie ist nie weiter entwickelt worden.)

9. Nâgârjuna und die anderen Schulen

Nâgârjuna bekämpfte Irrlehren, weil in ihnen der Heilsweg nicht
korrekt (tathâ) demonstriert war, nicht deshalb, weil die Gegner
unwissenschaftliche Annahmen machten. Seine eigene Demonstration ist
einfacher, leicht verständlich und vor allem radikaler. Dadurch, daß er die

Götter in die Welt (samsara) verwies, reinigte er das Ziel von der allen
anderen Bildern anhaftenden Relativität. Er führte zum ersten Male

in der Geschichte der Religionen den Begriff des Absoluten als des

Höchsten (anuttara) ein. Vielleicht hat Jaspers recht, wenn er hier von
Transzendenz spricht. Nur eins ist zu beachten : Der Gegensatz im
Buddhismus ist Vergänglichkeit und Ewigkeit (samsara — nirvana), nicht :

Denken und Aufhebung des Denkens. Vergänglichkeit wurde demonstriert

in den dAarma-Listen, demonstriert in dem Bilde vom Entstehen-

Vergehen, methodisch nicht anders als in den Bildern anderer Schulen

(Geburt im Sâmkhya, Herstellen im Vaisesika usw.). Solche Bilder,
auch das buddhistische, waren sozusagen Weltmodelle, die mit Hilfe
eines Schlüssels zum Ablauf und Stillstand gebracht werden konnten,
ohne daß Welt eigentlich verlassen wurde. Daher wiederholt sich in
den indischen Religionen Weltwerden und -entwerden ins Endlose. Das

Spiel des Schöpfers hört nie auf. Ich glaube, man kann den Buddhismus

nur verstehen, wenn man das quälende Gefühl dieses nie endenden

Kreislaufs nachvollzieht. Der revolutionäre Gedanke des Buddha war
das Nein zu diesem Spiel, ein ungeheuer mutiges Wagnis, da aufdie

Aufforderung, die Welt zu verlassen, ja notwendig gefragt werden mußte :

wohin?
Nirvana ist, was nicht entsteht (und vergeht), ein anutpattika-dharma

(asamskrta) ; Grundwissen (Transzendenz) ist, was über das rational
Erfaßbare hinaus von dem so nicht mehr Erfaßbaren («transkategorialen»,
S. 643) weiß. Jaspers zitiert Parmenides (S. 944) ; Parmenides nennt das



WALTER LIEBENTHAL: DING UND DHARMA 29

Sein u.a. «ungeworden», was mit anutpattika zu korrespondieren
scheint. Ich wage nicht, darüber zu urteilen, ob etwas dem buddhistischen

Nichtentstehen Ähnliches gemeint sein könnte, sondern folge
Jaspers' Auslegung. «Das Denken dieses Seins ist, entsprungen aus dem

Recht hinreißenden Transzendierens, auf das Bildlose und kategorial
Undifferenzierte gerichtet...» Es handelt sich also bei Parmenides um
Aufhebung des Denkens, nicht um Aufhebung des Entstehen-Vergehens

wie im Buddhismus. Vielleicht ist es möglich, zu sagen, daß auf
einer höheren Ebene dieser Unterschied unwesentlich ist

10. Nâgârjuna und die andern Buddhisten

Mir scheint, daß bei Nâgârjuna der Fall ähnlich liegt wie bei Gotama
Buddha. Gotama hatte die Bilder der Irrlehrer verworfen, weil sie die

Welt, wie er meinte, nicht korrekt beschrieben. Er hatte sie ersetzt
durch das Bild der vergehenden und neu entstehenden dharmas. Man
beachte, daß nirvana, z.B. in dem Satz: «alle dharmas sind vergänglich»,
kein dharma ist, weder ein positiver noch ein negativer. Nun hatten zur
Zeit Nägärjunas (1.Jh.n.Chr.) die buddhistischen Schulen begonnen,
über die Anzahl der ewigen dharmas (asamskrta) und über Sein und Nichtsein

gewisser vergänglicher (samskrta) dharmas zu streiten. Die Gefahr

war, daß dadurch der eigentliche Sinn des Buddhismus, die Demonstration

des Unvergänglichen als radikal verschieden von Welt, verwässert
wurde und die Heilslehre zu einer Ontologie degenerierte. Die richtige

Antwort auf diese Spekulationen war nicht das Streiten um Positionen,

sondern eine neue Methode, mit der jede Position, auch die dharmas

als vergänglich aufgewiesen werden konnte. Dies geschah durch

Einführung eines neuen Bildes, des ksana (Moment), das von Gotama

zwar gebraucht, aber noch nicht systematisch benutzt worden war. Die
neue Methode wirkte explosiv und hatte eine ungeheure Begeisterung
für den radikalen Weg des Großen Fahrzeugs zur Folge.

(Denken in Begriffen, rationale Systematik, war damals noch im
Entstehen. Erst etwas später - in den Kommentaren zu Nâgârjuna, in der



30 WALTER LIEBENTHAL: DING UND DHARMA

Yogäcära-Schule usw. — wurde den Lehrern der Unterschied zwischen
denken [tarka, vicâraj und transzendieren [pratyaveksâ] bewußt. Eine

Untersuchung darüber, wann dieser Gegensatz zuerst auftritt, und über
seine Folgen wäre nützlich. Es wäre auch wichtig, zu wissen, ob
Transzendenz und pratyaveksâ wirklich dasselbe ist. Alle diese Probleme
gehen aber über den Rahmen dieses Aufsatzes hinaus. Es bleibt nur noch
ein Wort über Nägärjunas Methode zu sagen.)

11. Sarvästiväda

Nâgârjuna ist nur zu verstehen als Kritiker des Sarvästiväda, d. h. der

Lehre, daß «alles ist». Es handelt sich aber bei dieser Lehre nicht um
Dinge, von denen behauptet wird, daß sie — im Sinne des naiven Realismus

— seien, auch nicht um das Problem, ob cogitatum oder cm. Es handelt

sich vielmehr darum, ob die dharmas, Elemente in einem System
karmischer Vorgänge, den ksana überdauern können und damit als

dauernd anzusetzen sind. Das Problem betrifft nicht die Wirklichkeit der
dharmas, sondern die innere Logik des Systems. Das ist so zu verstehen :

Alles, was im Bilde der buddhistischen Welt vorkommt, alle dharmas,

sind gleichzeitig Ursache und Wirkung (Frucht). Sie bilden Ketten

(santâna), die von einer Inkarnation zur andern reichen, also logisch
eine Dauer vorauszusetzen scheinen. Eine böse Tat muß sozusagen auf
ihre Strafe eine Weile warten. Das paßt aber nicht in das andere Bild,
von dem wir schon sprachen, das des momentanen Vergehens und
Wiederentstehens (ksanikatvam).

Ksana ist eine sehr klein gedachte Phase in einem heilsrelevanten

Vorgang, nicht raum-zeitlich, obwohl das Bild vom Blitz gebraucht
wurde. (Es werden auch andere gebraucht, die nicht zeitlich momentane

Vorgänge bezeichnen, wie der treibende Schaum, die Wolke usw.)
Ksanas erscheinen nur innerhalb einer Änderung. Alles aber ändert sich

ständig : ein dharma ersetzt ein anderes. Nichts bleibt in der Änderung
erhalten. Diese (z. B. Bewegung) wird dadurch diskontinuierlich. Der
ksana ist die unteilbare Phase, die ein dharma repräsentiert. Das Wort



WALTER LIEBENTHAL: DING UND DHARMA 3I

«Moment» hat ja bei uns auch eine doppelte Bedeutung: raum-zeitlich
und phasisch. Jugend und Alter sind dharmas und daher auch ksanas bei

Nâgârjuna. Es ist also eigentlich falsch, von Kürze des ksana zu sprechen.
Daraus folgt die Regel : daß zwei dharmas nicht in einem ksana sein

können. Ein dharma vergeht, wenn der zweite erscheint. Wie aber, wenn
die böse Tat auf ihre Strafe warten muß Dann, sagten die Sarvâstivâdins,

vergeht zwar der erste dharma, aber er «ist» weiter «als vergangener».
Es wird also eine zweite Seinsebene angesetzt, in der die dharmas nicht
mehr vergehen. «Was tot ist, stirbt nicht.»

12. Nâgârjuna

Nâgârjuna widerlegte diese Argumentation, indem er das Sein der dharmas

überhaupt bestritt. Unter Sein verstand er Bestand haben (sâsvatâ),

unter Nichtsein das Gar-nicht-in-Erscheinung-Treten. Beides ist nicht
der Fall, also gilt vom dharma, daß er weder ist noch nicht ist, der sog.
«Mittlere Pfad». Er ist eine Phase, ein Übergang zwischen «sein» und
«nicht sein», die beide nicht sind, d.h. nicht vorkommen. Die
Seinsebenen des Sarvästiväda sind damit widerlegt.

Dies sei, könnte man sagen, identisch mit dem Problem der
Kontinuität-Diskontinuität (Antinomie im Sinne Kants). Es sei das Problem
des unendlich Kleinen, das bereits der griechische Sophist gesehen hat,
der erklärte, daß der Pfeil aus logischen Gründen nicht fliegen könne.
Ich glaube aber, Nâgârjuna dachte anders. Er demonstrierte die Diskontinuität

des karmischen Bildes, um eine ganz andere Art des Daseins,
nicht identisch mit unserem Dasein, aber auch nicht mit unserem
NichtDasein, in den Blick zu bringen. Darum sagt er, samsara sei nirvana, und
real sei nur pratîtyasamutpâda, d.h. Existenz im Übergang (in der Phase),

das Erlebnis (krîyâ).
Nâgârjuna kritisiert nicht das Denken, sondern Welt (leben-sterben).

Ich kann nicht sagen, ob das «nicht leben-sterben», nirvana (tathatâ),
vielleicht doch identisch ist mit Transzendenz im Sinne von Jaspers,
möchte jedoch noch auf eines hinweisen :



32 WALTER LIEBENTHAL: DING UND DHARMA

Um nirvana zu erreichen, meditiert man. Man ist nicht nur «ergriffen
vom Sein, das heißt vom Erkennen, daß das Sein ist» (S. 642), sondern

man beginnt einen vielleicht Äonen langen Weg, auf dem man sich
verwandelt. Man erzeugt sich einen neuen Leib, der in der nächsten

Inkarnation vorteilhafter inkarniert, um so endlich den Leib zu bilden, der
nicht mehr inkarniert (dharmakâya). Es handelt sich nicht um ein

«Grundwissen», das man erwirbt oder entdeckt, sondern darum,
«nicht mehr zu entstehen» (anutpatti-dharmaksânti), d. h. nicht mehr zu

erleben, wie wir erleben, damit ein anderes, völlig unbekanntes Erlebnis

frei wird. Das ist moksa. Unsere Naturwissenschaft wird solche
Möglichkeit ablehnen ; für den Inder bleibt sie ein Problem.


	Ding und Dharma : ein Wort zu Jaspsers' "Nāgārjuna"

