Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 14 (1961)

Heft: 1-4

Artikel: Ding und Dharma : ein Wort zu Jaspsers' "Ngrjuna”
Autor: Liebenthal, Walter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-145821

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-145821
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DING UND DHARMA

Ein Wort zu Jaspers’ «Nagdrjuna»

VON WALTER LIEBENTHAL, SANTINIKETAN

AnlaB zu diesem Aufsatz ist ein Kapitel in dem Buch «Die groBen Philo-
sophen» von Karl Jaspers, S. 934—956. Das Buch erschien 1957, ist also
noch nicht alt. DaB} die darin benutzte Literatur iiber Buddhismus meist
veraltet ist, liegt wohl daran, daBB das betreffende Kapitel nicht erst
1957 geschrieben wurde, und an der Schwierigkeit, diese Literatur zu
bekommen. Wallesers ﬁbersetzung der Karikds aus der tibetischen
Ubersetzung ist lingst ersetzt worden durch Stcherbatskys sehr viel
bessere aus dem originalen Sanskrit. Die von ihm gewihlte ﬂbersetzung
«Streitlosigkeit» (fiir asariga) ist langst aufgegeben worden fiir «nicht
haften». Dies und anderes fillt jedem Buddhologen sofort auf. Das Ka-
pitel «Nagarjuna» bleibt trotzdem auBerordentlich interessant, weil Jas-
pers richtig gesehen hat, wo das Problem liegt.

Die scheinbare Gleichheit des Denkens bei Nagarjuna und in der
westlichen Philosophie ist 6fter bemerkt worden, so z.B. von Stcher-
batsky, Schayer, de Jong, neuerdings von Robinson. Aber hier spricht
zum ersten Male ein europiischer Philosoph von Rang. Er nennt Nagar-
juna einen «groBen Philosophen», nimmt ihn ernst. Dies ist ein not-
wendiger, ein iiberaus wichtiger Schritt. Wir miissen dahin kommen,
orientalische Philosophie ernstzunehmen, auch wenn wir wissenschaft-
lich-technisch so viel weiter sind. Wir miissen auch werten und ver-
gleichen. Die Schwierigkeit ist nur, wenn wir vergleichen, den Nenner
zu finden, der fiir beide Philosophien gilt. Nachdem ich Jaspers’ Aus-
fiihrungen wiederholt gelesen hatte, glaubte ich zunichst: ja, so ist es,
Nagarjuna will mit seinen Negationen auf die Transzendenz (das « Grund-
wissen», wie Jaspers sagt) hinaus; dann aber ging mir auf, daf, wenn
diese Transzendenz bestimmt wird als das, was das rationale Denken
transzendiert, Nagirjunas Problem nicht identisch ist. Bei ihm ist das



16 WALTER LIEBENTHAL: DING UND DHARMA

Jenseits («andere Ufer») nicht als Gegensatz zu rationaler Systematik
konstruiert, sondern als Gegensatz zu der Verginglichkeit des Daseins.
Oder meint Jaspers mit Transzendenz die Ewigkeit? Nachdem ich die
anderen Teile des Buches gelesen habe, glaube ich das verneinen zu
miissen. Ewigkeit im buddhistischen Sinn (amrta) ist nicht dasselbe
wie Transzendenz oder Metaphysik.

Wir alle denken in Bildern, auf die wir uns zuriickbeziehen, wenn
wir subjektiv (statt durch Experiment) entscheiden, was etwas ist, was
z. B. Welt ist, was das Ziel unseres Daseins usw. Die Logik ist wohl iiber-
all gleich, und ich glaube schon, da8 sich die Formen, deren Nagarjuna
sich bedient, in der europiischen Logik wiederfinden lassen — denkt er
aber deshalb dasselbe? Sein Problem war doch nicht: was ist Denken?,
sondern: was ist Ewigkeit? Der Inhalt seines Denkens ist verschieden.

Jaspers unterscheidet zwischen (metaphysischen) Visionen und Sy-
stemen. Er meint, glaube ich, mit «Vision» dasselbe, was ich hier
«Bild» nenne. Es ist ein Bild (Schliissel zum Universum, « world-inter-
pretation»), wenn wir sagen, daB alles entsteht und vergeht. Durch Ex-
periment laBt sich dergleichen nicht nachweisen. Uber einem solchen
Ansatz 4Bt sich jedoch ein System errichten. Elemente eines Systems
nennen wir Begriffe; fiir Elemente von Bildern haben wir kein beson-
deres Wort. Wo es, wie in Indien, keine reine Wissenschaft gab, Bilder
und Systeme vielmehr durcheinandergingen, ist es vielleicht angebracht,
ein neues Wort zu wihlen. Ich schlage deshalb vor, in diesem Fall von
Positionen anstatt von Begriffen zu sprechen. Purusha und prakrti (Sam-
khya) oder isvara (Nyaya-Vaisesika) sind Positionen in einem Bild, eben-
so wie die dharmas. Man kénnte sich auch so ausdriicken : Wissenschaf-
ten wollen die Welt beschreiben, wie sie objektiv, im Experiment, sich
zeigt; indische Visionen (darfanas, «Lehren») wollen die Welt be-
schriften, so daB} diese Schrift als ein Mittel zur Befreiung dienen kann.
Daher sind ihre Schriften heilig, sie sind verkiindet, wissenschaftlicher
Kritik nicht unterworfen. (Dies im Prinzip; Ansitze zu wissenschaft-
licher Kritik gab es.)



WALTER LIEBENTHAL: DING UND DHARMA 17

Eine Position ist also ein Wort in der Schrift (dem Bild) eines Leh-
rers und wurde von anderen Léhrern abgelehnt, weil sie in deren
Schrift nicht paBte. So lehnte Gotama Buddha die Position Gott (i$vara)
ab, weil sie «nicht zur Befreiung fithrt». Niemals ist von einem indi-
schen Lehrer die Frage, ob Gott ist oder nicht, im Sinne westlicher
Wissenschaft gestellt worden. Auch Nagarjuna fragt nicht so, selbst
wenn er den Ausdruck «ist» gebraucht. Auch dann ist, was er meint,
einfach: Gott (ob existent oder nicht) ist eine Figur innerhalb von sam-
sdra, er ist ein « Etwas» und daher aus unserem Bild verwiesen.

Nagarjuna zerschlug Positionen, wenn er Weder-Sein-noch-Nichtsein
von allem irgendwie Angesetzten behauptete. Das waren teils Elemente
von Bildern (prakrti), teils das, was wir geneigt wiren Begriffe zu nen-
nen (kala), teils das, was uns Tatsachen zu sein scheinen ((gamana). Na-
garjuna gebraucht hier das Wort dharma (Lehrgegenstand) in einem wei-
teren Sinne als sonst im Buddhismus iiblich, nimlich nicht nur fiir bud-
dhistische dharmas, sondern fiir Positionen allgemein. Er widerlegt die-
se Positionen, indem er sie als verginglich nachweist. Er trifft damit
alle Positionen, buddhistische und nicht-buddhistische, ja, wenn man
so will, auch die Methode des Ansetzens von Positionen iiberhaupt. Er
meint : Haltet euch nicht an diese von euch selbst gesetzten Positionen,
als ob sie real wiren. Real ist nur das Ewige, das unbeschriftbar ist, zu-
ginglich nur der Vision des Yogins. Daher ist es am besten, von Welt
einfach als dem Vergénglichen (pratityasamutpada) zu sprechen und die
Beschriftung vollstindig zu unterlassen.

Ist dies nun dasselbe wie «transzendieren iiber das rationale Denken
hinaus»? Ich bezweifle im folgenden, daB es so ist. Da ich aber nicht
Philosoph bin, muf} ich mich im wesentlichen damit begniigen, zu erkla-
ren, was ich fiir MiBverstindnis der indischen Philosophie halte.

1. Hinduismus und Buddhismus

Im Hinduismus ist Dharma (hier groB geschrieben, um es von den dhar-
mas, dem Plural desselben Wortes, zu unterscheiden) «ewiges Gesetz»,

2



18 WALTER LIEBENTHAL: DING UND DHARMA

eine Auslegung von Welt, aus der folgt, wie der Mensch zu handeln hat,
was seine Bestimmung ist. Im Buddhismus bedeutet Dharma dasselbe,
das «ewige Gesetz» im Sinne des Buddhismus.

Beide Religionen glauben, wie bekannt, an Wiedergeburt ; beide se-
hen im Aufhéren der Wiedergeburten das letzte und hochste Ziel. Das
Aufhoéren ist verschieden vorgestellt. Der wesentliche Unterschied
scheint mir zu sein, daB im Hinduismus eine gottliche Ordnung des Ir-
dischen gesetzt wird, der sich fiigend man von Gott (in irgendeiner sei-
ner vielen Formen, z.B. Krshna) aufgegebene Pflichten erfiillt, wah-
rend im Buddhismus Welt ohne géttliche Ordnung ist. Dem Hindu ist
ein Platz im Weltsystem (Kastensystem) zugewiesen, den er auszufiillen
hat. Er folgt dabei Regeln, die in Biichern iiberliefert sind. Er bleibt
also in der Welt, auch wenn er «den Willen Gottes» tut, wie wir uns
ausdriicken wiirden. Oder wir kénnten auch sagen: Der Hinduismus
kennt zwei Heilswege, den des Frommen, der seine irdische Pflicht tut
(bhaktimarga) und den des Heiligen, der sich als von allen Pflichten frei
erklart und sich ausschlieBlich und direkt der Aufgabe der Verwand-
lung (in eine der géttlichen Personen) durch Erkenntnis widmet (jiana-
marga) . Der zweite Weg ist auch der des Buddhismus. Er verlangt, daf3
der Glaubige «in den Strom eintritt», d. h. mit der Welt bricht. Er ver-
laBt Familie, Kaste, Stellung und versucht, seine Verwandlung, sein Er-
wachen (zum Buddha) in langer, stufenweiser Arbeit ohne Hilfe Gottes
(an die er nicht glaubt) zu erreichen. Laien, «Zuschauer» (‘updsaka) ge-
nannt, wenn sie die Moralvorschriften halten und die Kirche férdern,
werden wihrend ihrer Wiedergeburten belohnt, bleiben aber «an das
Rad gebunden». Der einzige Weg zur Befreiung vom Irdischen (‘moksa)
ist also fiir den Buddhisten Erkenntnis. Durch Erkenntnis der Situation,
in der er sich befindet, erzwingt er — ohne Gott — den Ubergang zum
«anderen Ufer». Das Wissen, das ihm nottut, ist der Dharma, die vom
Buddha Gotama gegebene Weltauslegung. .

Im buddhistischen Dharma wird Welt neu bewertet. Die Welt ist
kein Platz zum Bleiben fiir jemand, der Ewigkeit (amrta) sucht. Denn



WALTER LIEBENTHAL: DING UND DHARMA 19

sie ist verganglich; alles, was sich dort findet, entsteht und vergeht. In
dieser Perspektive verschwindet die Buntheit des Lebens, es bleibt
nichts als ein Gewirr gleich sinnloser Unruhe, die als sinnlos erkannt
werden mul3, damit Ruhe eintritt. Es bildet sich dann in dem Gewirr
ein «Stromy, heilsrelevante Vorginge sondern sich von nichtheilsrele-
vanten ab, und es entsteht Klarheit dariiber, was Welt im buddhisti-
schen Sinne in Wahrheit ist. Damit ist die Mdglichkeit gegeben, die so
erkannte Welt zu verlassen.

Hiermit ist natiirlich nicht alles gesagt. In der Tat, das wichtigste Ele-
ment des Heilsweges ist ausgelassen. Es handelt sich nicht nur um Er-
kenntnis, sondern um eine Wandlung der Person. Stiick fiir Stiick wird
auf Grund neuer Erkenntnis anderes gehafBt und geliebt, die Welt er-
kannt, entwertet und verlassen. Der Vorgang spielt sich ab in Stufen:
Erkenntnis, Entwertung, Abbau der entwerteten Welt und Neuaufbau
mit neuem Bild. Er ist in den buddhistischen Schriften iiber die «Stu-
fen» beschrieben und im Prinzip in allen Religionen gleich.

2. Das buddhistische Weltbild (der Dharma)

In seiner Urform ist das buddhistische Weltbild denkbar einfach. Es wird
daher manchmal wissenschaftlich genannt. Es gibt darin keine Goétter
oder Michte, Sterne oder magische Ordnungen, die in unser Schicksal
eingreifen. Inhaltlich ist es jedoch ganzandersals westliche Wissenschaft.
Keinesder Probleme, dieunsere Wissenschaft beschiftigen, geht den Bud-
dhisten etwasan. Sie «dienen janicht zur Befreiung», wie der Buddhasagt.

Leben (im Sinne von leben-sterben, Inhalt einer Wiedergeburt) ist
Leiden. Leiden hat eine Ursache. Sein Aufhoren ist moglich. Es gibt ei-
nen Weg, der dazu fiihrt. Das sind die «vier Wahrheiten», mit denen
die buddhistische Spekulation beginnt. Sie sind Teile des Lebensprozes-
ses, wie ihn der Buddha sieht, sichtbar geworden durch Analyse. Das
Bild liBt sich sogar noch vereinfachen: «So entsteht alles, so vergeht
alles.» Ein Schritt — und das Rad des Lebens beginnt sich zu drehen;
ein Schritt nicht gemacht — und das Rad steht still.



20 WALTER LIEBENTHAL: DING UND DHARMA

Dies ist die sog. buddhistische Kausalitit (karman), die spiter in die
Formel gefaBt wurde: «Sobald eins entstanden ist, entsteht ein Zwei-
tes», nichts ist ohne Folge. Dies sieht wieder wissenschaftlich aus, er-
weist sich aber sofort als etwas ganz anderes, wenn man sich iiberlegt,
daB es sich hier nicht um Vorginge in dem raum-zeitlichen Kontinuum
der Physik handelt, sondern um ein Schicksals-Kontinuum, den Zusam-
menhang eines Schicksals, das iiber ein Leben hinausreicht in unend-
liche Wiedergeburten. Es setzt sich nicht, wie in der Physik, aus Ursa-
che und Wirkung zusammen, sondern aus Schuld und Frucht, Frucht
einer Tat.

Karman ist daher schlecht iibersetzt durch «Kausalitit». Wenn ein
Billardball einen anderen anstoBt, dann verstehen wir das nicht als
«Tat». So versteht den Vorgang aber der klassische Inder. Er unter-
scheidet nicht zwischen mechanischen und willensmiBigen Vorgingen.
Der Inder vermif}t in unserem physikalischen Weltbild die Initiative.
Wo ist denn in der Kausalitit der Anfang der Bewegung? Was gab den
Anstof3 zu der scheinbaren Kontinuitit? Und, wenn wir einen Anstof3
setzen (der momentan ist), wie kann die Folge (Frucht) dann ewig dau-
ern? Es folgt, im Bilde ganz logisch, da8 der AnstoB sich momentan aus-
gibt und daher stindig wiederholt. Eine Tat kann nicht dauern, sie muf3
sich «fortzeugend neu gebiaren», wie der Dichter sagt, wihrend mechani-
sche Bewegung (d. h. die Zeit im vierdimensionalen Kontinuum) dauert.

3. Die heilsrelevanten (karmischen) Vorginge (dharmas)

Der Buddhist strebt zur Freiheit. Er mufl daher wissen, was ihn hier
bindet. Er muB3 den Feind kennen, muf3 wissen, wie Welt zustande-
kommt, wie sie wirklich ist (tathata). Alles andere ist gleichgiiltig.
Darum sind von dem Buddha nur die Vorginge beschrieben, die heils-
relevant sind, d.h. die, in denen sich karman bildet. Nirvana selbst ist
nicht beschreibbar, erscheint aber indirekt in der buddhistischen Welt-
kritik, die die scheinbare Realitdt zerschligt, sie entlarvt und entwertet
als ein kiinstliches Truggebilde, das die Wirklichkeit verdeckt (‘samvrti).



WALTER LIEBENTHAL: DING UND DHARMA 21

Karman ist Leben, das Leben zeugt — ein ProzeB3, der nicht abreif}t, be-
vor er von auBBen durch Einsicht in seinen Charakter (Entlarvung) un-
terbrochen wird. Oder so: karman ist ein Bildzusammenhang (s. unten
S. 24), in dem Leben entsteht und vergeht. Gewisse Abldufe sind dafiir
typisch. Sie sind vom Buddha beschrieben worden. Sie sind aus einzel-
nen Teilen, Phasen, Elementen zusammengesetzt, und dies sind die
dharmas (Plural). Diese dharmas und Reihen von dharmas muB3 ein Bud-
dhist kennen. Es sind also Lehrgegenstinde, und mir personlich er-
scheint es wahrscheinlich, daB sie eben deshalb dharmas heiflen. Es sind
die Bausteine des buddhistischen Weltbildes, des Dharma.

Die dharma-Reihen beziehen sich nicht auf einzelne Fille; es sind
aber auch nicht Generalia im Sinne der westlichen Philosophien; viel-
mehr beschreiben sie fiir den karmischen Bildzusammenhang typische
Vorkommnisse. Einige dieser Vorkommnisse sind allgemein, z. B. Ent-
stehen, andere relativ selten, z. B. Neid. Die Verfasser der Listen glaub-
ten wohl, mit ihnen das karmische Bild vollstandig beschrieben zu haben.

Viele Autoren, auch Jaspers, iibersetzen «Kategorien». Wenn man
das tut, muB man sich klar sein, daB es sich nicht um Kategorien wie
bei Kant oder Husserl handelt. Westliche Kategorien sind Schachteln,
in die die ganze Welt, «alles», gepackt wird. Dharmas dagegen be-
schreiben bewuBt nur das, «was der Erlésung dient», also eine Aus-
wahl. Es bedarf keines Beweises, daf sie auch nicht phinomenologische
Kategorien sind. Ich schlage daher das Wort Bildzusammenhang vor,
um das kiirzere, aber hilliche Wort «Milieu» zu vermeiden. Die Schu-
le, die Sternenwelt, der Markt, das konfuzianische Reich, Triume, Evo-
lution, Sport, Kartenspiel, karman usw. — alles sind Bildzusammenhan-
ge, keine Kategorien, nicht logisch, sondern historisch-assoziativ be-
stimmt. Nur in der Schule muBl man lernen, nur im Kartenspiel schligt
das As den Ko6nig, nur im Reich gibt es Rangunterschiede, nur in Trau-
men erfiillen sich Wiinsche, nur im karmischen Bild hat alles den Index
von gut und schlecht. Dharmas sind also vom Buddha als heilsrelevant
bezeichnete (autorisierte) Lehrgegenstinde. Auch mit der Ubersetzung



22 WALTER LIEBENTHAL: DING UND DHARMA

durch «Element» oder «Funktion» kommt man nicht weiter, weil der
Leser diese Ausdriicke unvermeidlich auf westliche Bildzusammenhin-
ge, z. B. Physik oder Biologie, bezieht.

4. Inhalt der dharma-Listen

Der Inhalt der dharma-Listen ist, wie gesagt, historisch bedingt. Zu ih-
ren iltesten Teilen gehoren die «vier Wahrheiten» (s. oben S. r9) und
die zwolf Glieder der Kausalkette. Listen von 75 und 100 dharmas wur-
den etwa ein halbes Jahrtausend nach Buddhas Tod zusammengestellt.
In ihnen wird Leben (samsara) analysiert, damit der Schiiler lernt, es zu
vernichten, so dal keine Wiedergeburt mehr méglich ist.

Die vier Wahrheiten analysieren die Tatsache des Leidens: es ent-
steht (durch Illusion) und vergeht (durch Einsicht). Die zw&lf Glieder
der Kausalkette analysieren denselben Vorgang, wenn auch weniger ab-
strakt. Ein einzelnes Schicksal wird beschrieben, wie es ablauft durch
die Kette der Geburten (santdna). Es beginnt mit einem Akt der Un-
wissenheit, der Komplexe (samskdra) schafft; diese bilden einen Kérper
(ndmariipa) , der bewuBt ist (vijidna) und daher geeignet, zu existieren
in dem karmischen Zusammenhang. Er bildet Organe (saddyatana), be-
rilhrt und empfindet (sparsa vedand), wiinscht, ergreift und handelt
(trsnd upadana bhava). So setzt sich die endlose Kette der Inkarnationen
fort (jati-jard-marana).

Eine dritte Gruppe von dharmas beschrelbt den Vorgang der Wahr-
nehmung. Drei Teile (besser <kMomente», s. unten S. 30-31) werden un-
terschieden : das Sinnesorgan (eines von fiinf), das Objekt und der Akt
selbst. Der Vorgang ist interessant nur als Fall eines Irrtums (man soll
nicht wahrnehmen!), durch den karman erzeugt wird. Es ist gefihrlich,
sich dem Auflen zu exponieren. Es ist wieder zu beachten, daB es sich
auch hier nicht um Wissenschaft, etwa Psychologie, handelt.

In den Listen finden sich auch Aufzihlungen, die nicht Abliufe be-
schreiben, wie z. B. Listen von guten und schlechten Eigenschaften, die
fiinf Merkmale der Person, die Dichotomie Stoff-Geist (riipa-citta) . Die



WALTER LIEBENTHAL: DING UND DHARMA 23

letztere Unterscheidung sieht belangvoller aus, als sie in Wirklichkeit
ist. Das Problem der Realitit oder Nichtrealitit des Stofflichen (riipa)
tauchte anders als im Westen zunichst nicht auf. Karman wird auf drei
Arten erzeugt, durch Handeln, Reden und Denken ; keine Art ist realer
als die andere. Die Frage, ob Stoff oder Geist, wurde erst spiter dis-
kutiert.

Ich wiederhole: dharmas sind Glieder heilsrelevanter (karmischer)
Vorginge, die durch Analyse in ihre Teile zerlegt worden sind; man
konnte daher auch von einer Typologie buddhistisch-religiosen Daseins
sprechen. Der Buddhist erlebt immer dasselbe. Fiir ihn gibt es keinen
Fortschritt, keine Freuden im samsdra, nur Siege iiber sich selbst bis zu
dem letzten Sieg des Erwachens und Einswerdens mit der Wirklich-
keit. Alles ist nur von einem Gesichtspunkt aus gesehen, auf ein Bild be-
zogen und nur durch Verweis auf dieses Bild verstindlich zu machen.

5. Ding (‘vastu)

Eine Definition von «Ding» ist hier nicht beabsichtigt. Wir nehmen das
Wort einfach, wie es im allgemeinen verstanden wird, ohne zu fragen,
ob es besser in einem bestimmteren Sinn gebraucht werden sollte. Als
ich jung war, pflegten Professoren der Philosophie als Beispiel zu wih-
len, was gerade in Reichweite war: Tisch, Kreide, Bleistift, wie schon
Kant es zu tun pflegte. Es wurde dann die Frage aufgeworfen, ob solch
ein Ding real sei oder nicht, bzw. in welchem Sinne real. In Indien ist
diese Frage nach der Realitit des Dings nie gestellt worden.

In der mittelalterlichen Philosophie werden die Bereiche der zufalli-
gen irdischen Existenz (existere) und des aus dem Zufalligen gleichsam
herausgehobenen reinen Seins (esse) unterschieden. Ahnlich bei Kant.
(Wobei ich mit «dhnlich» nur meine, daBB Kant von demselben Pro-
blem ausgeht; auch er beginnt mit der Analyse des in der sinnlichen
Wahmehmung gegebenen Gegenstandes, des Naiv-Realen.) Diese Un-
terscheidung ist in Indien nie gemacht worden. Das Ideale (a priori bei
Kant), die geometrische Figur z.B., ist in Indien nie Problem gewor-



24 WALTER LIEBENTHAL: DING UND DHARMA

den. Es gibt kein besonderes Wort dafiir. Vielmehr werden solche
«Dinge» mit demselben Wort bezeichnet wie der in der sinnlichen
Wahrnehmung gegebene, im Sinne des naiven Realismus reale Gegen-
stand, das Ding. Das Sanskritwort dafiir ist vastu, nicht dharma. Dhar-
ma ist also weder ens noch cogitatum. Dies richtet sich besonders gegen
Th. Stcherbatsky, der von Realismus und Idealismus im indischen Bud-
dhismus zu sprechen pflegte. Ich halte diese Ausdriicke fiir gefihrlich,
obwohl spiter das Problem des cogitatum von einer anderen Seite her in
die Diskussion geriet.

6. dharmas sind Elemente von Vorgingen im karmischen

Bildzusammenhang

Wenn dharmas nicht Dinge sind, was sind sie dann? Wie paBt die Defi-
nition «Lehrgegenstinde», «Elemente von Vorgingen im karmischen
Bildzusammenhang», in die im Westen iiblichen Einteilungen? Wir un-
terscheiden doch nach dem Wahrheitsgehalt: Tatsachen, bloBe Annah-
men (Bilder, Visionen), Begriffe (systematisch definierbar), evtl. noch
Transzendenz. In welche von diesen Kategorien passen die dharmas?
Meine Antwort, daf sie in keine dieser Kategorien passen, daB es sich
hier um «Positionen» handelt in dem bereits in der Einleitung definier-
ten Sinn, wird vielleicht unverstindlich sein. Man wird sagen : alles ist
entweder wahr oder nicht wahr. Ich antworte: das mag so sein, aber
alles ist auch, im buddhistischen Sinne, entweder samskrta (weltlich)
oder asamskrta (nicht-weltlich). Einteilungen mégen allgemein sein, sie
schlieBen deswegen andere Einteilungen nicht aus. Es kommt auf das
Bild an, in dem man denkt.

«Bilder» in dem hier gebrauchten technischen Sinn («world-inter-
pretations», s. oben S. 16), sind solche, auf die sich der naiv denkende
und handelnde Mensch zuriickbezieht, wenn er entscheidet. Fiir je-
mand, der nicht im gleichen Bild denkt, hat solches Sichzuriickbezie-
hen keinen Sinn. Fiir uns hat es z. B. keinen Sinn, zu sagen: Zeit ist ein
weltlicher dharma. Andererseits hat es fiir den Buddhisten keinen Sinn,



WALTER LIEBENTHAL: DING UND DHARMA 25

zu sagen: Zeit ist eine Anschauungsform. Er hat eben einen anderen
Gesichtspunkt, denkt in einem anderen Bild.

Es handelt sich hier nicht um den eventuellen Wahrheitsgehalt von
Weltbildern, sondern um Einsicht in die notwendige Verschiedenheit
der mit verschiedenen Weltbildern gegebenen Problematik. Der We-
sten sucht Wahrheit, der Buddhismus Freiheit. Die oben gegebene Ein-
teilung geht ihn daher nichts an. Er unterscheidet nicht Tatsache und
Annahme, a priori und a posteriori, ratio und Transzendenz. Dies gilt
fiir alle Lehrer von Gotama bis Nagarjuna und Asanga. Erkenntnistheo-
rie (Epistemologie, Stcherbatsky) erscheint irgendwo am Rande der
Diskussion. Im Zentrum steht das Problem der Freiheit von den Banden
des irdischen Daseins.

7. Westliche Problematik

Der Inder hat also, wie man auch sagen kénnte, iiber das Denken nicht
nachgedacht. Im Westen dagegen hat dies Nachdenken eine zentrale
Bedeutung und eine lange Geschichte. Zunichst hat Plato die «Idee»
aus dem Zusammenhang des in der Erfahrung Gegebenen isoliert ; dann
nahm die Diskussion eine neue Wendung durch die Entwicklung der
Wissenschaften unter dem Druck der Kirche. Das Thema des Streites
wurde dadurch neu begrenzt ; Metaphysik handelt von den letzten Din-
gen, den religiésen Fragen — Wissenschaft wollte Beweise fiir behaup-
tete Wahrheiten. Jaspers (S. 620) beschreibt den Stand der Angelegen-
heit wie folgt : «Heute darf eine historische Darstellung der metaphysi-
schen Visionen sie nicht nur als rationale systematische Bilder wie einen
Lernstoff reproduzieren. Sie miissen vielmehr in ihrem Ursprung und
Ziel verstanden werden.» Und S. 621: «Gegen diese innere Fithrungs-
losigkeit (im Falle bloBer Reproduktion des Lernstoffs) steht das be-
grindende, sich im Wissen wiederfindende metaphysische Seinsbe-
wuBtsein. Die ihm entspringenden Erdrterungen ... werden gefiihrt
von dem Grundgewissen.» Diesen Gegensatz sieht Jaspers, wenn ich
ihn recht verstehe, auch bei Nagarjuna (S.944): «Man kann den Sinn



26 WALTER LIEBENTHAL: DING UND DHARMA

dieses Denkens (Nagarjuna I, 27) auch so aussprechen. Durch Denken
ist die Fesselung an das Gedachte, an die dharmas, erfolgt; das ist der
Grund des Abfalls in unser leidvolles Dasein. Durch dasselbe Denken,
aber in umgekehrter Richtung, wird das Gedachte wieder aufgelost.
Nachdem das Denken uns in Banden geschlagen hat, werden diese mit
seinen eigenen Waffen gesprengt zum Durchbruch in das Nichtdenken,
zur Freiheit.» Jaspers findet eine «formale Analogie» dieses Denkens
zur Dialektik im zweiten Teil von Platos Parmenides, andererseits zu
moderner Logistik (Wittgenstein).

Wenn ich Jaspers richtig verstehe, unterscheidet er dreierlei: 1. me-
taphysische Visionen; 2. rationale Systeme; 3. das Grundwissen. Ist
diese Unterscheidung geeignet, als MaBstab zum Verstindnis der Nega-
tionen bei Nagirjuna und in den Prejidpdramitd-Texten (die Jaspers
nicht unterscheidet) zu dienen?

8. Kritik von Jaspers’ Darstellung

Wie bereits bemerkt, war im Westen das Problem der Reichweite des
Denkens historisch begrenzt. Bei Kant handelt es sich um die Frage:
Wie ist Metaphysik als Wissenschaft méglich? Ich bin mir bewuft, da3
der Begriff «<Metaphysik» sich spiter, besonders in der Phinomenolo-
gie, erweiterte. Grundlagen wurden gelegt fiir viele Wissenschaften
auBerhalb der Naturwissenschaft und der christlichen Metaphysik. Wir
brauchen darauf nicht niher einzugehen, sondern halten uns an das obi-
ge Zitat, in dem Jaspers von «metaphysischen Visionen» und «rationa-
len Systemen» spricht. Er nimmt an, da8 Nagarjuna ebenfalls so unter-
schied, daB ihn das Problem des Denkens und der Selbstaufhebung des
Denkens in der «Freiheit» (Transzendenz?) beschiftigte. Mir scheint,
daB er sich durch duBere Ahnlichkeiten tiuschen laBt.

In Indien hat es nie einen Streit gegeben zwischen Glauben und Wis-
sen (Jaspers’ Positionen 1 und 2); darum konnte es auch ein Grund-
wissen (Position 3), das doch wohl als Antwort auf das Dilemma Glau-
ben—Wissen gedacht ist, nicht geben. (Ich wei3 wohl, da} Antwort hier



WALTER LIEBENTHAL: DING UND DHARMA 27

nicht « Antwort im einen oder anderen Sinne» sein kann; die Antino-
mie bleibt erhalten.) Wie lag denn die Diskussion in Indien, als Nagar-
juna seine Karikas verfaBte?

Alle indischen Lehrer einschlieBlich Nagarjunas waren Glaubige —also
Metaphysiker im alten westlichen Sinn. Sie glaubten an Gétter, Himmel
und Hoéllen ; sie glaubten auBerdem an ein Jenseits, eine Freiheit (‘moksa) .
Damit meinten sie das Ende der Wiedergeburten, des Zwanges, in die-
ser Welt sein zu miissen. Denn die Welt ist leidvoll; auf Geburt folgt
Tod ; Hoffnungen werden enttduscht. Wie ist dies radikal zu andern?

Die Philosophen bemiihten sich, die Moglichkeit dieser Knderung in
Bildern zu demonstrieren: Wenn die Welt aus Teilen zusammengesetzt
war, so konnte sie zerschlagen werden ; wenn sie gezeugt war, so konn-
ten das zeugende weibliche und ménnliche Prinzip sich trennen — oder,
buddhistisch, wenn die Weltbewegung durch Initiative bedingt war, so
konnte sie beendigt werden dadurch, daB diese Initiative aufhorte.
Wohl wurden diese Bilder und Systeme mit Hilfe einer entwickelten
Logik von Gegnern kritisiert, niemals kam aber jemand auf den Gedan-
ken, daB die logische Methode («strenge Wissenschaft» im Sinne Kants)
ein besseres Mittel sei, die Wahrheit zu finden, als das bloBe Sichvor-
stellen, wie es wohl sein konnte (die «metaphysische Vision»). Nie-
mand, auch der Buddhismus nicht, lehnte eine Weltinterpretation ab,
weil sie unwissenschaftlich war, sondern nur darum, weil sie mit der
eigenen Interpretation nicht zusammenging.

Man demonstrierte an Beispielen, und es stand jedem frei, Beispiele
zu wahlen, wie sie ihm einfielen. Eine Einigung war so nicht méglich
und wurde auch nicht erwartet. Man lernte in jeder Schule die Demon-
stration zugleich mit den Thesen; wihrend einer 6ffentlichen Diskus-
sion fiel das Publikum dem einen oder anderen zu. Wie anders wollte
man beweisen? Man deduzierte. Die induktive Methode, d.h. die Un-
tersuchung eines Tatbestandes, war nur sehr rudimentir ausgebildet.
(Das bekannteste Beispiel ist die Widerlegung des Seelenglaubens /at-
man/ im Buddhismus durch die Frage: Wo ist denn die Seele? Das war



28 WALTER LIEBENTHAL: DING UND DHARMA

ein Anfang, aber ein sehr bescheidener, zur Entwicklung einer buddhi-
stischen Naturwissenschaft. Sie ist nie weiter entwickelt worden.)

9. Nagarjuna und die anderen Schulen

Nagarjuna bekimpfte Irrlehren, weil in ihnen der Heilsweg nicht kor-
rekt (tathd) demonstriert war, nicht deshalb, weil die Gegner unwis-
senschaftliche Annahmen machten. Seine eigene Demonstration ist ein-
facher, leicht verstindlich und vor allem radikaler. Dadurch, daB er die
Géotter in die Welt (samisdra) verwies, reinigte er das Ziel von der allen
anderen Bildern anhaftenden Relativitit. Er fithrte zum ersten Male (?)
in der Geschichte der Religionen den Begriff des Absoluten als des
Hochsten (‘anuttara) ein. Vielleicht hat Jaspers recht, wenn er hier von
Transzendenz spricht. Nur eins ist zu beachten : Der Gegensatz im Bud-
dhismus ist Verganglichkeit und Ewigkeit (samsdra — nirvdpa), nicht:
Denken und Aufhebung des Denkens. Verginglichkeit wurde demon-
striert in den dharma-Listen, demonstriert in dem Bilde vom Entstehen—
Vergehen, methodisch nicht anders als in den Bildern anderer Schulen
(Geburt im Samkhya, Herstellen im VaiSe$ika usw.). Solche Bilder,
auch das buddhistische, waren sozusagen Weltmodelle, die mit Hilfe
eines Schliissels zum Ablauf und Stillstand gebracht werden konnten,
ohne dal Welt eigentlich verlassen wurde. Daher wiederholt sich in
den indischen Religionen Weltwerden und -entwerden ins Endlose. Das
Spiel des Schépfers hort nie auf. Ich glaube, man kann den Buddhismus
nur verstehen, wenn man das quilende Gefiihl dieses nie endenden
Kreislaufs nachvollzieht. Der revolutionire Gedanke des Buddha war
das Nein zu diesem Spiel, ein ungeheuer mutiges Wagnis, da auf die Auf-
forderung, die Welt zu verlassen, ja notwendig gefragt werden muBte :
wohin?

Nirvana ist, was nicht entsteht (und vergeht), ein anutpattika-dharma
(asamskrta) ; Grundwissen (Transzendenz) ist, was iiber das rational Er-
faBbare hinaus von dem so nicht mehr ErfaBbaren («transkategorialen»,
S. 643) weil}. Jaspers zitiert Parmenides (S. 944) ; Parmenides nennt das



WALTER LIEBENTHAL: DING UND DHARMA 29

Sein u.a., «ungeworden», was mit anutpattika zu korrespondieren
scheint. Ich wage nicht, dariiber zu urteilen, ob etwas dem buddhisti-
schen Nichtentstehen Ahnliches gemeint sein konnte, sondern folge
Jaspers’ Auslegung. «Das Denken dieses Seins ist, entsprungen aus dem
Recht hinreienden Transzendierens, auf das Bildlose und kategorial
Undifferenzierte gerichtet ...» Es handelt sich also bei Parmenides um
Aufhebung des Denkens, nicht um Aufhebung des Entstehen—Verge-
hens wie im Buddhismus. Vielleicht ist es méglich, zu sagen, daB auf ei-
ner hoheren Ebene dieser Unterschied unwesentlich ist (?).

10. Nagarjuna und die andern Buddhisten

Mir scheint, daf} bei Nagarjuna der Fall dhnlich liegt wie bei Gotama
Buddha. Gotama hatte die Bilder der Irrlehrer verworfen, weil sie die
Welt, wie er meinte, nicht korrekt beschrieben. Er hatte sie ersetzt
durch das Bild der vergehenden und neu entstehenden dharmas. Man be-
achte, daB nirvana, z.B. in dem Satz: «alle dharmas sind verganglich»,
kein dharma ist, weder ein positiver noch ein negativer. Nun hatten zur
Zeit Nagarjunas (1.Jh.n.Chr.) die buddhistischen Schulen begonnen,
iiber die Anzahl der ewigen dharmas (‘asamskrta) und iiber Sein und Nicht-
sein gewisser verganglicher (‘samskrta) dharmas zu streiten. Die Gefahr
war, da8 dadurch der eigentliche Sinn des Buddhismus, die Demonstra-
tion des Unverganglichen als radikal verschieden von Welt, verwissert
wurde und die Heilslehre zu einer Ontologie degenerierte. Die rich-
tige Antwort auf diese Spekulationen war nicht das Streiten um Positio-
nen, sondern eine neue Methode, mit der jede Position, auch die dhar-
mas(!), als verginglich aufgewiesen werden konnte. Dies geschah durch
Einfiihrung eines neuen Bildes, des ksana (Moment), das von Gotama
zwar gebraucht, aber noch nicht systematisch benutzt worden war. Die
neue Methode wirkte explosiv und hatte eine ungeheure Begeisterung
fiir den radikalen Weg des GroBen Fahrzeugs zur Folge.

(Denken in Begriffen, rationale Systematik, war damals noch im Ent-
stehen. Erst etwas spiter — in den Kommentaren zu Nagarjuna, in der



30 WALTER LIEBENTHAL: DING UND DHARMA

Yogacara-Schule usw. — wurde den Lehrern der Unterschied zwischen
denken /tarka, vicara] und transzendieren [pratyaveksa] bewuBt. Eine
Untersuchung dariiber, wann dieser Gegensatz zuerst auftritt, und iiber
seine Folgen wire niitzlich. Es wire auch wichtig, zu wissen, ob Trans-
zendenz und pratyaveksa wirklich dasselbe ist. Alle diese Probleme ge-
hen aber iiber den Rahmen dieses Aufsatzes hinaus. Es bleibt nur noch
ein Wort {iber Nagarjunas Methode zu sagen.)

11. Sarvastivada

Nagarjuna ist nur zu verstehen als Kritiker des Sarvastivada, d.h. der
Lehre, daB3 «alles ist». Es handelt sich aber bei dieser Lehre nicht um
Dinge, von denen behauptet wird, daf sie — im Sinne des naiven Realis-
mus — seien, auch nicht um das Problem, ob cogitatum oder ens. Es han-
delt sich vielmehr darum, ob die dharmas, Elemente in einem System
karmischer Vorginge, den ksana iiberdauern kénnen und damit als dau-
ernd anzusetzen sind. Das Problem betrifft nicht die Wirklichkeit der
dharmas, sondern die innere Logik des Systems. Das ist so zu verstehen:

Alles, was im Bilde der buddhistischen Welt vorkommt, alle dhar-
mas, sind gleichzeitig Ursache und Wirkung (Frucht). Sie bilden Ketten
(santdna), die von einer Inkarnation zur andern reichen, also logisch
eine Dauer vorauszusetzen scheinen. Eine bose Tat muBl sozusagen auf
ihre Strafe eine Weile warten. Das pafit aber nicht in das andere Bild,
von dem wir schon sprachen, das des momentanen Vergehens und Wie-
derentstehens (ksanikatvam).

Ksana ist eine sehr klein gedachte Phase in einem heilsrelevanten
Vorgang, nicht raum-zeitlich, obwohl das Bild vom Blitz gebraucht
wurde. (Es werden auch andere gebraucht, die nicht zeitlich momen-
tane Vorginge bezeichnen, wie der treibende Schaum, die Wolke usw.)
Ksanas erscheinen nur innerhalb einer Anderung. Alles aber indert sich
stindig: ein dharma ersetzt ein anderes. Nichts bleibt in der Knderung
erhalten. Diese (z.B. Bewegung) wird dadurch diskontinuierlich. Der
ksana ist die unteilbare Phase, die ein dharma reprisentiert. Das Wort



WALTER LIEBENTHAL: DING UND DHARMA 31

«Moment» hat ja bei uns auch eine doppelte Bedeutung : raum-zeitlich
und phasisch. Jugend und Alter sind dharmas und daher auch ksanas bei
Nagarjuna. Es ist also eigentlich falsch, von Kiirze des ksana zu sprechen.

Daraus folgt die Regel: daBl zwei dharmas nicht in einem ksana sein
kénnen. Ein dharma vergeht, wenn der zweite erscheint. Wie aber, wenn
die bose Tat auf ihre Strafe warten muf3? Dann, sagten die Sarvastivadins,
vergeht zwar der erste dharma, aber er «ist» weiter «als vergangener.
Es wird also eine zweite Seinsebene angesetzt, in der die dharmas nicht
mehr vergehen. «Was tot ist, stirbt nicht.»

12, Nagarjuna

Nagarjuna widerlegte diese Argumentation, indem er das Sein der dhar-
mas iiberhaupt bestritt. Unter Sein verstand er Bestand haben ({dsvata),
unter Nichtsein das Gar-nicht-in-Erscheinung-Treten. Beides ist nicht
der Fall, also gilt vom dharma, da8 er weder ist noch nicht ist, der sog.
«Mittlere Pfad». Er ist eine Phase, ein ﬂbergang zwischen «sein» und
«nicht seiny», die beide nicht sind, d.h. nicht vorkommen. Die Seins-
ebenen des Sarvastivada sind damit widerlegt.

Dies sei, konnte man sagen, identisch mit dem Problem der Konti-
nuitit-Diskontinuitit (Antinomie im Sinne Kants). Es sei das Problem
des unendlich Kleinen, das bereits der griechische Sophist gesehen hat,
der erklirte, daB der Pfeil aus logischen Griinden nicht fliegen kénne.
Ich glaube aber, Nagarjuna dachte anders. Er demonstrierte die Diskon-
tinuitit des karmischen Bildes, um eine ganz andere Art des Daseins,
nicht identisch mit unserem Dasein, aber auch nicht mit unserem Nicht-
Dasein, in den Blick zu bringen. Darum sagt er, sarsdra sei nirvdna, und
real sei nur pratityasamutpada, d.h. Existenz im ﬂbergang (in der Pha-
se), das Erlebnis (kriya).

Nagarjuna kritisiert nicht das Denken, sondern Welt (leben-sterben).
Ich kann nicht sagen, ob das «nicht leben—sterben », nirvana (tathata),
vielleicht doch identisch ist mit Transzendenz im Sinne von Jaspers,
méchte jedoch noch auf eines hinweisen :



32 WALTER LIEBENTHAL: DING UND DHARMA

Um nirvana zu erreichen, meditiert man. Man ist nicht nur «ergriffen
vom Sein, das heiflt vom Erkennen, daB das Sein ist» (S. 642), sondern
man beginnt einen vielleicht Aonen langen Weg, auf dem man sich ver-
wandelt. Man erzeugt sich einen neuen Leib, der in der nichsten Inkar-
nation vorteilhafter inkarniert, um so endlich den Leib zu bilden, der
nicht mehr inkarniert (dharmakdya). Es handelt sich nicht um ein
«Grundwissen», das man erwirbt oder entdeckt, sondern darum,
«nicht mehr zu entstehen» (‘anutpatti-dharmaksanti), d. h. nicht mehr zu
erleben, wie wir erleben, damit ein anderes, v6llig unbekanntes Erleb-
nis frei wird. Das ist moksa. Unsere Naturwissenschaft wird solche Mog-
lichkeit ablehnen ; fiir den Inder bleibt sie ein Problem.



	Ding und Dharma : ein Wort zu Jaspsers' "Nāgārjuna"

