
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 14 (1961)

Heft: 1-4

Artikel: Urmensch und Messias bei den Iraniern

Autor: Abegg, Emil

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-145819

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-145819
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


URMENSCH UND MESSIAS BEI DEN IRANIERN

VON t EMIL ABEGG, ZÜRICH

In einer Aufzeichnung aus seiner letzten Schaffenszeit1 gibt Friedrich
Nietzsche eine Erklärung dafür, warum er die Idealgestalt des Menschentums,

die ihn schon in seiner Jugend beschäftigte und die er im Traum
erschaut haben will, Zarathustra nannte. Er hatte dieser Gestalt zu
verschiedenen Zeiten verschiedene Namen gegeben — lange dachte er an

Empedokles — ; «zuletzt aber», so sagt er, «mußte ich einem Perser die

Ehre geben. Perser haben zuerst Geschichte im Ganzen, Großen gedacht :

eine Abfolge von Entwicklungen, jeder präsidiert ein Prophet; jeder
Prophet hat seinen Hazar, sein Reich von tausend Jahren». In der Tat ist
die Geschichtsauffassung der Iranier : der Glaube an eine große Periodizität

und Zielstrebigkeit des Weltgeschehens, die Auffassung der

Weltgeschichte als Heilsgeschichte, einer der bedeutsamsten Gedanken

gewesen, die der Orient hervorgebracht und der westlichen Kulturwelt
übermittelt hat, denn er wirkt über den Hellenismus und Augustins ci-

vitas Dei bis in die Geschichtskonstruktionen des 19 .Jahrhunderts hinein.

Der schroffe Dualismus der Religion Zarathustras, nach dem der Sinn

der Welt sich in einem Kampf des Lichtes mit der Finsternis, des Guten

mit dem Bösen auswirkt, führte in seiner späteren dogmatischen
Ausgestaltung zu einer Theorie des Weltverlaufs, die diesen Kampf in großen
kosmischen Perioden sich abspielen läßt, von denen die Weltgeschichte
im engeren Sinn, das heißt die Geschichte der Menschheit, nur einen

Teil, aber freilich den für Zeit und Ewigkeit entscheidenden, ausmacht.

Ihm geht voraus die spirituelle Schöpfung, und der ganze Weltverlauf

von zwölf Jahrtausenden wird umschlossen von der «grenzenlosen

Zeit», der zeitlosen Ewigkeit, dem zrvan akarana*.

1. Werke Band XIV, S. 303.
2. Yasna 72,10; Nyayiä 1,8 wird zrvan akarana auch unter dem Namen danyô xvadätam

verehrte, als «der eigenen Bestimmung unterstehende Zeit», so Bartholomae, Altiranisches



2 EMIL ABEGG

Der Zeitabschnitt, in dem die körperliche Schöpfung besteht, wird
bestimmt und gegliedert durch das Auftreten dreier Heilbringer, die,
durch Jahrtausende getrennt und doch unter sich geheimnisvoll verbunden,

die Menschheit zu ihrem Endziel führen : der Urmensch Gayômart,
der, nach ältester Überlieferung selbst noch nicht Mensch, zum Stammvater

des Menschengeschlechtes wird, der erste Träger des Lichts und
des Glaubens ; Zarathustra, der Prophet, der in der Weltgeschichte
heiliger Mittagsstunde die Lehre Ahura Mazdâhs verkündet, und der
verheißene Erlöser Saosyant, der in der Endzeit die Menschheit zur
Vollendung, zur Verklärung führt. Schon das Awesta stellt Gayômart und

Saosyant zusammen als diejenigen zwei Gestalten, welche die Weltzeit
begrenzen, wenn Yast 13, 14c die Fravasis der Frommen (asavan)
angerufen werden «von Gaya3 bis zu dem siegreichen (Saosyant) hin», und

so auch Yasna 26,10. Auch nach dem Saddar4 bezeichnen Gayômart und
Sôshâns Anfang und Ende der Körperwelt. Und in der wissenschaftlichen

Literatur ist schon mehrfach die innere Verwandtschaft der beiden

Heilbringergestalten hervorgehoben worden, so schon von Windischmann',

dann von Christensen6, Reitzenstein7, Güntert8, v.Wesen-
donk9. Wenn aber der Glaube der Zarathustrier die Weltzeit durch das

Auftreten der beiden Heilbringer Gayômart und Saosyant begrenzt sein

läßt, so liegt die Annahme nahe, daß zwischen ihnen eine
Wesensverwandtschaft bestehe, und dies wird durch die Zeugnisse der Überliefe-

Wörterbuch, Sp. 1862, mittelpersisch zruuân î dêr xvadây. Andere (Jackson, Grundriß der iranischen

Philologie, II, S.668, und Junker, Über die Quellen der hellenistischen Aionvorstellung.

Vorträge der Bibliothek Warburg I, S. 131 und 173) fassen xvadätsm ab Bezeichnung der durch
den Lauf der Gestirne gegliederten Weltzeit.

3. Über die Bezeichnung Gaya für Gayômaratan, s. S. Hartman, Gayômart, Etude sur le syn-
crétisme dans l'ancien Iran. Uppsala 1953, S. I34ff., wo erstmals die Bedeutung der beiden

Bezeichnungen klargestellt ist.
4. Saddar 80,4, übersetzt von West, SBE 24, S. 34c.

j. Zoroastrische Studien, S. 241 f.
6. Le premier homme et le premier roi dans l'histoire légendaire des Iraniens I, S. 46.

7. Das iranische Erlösungsmysterium, S. 99, 242.
8. Der arische Heiland und Weltkönig, S. 398.

9. Urmensch und Seele, S. 17 c; vgl. auch E. Abegg, Der Messiasglaube in Indien und Iran, S.220.



URMENSCH UND MESSIAS BEI DEN IRANIERN 3

rung durchaus bestätigt. Was die beiden vor allem verbindet, ist ihr
übermenschliches, kosmisches Wesen. Gayômart ist noch keinMensch,
sondern der noch ganz dem Bereich des Wunderbaren angehörige
präexistente Prototyp des Menschentums. Darauf ist schon mehrfach

hingewiesen worden, so von Reitzenstein und Schaeder10 und Hartman11.

Wenn nach seinem Tode aus seinen Gliedern die Teile des Weltalls
entstehen, läßt ihn dies als kosmogonisches Wesen erkennen. Und der

Saosyant ist wiederum kein Mensch mehr, sondern ein eschatologischer
Heros". Der Name Gayômart bedeutet «Sterbliches Leben» und deutet

darauf hin, daß er einerseits teilhat an der überweltlichen Lichtwelt,

anderseits aber dem Tode verfällt. Er reiht sich jenen personifizierten

Abstraktionen ein, die schon in den Gathas für den Glauben
Zarathustras so charakteristisch sind13; auch dies weist auf seinen
übermenschlichen Charakter14.

In der Schilderung des Großen (iranischen) Bundahisn15 tritt uns als

vornehmstes Kennzeichen Gayômarts seine Lichthaftigkeit entgegen.
«An zweiter Stelle (nach demUrrind [gâus urvanj) schuf Ohrmazd den

Gayômart, der leuchtend war wie die Sonne (rôsn ciyôn xvarsêt).» Und
damit vergleicht sich eine zweite Stelle desselben Textes1* : «Als erster
des Menschengeschlechts ist Gayômart geschaffen, mit weißem
(leuchtendem) Auge (rosn î spêt î dôsr), welches in die Sonne blickt (kê ô meh

bê vênêt) (ohne geblendet zu werden). »In Anlehnung an diese Stelle des

Bundahisn läßt auch Zâd sparm1' den Gayômart leuchtend sein wie die

Sonne: «Das Schicksal (der Zervan) hatte bestimmt: Bis zum 30.Jahr
gewährte ich Gayômart den Glanz und das Leben.» Der Große Bunda-

10. Studien zum antiken Synkretismus, S. 18.

11. Gayômart, S. 34.
12. Daraufhaben besonders Christensen I, S. 141, und Hartman, S. 18, hingewiesen.
13. Wesendonk, Urmensch und Seele, S. 141, und ähnlich schon Windischmann, Zoroartri-

sche Studien, S. 187.

14. Schaeder, Der Urmensch in der awestischen und mittelpersischen Überlieferung, S. 20 r,.

1 Ç. Bundahisn ed. Anklesaria, p. 21,4.
16. Ebd., p. 120, 8.

17. Zâd sparm II 8, übersetzt von West, SBE V 162.



4 EMIL ABEGG

hisn sagt weiter, daß Gayômart seinen Ursprung in der Sonne hatte und
nach seinem Tode in sie zurückkehrt, und daß die Sonne nicht hätte die
Welt erleuchten können, wenn Gayômart nicht in sie zurückgekehrt
wäre18. Es gab auch eine zervanitische Tradition, nach der Gaya ein
Element ist, das seinen Ursprung in der Sonne hat und dorthin
zurückkehrt19. Als Gannâk Mênôk (Ahriman) gegen Gayômart anstürmte,
ergriff Ahura Mazdâh seine Gestalt und anvertraute sie der Sonne, wie sie

(noch jetzt) das Licht der Sonne ist.» Dann wird die Hälfte des Lichtes

in der Sonne den Gayômart erleuchten, die andere Hälfte die übrigen
Menschen*0. Noch in Firdûsîs Shâhnâmeh" findet sich ein letzter Nachklang

an die Lichthaftigkeit Gayômarts, der dort als erster König
erscheint: «Schön war er auf seinem Thron wie die Sonne», wenn dies

auch nur noch als dichterischer Vergleich zu betrachten ist". Auch
islamische Autoren wissen noch von der Lichthaftigkeit Gayômarts, so

Shahrastânî23, der lehrt, daß Gott nach den ersten drei Jahrtausenden

geistiger Schöpfung seinen Willen in einer Gestalt von strahlendem

Licht herabgesandt habe. Noch in einem Gedicht des Zartust Bahram,
auf das Hartman*4 aufmerksam gemacht hat, heißt es, daß Gayômart mit
dem Lichte begabt war.

Die Lichthaftigkeit teilt Gayômart einerseits mit Yima, dem Sohn

des Sonnengottes Vîvahvant, der nach Yasna 9,4 «das Sonnenauge
besaß» (hvaradanso) und der Strahlende (xsaêta) heißt, und im Awesta als

erster Mensch eine Art Dublette von Gayômart ist, und mit Mithra, dessen

Verwandtschaft mit Gayômart längst erkannt worden ist, so von
Hartman2', der darauf hinweist, daß die zervanitischen Exegeten der

18. Bundahisn 73, cf. ; dazu Hartman, S. 87.

19. Hartman, S. 87.
20. Bundahisn, p. 223,9-10.
21. Shâhnâmeh ed. Vullers I 14.
22. Über solche Vergleiche bei Firdûsî s.Nöldeke, Dai iranische Nationalepos (im Grundriß

der iranischen Philologie II), S. 64 f.
23. Schaeder, Die manichäische Urmenschlegende, S. 238 u. 300.
24. Gayômart, S. 76.
2ç. Ebd., S. 87.



URMENSCH UND MESSIAS BEI DEN IRANIERN £

Gâthâs Mithra mit dem Namen Gayômart bezeichnen. Und wenn nach

Belcamîî6 Gayômart in einer Berghöhle weilte und sich dort der Anbetung

weihte, so erinnert dies an den Kult der Grotten imMithriazismus.
Auch Firdûsî*7 läßt Kayûmart auf einem Berge residieren. Mit Mithra

zusammen wird Gaya genannt in dem Fragment Yasna 13, 86/87.
Wenn also im Awesta und in der Pahlavî-Literatur Gayômart mit

dem Saosyant zusammen genannt wird und diese beiden als Anfangsund

Endpunkt der materiellen Schöpfung bezeichnet werden, so ist
damit schon eine innere Verwandtschaft dieser beiden Heilbringer
angedeutet; sie sind gewissermaßen nur Variationen des ursprünglich als

Gottheit gedachten Urmenschen, worauf schon mehrfach hingewiesen
worden ist*8. In der Tat finden sich denn auch alle wesentlichen
Eigenschaften Gayômarts wiederum im Saosyant. Zunächst seine Lichthaftigkeit,

die freilich erst in späteren Quellen bezeugt ist, so Denkart VII
10: «Über die Wunder (afdih) des Sôksâns an seiner Person, seinen

Glanz heißt es : Wenn der letzte Umschwung der Zeiten eintritt, wird
dieser Mann Sôksâns geboren werden, dessen Leib wie die Sonne ist

(xvarsêt karp).» Der Zug, daß er nach allen Seiten sieht mit sechs

Augen, wird ebenfalls mit seiner Lichthaftigkeit zusammenhängen. Auch
die Namen seiner zwei Vorgänger Rôsanô-casm und Xvar-casm*9 lassen

sie als Lichtwesen erscheinen.

Diese Lichthaftigkeit des iranischen Messias scheint auf die Vorstellungen

des späteren Mahâyâna-Buddhismus eingewirkt zu haben, wo der
Bodhisattva Maitreya unverkennbar die Züge eines Lichtwesens zeigt,
so in der Schilderung des Anâgatavamsa30; sein Glanz leuchtet 2c Meilen

weit, und er glänzt wie ein Blitzstrahl. Auch die übernatürliche
Sehkraft hat der Buddha Maitreya mit dem Saosyant gemein31. Diesel-

26. ed.Zotenberg I c, zitiert von Christensen I 68.
27. Shâhnâmeh ed. Vullers I 14.
28. Wesendonk, Urmensch und Seele, S. 141 ; Hartman, Gayômart, S. 32.
29. Dâtastân î Dênîk II 10.

30. E. Abegg, Der Messiasglaube in Indien und Iran, S. 174.
31. Ebd.,S. 189, 227 und bes. 242 ff.



6 EMIL ABEGG

ben Eigenschaften werden dem Buddha Maitreya auch in der mitteliranischen

Dichtung Maitreya-Samiti beigelegt, wo er mit der Sonne

verglichen wird und auf Meilenweite ein Licht ausstrahlt, das alles andere
Licht verdunkelt31.

Mit der Lichthaftigkeit des Gayômart eng verwandt und davon oft
kaum zu unterscheiden ist der Zug, daß er das xvaranah besaß, die Glorie

(Pahlavî xvarr, Neupersischfarrah, die auch den iranischen Königen
zukommt ; und Gayômart erscheint ja in der späteren Tradition als Ur-
könig, so bei Firdûsî und den islamischen Autoren, und als Begründer
der kayanischen Dynastie. «Schön war Kayûmart auf seinem Thron
wie die Sonne. Die wilden Tiere kamen von allen Seiten zu ihm und

neigten sich vor ihm ; das zeigte seine Majestät (farrah) und sein hohes

Glück (bäht)3i.» In der Aufzählung derer, denen das xvannah zukam,
wie sie in Yast 19 gegeben ist, wird Gayômart freilich noch nicht
genannt, dagegen sagt der Bundahisn34: «Als der Angriff des GannâkMê-
nôk (Ahriman) auf Gayômart erfolgte, brachten die Dêvs das xvarr
nicht in ihren Besitz, daß sie dadurch mächtig (oder : Könige) geworden
wären.» Nach Denkart VII 1 ging das xvarr auf das aus seinem Samen

entstandene Menschenpaar Mahryak und Mahryânak über, und von
ihnen auf die Könige von Iran. Auch islamische Autoren statten Gayômart

mit der göttlichen Glorie aus, so Abu cAlî Belcamî35 sowie Zartust
Bahrain36, nach dem er begabt war mit dem Licht, der Gerechtigkeit
und dem göttlichen farr. Und Sabânkâracî sagt37, daß Gayômart einen

außerordentlichen Verstand hatte und daß dies daher kam, daß er das

königlichefarr besaß. Auch dem Yima, der eine Art Dublette von

Gayômart ist, wird Yast 19, 30 das xvardnah zugeschrieben; er heißt Yasna

32. E.Leumann, Maitreya-Samiti, das Zukunftsideal der Buddhisten. Die nordarische Schilderung

in Text und Übersetzung. In der Inhaltsangabe des Textes bei Abegg, Messiasglaube,

S. 194.
33. Firdûsî, Shâhnâmeh ed. Vullers I 13f.

34. Bundahisn ed. Anklesaria, p.73,7.
3;. Gilbert Lazard, Journal asiatique 1ÇS6, S. 204.
36. Über sein Gedicht Hartman, Gayômart, S. 68 und 117.

37. Hartman, S. 29.



URMENSCH UND MESSIAS BEI DEN IRANIERN 7

9,4 xva&na-uhan&mô, und als er in Uberhebung verfiel, wich das xvar-
anah von ihm in Gestalt eines Vogels (Yast 19, 34). Wenn also Gayômart

mit dem xvannah, der himmlischen Glorie begabt war, so wird
dies auch dem Saosyant zugeschrieben. Nach dem Zâmyâd-Yast (19, 89)

wird die den kayanischen Königen eigene Glorie (kavaêm xvarznah)

sich auf den Saosyant herabsenken, und auch Denkart VII 2 sagt, daß er
die kayanische Herrlichkeit besitzen werde, woran sich dann die

Aufzählung der Könige der Vorzeit anschließt, die alle das xvarsnah

besaßen.

Mit dem Besitz des xvarsnah hängt es auch zusammen, daß der Saosyant

als der Siegreiche (vvnthragna) bezeichnet wird, so Yast 13, 129,
und im Fravardîn-Yast steht an der Spitze derer, deren Fravasi angerufen

wird, Gayômart, an ihrem Ende der siegreiche Saosyant ; und Yast

13, 1 £\ werden die Gerechten aufgezählt, die gesiegt haben für das Asa

(yoi asâi vaonan), deren gute Daênâs siegen, siegen werden und gesiegt
haben. Die Pahlavi-Texte erwähnen als siegreiche Tat Gayômarts, daß

er Arzûr, den Sohn Ahrimans, getötet habe, so Mênôkê Xrat 27, ir:
Am Hôrdat-Tage des Monats Fravardîn erschien Gayômart in der Welt,
am Hôrdat-Tage tötete er den Arzûr.» Der Bundahisn berichtet von
einem ersten Kampf Gayômarts mit Gannâk Mênôk38. Dies läßt darauf

schließen, daß noch weitere solche Kämpfe stattfanden, von denen aber

der Bundahisn nichts weiß ; der Ausdruck «der erste Kampf» gehört
offensichtlich einer Tradition an, die noch von weiteren siegreichen

Kämpfen Gayômarts wußte. Und wenn Yasna 26, c unter den gewaltigen

oder heldenhaften (sûra) Fravasis auch der asa-gläubige Gaya angerufen

wird, so wird er dadurch wohl auch als der Siegreiche bezeichnet.

Unter den islamischen Autoren nimmt Sabânkâra-î ebenfalls auf

einen Kampf Gayômarts Bezug39. Er rächte sich an den Dîvs, die seinen

Sohn Siyâmak getötet haben, und es heißt zum Schluß : Der erste Kampf

38. Bundahisn ed. Anklesaria, p. 70, $f. (us bût ênfratom kârîdâr i Gayôkmart apâk Gannâk

Mênôk kart).
39. Hartman, S. 33.



8 EMILABEGG

Gayômarts war der, durch den er die Dîvs ohne Lohn arbeiten ließ.
Auch nach Sukr Allah hat Gayômart gegen Dîvs und Perîs gekämpft40.

Noch in einer weiteren Beziehung wird Gayômart mit dem Saosyant
verbunden: wie jener der erste Gerechte (asavan) ist41, der auf Ahura
Mazdâhs Gebote hörte, so ist der Saosyant als letzter Richter der
Vollender der Gerechtigkeit am Ende der Zeiten. Und wenn schließlich der

Saosyant den Menschen der Endzeit und den Auferstandenen Unsterblichkeit

verleiht4*, so scheint auch dem Gayômart wenigstens für eine

begrenzte Dauer diese Fähigkeit verliehen zu sein, wenn es im Aogama-
daêca heißt43 : Denn wenn einer die Mittel hätte, dem Tode zu entrinnen,

wäre der erste in der Welt (der sich seiner bedient hätte) Gayômart

gewesen, der während 3000 Jahren die Welt vor Tod und Alter,
vor Hunger und Verwesung bewahrte44. Und ein Pahlavi-Text4* läßt
den Zervan als oberste Schicksalsmacht dem Gayômart die Fähigkeit
verleihen, wenigstens für eine begrenzte Zeit Unsterblichkeit zu
gewähren.

So zeigt eine Vergleichung der übereinstimmenden Züge des Gayômart

und des Saosyant, daß auch im iranischen Glauben wie noch in
manchen andern Religionen Urzeit und Endzeit sich verbinden. Dagegen

ist die weitverbreitete Auffassung, daß der urzeitliche Heilbringer
am Ende der Zeiten wiederkehre, in Iran nicht belegt.

40. Ebd., S. 70.
41. Yak 13,87; 19,2. Die Pahlavî-Texte kennen ihn als mart ahrav.

42. Bundahisn ed. Anklesaria, p. 7J, 6; Abegg, Messiasglaube, S. 21$.

43. Aogamadaêca ed. Geiger, S. 85f.
44. Ahnliches wird von Yima berichtet (Yasna 9,4; Yaät 19, 30), der auch darin als eine

Art Dublette von Gayômart erscheint.

4j. Zâd sparm II 8, übersetzt von West, SBE V, p. 162.


	Urmensch und Messias bei den Iraniern

