Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft
Band: 13 (1960)

Heft: 1-4

Artikel: Japan

Autor: Seckel, Dietrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-145778

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-145778
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DIETRICH SECKEL *HEIDELBERG

JAPAN

EINLEITUNG

Japan ist nicht ohne seinen innigen kulturgeschichtlichen Zusammen-
hang mit China, aber auch nicht durch ihn allein zu verstehen — eben-
so wenig wie Rom nicht ohne und nicht allein durch Griechenland. Ist
China die Primiar- oder Mutterkultur mit elementarer eigenschépferi-
scher Kraft, so hat Japan eine Sekundir- oder Tochterkultur hervor-
gebracht, die aufs tiefste von der chinesischen befruchtet wurde, ja
ohne deren erweckenden EinfluB iiberhaupt nicht in ihrer Besonder-
heit entstanden wiare. Erweckung und Befruchtung aber bedeutet kei-
neswegs Imitation und Mangel an Originalitit — wir Abendlinder unter-
schitzen im allgemeinen die erhebliche Verschiedenheit zwischen
China und Japan —, und die ganze japanische Geistesgeschichte verlauft
in Form wiederholter Aufnahme chinesischen Gutes, immer neuer
Rezeptionswellen, doch auch immer neuer schopferischer Auseinan-
dersetzung mit China, die von der begierig lernenden Aneignung zu-
nichst zur meisternden Eineignung und endlich zur verwandelnden,
vom Vorbild oftmals weit sich entfernenden Umeignung fiihrte. Deren
Antriebe stammen letztlich wohl aus bestimmten, im Lauf der Zeiten
mehr oder weniger rein hervortretenden Uranlagen, die bis in die Jahr-
hunderte vor der ersten groBen China-Rezeption zuriickgehen, alle
spateren Stufen prigen helfen und immer wieder durch das Fremde
durchschlagen. Erst an diesem Fremden aber sind die Japaner recht zu
sich selbst gekommen.

Die Rezeption der chinesischen Kultur — vom . bis ins 9. Jahrhun-
dert, mit ihrem H6hepunkt im 7. und 8. — brachte den Japanern so gut
wie alle Elemente einer Hochkultur: die Schrift und mit ihr einen gro-
Ben fremden Wortschatz und eine reiche Literatur ; neue Begriffe und



104 ERBE DES OSTENS

Kategorien des Denkens; Wissenschaften, Kiinste und Handwerke;
Formen des sozialen Lebens und der staatlichen Organisation. (Die
japanische Kaiseridee war und blieb freilich eine fundamental andere
als die chinesische.) All das ruhte auf drei groBen geistigen Grundlagen :
dem «universistischen» Weltbild Chinas, der konfuzianischen Staats-
und Sozialethik und der Weltreligion des Buddhismus, der in China
eine unverkennbare Eigenprigung erfahren hatte. Von diesen geistigen
Michten und materiellen Errungenschaften wurde die noch durchaus
vor- oder friihgeschichtliche japanische Kultur, wie sie bis in die Mitte
des ersten nachchristlichen Jahrtausends bestanden hatte, in strukturell
ahnlicher Weise iiberlagert, in vielfiltiger Verflechtung und Durch-
dringung umgeformt wie etwa bei uns im frithmittelalterlichen- Europa
~ das Altgermanische und -keltische durch das Klassisch-Antike und —
Hand in Hand mit diesem — durch das Christentum. In Japan trugen
diese drei Elemente: das vorbuddhistisch-vorchinesisch-altjapanische,
das klassisch-chinesische und das buddhistische, in gegenseitiger Be-
fruchtung die gesamte kulturelle Entwicklung, bis dann im 19. Jh. noch
ein viertes, nun ganz andersartiges : die moderne wissenschaftlich-tech-
nische Kultur des Abendlandes mit neuer weckender Herausforderung
hinzutrat, ohne die drei traditionellen Elemente zu verdringen. Im
Gegenteil : es ist fiir Japan von entscheidender Bedeutung, daB all jene
Elemente, auch die historisch ltesten, noch immer lebendig sind, da3
keins von ihnen «iiberwunden» und abgetan ist, sondern daB sie alle in
reicher Traditionsschichtung bis heute mehr oder minder stark und
deutlich das japanische Menschsein und seine Lebensideale bestimmen.
Sie alle bewahrt zu haben und sie in stindiger Bewiltigung der in ihnen
liegenden Spannungen selbst in der modernen Welt noch zu einem
reichen Kulturganzen zu verkniipfen, ist eine kaum zu iiberschitzende
Leistung. '

Japan hat also eine sehr komplexe kulturelle Struktur, die nur durch
eine Analyse ihrer historischen Entwicklungs- und Uberschichtungs-
phasen zu verstehen und schwerlich auf eine einzige, sei’s auch umfas-



DIETRICH SECKEL: JAPAN I0f

sende Formel zu bringen ist. Im Lauf seines Entwicklungsganges hat
Japan demzufolge nicht nur ein einziges Leitbild des Menschseins und
der Kultur hervorgebracht, sondern eine ganze Reihe idealtypischer,
jeweils den Geist einer Epoche prigender und dann stets noch lange
weiterlebender Wesensbilder, die in ihrem Nebeneinander und Zu-
sammenwirken gesehen werden miissen und von denen kein einzelnes
absolut gesetzt werden darf. Noch viel weniger als andere Kulturen ist
die japanische auf einen Nenner zu bringen, und alles was etwa mit die-
ser Absicht gesagt werden konnte, miiBte gleich wieder modifiziert,
eingeschrinkt und erginzt werden durch andersartige, oft widerspre-
chende Ziige. Gerade diese Mehrschichtigkeit, die dialektisch-polare
Verflechtung mehrerer Potenzen ist ein wesentliches Merkmal des
japanischen Menschenbildes und Kulturideals; und erst wenn diese hi-
storisch gewachsene und entfaltete Struktur einigermaf8en klar gewor-
den ist, mag sich vielleicht eine Zusammenschau ergeben, durch die
auch das Disparate in harmonischen Bezug tritt und der Betrachter ein-
sieht, warum und von welchem Zentrum her denn gerade diese Struk-
turelemente und Leitbilder in gerade dieser Kombination zur Geltung
kamen.

MENSCHEN- UND KULTURIDEALE JAPANS
IN IHRER HISTORISCHEN ENTFALTUNG

1. Das Shinto-Ideal

Sehen wir von den noch dunklen Urspriingen des heute archdologisch
bis zuriick ins Paldolithikum greifbaren Inselvolkes und von den véllig
nebelhaften Ziigen seines iltesten Geisteslebens ab, so steht die vor-
buddhistische und vorchinesische Ideenwelt und Lebensauffassung des-
sen, was man mit einigem Recht nun schon «japanisches Volk» nennen
darf, in Gestalt des Shinté relativ deutlich vor uns ; namentlich deshalb,
weil diese Kulturschicht ja fast ohne Unterbrechung bis heute lebendig
blieb und erstaunlich viel Altertiimliches bewahrt hat — eine Erschei-



106 ERBE DES OSTENS

nung, die wohl in keinem anderen, zugleich véllig modernen Lande zu
beobachten ist. Der Shintd («Gotter-Weg», ein chinesisch gefarbter
spaterer Ausdruck) hat zwei Aspekte: einerseits ist er mythisches Er-
lebnis und kultische Verehrung der Natur- und Lebenskrifte, der
Inselheimat, ja jedes Berges, Wasserfalls und alten Baums in ihr, ande-
rerseits der Ahnen, der Sippe, des Volkes und Staates, zuhochst des
Kaisers als seiner natiirlichen, dem gottlichen Wesen dieses Landes-
und Volksganzen entsprechenden Spitze. Sie alle kénnen den Charakter
numinoser Wesenheiten (kami) bekommen und Gegenstand ehrfiirch-
tigen Kultes werden. Dabei sind die Grenzen zwischen der Natur und
der sozialen Gemeinschaft bezeichnenderweise flieBend, da Natur- wie
Menschenwelt gleichermaBen an der numinosen Lebenssubstanz und
- Wirkkraft teilhat, aus ihr existiert und von einer allem Dasein gemein-
samen Weltheiligkeit erfiillt ist.

Die mythisch-kultisch gefirbten Lebensideale der Shint6-Sphire
sind deutlich ausgeprigt, wenngleich nicht theoretisch oder «theolo-
gisch» formuliert. Der beherrschende Gedanke ist der der kultischen
Reinheit, ein zentraler Ritus (misogi-harai) besteht in einem schlichten
Reinigungsakt. Dieser Begriff der Reinheit, der das urspriinglich Ma-
gische, ohne es je blutlos werden zu lassen, mehr und mehr ins Mora-
lische sublimiert, umfaBt zugleich auch die naturhafte Unberiihrtheit,
Urtiimlichkeit, Unmittelbarkeit und Aufrichtigkeit (makoto); deren
duBere Erscheinung — im Shint6-Heiligtum, besonders dem allerhdch-
sten kaiserlichen Ahnenschrein, dem der Sonnengéttin zu Ise, ein-
drucksvoll zu erleben — ist duBerste Schlichtheit und Klarheit, ihre
Grundstimmung die der urgegebenen Harmonie naturhaft-gottlichen
Friedens, des freundlichen Zusammenlebens aller Wesen, der unbehin-
derten Schopferkraft der Natur. Zwar steht diesem «sanften Geist»
(nigi-mitama) stets auch ein «rauher, wilder Geist» (ara-mitama) gegen-
iiber — nicht zu verwundern in einem stark vulkanischen, erdbeben-
und taifunbedrohten Lande, dessen Bevolkerung zudem aus sehr ver-
schiedenartigen Komponenten zusammengewachsen ist und groBBe Span-



DIETRICH SECKEL: JAPAN 107

nungen in sich trigt; aber Mythos und Kult als Projektion psychischen
Lebens zielen stets auf die ﬁberwindung und Besinftigung der bedroh-
lichen, ekstatisch-explosiven Machte. Eben diese Bindigung des Wil-
den, Zerstorerischen, harmonie- und friedensfeindlich Dimonischen
ist eine der fundamentalen Forderungen, die der japanische Mensch zu
allen Zeiten an sich selbst gestellt hat, doch ist jene polare Spannung
stets eine sein Leben und seine Kultur bestimmende Macht geblieben.

Wir kénnen hier mit seltener Klarheit das Idealsystem des urspriing-
lichen Daseins Japans als Land und Volk, als einer elementaren biolo-
gisch-soziologisch-politisch-kultischen Einheit von numinoser Qualitit
beobachten. Aber es ist eben im Grunde kein System, es bleibt weit-
gehend unformuliert, ein dogmatisch bewuBtermaBen nicht verfestigter,
selbstverstindlicher Besitz, ein Ausdruck des intimen, allesbeherrschen-
den Grundgefiihls der dankbaren Vertrautheit, ja der Identitit mit den
Lebensmachten und dem Vaterlande, der «Weg» (michi), dem Japan
nur aus seiner Wesensfiille heraus zu folgen braucht und folgen soll.
Sein hoher Wert leuchtet unmittelbar ein, doch sind auch seine Gefah-
ren nicht zu verkennen, die in der Neigung zur Einengung, Autarkie,
libersteigerten Selbstbestitigung liegen und bekanntlich mehrfach zu
den Auswiichsen des Nationalismus gefiihrt haben. Entartung freilich
besagt niemals etwas Entscheidendes gegen das eigentliche Wesen in
seinen positiven Ziigen. Jene Neigung zur selbstgeniigsamen Beschrin-
kung, jenes InselbewuBtsein gibt der japanischen Lebensform, ja dem
ganzen Volks- und Staatsgefiihl eine Art Familiencharakter mit in sich
beschlossener Intimitit, doch mit der Gefahr erschwerter Kommunika-
tion nach auBBen, und auch dies ist — spater dann mit Hilfe der von China
libernommenen konfuzianischen Kategorien theoretisch begriindet und
systematisiert — ein bleibendes Strukturprinzip und Leitbild der japa-
nischen Kultur geworden und geblieben. In der Vatergestalt des japa-
nischen Herrschers, in der Auffassung des Volkes als groBer Sippe, in
der vertikalen, auf komplizierter Uber- und Unterordnung und Autori-
titsstufung beruhenden Sozialstruktur kommt das klar zum Ausdruck.



108 ERBE DES OSTENS

Jeder Japaner fiihlt sich primir nicht als Individuum, sondern als Glied
dieser organisch-historisch gewachsenen, idealisierten, religios als etwas
Numinoses erlebten Gemeinschaft, des «Landeskorpers» oder «Staats-
leibs» (kokutai) in seiner als einzigartig empfundenen Besonderheit.

Vor allem aber hat in dieser Shint5-Sphére oder -Schicht des japani-
schen Wesens auch das tiefe und feinsinnige Naturgefiihl seine Wurzel,
das aus dem Menschenbild Japans nicht wegzudenken ist; es hat ja nicht
nur Dichtung und Kunst zu allen Zeiten aufs reichste befruchtet, son-
dern wirkt selbst ali{s alltigliche Leben bis heute gestaltend und besee-
lend ein. Kaum irgendwo werden etwa die einzelnen Phasen der Jah-
reszeiten und die zu ihnen gehorenden Feste so intensiv begangen wie
in diesem Lande. Der chinesische EinfluBl hat dies Naturgefiihl nur be-
- reichert und ihm gewisse vorgeprigte Gestaltungsformen geliefert, nicht
aber seine Substanz, seine Stirke und spezifische Eigenart begriindet.

Das Shintd-Leitbild steht durchaus auf der Seite des Lebens, des
Wachsens und Gedeihens, der ﬁberwindung der dunklen Michte, der
klaren, heiteren, schlichten Harmonie. Bezeichnend, daB3 japanische
Hochzeitsfeiern nach Shint6-Ritus, Bestattungsfeiern jedoch — der Tod
ist fiir den Shint unrein — nach buddhistischem vollzogen werden.

2. Das buddhistische Ideal

In diese noch friihzeitliche, seelisch noch wenig differenzierte, «naive»,
durchaus selbstgeniigsame und optimistische Lebenswelt trat nun um
;5o als etwas fundamental anderes die hochentwickelte, schon auf
eine tausendjahrige Tradition zuriickblickende buddhistische Lehre ein
und erdffnete den Japanern mit einem Mal ganz ungewohnte Perspek-
tiven auf die Welt und den Menschen, stellte ihnen neue, zunichst
fremdartige, ja vermutlich unsympathische Ideale vor Augen. Die Lehre
vom illusorischen Schein, von der Verginglichkeit und Melancholie
aller Dinge, vom existenzbedingten Leiden aller Wesen auf Grund ihres
Karmas, von dem Erl6sungsziel des Nirvina und dem Weg dorthin mit
Hilfe weltdurchschauender und also weltiiberwindender Erkenntnis —



DIETRICH SECKEL: JAPAN 109

sie gab dem japanischen Lebensgefiihl zum ersten Mal eine Gebrochen-
heit, zeigte das Problem der Dualitit zwischen scheinhafter und wahrer
Wirklichkeit und eréffnete véllig neue seelische Dimensionen, neue
Wege des Denkens. Die so selbstverstandlich vertrauten Dinge, mit
denen man in seinem umhegten Inselreich zu tun hatte, wurden nunnicht
bloB numinos-unheimlich — wie der ara-mitama — und somit auf kul-
tischem Wege harmonisierbar, sondern ontologisch hintergriindig, ja
prinzipiell wesenlos. Man machte Bekanntschaft mit Erkenntniskritik,
mit Metaphysik und mit einer Ethik, die nicht Reinigung, sondern
Askese voraussetzte, und dem vollig untheoretischen und undogmati-
schen Shint6 trat ein festgefiigtes, hochentwickeltes philosophisch-reli-
gioses Ideensystem gegeniiber. Da es aber das System des Mahdyana-
Buddhismus war, der keine radikale Weltverneinung, keine rigorose
Trennung von Diesseits und Jenseits, Samsdra und Nirvana predigte,
sondern diese und alle anderen Dualititen durch den spezifisch indisch-
ostasiatischen Gedanken der Nicht-Zweiheit und der alle Gegensitze
transzendierenden «Leere» als des eigentlichen Absoluten iiberwand
und aus dem radikalen Nicht immer wieder den Riickweg in die empi-
rische, nicht prinzipiell vom Absoluten verschiedene Welt aufzeigte,
deshalb konnte er doch auch an Grundgefiihle des alten Japanertums
ankniipfen. Er konnte dessen konkret-lebensfreundliches, wirklichkeits-
frohes Denken fiir sich fruchtbar machen und es zu einer hheren Denk-
form sublimieren, indem er es mit der Doppelschichtigkeit von eigent-
licher und uneigentlicher Wahrheit, die beide wiederum in der «run-
den dreifachen Wahrheit» aufgehoben werden, vertraut machte. Der
alte starke Sinn fiir das Numinose wurde nun auf ein iiberweltliches
und doch nicht weltfeindliches Ziel gelenkt und damit unendlich ver-
tieft, dem japanischen Sinn fiirs Anschaulich-Konkrete und Kiinstleri-
sche kam die (dem bildlosen Shintd fremde) Bildhaftigkeit und in einer
Vielzahl heiliger Gestalten sich manifestierende Personalitit des bud-
dhistischen Glaubens und Kultes befruchtend entgegen. So war im Lauf
des Mittelalters dann auch ein Synkretismus von Buddhismus und Shintd



110 ERBE DES OSTENS

moglich ; er wurde erleichtert durch die prinzipielle Toleranz auf sei-
ten des Buddhismus und durch das Fehlen eines einheitlichen, ver-
pflichtenden Dogmas auf seiten des Shintd. Gemeinsam war beiden
Religionen die Lebens- und Naturfreundlichkeit und der Sinn fiir hu-
mane Daseinsharmonie und gegenseitige, opferwillige Verpflichtung —
Werte, die nicht nur fiir die sozialen, sondern auch die ethischen Ideale
von entscheidender Bedeutung wurden und in der mittlerweile gleich-
falls fest in Japan eingewurzelten konfuzianischen Morallehre eine zu-
sitzliche Stiitze fanden. Schien der Buddhismus also zunichst etwas sehr
Fremdartiges zu sein, so zeigte sich doch bald, daB er eine tiefe und
starke Ader des japanischen Wesens beriihrt hatte und latente Krifte
zu wecken vermochte, ohne die das japanische Menschenbild und Le-
bensideal seitdem nicht mehr zu denken ist und sich wohl nie iiber die
Ebene des bloB ethnischen, friihzeitlich-archaischen Daseins und Den-
kens erhoben hitte. Diese Beriihrung war offensichtlich viel stirker und
fand eine viel intensivere Antwort als in China, wo der Buddhismus nie
eine dermaBen tiefgreifende, wesensgestaltende Macht gewann wie in
Japan.

Wenn wir die Dinge stark vereinfachen, hat der Buddhismus dort
hauptsichlich drei Grundtypen ausgebildet und mit ihnen wesentliche
Seiten des Menschentums angesprochen — oder umgekehrt : diesen zu
ihrer religisen Ausprigung verholfen. Den ersten Typ bilden die gro-
Ben scholastisch-ritualistischen Systeme der Kegon-, Tendai- und Shin-
gon-Sekte, durch deren an Indien und China geschultes Denken Japan
definitiv den Anschlu} an das geistige Hochstniveau Ostasiens gewann
und bis dahin unentwickelte Fihigkeiten der Spekulation, des analyti-
schen und synthetischen Denkens freimachte. Dieser Buddhismus der
Nara- bis Fujiwara-Zeit (8.—12. Jh.) hatte seinen soziologischen Ort in
der aristokratischen Hofkultur und sah seine Aufgabe neben der Pflege
einer metaphysisch begriindeten geistigen Kultur (einschlieBlich aller
Zweige der Wissenschaft) vor allem auch in der Férderung und Siche-
rung des Staatswohls; so war er getragen vom Wohlwollen und der



DIETRICH SECKEL: JAPAN ITIX

Munifizenz des Hofs und der Adelskreise und hat deren Lebensideale
damals entscheidend geprigt. Die Gefahr lag dabei einerseits im Abglei-
ten des religiosen Denkens und des Kultes in eine Magie von kompli-
ziertester Systematik, andererseits in der VerauBerlichung der aristo-
kratischen Frommigkeit in einer Art weltschmerzlicher, raffiniert aus-
gekosteter Mode. Beidem trat der zweite Typ entgegen : die nun breite
Volkskreise ansprechende, intellektuell anspruchslose Lehre von dem
Erl6ser-Buddha Amida, deren gewaltiger Erfolg (seit etwa 1100 bis
heute) wohl unter anderem darauf beruht, daB das eigentlich japani-
sche Lebens- und Glaubensideal einen Durchbruch durch die ihm letzt-

lich nicht ganz angemessene — und doch als notwendiges Stadium hoher
geistiger Schulung unentbehrliche — Intellektualitit und Systemstrenge
jener Sekten vollzog und sich eine schlichte, gefithlsmiBige, humane
und die sozialen Gegensitze in gemeinsamer Frommigkeit iiberbriik-
kende Form des Glaubenslebens schuf, die ihm schon von seinen shin-
toistischen Urspriingen her kongenialer war. Als gewaltige Triebkraft
wirkte die Verzweiflung iiber die zahllosen Kriegs- und Naturkatastro-
phen mit, die die Generationen seit dem spiten 12. Jahrhundert erle-
ben muBten, so daB ein tiefer Pessimismus sich ausbreitete und die Er-
16sungssehnsucht wesentlich steigerte. Das intellektuell Ungekiinstelte,
die schlichte Unmittelbarkeit, das gefiihlsmiBig Eingingliche dieser
Lehre und Kultpraxis, die sich aber dem Unbegreiflichen und Wunder-
baren offenhielt und auf stark emotionaler, oft ekstatischer Hingabe
und siindenbewuBBtem Heilsstreben beruhte, entsprach wirklich dem
japanischen Wesen, befriedigte aber nur relativ bescheidene geistige
Anspriiche. Gleichfalls in Opposition gegen die alten Denk- und Kult-
systeme stand der dritte Typ, der Zen-Buddhismus, der jedoch sehr
viel mehr an geistiger Leistung und persdnlichem Einsatz des ganzen
Menschen verlangte, sowohl die intellektuelle metaphysische Spekula-
tion wie den magischen Ritualismus wie auch die bloBe heilssiichtige
Gefiihlshingabe ablehnte und mit dem Appell an die totale Umkehr des
gewohnlichen Denkens, Redens und Handelns, an die radikale Uber-



112 ERBE DES OSTENS

schreitung der Grenze von Leben und Tod vor allem bei dem seit etwa
1200 filhrenden Ritteradel seinen stirksten Widerhall fand. Von dort
drang er dann allméhlich in breitere Kreise, da er gleichfalls dem japa-
nischen Wesen kongenial war, doch ganz andere Seiten dieses Wesens
ansprach als die beiden ersten Formen des Buddhismus. Zwar ist auch
das Zen — wie jene — nicht in Japan, sondern in China entstanden und
hat seine letzten Wurzeln in Indien, aber bei den Japanern ist es stirker
als in China zu einer das Leben des Volkes und seine Ideale formenden
Geistesmacht geworden, in voller Breite freilich erst in einer spiteren
Phase. J '
« 3. Das hifische Ideal

Wihrend sich der Buddhismus als tragende religiése Stromung des ja-
panischen Mittelalters entfaltete, bereicherte und differenzierte sich das
Menschenbild jener Zeit in der weltlichen Sphire vor allem durch die
Ausbildung zweier Idealtypen. Der erste — nennen wir ihn abkiirzend
den héfischen — wurzelte in der streng durchgeformten Gesellschaft am
Kaiserhof in Heian (Ky6to), die am Anfang manches von dem konfuzia-
nischen System Chinas iibernommen hatte, nach und nach aber trotz
allen chinesischen Elementen in Politik, Verwaltung und Kulturleben
doch wieder der altjapanischen Sippenverfassung folgte und ihren Mit-
telpunkt in der traditionellen Kaiseridee besa3. Diese Epoche ist gera-
dezu charakterisiert als entscheidende Phase der Japanisierung alles von
China Ubernommenen, und zwar so sehr, daB der durchaus unverwech-
selbare kulturelle Stil und die geistig-seelische Verfassung dieser Zeit
bis heute als das klassische, wenn auch ferne Ideal gilt. Dieses Menschen-
und Lebensideal hat in der Gestalt des Prinzen Geniji, wie die Hofdame
Murasaki ihn (um 1000) samt seiner reich entfalteten Umwelt unver-
geflich vor uns hingestellt hat, seine vollendete Verkorperung gefun-
den.

Auf der Basis der eigenjapanischen wie der von China iibernomme-
nen Kulturtradition entstand hier ein Ideal der universal gebildeten,
vornehmen Persénlichkeit, das nicht von starker Religiositit oder hoher



DIETRICH SECKEL: JAPAN I13

Moral bestimmt war und auch die spiter so sehr hervortretende mar-
tialische Seite des japanischen Wesens vernachlissigte, dafiir aber eine
unerhorte seelische Verfeinerung und asthetische Sensibilitit als ober-
ste Werte in den Vordergrund stellte. Nicht nur wurde von diesen
hochst genuBfihigen Menschen ein intimes Miterleben der Naturstim-
mungen verlangt und vollzogen, sondern ebenso auch ein Reagieren auf
die zartesten Regungen des Herzens und der kaum wahrnehmbaren
Strahlungen und Spannungen in den menschlichen Beziehungen, na-
mentlich den erotischen, denen man sich intensiv und ohne Priiderie
hingab, die man aber durch zeremonielle Regeln bindigend formte und
zu hohem Spiel gestaltete. Das ganze Leben wurde ein Zeremoniell,
wurde bis ins Letzte durchgeformt, zur Kunst erhoben und wesentlich
nach dem MaB3 an Schonheit und Empfindungsgehalt beurteilt, das die
Menschen, in allen Kiinsten bewandert und mit allen Tonarten des Ge-
fithlslebens vertraut, ihm zu entlocken vermochten; so war das Men-
schenbild — bezeichnend fiir weite Bereiche ostasiatischer und nament-
lich japanischer Kultur — aufs stirkste durch isthetische Werte ge-
prigt. In der Dichtung und Kunst hat das Lebens- und Formideal die-
ser Zeit seine reinste Verwirklichung gefunden; es ist bestimmt durch
das Streben nach Reinheit, kiihler und delikater Strenge der Form,
Zartheit des Empfindens, Leichtigkeit und suggestiver Andeutung im
Ausdruck, durch eleganten Geschmack, zu fast dekadentem Raffinement
gesteigertes Nuancengefiihl und lyrischen Sinn fiir den feinen Duft alles
Lebensgeschehens in Natur und Menschenwelt. So hat es eine Gefiihls-
und Formkultur hervorgebracht, wie sie sonst kaum jemals so voll-
endet gelang.

Aber seltsam : die Lebensstimmung ist nicht eigentlich heiter — oder
nur momentan —, das Moll iibertont das Dur, die Farben sind zwar
reich, schimmernd und delikat, aber oft in wehmiitigen Tonen gebro-
chen. Gerade ihr iiberaus feines Empfinden fiir alles Lebendige und
Schone 6ffnete den Menschen auch den Blick fiir die Schatten des Da-
seins, fiir seine Fliichtigkeit und Trauer. Wie wichtig ihnen selber dies

8



114 ERBE DES OSTENS

Empfinden war, ersieht man daraus, daf} es in einem zentralen Kenn-
wort seine Formulierung fand: mono-no-aware — uniibersetzbar, aber
ungefihr zu umschreiben mit der «Wehmutsstimmung, die allen Din-
gen anhaftet» (Gundert), die alles, auch und gerade das Schénste durch-
trankt und seine hohere, vergeistigte, durch den Tiefenblick in Leben
und Welt gelduterte Schonheit, seinen schmerzhaft-siil empfundenen
Wert vor dem dunklen Grunde des Nichts erst voll zum Leuchten
bringt — das lastende BewuBtsein karmabedingter Schicksalsfiigung, der
der Mensch nicht entrinnen kann, der er nur ein HochstmaB seelischer
Vertiefung und stille/r Schonheitsfreude abzugewinnen versuchen mag.
Buddhistisches Weltgefiihl also — eine starke Macht im damaligen Le-
ben, wo man mit Hilfe gelehrter, frommer und magiekundiger Priester
~sein Seelenheil suchte, doch die Kraft zu letzter Weltiiberwindung
nicht aufbrachte, weil man den wehmiitigen Zauber dieser Welt so sehr
als Reiz, als etwas Unentbehrliches empfand. So verschmolz dies bud-
dhistische Daseinsgefiihl mit dem urjapanischen Sinn fiir die reine
Schonheit der Welt, den Zauber der Natur und alles Lebendigen und
fiirr die Regungen des mit all dem mitschwingenden Menschenherzens.
Aber dieser Sinn ist nun nicht mehr naiv, sondern durch den buddhi-
stischen Blick in die Abgriindigkeit der Welt und ihren absoluten We-
sensgrund verwandelt und hat auch durch die hochgeziichtete, exklu-
sive Lebensform jener Zeit eine Verfeinerung, eine sophistication er-
reicht, die ein unreflektiertes, unmittelbares, handfestes Genie3en und
Gestalten der Welt und des Lebens verhinderte. Die strenge, durch-
sichtige, zuriickhaltende, schonheitsbeseelte und doch alles nur eben
andeutende Form aber, die nach Schlichtheit, Klarheit und Reinheit
strebt — sie hat ihren Ursprung letztlich in der Urzeit, ist jedoch nun
hochst bewuBt, ja raffiniert geworden. DaB diese Epoche, die durch
die Fiille, Pracht und GréBe der T’ang-Kultur Chinas und durch die
Hohen und Tiefen buddhistischen Denkens hindurchgegangen ist, nun
wieder das Heimisch-Eigene zur Geltung bringt, verleiht ihrem Men-
schenbild eine seelisch hochst differenzierte, schwer auf eine Formel



DIETRICH SECKEL: JAPAN 11§

zu bringende Struktur. Gerade darin freilich ist es bezeichnend japa-
nisch, und die Fujiwara-Kultur hat nicht umsonst den Rang einer den
japanischen Geist des Mittelalters vollendet reprisentierenden Klassik
gewonnen.
4. Das ritterliche Ideal

Zunichst freilich trat diesem Kulturideal ein ganz andersartiges mit kri-
tischer Schirfe entgegen. Mochte das héfische Ideal, besonders in seiner
iiberfeinerten Spitbliite, als effeminiert, tiberziichtet und allzu intro-
vertiert zu bezeichnen sein, so dringte nun die von all der Verfeinerung
tiberdeckte maskuline Komponente, die martialische Seite des japani-
schen Wesens energisch zutage und stellte ein neues Menschenbild
als Forderung hin. Eine kampferisch-asketische, aktivistische Haltung
verdringte den das Leben in seiner Schénheit wie in seiner Traurigkeit
bis zur letzten Nuance auskostenden Asthetizismus der am Kaiserhof
zentralisierten Hofgesellschaft ; Triger des neuen, des ritterlichen Ideals
war der in den Provinzen zu Besitz und Macht gelangte Landadel, der
nach schweren, viele Jahrzehnte des 1 2. Jahrhundertsausfiillenden Kamp-
fen seit etwa 1200 ein Feudalsystem errichtet hatte, das seine Spitze in
dem nun alle praktische Regierungsgewalt ausiibenden Militirregenten
(shogun), seinen Mittelpunkt fern vom Kaiserhof in Kamakura (bei
Yokohama) besaBl. Die von diesem Ritteradel (samurai, bushi) vertrete-
nen Lebensideale sind unter dem Namen bushidé («Weg des Rittersy)
auch bei uns so bekannt geworden, daB wir nur an seine wichtigsten
Ziige kurz zu erinnern brauchen. In dem strengen Feudalsystem fiihlte
sich der Samurai an seinen Lehnsherrn bedingungslos gebunden, seine
Treuepflicht stand {iber allem anderen, und er hatte seine Existenz,
seine Welt- und Lebensansicht so ganz auf dieses Eine hin zu orientie-
ren, seinen Charakter so rigoros zu lautern, sein kleines Ich so vollig
zu iliberwinden, daB er jenseits von Leben und Tod stand, frei und
«leer» wurde von allen gewdhnlichen Riicksichten und bereit zu jedem
Opfer. Im Schwert hat dieser Geist der doppelten ﬁberwindung: der
des Feindes nach auBlen, des eigenen Selbst nach innen, sein Symbol



116 ERBE DES OSTENS

gefunden, und dieses Schwert ist nicht nur vollkommen zweckmaBige
Waffe, sondern auch reinste und edelste Form als Ausdruck jener Gei-
steshaltung.

Zum Gewinn dieser Haltung verhalf dem Samurai vor allem die aske-
tisch-meditative Schulung durch den Zen-Buddhismus, der nicht um-
sonst gerade in der ritterlichen Kamakura-Zeit (1185-1334) in Japan
feste Wurzeln schlug; und auch die konfuzianische Sozialethik mit
ihrem strengen Autorititsbegriff lieferte ein hilfreiches System von Nor-
men, eine feste Pflichtenlehre im Rahmen der nach Analogie des Vater-
Sohn-Verhiltnisses hierarchisch gestuften menschlichen Beziehungen.
Stand aber in China die Tugend des Gehorsams und der opferbereiten
Pietit der Kinder gegeniiber den Eltern und Ahnen, also die Treue zur
- Sippe an héchster Stelle (hsiao, jap. k6), so machte die Ritterethik die
Loyalitit gegeniiber dem Herrn (chung, jap. chil) zum absolut verbind-
lichen Wert, hinter dem alles andere, gerade auch die Verpflichtung
und Liebe zur eigenen Familie zuriickzutreten hatte. Doch wurde, um
kein MiBverstindnis aufkommen zu lassen, vom Samurai auch héchste
Gerechtigkeit, Mitgefithl mit dem Ungliicklichen und Nichstenhilfe
verlangt. Aber aus dem unlosbaren Konflikt zwischen dem mensch-
lichen Gefiihl und der Pflicht blieb oft nur der Ausweg in das Selbst-
opfer (harakiri, richtiger seppuku) oder die verzweifelte Weltflucht ins
Kloster, da ein die personliche Freiheit rettendes Ausweichen ins Pri-
vatleben oder in ein Eremitendasein, wie China es etwa dem in unlés-
bare Konflikte verstrickten Beamten erlaubte, in dem konsequenten
Feudalsystem undenkbar war — schon deswegen, weil ja der Samurai kei-
nen privaten Familienbesitz hatte, sondern von dem jederzeit wieder
entziehbaren Lehen existierte. Ergreifende Dramen mit solchem The-
ma bilden noch heute die Héhepunkte des Kabuki-Theaters, und auf
dieser Stufe der Entfaltung erst, scheint es, hat der japanische Geist
iiber die allgemeine Melancholie des schicksalhaften Daseins an und fiir
sich hinaus nun auch die Unausweichlichkeit des inneren Konflikts und
der personlichen Entscheidung, also wirkliche Tragik kennengelernt.



DIETRICH SECKEL: JAPAN I17

Kein Zweifel, daB dem Menschenideal und der Praxis des Bushidd
ein oft grausamer Rigorismus, ja ein nicht geringes MaB von Brutalitit
innewohnte und daB hier der «rauhe Geist» Japans wieder einmal zum
Durchbruch kam ; wir haben in unserer Generation erlebt, wohin dann
chauvinistischer MiBbrauch solcher Ideale fithren kann, neigen aber des-
halb vielleicht zu einer gewissen Ungerechtigkeit. Denn nicht nur um-
schloB das echte mittelalterliche Rittertum hohe ethische Werte — die
Literatur der Zeit spricht vernehmlich davon -, sondern es verab-
scheute ausdriicklich jede bloBe Brutalitit, forderte hochste Selbstdis-
ziplin und Personlichkeitsformung, strebte nach einer Bandigung und
Lenkung der wilden, vulkanischen Machte des japanischen Wesens und
ist in diesen seinen positiven Werten seitdem eine das Menschenbild
und Lebensideal Japans mitgestaltende Macht geblieben. Nicht zufillig
wurde die Kirschbliite das Symbol des echten Ritters: nach kurzer, nur
wenige Tage strahlender, ihr Wesen erfiillender Bliitezeit 16sen ihre
zarten Blitter sich leicht und klaglos, werden verweht — und am herr-
lichsten leuchtet diese Bliitenpracht auf dem dunklen Grunde eines
alten Tempelhains, vor diisteren Wolken oder im Friihlingsregen. Man
sieht: auch im Rittertum war noch ein gutes Teil der feinen lyrischen
Empfindung in harmonischem Einklang mit Natur und Schicksal leben-
dig, die das Ideal der hofischen Epoche so wesentlich gepragt hatte,
und auch von einem Samurai wurde erwartet, da3 ihm auf entscheiden-
den Hohepunkten seines Lebens, besonders aber in seiner Todesstunde
ein Kurzgedicht gelang, in dem er den Sinn seiner Existenz und den sie
tragenden Grund in ein Vermichtniswort zu fassen wuBte.

Neben das idsthetische Ideal tritt also ein ethisches, beide auf dem
Boden buddhistischer Weltschau; aber auch dem ethischen, das ganz
auf praktische Lebensbewiltigung zielte und der theoretischen Speku-
lation wie auch der sich einspinnenden, oft weltfremden Besinnlich-
keit und Empfindsamkeit das Begreifliche, Einfach-Unmittelbare, Kon-
krete vorzog, fehlte es in seinen besten Zeiten keineswegs an seelischer
Verfeinerung und religicser Vertiefung. Doch lag der Akzent nun mehr



118 ERBE DES OSTENS

auf der Kraft gegeniiber der Zartheit, auf Askese und Selbstiiberwin-
dung gegeniiber der sublimen GenuBfahigkeit, die sogar aus der Melan-
cholie alles Daseins noch héchste Schonheitswerte zu gewinnen ver-
stand. Beide Ideale gelten seit der Ritterzeit in Japan Seite an Seite und
stehen oft in befruchtender, vertiefender und liuternder Polaritit mit-
einander. Ein weiterer charakteristischer Zug des ritterlichen Ideal-
systems freilich hat sich in der Folge nicht immer nur giinstig ausge-
wirkt: die aus dem absoluten Gehorsam gegeniiber dem Feudalherrn
und z.T. auch aurs/der konfuzianischen Moral stammende Neigung zur
blinden Pflichterfiillung, zur Autorititsgliubigkeit und Verantwortungs-
scheu; die Entfaltung der Personlichkeit zu Selbstindigkeit und Frei-
heit trat bis heute oft zuriick hinter der sichernden Macht der iiber-
“individuellen, heteronomen Bindungen, die ein vorwiegend auf das
Ganze von Gruppe, Gesellschaft und Staat bezogenes Wertsystem lie-
ferte. Ringt sich aber eine starke Personlichkeit zu groBerer Freiheit
durch, so liegt nicht selten in diesem Vorgang selber schon — ganz un-
abhingig von seiner inhaltlichen Bestimmung — ein tragischer Konflikt
mit den Idealforderungen der iiberindividuellen Michte.

5. Menschenbild und Kulturideal unter dem Eiqﬁuﬁ des Zen

Die nichste spezifische Neuformulierung eines Leitbildes erfolgte in
der Muromachi- oder Ashikaga-Zeit (14.—16. Jh.), als die Fiirsten aus
dem Hause Ashikaga den Sitz des Shogunats nach Heian (Ky6to) verleg-
ten, als mithin das Rittertum aus der « Provinz» in den Bannkreis der
ehemals so scharf bekimpften, traditionellen hofischen Kultur geriet.
So brachte diese Zeit nun zum ersten Mal die hofischen und die ritter-
lichen Ideale zu einer Synthese, die sowohl unter dem Vorzeichen eines
hohen und feinen Kunstsinns wie der Weltdeutung und Lebenspraxis
des Zen-Buddhismus stand.

Unmoglich, den Geist des Zen hier anders als mit ein paar knappen
und allzu abstrakten Sitzen anzudeuten. Mit Hilfe meditativer Konzen-
tration und unter Ausschaltung des alltiglich-diskursiven Denkens soll



DIETRICH SECKEL: JAPAN 119

aus eigener Kraft eine befreiende Einsicht in das Sein der Welt und des
eigenen Selbst gewonnen werden; diese Einsicht (satori) besteht in der
die ganze Personlichkeit als {iberwiltigende Realitit ergreifenden, er-
hellenden, befreienden und verwandelnden Erkenntnis, daB3 das wahre
Wesen des Selbst im Grunde nichts anderes ist als die « Buddha-Natury,
die absolute Wirklichkeit und Wahrheit, daBl auch die disparaten Dinge
der Erscheinungswelt von dem Absoluten, dem jenseits aller Denk-
moglichkeit stehenden «Leeren» nicht-verschieden (wenngleich auch
nicht einfach mit ihm identisch), daB Samsira und Nirvina nur zwei
Aspekte einer und derselben Sache sind, die im Verhiltnis der «Nicht-
Zweiheit» zueinander stehen. Worin jene Sache, jenes Eigentliche be-
steht, kann mit Worten nicht ausgesprochen, es kann nur angedeutet
und in den Dingen unserer Welt geschaut werden, in denen fiir das
geoffnete Auge das Wesen klar zutage liegt. Zur ('jﬂhung des geistigen
Blicks fiir die Buddha-Natur alles Seienden und also auch des eigenen
Selbst konnen gerade schlichte Dinge und alltigliche Ereignisse den
AnstoB3 geben, und es ist die eigentliche Aufgabe, eben im Gewdhn-
lichen, Einfach-Gegebenen das Absolute mit kraftvoll durchdringender
Anschauung unmittelbar zu packen, durch diese Einsicht und das von
ihr bewirkte Eintauchen in das umgreifende Ganze alle Grenzen und
Dualititen der Welt — vor allem auch den rational vergegenstindlichen-
den Subjekt-Objekt-Gegensatz — zu iiberwinden und sich sogar iiber
die Scheidelinie von Leben und Tod zu einer souverinen Freiheit und
im letzten Wesentlichen begriindeten, in sich ruhenden Sicherheit zu
erheben. Diese Aufgabe ist freilich nur zu bewiltigen, wenn auch
Geist und Herz des Menschen «leer» geworden ist von aller verwirren-
den Vielfalt unseres Daseins, von allem alltiglichen Streben und aller
auf «Leistung» und greifbare, dingliche Ergebnisse zielenden Willens-
miihe, wenn Ichlosigkeit (mu-ga) gewonnen ist, die alles in seiner Eigent-
lichkeit zu schauen erlaubt und in reiner Freiheit eine iiberbewuBte
Hingabe an das Es ermdglicht. So erlangt der Mensch ein tiefes Gesam-
meltsein, er ruht in der Wesensmitte der in ihrer Wahrheit begriffenen



120 ERBE DES OSTENS

Welt, sein Selbst gelangt zu Reife und Weisheit ; daraus entspringt dann
alle Aktivitit und trifft mit unbeirrbarer, miiheloser Selbstverstind-
lichkeit ihr Ziel, oft ohne es bewuB3t zu wollen.

Bei diesem Menschenideal handelt es sich also um eine Formung der
Personlichkeit aus jenem letzten Grunde des Uberpersonlichen, aus
dem alle einzelnen Gedanken und Taten entspringen und der sowohl in
kontemplativer Versenkung wie im gestaltenden Handeln offenbar
wird. Mit dem buddhistischen, den Japanern in seinen Grundlagen
lingst vertrauten, in der besonderen Form des Zen ihnen aber erst
wahrhaft kongeniél"gewordenen Weltverstindnis verband sich in der
Ashikaga-Zeit die japanische Doppelbegabung einerseits fiir das aufs
hochste verfeinerte dsthetische Welterleben, fiir die kiinstlerische Le-
- bensgestaltung und Menschenformung — das Erbe der Fujiwara-Zeit
also —, andererseits fiir die aus asketischer, opferbereiter, selbstiiber-
windender Ethik entspringende, doch auch ihrerseits auf der Grund-
lage der Kontemplation beruhende Aktivitit des die praktische Welt
gestaltenden Handelns — das Erbe der unmittelbar vorangegangenen und
noch fortwirkendenritterlichen Epoche. Beidengemeinsam aber wohnte
von der urtiimlichen, stets lebendig gebliebenen Daseinsphase der Friih-
zeit her auch ein intensives Gefiihl fiir die numinose Natur inne und
fiir die Einheit des Menschen mit ihr. Da hier nun also auf der Ebene
hoherReife zum erstenMal alle Komponenten oder Phasen desMenschen-
bildes zu einem universalen Ideal harmonisch verbunden sind, ist diese
Epoche der japanischen Kultur die eigentlich klassische geworden. Klas-
sisch insofern, als ihre Ideale und ihre nach diesen Zielbildern geschaffe-
nen Werke bis heute auf vielen Gebieten vorbildlich blieben ; die Wohn-
kultur, die Gartenkunst, die Tuschmalerei, das N6-Spiel, die Teezere-
monie und manches andere, worin sich seitdem in stindigem Weiterwir-
ken der spezifisch japanische Kulturgeist ausgeprigt hat, ist damals wenn
nicht entstanden, so doch zur beispielhaften Vollendung gekommen.

Dieses Ideal setzt — ganz im Sinne der Zen-Praxis — voraus, daBl der es
verwirklichende Mensch einen hohen Grad der personlichen Reife und



DIETRICH SECKEL: JAPAN 121

der Lebensmeisterung erwirbt, und dies kann er nur, indem er gewisse
Dinge stindig iibt, so lange bis sie ihm véllig eigen und selbstverstind-
lich sind und er nun aus ihrem sicheren Besitz heraus spontan zu handeln
vermag. Dabei ist es gleich, ob es sich bei diesem Uben um die Medita-
tion handelt oder um eine praktische — vielleicht handwerkliche — Titig-
keit, um das BogenschieBen oder die Tuschmalerei, die Teezeremonie
oder das kiinstlerische Schreiben. Jede dieser Titigkeiten wird als
«Weg» (michi, d6) bezeichnet, als leiblich-geistige Schulung nicht so
sehr in sachbezogenen und praktisch verwertbaren Fihigkeiten, als viel-
mehr rein funktionell auf das Ziel totaler Personlichkeitsbildung hin,
die wiederum nur durch jene Zen-Einsichten in das Wesen der Dinge,
der Welt iiberhaupt, sich wahrhaft vollziehen liBt. Gerade indem der
Ubende — und was er iibt, steht jeweils nur stellvertretend fiir das
Ganze — sich strengen Regeln unterwirft und der festen Tradition des
betreffenden «Weges» treulich folgt, gewinnt er die vollendete Sicher-
heit, die ihm souverine innere Freiheit und Spontaneitit schenkt —
eine Freiheit, die dann auch —aber erst dann — den eigenschopferischen,
vorwirtsweisenden Impuls erlaubt, in welchem sich ein neues Welt-
verstandnis bekundet. Im Idealfall fiihrt die strenge Formung des Ver-
haltens und Tuns zu vollendeter Natiirlichkeit und Selbstverstindlich-
keit — sie kann aber auch Hemmung und Verkrampfung und einen Ver-
lust jeder Unmittelbarkeit bedeuten. Wie in der héfischen Welt der
Fujiwara-Zeit ist auch auf dieser Stufe ein Element der sophistication
nicht zu verkennen: die Teezeremonie ist dessen Zeuge, sofern sie
nicht bei einem wahren Meister, der seine Beherrschung der raffinier-
ten Regeln dadurch beweist, daB3 er sie aus innerer Freiheit iiberwin-
det, zu einer Art von Offenbarung des Weltsinns wird.

Jene «Wege» sind in der Mehrzahl Kiinste, weil der Japaner mit sei-
ner Neigung zu sinnlich-anschaulicher Welterfassung und seiner ele-
mentaren Formbegabung sich als Kiinstler am reinsten und umfassend-
sten auszusprechen vermag und wohl iiberhaupt auf diesem Gebiet sei-
nen eigentlichen, unverlierbaren Beitrag zur Weltkultur geleistet hat;



122 ERBE DES OSTENS

freilich darf der Begriff Kunst nicht in einem engen, sei es handwerk-
lich-technischen, sei es dsthetisch-geschmicklerischen Sinne verstanden
werden. Jede dieser Kiinste ist eine Methode strenger Selbstformung
und einer im Geiste des Zen vollzogenen Weltdeutung, auch und ge-
rade wenn es sich um alltigliche und handgreifliche Dinge handelt; zu-
dem ist ein starkes ethisches Moment dabei im Spiel: die Moral der
strengen, wesenserfassenden Form und des bis ins Kleinste verantwor-
tungsbewulBten, auf das «Buddha-Wesen» aller Dinge bezogenen Tuns.
Das japanische Haus zeigt exemplarisch diese Ethik strenger, klarer,
reiner und schlichter Form, die ganz funktionell der «Sache» dient und
ohne jede ausdriickliche Symbolsprache in einem gleichgestimmten
Bewohner jene Wesenseinsicht bewirken kann, ebenso wie der zuge-
~ horige Garten, der im mikrokosmischen Bild das Weltganze reprisen-
tiert. Am Fuji-Berg liebt der Japaner nicht nur die vollendete Eleganz,
sondern auch die Strenge seiner Schonheit, seine Reinheit, seinen Adel,
seine Weltiiberlegenheit und sein numinoses Geheimnis. Vor die Natur
tritt der gestaltende Kiinstler nie als « Uberwinder», auch dann nicht,
wenn er ihr — im Garten, in der Blumenanordnung, in der Malerei —
eine iiberaus strenge und wohl gar eigenwillige Form gibt: denn diese
Form, mag sie auch vielfach bis zur Abstraktion gehen, zielt stets dar-
auf, das eigentliche Wesen der Natur in seiner Reinheit zu zeigen. Ge-
mil} dem nie quantitativen, sondern stets qualitativen Denken der Japaner
gelingt dies am besten durch weise Beschrankung auf sehr wenige Dinge —
einzelne Bliiten etwa, statt eines Straulles —, auf die der Mensch sich im
Schauen wirklich konzentrieren kann und die daher wahrhaft zu ihm spre-
chen. Damit hangt ein inniges Dinggefiihl zusammen, das in dem angeb-
lich Leblosen — Steinen im Garten, Geriten, ja in jedem handwerklichen
Material —jene « Buddha-Natur » erkennt, die auch imMenschen selber ist,
ja ihm durch das Ding (oder das iibende Tun, das deutende Gestalten, die
meditative Einsicht) als etwas ihm uranfanglich Eigenes begreifbar wird.

Dies Menschen- und Kulturideal, in das die Ideale der dlteren Stufen
eingegangen sind, hat sich in einigen zentralen isthetischen Begriffen



DIETRICH SECKEL: JAPAN 123

kristallisiert, die allerdings — wie nach dem Gesagten einleuchtet — iiber
das Asthetische im engeren Sinne weit hinausgehen. Einer von ihnen,
der aus der Fujiwara-Zeit herkommt, aber erst jetzt, vor allem durch
S€ami, den groBBten Meister des No-Spiels (1363—1443), zu voller Reife
und Sinnfiille ausgebildet wird, ist yiigen. Er meint urspriinglich etwas
Dunkel-Geheimnisvolles, eine nur ahnbare Tiefe von abgriindiger, un-
heimlicher Stille; damit verbindet sich nun eine feine, vornehme, ele-
gante und doch erhabene, mystisch bezaubernde Schénheit, die auf zar-
tester Kunst der Nuance beruht, vollkommen harmonisch wirkt, aus
jener «Leere» und «Ichlosigkeit» quillt und das hinter den Dingen Lie-
gende dadurch andeutet, daB sie sie durchsichtig macht, jenseits der an-
schaulichen Gestalt das Gestaltlos-Unendliche fiihlen liBt, iiber das
Wort hinaus seinen Nachhall zum Klingen bringt und der Fiille der far-
benreichen Erscheinung, der Vielfalt des freud- und leidvollen Daseins
ihre «Bliite» (hana), ihren Duft entlockt. Enthilt dieses vorzugsweise
in der Kunst- und Lebensweisheit des N3 ausgepragte Ideal noch viel von
der héfischen, vornehmen Eleganz und glinzenden Pracht der alten Fu-
jiwara-Kultur, so ist das Ideal des Tee-«Weges» (cha-dé oder sa-do)
durch groBere Strenge, ja fast asketische Herbheit charakterisiert und
ohne den Durchgang durch Ritterethik und Zen nicht zu denken. Es
liegt in einer viergliedrigen Formel beschlossen: kei-wa-sei-jaku. Kei
bedeutet Ehrfurcht, Respekt, Wertschitzung Anderer (ja aller Lebe-
wesen iiberhaupt), die rechte Einordnung, beruhend auf Selbstkon-
trolle, die das eigene Ich an den ihm zukommenden Platz stellt. Eng
damit zusammen hingt wa: die Harmonie mit allem Existierenden, die
im Mitfithlen einschwingende Anteilnahme an allem Leben und jeg-
lichem Ding, die Anmut des Herzens; dieses wa, eins der schon von
der Friihzeit her iiberlieferten Urideale des Japanertums, ist das zweite
der beiden Schriftzeichen, mit denen der alte, seelenvolle, im Sinne
des Shint6 numinose Landesname Yamato als «grof8e Harmonie» um-
schrieben wird. Sei ist der altbekannte, aus der Shint6-Sphire stam-
mende Begriff der Reinheit — der duBBeren wie der inneren —, nun aber



124 ERBE DES OSTENS

bereichert und vertieft durch buddhistische Ethik und Metaphysik,
so daBB er auch Freiheit von Leidenschaften und Verblendung, Abge-
klartheit des geistigen Blicks, Reinheit der absoluten Wesensnatur be-
deutet. Und jaku endlich ist das sinojapanische Aquivalent des japani-
schen Wortes sabi, des eigentlichen Kernworts der Tee-Asthetik. Ur-
spriinglich bedeutete es Einsamkeit, Verlorenheit, Verginglichkeits-
gefiihl, gewann dann aber den positiven Sinn der einsamen Stille, die
Sammlung und Vertiefung erlaubt, und der lindlich-naturnahen Ein-
fachheit und Bescheidung. Als hochste Idealforderung innerhalb der
Tee-Sphire umfaft es die schlichte Zuriickhaltung, die Freude am Ge-
wachsenen, Naturhaften, Ungekiinstelten, Echten doch Unschein-
baren; den entsagungslosen Verzicht auf das Prichtige, Bunte, Viel-
faltig-Zerstreuende des weltfrohen Treibens, das die geheime Schon-
heit des Lebens nur zu oft iibertont; den Sinn fiir die inneren Werte
und fiir das lautlose Wesen der Dinge — jener Tee-Dinge z. B., die stell-
vertretend fiir die Dinge der Welt iiberhaupt stehen, eine rustikale,
doch von vornehmem Geschmack zeugende Schlichtheit besitzen und
oft bewuBt auf formale Vollendung verzichten, um eine héhere, nicht
durch (ohnehin stets illusorische) « Vollendung» eingeschrinkte Voll-
kommenheit zu gewinnen und iiber sich hinauszuweisen auf das Eigent-
liche, das mit ihnen gemeint ist. Besonders liebt der Tee-Mensch
(cha-jin), der die vom Zen geprigte Lebensform des Tee-Weges befolgt,
all jene Dinge — Naturwesen wie Blumen oder Steine, Gerite, Tusch-
bilder, Kurzgedichte (haiku) —, die eine aus dem Wesensgrund gewach-
sene Reife besitzen, eine Patina, eine «alte», manchmal verblichene oder
verwitterte Schonheit dhnlich der eines Herbstblatts mit seinem todesna-
hen, tiefen, reichen und doch gedimpften Farbenglanz. Im Anschauen und
Handhaben solcher Dinge kann der Mensch sich in ihre Seele einfiihlen,
ihr eigentliches Sein intuitiv ergreifen, indem er selber still, offen und reif
wird fiir das, was sie sagen. «Wenn man inaller Stille schaut, begreift man
alle Dinge von selbst», hei3t es bei Japans grotem Haiku-Dichter Bashd
(1643-1694), von demauch dasberiihmteste japanische Gedicht stammt :



DIETRICH SECKEL: JAPAN 12¢

Furu-ike ya Uralter Weiher:
Kawazu tobikomu Von dem Sprung eines Frosches
Mizu no oto — Im Wasser ein Ton —

(Ubersetzung von W. Gundert)

Das Alte, Gereifte, umhiillt von weihevoller, vielleicht mit geschicht-
licher Erinnerung gesittigter Atmosphire ; das Natiirlich-Schlichte, All-
tigliche, ja Banale, in dem aber das ganze Leben gegenwirtig ist ; die Stil-
le, die ein leiser Ton nur noch vernehmlicher macht, so daf3 im schwei-
genden Nachklang der Grund der fliichtig verschwebenden Dinge fiihl-
bar wird — all diese Elemente des sabi haben in den wenigen, ruhig und
wie selbstverstindlich hingesprochenen, unscheinbaren und tiefsinni-
gen Worten dieses haiku einen uniibertrefflichen Ausdruck gefunden.
Jenes Mitschwingen, Einfiihlen, Sich-Eins-Fithlen mit allen Dingen und
aller Kreatur muB} sich ebenso auch im Verhiltnis des cha-jin zu den
Menschen bewihren, und so enthilt dies Lebensideal nicht zuletzt auch
ein Element aufrichtiger, von aller Ichgebundenheit freier, aus illusions-
loser Lebens- und Welteinsicht und umfassendem Verstehen geborener
Humanitit.

Ein solches Ideal, das seit dem 16. Jahrhundert — einer unter fast
pausenlosen und schrecklichen Kriegen leidenden Zeit — bis heute seine
formende Macht auf den japanischen Menschen behielt, schuf einen
Ausgleich, ein Gegengewicht fiir die zersplitternden, vom Wesentlichen
ablenkenden, an der scheinhaften Oberfliche der Dinge hingenden,
den Menschen nicht zum Wesen der Wirklichkeit und daher auch nicht
zu seinem wahren Selbst fithrenden Tendenzen des Lebens, und so darf
man vielleicht — mit allem Vorbehalt — von der psychotherapeutischen
Funktion sprechen, die all jene auf der Grundlage des Zen beruhenden
«Wege» besitzen und die noch in moderner Zeit unzihligen, in aufrei-
bender Titigkeit stehenden Japanern immer wieder Konzentration und
eine aus dem Bei-sich-selber-Sein entspringende Kraft und Sicherheit
schenkt. Besonders wichtig an diesem Ideal ist das, was man die Heili-



126 ERBE DES OSTENS

gung des Alltiglichen nennen kénnte, die ﬁberzeugung, daB auch eine
einfache Handlung wie das gemeinsame Teetrinken, recht vollzogen,
den Blick fiir letzte Einsichten und fiir den numinosen Grund aller
Dinge zu 6ffnen vermag. So ist es nichts Zufilliges und AuBerliches,
wenn der cha-jin — oder der Bogenschiitze, der N6-Darsteller und jeder
andere, der solch ein hohes «Spiel» iibt — etwas Priesterliches hat; die
Ubung, das Spiel wird als ein Ritus, der die Transzendenz zum Durch-
scheinen bringen soll, mit feierlichem Ernst, doch ganz gel6st und in
schwebender, traumwandlerischer Sicherheit zelebriert. Gerade in der
Aufhebung der Schranke zwischen dem Sakralen und dem Profanen,
zwischen dem Asthetischen und dem Praktisch-Ethischen, ja in ihrer
gegenseitigen Durchdringung liegt ein entscheidender Beitrag des Zen
zum Lebens- und Menschenideal Japans, das ja schon in seiner Friihzeit
— und dann auch von der Nicht-Zweiheits-Lehre des Mahayana-Bud-
dhismus philosophisch gestiitzt — nach Weltheiligkeit strebte und nach
dem unscheidbaren In- und Miteinander alles Existierenden auf dem
letzten, umgreifenden Grunde des Seins.

6. Das biirgerliche Ideal

Das kulturelle Zen-Ideal, wie es sich am umfassendsten und konsequen-
testen im Tee-Weg verkorpert hat, wirkte auch in sozialer Hinsicht
integrierend ; diesen Weg konnten Angehdorige verschiedener Stinde
gemeinsam gehen, Adel und Biirgertum begegneten einander auf der
gleichen Ebene ethisch-dsthetisch-religiser Humanitit ; berufliche, po-
litische und ahnliche «profane» Gespriche waren bei der Teezeremo-
nie verpont, und der Adlige hatte sogar sein Schwert, von dem er sich
sonst niemals trennte, vor der Tiir des Teeraums zu lassen. Dieser ge-
sellschaftliche Ausgleich war Ursache wie Folge des im 16./17. Jahr-
hundert vollzogenen sozialen und 6konomischen Aufschwungs des groB3-
stadtischen Biirgertums, das sich dann mehr und mehr zum eigentlich
lebendigen Kulturtrigerentwickelte, wihrend der Adel—obwohl offiziell
bis 1868 der hichste, enorm privilegierte, in Staat und Verwaltung



DIETRICH SECKEL: JAPAN 127

unumschrénkt fithrende, doch wirtschaftlich z.T. sehr geschwichte
Stand — mehr die klassische, allmahlich epigonal gewordene Tradition
pflegte und nur noch in beschrinktem MaBe eine wirkliche kulturelle
Schopferkraft entfaltete. Viele Adlige, namentlich Samurai der unteren
Ringe, trafen sich gerade in ihren kulturellen — wissenschaftlichen,
philosophischen, kiinstlerischen — Interessen mit gebildeten Biirgern
dhnlich wie etwa im Deutschland der Goethezeit ; auch erfolgte durch
Heiraten und Adoptionen — in beiden Richtungen — eine Verwischung
der klaren Standesgrenzen.

Die urspriinglich aristokratische, asthetisch verfeinerte und geistig
vertiefte Lebenskultur, die in der Ashikaga-Zeit entwickelt worden
war, drang nun weit ins Volk und bewirkte jene uns immer wieder er-
staunende Stirke und namentlich auch Verbreitung kiinstlerischer In-
teressen und Fihigkeiten, die das japanische Volk vor vielen anderen
Nationen auszeichnet und eine wesentliche Komponente seines Men-
schen- und Lebensideals ausmacht. Hinzu kamen zwei weitere, fiir das
biirgerliche Ideal bezeichnende Momente. Zunichst herrschte in den
groBBen Stidten (T6ky6 war 1800 mit mindestens 1 Million Einwohnern
— gegeniiber London mit 850 ooo — die groBte Stadt der Welt) eine
unbindige Aktivitit, Unternehmungs- und Lebenslust, die erstaunlich
frei entfaltet und genossen wurde, weil das Biirgertum zu steigendem
Wohlstand kam und auf seiner niederen sozialen Ebene weniger durch
ein hemmendes Decorum eingeschrinkt war als der Adel. Die Litera-
tur der Edo-Zeit (1603—1868), etwa in den Romanen von Saikaku
(1642-1693), stromt iiber von der Fiille dieses sinnlich-genuBfrohen
Daseins, die Holzschnittkunst vom Ende des 17. bis in die Mitte des
19. Jahrhunderts gibt ein denkbar anschauliches Bild von dem im Freu-
denviertel und im Volkstheater (kabuki) konzentrierten, modisch-ele-
ganten, stets neuigkeitsliisternen Treiben, und die illustrierten Biicher
schildern auch fast alle iibrigen Bereiche des Volkslebens iiberaus pla-
stisch. Die Erotik in jeglicher Form wurde mit Leidenschaft gepflegt
und war vollig frei von der puritanischen Priiderie des schlechten Ge-



128 ERBE DES OSTENS

wissens, welche die Erotik des abendlindischen Biirgertums vielfach so
zwielichtig macht. Hierin lebte in abgewandelter Form die naive, na-
turnahe, das Lebendige in all seinen Erscheinungen akzeptierende Da-
seinsbejahung des frithen Japanertums fort, die auf die alte Shintd-
Weltfrommigkeit zuriickging, zugleich aber auch — man denke an die
vielen schrecklichen und psychologisch hochst aufschluBreichen Ge-
spensterbilder in Malerei und Holzschnitt — um die Nachtseiten der
Natur und des Seelenlebens wuBte.

Abgesehen von dem mit Regierungsedikten immer aufs neue vergeb-
lich bekimpften-Luxus der wirklich reichen GroBkaufleute blieb der
LebensgenuBl der meisten Biirger trotz aller Geschmacksverfeinerung
in recht bescheidenem Rahmen; sich in groBter Geniigsamkeit so sehr
wie moglich seines Lebens zu freuen, ist noch heute ein auffallendes
Talent des Japaners. Hierin lag der Ausgleich fiir die zweite, die ebenso
wesentliche Gegenkomponente seines Lebens : strenge Pflichterfiillung
in Beruf und sozialer Gemeinschaft, FleiB3, Arbeitsethos, treues Dienen
auch um jimmerlichen Lohn, Anhinglichkeit gegeniiber dem Dienst-
herrn, dem Meister, dem Lehrer, Einfiigung in die Gruppe, voran die
Familie ; das alles sind hervorstechende Ziige dieser Lebensauffassung,
in der eine der stirksten Kraftquellen des japanischen Volkes liegt. Hin-
zu trat eine Fihigkeit zu unendlicher Geduld, zum Hinnehmen des Ge-
gebenen (shikata-ga-nai : da laBt sich nichts machen), zum Ertragen von
Schicksalsschligen und zum unermiidlichen Neubeginnen nach Kata-
strophen. Buddhistisches Karma-Gefiihl und konfuzianische Sozialethik
hat sich mit dem weit ins Volk gedrungenen ritterlichen Dienst- und
Opfergeist aufs engste verschwistert, und hierauf beruhen zu einem
guten Teil die phinomenalen Leistungen, die das moderne Japan dann
emporgetragen haben.

Von dieser festen, ja unerbittlichen Gesellschaftsstruktur mit ihrem
anti-individualistischen Vertikalaufbau wurden die bis heute gﬁltigen,
iiberaus rigorosen und beharrungskriftigen Verhaltensnormen geprigt;
sie geben im Verein mit der isthetischen Freude am Zelebrieren ver-



DIETRICH SECKEL: JAPAN 129

wickelter Umgangsformen — jener Hoflichkeit, ohne die eine so
eng gedringte und fest gefiigte Gemeinschaft gar nicht in friedlichem
Miteinander existieren konnte und die zugleich eine selbstauferlegte
ziigelnde Sicherung gegen die Explosionskrifte des eigenen Wesens
schafft — dem Zusammenleben fast die strenge formale Ordnung eines
Kunstwerks. Jeder Japaner ist eingespannt in ein System von Beziehun-
gen, Bindungen, gegenseitigen Verpflichtungen, die dem alten konfu-
zianischen Prinzip von Oben und Unten folgen; daraus entsteht ein
Konformismus und eine Diktatur des Man, der sich kaum jemand zu
entzichen vermag und die erst heute langsam zu weichen scheint. Sie
forderte einen zwar anstindigen und tiichtigen, aber unselbstindigen
Durchschnittstyp, der nicht zuletzt auch den Forderungen des Polizei-
staats der Tokugawa-Shogune (und spiterer Systeme) aufs beste ent-
sprach. Der positive Wert dieser Bindungen lag in der Sicherheit, die
sie dem Einzelnen, in der festgefiigten Ordnung, die sie dem Ganzen
gaben, und in der erzieherischen, personlichkeitsformenden Wirkung
einer derartig perfekten Durchgestaltung des sozialen Lebens.

MuBte aber solch eine strenge sozialethische Ordnung nicht notwen-
~dig mit jener elementaren Lebensfreude in Widerspruch geraten? Das
tatsichlich groBe Problem loste sich weitgehend dadurch, daB} die
Naturfreude, die Vergniigungen, der Eros gleichfalls in die festen Bah-
nen vorgeprigter Sitten und Brauche gelenkt, zum Teil in hohem Mafle
kiinstlerisch durchgeformt und somit kulturell integriert wurden —
nicht selten aber entstanden auch tragische Konflikte zwischen den For-
derungen der Gesellschaft und dem Freiheitsbediirfnis des Einzelnen,
zwischen der sozialen Verpflichtung (giri) und der Leidenschaft des
Menschenherzens (ninjé). Das Vordringen zum Selbstsein, die Spon-
taneitit der Lebensgestaltung muBte vielfach erst erkimpft werden,
wofern sie iiberhaupt gelang; sie war nicht das Primire, die Ausgangs-
basis, sondern ergab sich nur nach dem Hindurchgehen durch die fest-
stehenden Bindungen und nach deren Uberwindung. Doch war auch
fiir eine nicht-tragische Lsung dieses Problems der Weg bereits gewie-

9



130 ERBE DES OSTENS

sen, wie wir im vorigen Abschnitt sahen ; jenen vom Zen geprégten Le-
bens-, Denk- und Gestaltungsformen, die jenseits der bloBen Sinnlich-
keit und der bloBen Moral eine harmonische Existenz in freier Humani-
tit, in dsthetischer Sublimierung und in der kultivierten Askese reiner
und urspriinglicher metaphysischer Weltschau erméglichten — nament-
lich dem Weg des Tees und der Haiku-Dichtung, die in dieser Zeit zu
Lebenselementen weiter Kreise wurden —, verdanken viele Japaner bei
aller treuen Einfiigung ins iiberindividuelle Ganze dennoch ein manch-
mal hohes Maf} an innerer Freiheit und menschlicher Souverinitit. Eine
andere Form derinneren ﬁberlegenheit, die gerade in der biirgerlichen
Epoche zu hoher Bliite kam, sollte schlieBlich nicht iibersehen werden:
der Humor, der teils die Form des harmlosen Spafles, teils die des krif-
- tigen oder spielerischen Witzes, teils auch die der Selbstpersiflage an-
nimmt, von welch letzterer etwa die karikaturenhaften Darstellungen
des Lebens und Treibens aller méglichen Volkstypen in den illustrier-
ten Holzschnittbiichern zeugen. Echte Ironie dagegen ist den Japanern
stets etwas Fremdes geblieben.

Durch mancherlei Metamorphosen und in mehrfacher Uberschich-
tung und Durchdringung hat Japan auch in dieser letzten Epoche seines
traditionellen Geschichtsdaseins die meisten seiner Ideale, die wir nach
und nach hervortreten sahen, bewahrt und zu einem vielseitigen Gan-
zen verkniipft; und weil dem so ist, fiel keins von ihnen dem vélligen
Vergessen anheim, blieb den Japanern dank ihrem starken Geschichts-
und ihrem allezeit ebenso starken ModernititsbewuBtsein die gesamte
Tradition als etwas stets Gegenwirtiges lebendig, konnten ihre zwar
zeitgeborenen, zugleich aber zeitiiberlegenen Ideale immer wieder zur
Aktualitit erweckt und fiir die Aufgaben einer neuen Epoche fruchtbar
gemacht werden. Es ist kaum iibertrieben zu sagen, da3 noch in jedem
heutigen Japaner — auch wenn er es im BewuBtsein seiner Modernitit
vielleicht nicht wahrhaben will — alle sechs grundlegenden Ideale sei--
ner Tradition in wechselnder Stirke und verschiedener Verflochten-
heit wirksam sind. Eben dies Verhiltnis zur eigenen Tradition und zu



DIETRICH SECKEL: JAPAN 131

den in ihr ausgeformten und aufbewahrten Schichten des eigenen We-
sens, von denen keine definitiv «iiberwunden» oder gar verdringt ist,
diirfte wohl seinerseits als spezifisches, in seinem Wert gar nicht zu iiber-
schitzendes Ideal des Menschseins und der Kultur zu gelten haben.

MENSCHSEIN JENSEITS DER WIDERSPRUCHE

Das erwahnte Verhiltnis zur Tradition, die Vielschichtigkeit des japa-
nischen Wesens und seiner Leitbilder erweist, da}3 hier stets mehrere,
oft widerspriichliche Faktoren gleichzeitig und gleichwertig gegenwir-
tig sind und doch einander nicht widersprechen, sich nicht gegenseitig
aufheben ; daher die Schwierigkeit, die Dinge auf eine einzige Formel
zu bringen. Aber gerade in dieser Dialektik (oder dem im Grunde Ein-
heitlichen, das uns dialektisch vorkommt) liegt vielleicht die Mog-
lichkeit, iiber die scheinbaren Widerspriiche in der Struktur der japa-
nischen Personlichkeit und ihrer Denkformen hinauszugelangen.

Das japanische, iiberhaupt das ostasiatische Menschenbild ist ausge-
sprochen nicht-individualistisch, aber es wire falsch zu meinen, es gebe
dort keine starken Personlichkeiten. Sie sind sogar zahlreich —nicht ob-
wohl, sondern weil sie ihre individuelle Besonderheit nicht so sehr in
den Vordergrund riicken, weil sie fest in einem tragenden, formenden
und sichernden Ganzen wurzeln. Dieses Ganze ist einerseits der meta-
physische Hintergrund — des numinosen Lebensganzen im shintoisti-
schen, des «Nicht» im buddhistischen Sinne —, andererseits die soziale
Umwelt und Gemeinschaft. In sie paBt auch die ausgeprigte Personlich-
keit sich tunlichst-ein, iibernimmt in ihr eine Rolle, die sie nach besten
Kriften ausfiillt, und verwirklicht méglichst rein ihren Typus — des
Standes, des Berufs —, der ihr einen festen Rahmen, aber auch einen
wohlbemessenen Spielraum liefert. In ihm gibt der Mensch sich voéllig
seiner Aufgabe hin, und eben in diesem Dienst an der Sache kann seine
Personlichkeit wachsen und in gesicherter Freiheit — wenngleich oft
im Ringen mit den Fesseln solcher Sicherheit — ihr Menschsein verwirk-



132 ERBE DES OSTENS

lichen. Sie hat einen erstaunlich festen Kern, um den sie rund in sich
geschlossen ist; doch schlieBt sie sich nicht ab, bleibt empfanglich und
ohne Starrheit. Gerade ihre Sicherheit in der Tiefe erlaubt ihr eine an-
passungsfahige Beweglichkeit.

So kann der Mensch sich iiber die Fixierung an einseitige und gegen-
sitzliche Standpunkte erheben, bleibt stets gel6st, ohne sich aufzulsen,
kann feste Konzentration mit vélliger Entspannung verbinden und die
vollkommene Sicherheit des Schwebens erreichen. Er steht jenseits
von Todesfurch\t und Lebensgier, weil er den Tod als etwas tief Ver-
trautes und zum Ganzen des Lebens Hinzugehorendes, stets Gegenwir-
tiges begreift und nach Rilkes Wort handelt : «Sei allem Abschied vor-
an... Sei — und wisse zugleich des Nicht-seins Bedingung.» Er steht
 mitten im Leben und hilt doch, da er nicht nach dauerndem Ver-
weilen und unloslichem Haften strebt, innere Distanz zu ihm; ande-
rerseits stellt er ihm weder ein innerweltliches, utopisches Gliicksziel
noch ein iiberweltliches Heilsziel gegeniiber und leidet daher weniger
als der Europier an Lebensenttiuschung. (Erst der moderne japanische
Mensch fragt oft ratlos, was der Sinn des Lebens sei.) Aus einem vor
dem Hintergrund des Todes um so intensiveren Daseinsgefiihl gewinnt
er eine alle gegensitzlichen Aspekte der Existenz von vornherein in Be-
tracht ziehende, realistisch sich anpassende und einfiigende, oft schein-
bar fatalistische, doch im Grunde tief vertrauensvolle Lebensauffas-
sung.

Aber so praktisch und anpassungsfahig der Japaner ist, er denkt nicht
rational und zweckbedingt, sondern so, daB8 er aus der konkreten Situa-
tion heraus das Wesentliche intuitiv-erfaB8t, zunichst das Ganze und
dann erst die Teile, nun aber sogleich an der richtigen Stelle, begreift.
Dieses Denken ist nicht analytisch, theoretisch, abstrakt, sondern ein
gefiihlsméaBiges und schauendes Verstehen und Ergriffensein, fiir das die
Japaner ein eigenes Wort haben : kan - jene alle Dinge subtil erfiihlende
und mitfiihlende Subjektivitit, die sie so gern der abendlindischen ra-
tionalen und objektivierenden Sachlichkeit entgegenstellen. All ihre



DIETRICH SECKEL: JAPAN 133

historisch ausgeformten Ideale beruhen auf einem gefiihlsmaBigen und
intuitiven Verhiltnis zu Welt und Menschen — vielleicht mit Ausnahme
des relativ rationalen und dogmatischen (und eben von Hause aus nicht-
japanischen) konfuzianischen Systems. Jene Geisteshaltung hingt natiir-
lich mit der Kunstbegabung des japanischen Volkes aufs engste zusam-
men, und auch seine Abneigung gegen bloBes Wissen, abstrakte Theorie
und starren dogmatischen Glauben, gegen jede «objektive», das flie-
Bende Leben einem bis zum Ende getriebenen Prinzip opfernde Verfe-
stigung stammt wohl von da her. So kennt der Japaner auch keinen
Konflikt zwischen Wissen und Glauben, ja er kann gleichzeitig Welt-
anschauungen anhingen, die wir fiir unvereinbar halten. Nicht eine
fest begriindete, widerspruchsfrei «beweisbare», unverbriichlich gel-
tende weltanschauliche Position sucht er, nicht die einseitige Entschei-
dung zwischen sich ausschlieBenden Moglichkeiten ; sondern er trach-
tet nach einer zwar vielleicht undeutlich-allgemeinen, aber «einschlie-
Benden» Weltschau und Weltstimmung, deren nicht fixierte, nicht ein-
geengte Unbestimmtheit gerade eine Allseitigkeit und Rundheit der
Welt- und Lebenseinsicht, eine Weisheit hervorbringt, die weit ent-
fernt ist von dem, was wir Relativismus und Mangel an Konsequenz
nennen — Begriffe, die auf Ostasien nicht anwendbar sind, weil sie
feste, ausschlieBende Positionen und bindende Logik voraussetzen.
Das Denken des Japaners — und des Ostasiaten iiberhaupt — ist
grundsitzlich anti-alternativ und daher in hohem MaBe tolerant. Sein
freies, doch sicheres Schweben iiber den gegensitzlichen Standpunkten
laBt ihn leicht einen harmonischen Ausgleich finden; soweit irgend
moglich, strebt er nach einem annehmbaren Kompromif3, und nur wo
letzte Werte seiner Personlichkeit in Gefahr sind oder ein tragischer
Konflikt unl6sbar bleibt, wihlt er einen radikalen Ausweg, der dann
etwa beim Samurai — doch nicht allein bei ihm —unter Umstinden in der
Selbstvernichtung besteht. Denn vergessen wir es nicht: die japanische
Personlichkeit besitzt bei aller Beweglichkeit und Schmiegsamkeit
einen sehr festen, in sich ruhenden Kern — sonst wiirde es ihr unter den



134 ERBE DES OSTENS

gegensatzreichen Spannungen, denen sie standhalten muf3, gar nicht ge-
lingen, sich selbst zu behaupten.

Blicken wir auf unsere Darstellung zuriick, so finden wir Belege ge-
nug fiir die ﬁberwindung der Widerspriiche und das Mit- und Ineinan-
der des vermeintlich Unvereinbaren. Es handelt sich um echte Polari-
tit, deren Gegensitze ja das Ganze erst gemeinsam konstituieren und
nur von ihm umgriffen, niemals aber isoliert zu ihrer wahren Existenz
und Wirkung kommen. Leben und Tod, Natur und Geist, Sakrales und
Profanes, Welt und Mensch, soziale Gemeinschaft und innere Einsam-
keit, Weltoffenheit und In-sich-Ruhen, Ethik und Asthetik, Form-
strenge und freies Spiel, Willensstirke und Gefiihlshingabe, Aktivitit
und Meditation: stets sind beide Pole im japanischen Wesen gegen-
wirtig und gelten ihm gleich viel; keiner dieser Welt- und Lebens-
aspekte, keine dieser geistigen Haltungen darf fehlen, wenn das Wesen
und die Ideale Japans angemessen erfaBt werden sollen, ja der eine
Pol kann jeweils nur deshalb zur Geltung kommen, weil auch der ande-
re, erginzend-widersprechende, sich ihm harmonisch entgegensetzt.

Nun wurde Japan freilich vom Schicksal mehrfach vor die Notwen-
digkeit gestellt, scharfe Gegensitze zwischen dem eigenen Wesen und
fremden Kulturwerten zu bewiltigen, ja die japanische Situation ist
geradezu durch das stindige Eingespanntsein in solche Antinomien cha-
rakterisiert. Zuerst muflte die Rezeption der in immer neuen Wellen
hereinkommenden chinesischen Kultur vollzogen werden und nachher
die der abendlindischen. Diese aber war nicht nur etwas vollkommen
Neues und Fremdartiges, der Tradition Entgegengesetztes, sondern
brachte zugleich den welthistorischen Gegensatz zwischen Ost und
West mit sich und zwang Japan viel radikaler, als China es je getan
hatte, aus seiner eigenen Sphire herauszutreten — oder vielmehr: in
seine bereits so vielschichtige Struktur nun auch dieses ganz Anders-
artige noch zu integrieren und einen Ausgleich zwischen Tradition und
Modernitit zu finden. Es ist bekannt, welche erfolgreichen Wege
Japan seit hundert Jahren beschritten hat, um sich in vollem Male dem



DIETRICH SECKEL: JAPAN I13¢

Weltstandard entsprechend zu modernisieren und trotzdem das in sei-
ner Tradition gewachsene Eigene nicht zu verlieren oder zu verleug-
nen. Freilich hat dadurch das gesamte japanische Leben und Denken
eine «Zweigleisigkeit» bekommen, die dem alten, schon hinreichend
komplizierten Traditionsgewebe mit all seinen polaren Spannungen
eine weitere und zudem ungewohnt radikale hinzufiigte. Ob dem mo-
dernen Japan wirklich eine Synthese oder nur eine Symbiose des
westlichen und des 6stlichen Geistes, der Modernitit und der Tradi-
tion gelungen ist, mag eine offene Frage sein —und ebenso, ob die tra-
ditionellen Kulturformen und -normen nicht am Ende doch noch ginz-
lich in eine bloB museale Existenz verdringt zu werden drohen. Diese
Gefahr mag freilich mit dem Heraufkommen neuer Generationen vor-
tibergehen, denn immer steht ja der Schatz der treu bewahrten Tra-
ditionen zu jeweils neuer Entdeckung und fruchtbarer Auswertung
bereit.

Der Japaner kann diese Spannungen aushalten, weil er, sicher in sich
ruhend, mit allseitiger Offenheit das Neue aufnimmt, es wahlend sich-
tet und dann an passender Stelle —oft unter erheblicher Anverwandlung -
in sein Lebenssystem einbaut, wobei ihm seine Fihigkeit zur Intuition,
zum schauenden und treffenden Erfassen des Wesentlichen entschei-
dend hilft. Er liefert sich dem Fremden nie véllig aus, obwohl er sich
ihm aufrichtig 6ffnet und bisweilen leidenschaftlich hingibt ; stets zieht
er sich wieder auf sich selbst zuriick, gewinnt eine innere Distanz, die
ein Abwigen, einen Ausgleich, ein Auspendeln erméglicht. So hat das
moderne Japan — das ja immer auch noch das alte, sogar uralte Japan
ist — ein unter den Weltnationen wohl einzigartig universales Kultur-
bewuBtsein gewonnen.

Die zeitlich-historische Form des In-sich-Ruhens, das doch dem An-
dersartigen sich 6ffnet, ist die Kontinuitit, die die fortlebende Tradi-
tion mit immer Neuem auffrischt und bereichert. Ein anderer Zeit-
und Geschichtsbegriff als der unsere liegt hier zugrunde, welcher meist
als zyklisch bezeichnet wird, in der stets als neue Gegenwart wieder-



136 ERBE DES OSTENS

kehrenden Vergangenheit die Zukunft schon in sich beschlieBt und in
einer quasi «rdumlichen» Uberzeitlichkeit das bloB lineare Nacheinan-
der aufhebt. Japan ist heute die einzige Kulturnation, in der Uriltestes
und Modernstes neben- und miteinander lebendig ist, weil dieses Volk
eine besondere Begabung fiir den durch die Jahrhunderte pulsierenden
Rhythmus von Tradition und Neuerung, von Selbstbewahrung und
Fremdhingabe besitzt ; das Symbol dafiir ist die Fortdauer der einzigen
Kaiserdynastie durch fast zwei Jahrtausende — keine Propagandalegende,
sondern eine historische Tatsache. Immer wieder wird ein fester Grund-
bestand an Werten und Lebensformen durch Krisen hindurchgerettet,
und zwar nicht trotz, sondern wegen der ungemeinen Fihigkeit zur
Anpassung an die wechselnden historischen Bedingungen und zur Ein-
fiigung alles Neuen in den potentiell unendlichen kulturellen Horizont.
So kann die bleibende Wesenssubstanz, immer aufs neue bereichert
und nie erstarrend, stindig bewahrt und aus ferner Vergangenheit
durch eine verwandelnde Gegenwart in die Zukunft hiniibergetragen
werden ; und weit entfernt davon, durch « ﬂberfremdung » geschwicht
zu werden, gewinnt sie gerade im Gegenteil aus der Herausforderung
durch das Fremde und Neue einen krifteweckenden Stimulus.

Die heutige geistige Situation Japans — wie die aller alten Kulturvél-
ker mit geschichtlich tief verwurzelten Lebensidealen — ist bedroht von
der Gefahr des nivellierenden ZerflieBens in einer Allerweltszivilisa-
tion. Doch ist zu hoffen, daB jene schon so oft bewihrte Kombination
von Beharrungs- und Anpassungsvermogen, jenes besondere Lebens-
ideal und TraditionsbewufBtsein, das Japan auszeichnet, immer wieder
aufs neue die vielfiltigen Spannungen bewiltigen hilft, unter denen es
heute gemeinsam mit der gesamten auBerabendlindischen Kulturwelt
steht. Den Volkern dieser Welt kénnte nichts schidlicher sein, als wenn
sie sich dabei allein von unseren, statt von ihren eigenen Idealen leiten
lieBen. Niemand kann ihnen — trotz aller Hilfe, die w eit mehr noch
eine innere als eine duBere sein miifite — ihre schwere Aufgabe abneh-
men ; doch kénnte Japan, das nun seit einem Jahrhundert an dieser Auf-



DIETRICH SECKEL: JAPAN 137

gabe arbeitet, fiir so manches erst jetzt von der Forderung der Moderni-
sierung und Verwestlichung betroffene Volk mit alter Eigenkultur ein
willkommenes Studienobjekt und vielleicht sogar ein Modell sein, weil
es die Uberwindung der Alternative zwischen Orient und Abendland,
zwischen Tradition und Gegenwart so eindrucksvoll demonstriert hat.

ANHANG

Der Verfasser hat unter anderem folgende Schriften dankbar benutzt und empfiehlt sie dem an
weiterem Eindringen interessierten Leser:

Abegg, Lily: Ostasien denkt anders. Ziirich/Freiburg 1949.

de Bary, W. Theodore ed. : Sources of Japanese Tradition. New York 1958. (Texte zur Geistes-
geschichte, mit Einleitungen.)

Benl, Oscar: Seami Motokiyo und der Geist des N6-Schauspiels. (Akad. d. Wiss. u. d. Lit., Mainz,
Abh. d.Kl. d. Lit., Jg. 1952, Nr. 5.) Wiesbaden 1952.

Benl, Oscar, und Hammitzsch, Horst: Japanische Geisteswelt. Baden-Baden 1956. (Texte mit
Einleitungen.)

Dumoulin, Heinrich: Zen. Geschichte und Gestalt. Bern 1959.

Gundert, Wilhelm : Die japanische Literatur. (Handbuch der Literaturwissenschaft.) Wildpark-
Potsdam 1929,

Gundert, Wilhelm : Japanische Religionsgeschichte. T6kyd /Stuttgart 1935, 2. Aufl. 1943.

Hammitzsch, Horst: Zum Begriff «Weg» im Rahmen der japanischen Kiinste. Nachr. d.
Ges.f. Natur - u. Volkerkunde Ostasiens (OAG), Hamburg, Nr. 82, 1957.

Hammitzsch, Horst: Cha-dé. Der Tee-Weg. Miinchen-Planegg 1958.

Hammitzsch, Horst: «Zu den Begriffen wabi und sabi im Rahmen der japanischen Kiinste.»
Nachr. d. Ges. f. Natur- u. Vilkerkunde Ostasiens (OAG), Hamburg, Nr. 85/86, 1959.

Herrigel, Eugen: Zen in der Kunst des Bogenschiefens. Konstanz 1948, weitere Auflagen Miin-
chen-Planegg 1951 ff.

Lowith, Karl: Unzulingliche Bemerkungen zum Unterschied von Orient und Okzident. In:
Die- Gegenwart der Griechen im neueren Denken. Festschr. f. H. G. Gadamer. Tiibingen 1960.

Lyrik des Ostens. Ed. Wilhelm Gundert u.a. Miinchen 1952.

Sansom, George B. : Japan. A Short Cultural History. London 1931 u. 6.

Schinzinger, Robert: «Das Problem der Personlichkeit in Japan.» Nachr. d. Dt. Ges. f. Natur-
u. Vélkerkunde Ostasiens (OAG), Tokyd, Nr. 65, 1943.

Schinzinger, Robert: « Der Denkstil Ostasiens.» Ebenda, Hamburg, Nr. 73, 1952.

Suzuki, Daisetsu Teitard: Leben aus Zen. Miinchen-Planegg 1955. — Der Weg zur Erleuchtung.
Baden-Baden 1957. — Die Grofe Befreiung. 4. Aufl. Ziirich /Stuttgart 19 §8. — Zen und die Kultur
Japans. Hamburg 1958. (Rowohlts Dt. Enzykl. 66.)



	Japan

