
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 13 (1960)

Heft: 1-4

Artikel: Japan

Autor: Seckel, Dietrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-145778

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-145778
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIETRICH SECKEL • HEIDELBERG

JAPAN

EINLEITUNG

Japan ist nicht ohne seinen innigen kulturgeschichtlichen Zusammenhang

mit China, aber auch nicht durch ihn allein zu verstehen - ebenso

wenig wie Rom nicht ohne und nicht allein durch Griechenland. Ist

China die Primär- oder Mutterkultur mit elementarer eigenschöpferischer

Kraft, so hat Japan eine Sekundär- oder Tochterkultur
hervorgebracht, die aufs tiefste von der chinesischen befruchtet wurde, ja
ohne deren erweckenden Einfluß überhaupt nicht in ihrer Besonderheit

entstanden wäre. Erweckung und Befruchtung aber bedeutet

keineswegs Imitation und Mangel an Originalität — wir Abendländer
unterschätzen im allgemeinen die erhebliche Verschiedenheit zwischen

China und Japan -, und die ganze japanische Geistesgeschichte verläuft
in Form wiederholter Aufnahme chinesischen Gutes, immer neuer
Rezeptionswellen, doch auch immer neuer schöpferischer
Auseinandersetzung mit China, die von der begierig lernenden Aneignung
zunächst zur meisternden Eineignung und endlich zur verwandelnden,

vom Vorbild oftmals weit sich entfernenden Umeignung führte. Deren
Antriebe stammen letztlich wohl aus bestimmten, im Lauf der Zeiten
mehr oder weniger rein hervortretenden Uranlagen, die bis in die
Jahrhunderte vor der ersten großen China-Rezeption zurückgehen, alle

späteren Stufen prägen helfen und immer wieder durch das Fremde

durchschlagen. Erst an diesem Fremden aber sind die Japaner recht zu
sich selbst gekommen.

Die Rezeption der chinesischen Kultur - vom r. bis ins 9. Jahrhundert,

mit ihrem Höhepunkt im 7. und 8. - brachte den Japanern so gut
wie alle Elemente einer Hochkultur : die Schrift und mit ihr einen großen

fremden Wortschatz und eine reiche Literatur ; neue Begriffe und



I04 ERBE DES OSTENS

Kategorien des Denkens; Wissenschaften, Künste und Handwerke;
Formen des sozialen Lebens und der staatlichen Organisation. (Die
japanische Kaiseridee war und blieb freilich eine fundamental andere

als die chinesische.) All das ruhte aufdrei großen geistigen Grundlagen :

dem «universistischen» Weltbild Chinas, der konfuzianischen Staatsund

Sozialethik und der Weltreligion des Buddhismus, der in China

eine unverkennbare Eigenprägung erfahren hatte. Von diesen geistigen
Mächten und materiellen Errungenschaften wurde die noch durchaus

vor- oder frühgeschichtliche japanische Kultur, wie sie bis in die Mitte
des ersten nachchristlichen Jahrtausends bestanden hatte, in strukturell
ähnlicher Weise überlagert, in vielfältiger Verflechtung und

Durchdringung umgeformt wie etwa bei uns im frühmittelalterlichen Europa
das Altgermanische und -keltische durch das Klassisch-Antike und -
Hand in Hand mit diesem - durch das Christentum. In Japan trugen
diese drei Elemente: das vorbuddhistisch-vorchinesisch-altjapanische,
das klassisch-chinesische und das buddhistische, in gegenseitiger
Befruchtung die gesamte kulturelle Entwicklung, bis dann im 19. Jh. noch

ein viertes, nun ganz andersartiges : die moderne wissenschaftlich-technische

Kultur des Abendlandes mit neuer weckender Herausforderung
hinzutrat, ohne die drei traditionellen Elemente zu verdrängen. Im

Gegenteil : es ist für Japan von entscheidender Bedeutung, daß all jene
Elemente, auch die historisch ältesten, noch immer lebendig sind, daß

keins von ihnen «überwunden» und abgetan ist, sondern daß sie alle in
reicher Traditionsschichtung bis heute mehr oder minder stark und

deutlich das japanische Menschsein und seine Lebensideale bestimmen.

Sie alle bewahrt zu haben und sie in ständiger Bewältigung der in ihnen

liegenden Spannungen selbst in der modernen Welt noch zu einem

reichen Kulturganzen zu verknüpfen, ist eine kaum zu überschätzende

Leistung.
Japan hat also eine sehr komplexe kulturelle Struktur, die nur durch

eine Analyse ihrer historischen Entwicklungs- und Überschichtungsphasen

zu verstehen und schwerlich auf eine einzige, sei's auch umfas-



DIETRICH SECKEL : JAPAN IOC

sende Formel zu bringen ist. Im Lauf seines Entwicklungsganges hat

Japan demzufolge nicht nur ein einziges Leitbild des Menschseins und
der Kultur hervorgebracht, sondern eine ganze Reihe idealtypischer,
jeweils den Geist einer Epoche prägender und dann stets noch lange
weiterlebender Wesensbilder, die in ihrem Nebeneinander und
Zusammenwirken gesehen werden müssen und von denen kein einzelnes

absolut gesetzt werden darf. Noch viel weniger als andere Kulturen ist
die japanische auf einen Nenner zu bringen, und alles was etwa mit dieser

Absicht gesagt werden könnte, müßte gleich wieder modifiziert,
eingeschränkt und ergänzt werden durch andersartige, oft widersprechende

Züge. Gerade diese Mehrschichtigkeit, die dialektisch-polare

Verflechtung mehrerer Potenzen ist ein wesentliches Merkmal des

japanischen Menschenbildes und Kulturideals ; und erst wenn diese

historisch gewachsene und entfaltete Struktur einigermaßen klar geworden

ist, mag sich vielleicht eine Zusammenschau ergeben, durch die

auch das Disparate in harmonischen Bezug tritt und der Betrachter
einsieht, warum und von welchem Zentrum her denn gerade diese

Strukturelemente und Leitbilder in gerade dieser Kombination zur Geltung
kamen.

MENSCHEN- UND KULTURIDEALE JAPANS

IN IHRER HISTORISCHEN ENTFALTUNG

1. Das Shintô-Ideal

Sehen wir von den noch dunklen Ursprüngen des heute archäologisch
bis zurück ins Paläolithikum greifbaren Inselvolkes und von den völlig
nebelhaften Zügen seines ältesten Geisteslebens ab, so steht die
vorbuddhistische und vorchinesische Ideenwelt und Lebensauffassung dessen,

was man mit einigem Recht nun schon «japanisches Volk» nennen

darf, in Gestalt des Shinto relativ deutlich vor uns ; namentlich deshalb,

weil diese Kulturschicht ja fast ohne Unterbrechung bis heute lebendig
blieb und erstaunlich viel Altertümliches bewahrt hat - eine Erschei-



Io6 ERBE DES OSTENS

nung, die wohl in keinem anderen, zugleich völlig modernen Lande zu

beobachten ist. Der Shinto («Götter-Weg», ein chinesisch gefärbter
späterer Ausdruck) hat zwei Aspekte : einerseits ist er mythisches
Erlebnis und kultische Verehrung der Natur- und Lebenskräfte, der

Inselheimat, ja jedes Berges, Wasserfalls und alten Baums in ihr,
andererseits der Ahnen, der Sippe, des Volkes und Staates, zuhöchst des

Kaisers als seiner natürlichen, dem göttlichen Wesen dieses Landesund

Volksganzen entsprechenden Spitze. Sie alle können den Charakter

numinoser Wesenheiten (kami) bekommen und Gegenstand ehrfürchtigen

Kultes werden. Dabei sind die Grenzen zwischen der Natur und
der sozialen Gemeinschaft bezeichnenderweise fließend, da Natur- wie
Menschenwelt gleichermaßen an der numinosen Lebenssubstanz und

Wirkkraft teilhat, aus ihr existiert und von einer allem Dasein gemeinsamen

Weltheiligkeit erfüllt ist.

Die mythisch-kultisch gefärbten Lebensideale der Shinto-Sphäre
sind deutlich ausgeprägt, wenngleich nicht theoretisch oder «theologisch»

formuliert. Der beherrschende Gedanke ist der der kultischen

Reinheit, ein zentraler Ritus (misogi-harai) besteht in einem schlichten

Reinigungsakt. Dieser Begriff der Reinheit, der das ursprünglich
Magische, ohne es je blutlos werden zu lassen, mehr und mehr ins Moralische

sublimiert, umfaßt zugleich auch die naturhafte Unberührtheit,
Urtümlichkeit, Unmittelbarkeit und Aufrichtigkeit (makoto) ; deren

äußere Erscheinung - im Shintô-Heiligtum, besonders dem allerhöchsten

kaiserlichen Ahnenschrein, dem der Sonnengöttin zu Ise,

eindrucksvoll zu erleben - ist äußerste Schlichtheit und Klarheit, ihre

Grundstimmung die der urgegebenen Harmonie naturhaft-göttlichen
Friedens, des freundlichen Zusammenlebens aller Wesen, der unbehinderten

Schöpferkraft der Natur. Zwar steht diesem «sanften Geist»

(nigi-mitama) stets auch ein «rauher, wilder Geist» (ara-mitama) gegenüber

- nicht zu verwundern in einem stark vulkanischen, erdbeben-

und taifunbedrohten Lande, dessen Bevölkerung zudem aus sehr

verschiedenartigen Komponenten zusammengewachsen ist und große Span-



DIETRICH SECKEL : JAPAN I07

nungen in sich trägt ; aber Mythos und Kult als Projektion psychischen
Lebens zielen stets auf die Überwindung und Besänftigung der bedrohlichen,

ekstatisch-explosiven Mächte. Eben diese Bändigung des Wilden,

Zerstörerischen, harmonie- und friedensfeindlich Dämonischen

ist eine der fundamentalen Forderungen, die der japanische Mensch zu

allen Zeiten an sich selbst gestellt hat, doch ist jene polare Spannung
stets eine sein Leben und seine Kultur bestimmende Macht geblieben.

Wir können hier mit seltener Klarheit das Idealsystem des ursprünglichen

Daseins Japans als Land und Volk, als einer elementaren

biologisch-soziologisch-politisch-kultischen Einheit von numinoser Qualität
beobachten. Aber es ist eben im Grunde kein System, es bleibt
weitgehend unformuliert, ein dogmatisch bewußtermaßen nicht verfestigter,
selbstverständlicher Besitz, ein Ausdruck des intimen, allesbeherrschen-
den Grundgefühls der dankbaren Vertrautheit, ja der Identität mit den

Lebensmächten und dem Vaterlande, der «Weg» (michi), dem Japan

nur aus seiner Wesensfülle heraus zu folgen braucht und folgen soll.
Sein hoher Wert leuchtet unmittelbar ein, doch sind auch seine Gefahren

nicht zu verkennen, die in der Neigung zur Einengung, Autarkie,
übersteigerten Selbstbestätigung liegen und bekanntlich mehrfach zu
den Auswüchsen des Nationalismus geführt haben. Entartung freilich
besagt niemals etwas Entscheidendes gegen das eigentliche Wesen in
seinen positiven Zügen. Jene Neigung zur selbstgenügsamen Beschränkung,

jenes Inselbewußtsein gibt der japanischen Lebensform, ja dem

ganzen Volks- und Staatsgefühl eine Art Familiencharakter mit in sich

beschlossener Intimität, doch mit der Gefahr erschwerter Kommunikation

nach außen, und auch dies ist - später dann mit Hilfe der von China

übernommenen konfuzianischen Kategorien theoretisch begründet und

systematisiert - ein bleibendes Strukturprinzip und Leitbild der
japanischen Kultur geworden und geblieben. In der Vatergestalt des

japanischen Herrschers, in der Auffassung des Volkes als großer Sippe, in
der vertikalen, auf komplizierter Über- und Unterordnung und Autori-
tätsstufung beruhenden Sozialstruktur kommt das klar zum Ausdruck.



Io8 ERBE DES OSTENS

Jeder Japaner fühlt sich primär nicht als Individuum, sondern als Glied
dieser organisch-historisch gewachsenen, idealisierten, religiös als etwas

Numinoses erlebten Gemeinschaft, des «Landeskörpers» oder «Staatsleibs»

(kokutai) in seiner als einzigartig empfundenen Besonderheit.

Vor allem aber hat in dieser Shinto-Sphäre oder -Schicht des japanischen

Wesens auch das tiefe und feinsinnige Naturgefühl seine Wurzel,
das aus dem Menschenbild Japans nicht wegzudenken ist ; es hat ja nicht

nur Dichtung und Kunst zu allen Zeiten aufs reichste befruchtet,
sondern wirkt selbst aufs alltägliche Leben bis heute gestaltend und beseelend

ein. Kaum irgendwo werden etwa die einzelnen Phasen der
Jahreszeiten und die zu ihnen gehörenden Feste so intensiv begangen wie
in diesem Lande. Der chinesische Einfluß hat dies Naturgefühl nur
bereichert und ihm gewisse vorgeprägte Gestaltungsformen geliefert, nicht
aber seine Substanz, seine Stärke und spezifische Eigenart begründet.

Das Shintô-Leitbild steht durchaus auf der Seite des Lebens, des

Wachsens und Gedeihens, der Überwindung der dunklen Mächte, der

klaren, heiteren, schlichten Harmonie. Bezeichnend, daß japanische
Hochzeitsfeiern nach Shintô-Ritus, Bestattungsfeiern jedoch - der Tod

ist für den Shinto unrein - nach buddhistischem vollzogen werden.

2. Das buddhistische Ideal

In diese noch frühzeitliche, seelisch noch wenig differenzierte, «naive»,
durchaus selbstgenügsame und optimistische Lebenswelt trat nun um

rro als etwas fundamental anderes die hochentwickelte, schon auf

eine tausendjährige Tradition zurückblickende buddhistische Lehre ein

und eröffnete den Japanern mit einem Mal ganz ungewohnte Perspektiven

auf die Welt und den Menschen, stellte ihnen neue, zunächst

fremdartige, ja vermutlich unsympathische Ideale vor Augen. Die Lehre

vom illusorischen Schein, von der Vergänglichkeit und Melancholie

aller Dinge, vom existenzbedingten Leiden aller Wesen auf Grund ihres

Karmas, von dem Erlösungsziel des Nirvana und dem Weg dorthin mit
Hilfe weltdurchschauender und also weltüberwindender Erkenntnis -



DIETRICH SECKEL : JAPAN I09

sie gab dem japanischen Lebensgefühl zum ersten Mal eine Gebrochenheit,

zeigte das Problem der Dualität zwischen scheinhafter und wahrer
Wirklichkeit und eröffnete völlig neue seelische Dimensionen, neue

Wege des Denkens. Die so selbstverständlich vertrauten Dinge, mit
denen man in seinem umhegten Inselreich zu tunhatte, wurden nunnicht
bloß numinos-unheimlich - wie der ara-mitama — und somit auf
kultischem Wege harmonisierbar, sondern ontologisch hintergründig, ja
prinzipiell wesenlos. Man machte Bekanntschaft mit Erkenntniskritik,
mit Metaphysik und mit einer Ethik, die nicht Reinigung, sondern

Askese voraussetzte, und dem völlig untheoretischen und undogmatischen

Shinto trat ein festgefügtes, hochentwickeltes philosophisch-religiöses

Ideensystem gegenüber. Da es aber das System des Mahâyâna-
Buddhismus war, der keine radikale Weltverneinung, keine rigorose
Trennung von Diesseits und Jenseits, Samsara und Nirvana predigte,
sondern diese und alle anderen Dualitäten durch den spezifisch indisch-
ostasiatischen Gedanken der Nicht-Zweiheit und der alle Gegensätze
transzendierenden «Leere» als des eigentlichen Absoluten überwand

und aus dem radikalen Nicht immer wieder den Rückweg in die
empirische, nicht prinzipiell vom Absoluten verschiedene Welt aufzeigte,
deshalb konnte er doch auch an Grundgefühle des alten Japanertums

anknüpfen. Er konnte dessen konkret-lebensfreundliches, wirklichkeitsfrohes

Denken für sich fruchtbar machen und es zu einer höheren Denkform

sublimieren, indem er es mit der Doppelschichtigkeit von eigentlicher

und uneigentlicher Wahrheit, die beide wiederum in der «runden

dreifachen Wahrheit» aufgehoben werden, vertraut machte. Der
alte starke Sinn für das Numinose wurde nun auf ein überweltliches
und doch nicht weltfeindliches Ziel gelenkt und damit unendlich
vertieft, dem japanischen Sinn fürs Anschaulich-Konkrete und Künstlerische

kam die (dem bildlosen Shinto fremde) Bildhaftigkeit und in einer
Vielzahl heiliger Gestalten sich manifestierende Personalität des

buddhistischen Glaubens und Kultes befruchtend entgegen. So war im Lauf
des Mittelalters dann auch ein Synkretismus von Buddhismus und Shinto



HO ERBE DES OSTENS

möglich ; er wurde erleichtert durch die prinzipielle Toleranz auf Seiten

des Buddhismus und durch das Fehlen eines einheitlichen,
verpflichtenden Dogmas auf Seiten des Shinto. Gemeinsam war beiden

Religionen die Lebens- und Naturfreundlichkeit und der Sinn für
humane Daseinsharmonie und gegenseitige, opferwillige Verpflichtung -
Werte, die nicht nur für die sozialen, sondern auch die ethischen Ideale

von entscheidender Bedeutung wurden und in der mittlerweile gleichfalls

fest in Japan eingewurzelten konfuzianischen Morallehre eine
zusätzliche Stütze fanden. Schien der Buddhismus also zunächst etwas sehr

Fremdartiges zu sein, so zeigte sich doch bald, daß er eine tiefe und
starke Ader des japanischen Wesens berührt hatte und latente Kräfte

zu wecken vermochte, ohne die das japanische Menschenbild und
Lebensideal seitdem nicht mehr zu denken ist und sich wohl nie über die

Ebene des bloß ethnischen, frühzeitlich-archaischen Daseins und Denkens

erhoben hätte. Diese Berührung war offensichtlich viel stärker und
fand eine viel intensivere Antwort als in China, wo der Buddhismus nie
eine dermaßen tiefgreifende, wesensgestaltende Macht gewann wie in

Japan.

Wenn wir die Dinge stark vereinfachen, hat der Buddhismus dort
hauptsächlich drei Grundtypen ausgebildet und mit ihnen wesentliche
Seiten des Menschentums angesprochen - oder umgekehrt : diesen zu

ihrer religiösen Ausprägung verholfen. Den ersten Typ bilden die großen

scholastisch-ritualistischen Systeme der Kegon-, Tendai- und Shin-

gon-Sekte, durch deren an Indien und China geschultes Denken Japan

definitiv den Anschluß an das geistige Höchstniveau Ostasiens gewann
und bis dahin unentwickelte Fähigkeiten der Spekulation, des analytischen

und synthetischen Denkens freimachte. Dieser Buddhismus der

Nara- bis Fujiwara-Zeit (8.-12. Jh.) hatte seinen soziologischen Ort in

der aristokratischen Hofkultur und sah seine Aufgabe neben der Pflege

einer metaphysisch begründeten geistigen Kultur (einschließlich aller

Zweige der Wissenschaft) vor allem auch in der Förderung und Sicherung

des Staatswohls; so war er getragen vom Wohlwollen und der



DIETRICH SECKEL : JAPAN III
Munifizenz des Hofs und der Adelskreise und hat deren Lebensideale
damals entscheidend geprägt. Die Gefahr lag dabei einerseits im Abgleiten

des religiösen Denkens und des Kultes in eine Magie von
kompliziertester Systematik, andererseits in der Veräußerlichung der
aristokratischen Frömmigkeit in einer Art weltschmerzlicher, raffiniert
ausgekosteter Mode. Beidem trat der zweite Typ entgegen : die nun breite
Volkskreise ansprechende, intellektuell anspruchslose Lehre von dem

Erlöser-Buddha Amida, deren gewaltiger Erfolg (seit etwa noo bis

heute) wohl unter anderem darauf beruht, daß das eigentlich japanische

Lebens- und Glaubensideal einen Durchbruch durch die ihm letztlich

nicht ganz angemessene - und doch als notwendiges Stadium hoher

geistiger Schulung unentbehrliche - Intellektualität und Systemstrenge

jener Sekten vollzog und sich eine schlichte, gefühlsmäßige, humane

und die sozialen Gegensätze in gemeinsamer Frömmigkeit überbrük-
kende Form des Glaubenslebens schuf, die ihm schon von seinen shin-

toistischen Ursprüngen her kongenialer war. Als gewaltige Triebkraft
wirkte die Verzweiflung über die zahllosen Kriegs- und Naturkatastrophen

mit, die die Generationen seit dem späten 12. Jahrhundert erleben

mußten, so daß ein tiefer Pessimismus sich ausbreitete und die

Erlösungssehnsucht wesentlich steigerte. Das intellektuell Ungekünstelte,
die schlichte Unmittelbarkeit, das gefühlsmäßig Eingängliche dieser

Lehre und Kultpraxis, die sich aber dem Unbegreiflichen und Wunderbaren

offenhielt und auf stark emotionaler, oft ekstatischer Hingabe
und sündenbewußtem Heilsstreben beruhte, entsprach wirklich dem

japanischen Wesen, befriedigte aber nur relativ bescheidene geistige
Ansprüche. Gleichfalls in Opposition gegen die alten Denk- und

Kultsysteme stand der dritte Typ, der Zen-Buddhismus, der jedoch sehr

viel mehr an geistiger Leistung und persönlichem Einsatz des ganzen
Menschen verlangte, sowohl die intellektuelle metaphysische Spekulation

wie den magischen Ritualismus wie auch die bloße heilssüchtige

Gefühlshingabe ablehnte und mit dem Appell an die totale Umkehr des

gewöhnlichen Denkens, Redens und Handelns, an die radikale Über-



112 ERBE DES OSTENS

schreitung der Grenze von Leben und Tod vor allem bei dem seit etwa

I200 führenden Ritteradel seinen stärksten Widerhall fand. Von dort
drang er dann allmählich in breitere Kreise, da er gleichfalls dem
japanischen Wesen kongenial war, doch ganz andere Seiten dieses Wesens

ansprach als die beiden ersten Formen des Buddhismus. Zwar ist auch

das Zen - wie jene — nicht in Japan, sondern in China entstanden und
hat seine letzten Wurzeln in Indien, aber bei den Japanern ist es stärker
als in China zu einer das Leben des Volkes und seine Ideale formenden
Geistesmacht geworden, in voller Breite freilich erst in einer späteren
Phase.

- 3. Das hößsche Ideal

Während sich der Buddhismus als tragende religiöse Strömung des

japanischen Mittelalters entfaltete, bereicherte und differenzierte sich das

Menschenbild jener Zeit in der weltlichen Sphäre vor allem durch die

Ausbildung zweier Idealtypen. Der erste — nennen wir ihn abkürzend

den höfischen — wurzelte in der streng durchgeformten Gesellschaft am

Kaiserhof in Heian (Kyoto), die am Anfang manches von dem konfuzianischen

System Chinas übernommen hatte, nach und nach aber trotz
allen chinesischen Elementen in Politik, Verwaltung und Kulturleben
doch wieder der altjapanischen Sippenverfassung folgte und ihren
Mittelpunkt in der traditionellen Kaiseridee besaß. Diese Epoche ist geradezu

charakterisiert als entscheidende Phase der Japanisierung alles von
China Übernommenen, und zwar so sehr, daß der durchaus unverwechselbare

kulturelle Stil und die geistig-seelische Verfassung dieser Zeit
bis heute als das klassische, wenn auch ferne Ideal gilt. Dieses Menschen-

und Lebensideal hat in der Gestalt des Prinzen Genji, wie die Hofdame

Murasaki ihn (um 1000) samt seiner reich entfalteten Umwelt
unvergeßlich vor uns hingestellt hat, seine vollendete Verkörperung gefunden.

Auf der Basis der eigenjapanischen wie der von China übernommenen

Kulturtradition entstand hier ein Ideal der universal gebildeten,
vornehmen Persönlichkeit, das nicht von starker Religiosität oder hoher



DIETRICH SECKEL : JAPAN II3
Moral bestimmt war und auch die später so sehr hervortretende
martialische Seite des japanischen Wesens vernachlässigte, dafür aber eine
unerhörte seelische Verfeinerung und ästhetische Sensibilität als oberste

Werte in den Vordergrund stellte. Nicht nur wurde von diesen
höchst genußfähigen Menschen ein intimes Miterleben der Naturstimmungen

verlangt und vollzogen, sondern ebenso auch ein Reagieren auf
die zartesten Regungen des Herzens und der kaum wahrnehmbaren

Strahlungen und Spannungen in den menschlichen Beziehungen,
namentlich den erotischen, denen man sich intensiv und ohne Prüderie

hingab, die man aber durch zeremonielle Regeln bändigend formte und

zu hohem Spiel gestaltete. Das ganze Leben wurde ein Zeremoniell,
wurde bis ins Letzte durchgeformt, zur Kunst erhoben und wesentlich
nach dem Maß an Schönheit und Empfindungsgehalt beurteilt, das die

Menschen, in allen Künsten bewandert und mit allen Tonarten des

Gefühlslebens vertraut, ihm zu entlocken vermochten ; so war das

Menschenbild — bezeichnend für weite Bereiche ostasiatischer und namentlich

japanischer Kultur — aufs stärkste durch ästhetische Werte
geprägt. In der Dichtung und Kunst hat das Lebens- und Formideal dieser

Zeit seine reinste Verwirklichung gefunden ; es ist bestimmt durch
das Streben nach Reinheit, kühler und delikater Strenge der Form,
Zartheit des Empfindens, Leichtigkeit und suggestiver Andeutung im
Ausdruck, durch eleganten Geschmack, zu fast dekadentem Raffinement

gesteigertes Nuancengefühl und lyrischen Sinn für den feinen Duft alles

Lebensgeschehens in Natur und Menschenweit. So hat es eine Gefühlsund

Formkultur hervorgebracht, wie sie sonst kaum jemals so

vollendet gelang.
Aber seltsam : die Lebensstimmung ist nicht eigentlich heiter - oder

nur momentan -, das Moll übertönt das Dur, die Farben sind zwar
reich, schimmernd und delikat, aber oft in wehmütigen Tönen gebrochen.

Gerade ihr überaus feines Empfinden für alles Lebendige und

Schöne öffnete den Menschen auch den Blick für die Schatten des

Daseins, für seine Flüchtigkeit und Trauer. Wie wichtig ihnen selber dies



114 ERBE DES OSTENS

Empfinden war, ersieht man daraus, daß es in einem zentralen Kennwort

seine Formulierung fand: mono-no-aware - unübersetzbar, aber

ungefähr zu umschreiben mit der «Wehmutsstimmung, die allen Dingen

anhaftet» (Gundert), die alles, auch und gerade das Schönste durchtränkt

und seine höhere, vergeistigte, durch den Tiefenblick in Leben
und Welt geläuterte Schönheit, seinen schmerzhaft-süß empfundenen
Wert vor dem dunklen Grunde des Nichts erst voll zum Leuchten

bringt - das lastende Bewußtsein karmabedingter Schicksalsfügung, der
der Mensch nicht entrinnen kann, der er nur ein Höchstmaß seelischer

Vertiefung und stiller Schönheitsfreude abzugewinnen versuchen mag.
Buddhistisches Weltgefühl also — eine starke Macht im damaligen
Leben, wo man mit Hilfe gelehrter, frommer und magiekundiger Priester
sein Seelenheil suchte, doch die Kraft zu letzter Weltüberwindung
nicht aufbrachte, weil man den wehmütigen Zauber dieser Welt so sehr
als Reiz, als etwas Unentbehrliches empfand. So verschmolz dies

buddhistische Daseinsgefühl mit dem urjapanischen Sinn für die reine
Schönheit der Welt, den Zauber der Natur und alles Lebendigen und
für die Regungen des mit all dem mitschwingenden Menschenherzens.

Aber dieser Sinn ist nun nicht mehr naiv, sondern durch den
buddhistischen Blick in die Abgründigkeit der Welt und ihren absoluten

Wesensgrund verwandelt und hat auch durch die hochgezüchtete, exklusive

Lebensform jener Zeit eine Verfeinerung, eine sophistication

erreicht, die ein unreflektiertes, unmittelbares, handfestes Genießen und

Gestalten der Welt und des Lebens verhinderte. Die strenge,
durchsichtige, zurückhaltende, schönheitsbeseelte und doch alles nur eben

andeutende Form aber, die nach Schlichtheit, Klarheit und Reinheit
strebt — sie hat ihren Ursprung letztlich in der Urzeit, ist jedoch nun
höchst bewußt, ja raffiniert geworden. Daß diese Epoche, die durch
die Fülle, Pracht und Größe der T'ang-Kultur Chinas und durch die

Höhen und Tiefen buddhistischen Denkens hindurchgegangen ist, nun
wieder das Heimisch-Eigene zur Geltung bringt, verleiht ihrem
Menschenbild eine seelisch höchst differenzierte, schwer auf eine Formel



DIETRICH SECKEL : JAPAN IIC

zu bringende Struktur. Gerade darin freilich ist es bezeichnend
japanisch, und die Fujiwara-Kultur hat nicht umsonst den Rang einer den

japanischen Geist des Mittelalters vollendet repräsentierenden Klassik

gewonnen.
4. Das ritterliche Ideal

Zunächst freilich trat diesem Kulturideal ein ganz andersartiges mit
kritischer Schärfe entgegen. Mochte das höfische Ideal, besonders in seiner
überfeinerten Spätblüte, als effeminiert, überzüchtet und allzu
introvertiert zu bezeichnen sein, so drängte nun die von all der Verfeinerung
überdeckte maskuline Komponente, die martialische Seite des japanischen

Wesens energisch zutage und stellte ein neues Menschenbild
als Forderung hin. Eine kämpferisch-asketische, aktivistische Haltung
verdrängte den das Leben in seiner Schönheit wie in seiner Traurigkeit
bis zur letzten Nuance auskostenden Ästhetizismus der am Kaiserhof
zentralisierten Hofgesellschaft; Träger des neuen, des ritterlichen Ideals

war der in den Provinzen zu Besitz und Macht gelangte Landadel, der
nach schweren, vieleJahrzehnte des 12. Jahrhunderts ausfüllenden Kämpfen

seit etwa 1200 ein Feudalsystem errichtet hatte, das seine Spitze in
dem nun alle praktische Regierungsgewalt ausübenden Militärregenten
(shogun), seinen Mittelpunkt fern vom Kaiserhof in Kamakura (bei
Yokohama) besaß. Die von diesem Ritteradel (samurai, bushi) vertretenen

Lebensideale sind unter dem Namen bushidô («Weg des Ritters»)
auch bei uns so bekannt geworden, daß wir nur an seine wichtigsten
Züge kurz zu erinnern brauchen. In dem strengen Feudalsystem fühlte
sich der Samurai an seinen Lehnsherrn bedingungslos gebunden, seine

Treuepflicht stand über allem anderen, und er hatte seine Existenz,
seine Welt- und Lebensansicht so ganz auf dieses Eine hin zu orientieren,

seinen Charakter so rigoros zu läutern, sein kleines Ich so völlig
zu überwinden, daß er jenseits von Leben und Tod stand, frei und

«leer» wurde von allen gewöhnlichen Rücksichten und bereit zu jedem

Opfer. Im Schwert hat dieser Geist der doppelten Überwindung : der
des Feindes nach außen, des eigenen Selbst nach innen, sein Symbol



Il6 ERBE DES OSTENS

gefunden, und dieses Schwert ist nicht nur vollkommen zweckmäßige
Waffe, sondern auch reinste und edelste Form als Ausdruck jener
Geisteshaltung.

Zum Gewinn dieser Haltung verhalf dem Samurai vor allem die
asketisch-meditative Schulung durch den Zen-Buddhismus, der nicht
umsonst gerade in der ritterlichen Kamakura-Zeit (i 18C-1334) in Japan
feste Wurzeln schlug; und auch die konfuzianische Sozialethik mit
ihrem strengen Autoritätsbegriff lieferte ein hilfreiches System von
Normen, eine feste Pflichtenlehre im Rahmen der nach Analogie des Vater-
Sohn-Verhältnisse^ hierarchisch gestuften menschlichen Beziehungen.
Stand aber in China die Tugend des Gehorsams und der opferbereiten
Pietät der Kinder gegenüber den Eltern und Ahnen, also die Treue zur
Sippe an höchster Stelle (hsiao, jap. ko), so machte die Ritterethik die

Loyalität gegenüber dem Herrn (chung, jap. chü) zum absolut verbindlichen

Wert, hinter dem alles andere, gerade auch die Verpflichtung
und Liebe zur eigenen Familie zurückzutreten hatte. Doch wurde, um
kein Mißverständnis aufkommen zu lassen, vom Samurai auch höchste

Gerechtigkeit, Mitgefühl mit dem Unglücklichen und Nächstenhilfe

verlangt. Aber aus dem unlösbaren Konflikt zwischen dem menschlichen

Gefühl und der Pflicht blieb oft nur der Ausweg in das Selbstopfer

(harakiri, richtiger seppuku) oder die verzweifelte Weltflucht ins

Kloster, da ein die persönliche Freiheit rettendes Ausweichen ins

Privatleben oder in ein Eremitendasein, wie China es etwa dem in unlösbare

Konflikte verstrickten Beamten erlaubte, in dem konsequenten

Feudalsystem undenkbar war — schon deswegen, weil ja der Samurai keinen

privaten Familienbesitz hatte, sondern von dem jederzeit wieder
entziehbaren Lehen existierte. Ergreifende Dramen mit solchem Thema

bilden noch heute die Höhepunkte des Kabuki-Theaters, und auf

dieser Stufe der Entfaltung erst, scheint es, hat der japanische Geist

über die allgemeine Melancholie des schicksalhaften Daseins an und für
sich hinaus nun auch die Unausweichlichkeit des inneren Konflikts und

der persönlichen Entscheidung, also wirkliche Tragik kennengelernt.



DIETRICH SECKEL : JAPAN II7
Kein Zweifel, daß dem Menschenideal und der Praxis des Bushidô

ein oft grausamer Rigorismus, ja ein nicht geringes Maß von Brutalität
innewohnte und daß hier der «rauhe Geist» Japans wieder einmal zum
Durchbruch kam ; wir haben in unserer Generation erlebt, wohin dann

chauvinistischerMißbrauch solcher Ideale führen kann, neigen aber
deshalb vielleicht zu einer gewissen Ungerechtigkeit. Denn nicht nur
umschloß das echte mittelalterliche Rittertum hohe ethische Werte - die

Literatur der Zeit spricht vernehmlich davon -, sondern es

verabscheute ausdrücklich jede bloße Brutalität, forderte höchste Selbstdisziplin

und Persönlichkeitsformung, strebte nach einer Bändigung und

Lenkung der wilden, vulkanischen Mächte des japanischen Wesens und

ist in diesen seinen positiven Werten seitdem eine das Menschenbild
und Lebensideal Japans mitgestaltende Macht geblieben. Nicht zufällig
wurde die Kirschblüte das Symbol des echten Ritters : nach kurzer, nur
wenige Tage strahlender, ihr Wesen erfüllender Blütezeit lösen ihre
zarten Blätter sich leicht und klaglos, werden verweht - und am
herrlichsten leuchtet diese Blütenpracht auf dem dunklen Grunde eines

alten Tempelhains, vor düsteren Wolken oder im Frühlingsregen. Man

sieht : auch im Rittertum war noch ein gutes Teil der feinen lyrischen
Empfindung in harmonischem Einklang mit Natur und Schicksal lebendig,

die das Ideal der höfischen Epoche so wesentlich geprägt hatte,
und auch von einem Samurai wurde erwartet, daß ihm auf entscheidenden

Höhepunkten seines Lebens, besonders aber in seiner Todesstunde

ein Kurzgedicht gelang, in dem er den Sinn seiner Existenz und den sie

tragenden Grund in ein Vermächtniswort zu fassen wußte.
Neben das ästhetische Ideal tritt also ein ethisches, beide auf dem

Boden buddhistischer Weltschau; aber auch dem ethischen, das ganz
auf praktische Lebensbewältigung zielte und der theoretischen Spekulation

wie auch der sich einspinnenden, oft weltfremden Besinnlichkeit

und Empfindsamkeit das Begreifliche, Einfach-Unmittelbare,
Konkrete vorzog, fehlte es in seinen besten Zeiten keineswegs an seelischer

Verfeinerung und religiöser Vertiefung. Doch lag der Akzent nun mehr



Il8 ERBE DES OSTENS

auf der Kraft gegenüber der Zartheit, auf Askese und Selbstüberwindung

gegenüber der sublimen Genußfähigkeit, die sogar aus der Melancholie

alles Daseins noch höchste Schönheitswerte zu gewinnen
verstand. Beide Ideale gelten seit der Ritterzeit in Japan Seite an Seite und
stehen oft in befruchtender, vertiefender und läuternder Polarität
miteinander. Ein weiterer charakteristischer Zug des ritterlichen
Idealsystems freilich hat sich in der Folge nicht immer nur günstig
ausgewirkt: die aus dem absoluten Gehorsam gegenüber dem Feudalherrn
und z. T. auch aus der konfuzianischen Moral stammende Neigung zur
blinden Pflichterfüllung, zur Autoritätsgläubigkeit und Verantwortungsscheu;

die Entfaltung der Persönlichkeit zu Selbständigkeit und Freiheit

trat bis heute oft zurück hinter der sichernden Macht der
überindividuellen, heteronomen Bindungen, die ein vorwiegend auf das

Ganze von Gruppe, Gesellschaft und Staat bezogenes Wertsystem
lieferte. Ringt sich aber eine starke Persönlichkeit zu größerer Freiheit
durch, so liegt nicht selten in diesem Vorgang selber schon - ganz
unabhängig von seiner inhaltlichen Bestimmung — ein tragischer Konflikt
mit den Idealforderungen der überindividuellen Mächte.

5. Menschenbild und Kulturideal unter dem Einfluß des Zen

Die nächste spezifische Neuformulierung eines Leitbildes erfolgte in
der Muromachi- oder Ashikaga-Zeit (14.-16. Jh.), als die Fürsten aus

dem Hause Ashikaga den Sitz des Shogunats nach Heian (Kyoto) verlegten,

als mithin das Rittertum aus der «Provinz» in den Bannkreis der
ehemals so scharf bekämpften, traditionellen höfischen Kultur geriet.
So brachte diese Zeit nun zum ersten Mal die höfischen und die
ritterlichen Ideale zu einer Synthese, die sowohl unter dem Vorzeichen eines

hohen und feinen Kunstsinns wie der Weltdeutung und Lebenspraxis
des Zen-Buddhismus stand.

Unmöglich, den Geist des Zen hier anders als mit ein paar knappen
und allzu abstrakten Sätzen anzudeuten. Mit Hilfe meditativer Konzentration

und unter Ausschaltung des alltäglich-diskursiven Denkens soll



DIETRICH SECKEL : JAPAN I I9

aus eigener Kraft eine befreiende Einsicht in das Sein der Welt und des

eigenen Selbst gewonnen werden ; diese Einsicht (satori) besteht in der
die ganze Persönlichkeit als überwältigende Realität ergreifenden,
erhellenden, befreienden und verwandelnden Erkenntnis, daß das wahre
Wesen des Selbst im Grunde nichts anderes ist als die «Buddha-Natur»,
die absolute Wirklichkeit und Wahrheit, daß auch die disparaten Dinge
der Erscheinungswelt von dem Absoluten, dem jenseits aller
Denkmöglichkeit stehenden «Leeren» nicht-verschieden (wenngleich auch

nicht einfach mit ihm identisch), daß Samsara und Nirvana nur zwei

Aspekte einer und derselben Sache sind, die im Verhältnis der «Nicht-
Zweiheit» zueinander stehen. Worin jene Sache, jenes Eigentliche
besteht, kann mit Worten nicht ausgesprochen, es kann nur angedeutet
und in den Dingen unserer Welt geschaut werden, in denen für das

geöffnete Auge das Wesen klar zutage liegt. Zur Öffnung des geistigen
Blicks für die Buddha-Natur alles Seienden und also auch des eigenen
Selbst können gerade schlichte Dinge und alltägliche Ereignisse den
Anstoß geben, und es ist die eigentliche Aufgabe, eben im Gewöhnlichen,

Einfach-Gegebenen das Absolute mit kraftvoll durchdringender
Anschauung unmittelbar zu packen, durch diese Einsicht und das von
ihr bewirkte Eintauchen in das umgreifende Ganze alle Grenzen und
Dualitäten der Welt - vor allem auch den rational vergegenständlichenden

Subjekt-Objekt-Gegensatz - zu überwinden und sich sogar über
die Scheidelinie von Leben und Tod zu einer souveränen Freiheit und
im letzten Wesentlichen begründeten, in sich ruhenden Sicherheit zu
erheben. Diese Aufgabe ist freilich nur zu bewältigen, wenn auch

Geist und Herz des Menschen «leer» geworden ist von aller verwirrenden

Vielfalt unseres Daseins, von allem alltäglichen Streben und aller
auf «Leistung» und greifbare, dingliche Ergebnisse zielenden Willensmühe,

wenn Ichlosigkeit (mu-ga) gewonnen ist, die alles in seiner
Eigentlichkeit zu schauen erlaubt und in reiner Freiheit eine überbewußte

Hingabe an das Es ermöglicht. So erlangt der Mensch ein tiefes
Gesammeltsein, er ruht in der Wesensmitte der in ihrer Wahrheit begriffenen



I20 ERBE DES OSTENS

Welt, sein Selbst gelangt zu Reife und Weisheit ; daraus entspringt dann

alle Aktivität und trifft mit unbeirrbarer, müheloser Selbstverständlichkeit

ihr Ziel, oft ohne es bewußt zu wollen.
Bei diesem Menschenideal handelt es sich also um eine Formung der

Persönlichkeit aus jenem letzten Grunde des Überpersönlichen, aus

dem alle einzelnen Gedanken und Taten entspringen und der sowohl in
kontemplativer Versenkung wie im gestaltenden Handeln offenbar

wird. Mit dem buddhistischen, den Japanern in seinen Grundlagen
längst vertrauten, in der besonderen Form des Zen ihnen aber erst
wahrhaft kongenial gewordenen Weltverständnis verband sich in der

Ashikaga-Zeit die japanische Doppelbegabung einerseits für das aufs

höchste verfeinerte ästhetische Welterleben, für die künstlerische

Lebensgestaltung und Menschenformung - das Erbe der Fujiwara-Zeit
also -, andererseits für die aus asketischer, opferbereiter, selbstüberwindender

Ethik entspringende, doch auch ihrerseits auf der Grundlage

der Kontemplation beruhende Aktivität des die praktische Welt
gestaltenden Handelns - das Erbe der unmittelbar vorangegangenen und

noch fortwirkenden ritterlichenEpoche. Beidengemeinsam aber wohnte

von der urtümlichen, stets lebendig gebliebenen Daseinsphase der Frühzeit

her auch ein intensives Gefühl für die numinose Natur inne und

für die Einheit des Menschen mit ihr. Da hier nun also auf der Ebene

hoherReife zum erstenMal alleKomponenten oder Phasen des Menschenbildes

zu einem universalen Ideal harmonisch verbunden sind, ist diese

Epoche der japanischen Kultur die eigentlich klassische geworden. Klassisch

insofern, als ihre Ideale und ihre nach diesen Zielbildern geschaffenen

Werke bis heute aufvielen Gebieten vorbildlich blieben ; die
Wohnkultur, die Gartenkunst, die Tuschmalerei, das Nô-Spiel, die Teezeremonie

und manches andere, worin sich seitdem in ständigem Weiterwirken

der spezifisch japanische Kulturgeist ausgeprägt hat, ist damals wenn
nicht entstanden, so doch zur beispielhaften Vollendung gekommen.

Dieses Ideal setzt-ganz im Sinne der Zen-Praxis —voraus, daß der es

verwirklichende Mensch einen hohen Grad der persönlichen Reife und



DIETRICH SECKEL : JAPAN 121

der Lebensmeisterung erwirbt, und dies kann er nur, indem er gewisse

Dinge ständig übt, so lange bis sie ihm völlig eigen und selbstverständlich

sind und er nun aus ihrem sicheren Besitz heraus spontan zu handeln

vermag. Dabei ist es gleich, ob es sich bei diesem Üben um die Meditation

handelt oder um eine praktische — vielleicht handwerkliche - Tätigkeit,

um das Bogenschießen oder die Tuschmalerei, die Teezeremonie
oder das künstlerische Schreiben. Jede dieser Tätigkeiten wird als

«Weg» (michi, do) bezeichnet, als leiblich-geistige Schulung nicht so

sehr in sachbezogenen und praktisch verwertbaren Fähigkeiten, als

vielmehr rein funktionell auf das Ziel totaler Persönlichkeitsbildung hin,
die wiederum nur durch jene Zen-Einsichten in das Wesen der Dinge,
der Welt überhaupt, sich wahrhaft vollziehen läßt. Gerade indem der
Übende - und was er übt, steht jeweils nur stellvertretend für das

Ganze — sich strengen Regeln unterwirft und der festen Tradition des

betreffenden «Weges» treulich folgt, gewinnt er die vollendete Sicherheit,

die ihm souveräne innere Freiheit und Spontaneität schenkt -
eine Freiheit, die dann auch-aber erst dann —den eigenschöpferischen,
vorwärtsweisenden Impuls erlaubt, in welchem sich ein neues
Weltverständnis bekundet. Im Idealfall führt die strenge Formung des

Verhaltens und Tuns zu vollendeter Natürlichkeit und Selbstverständlichkeit

- sie kann aber auch Hemmung und Verkrampfung und einen Verlust

jeder Unmittelbarkeit bedeuten. Wie in der höfischen Welt der

Fujiwara-Zeit ist auch auf dieser Stufe ein Element der sophistication
nicht zu verkennen: die Teezeremonie ist dessen Zeuge, sofern sie

nicht bei einem wahren Meister, der seine Beherrschung der raffinierten

Regeln dadurch beweist, daß er sie aus innerer Freiheit überwindet,

zu einer Art von Offenbarung des Weltsinns wird.
Jene «Wege» sind in der Mehrzahl Künste, weil der Japaner mit

seiner Neigung zu sinnlich-anschaulicher Welterfassung und seiner
elementaren Formbegabung sich als Künstler am reinsten und umfassendsten

auszusprechen vermag und wohl überhaupt auf diesem Gebiet
seinen eigentlichen, unverlierbaren Beitrag zur Weltkultur geleistet hat;



122 ERBE DES OSTENS

freilich darf der Begriff Kunst nicht in einem engen, sei es

handwerklich-technischen, sei es ästhetisch-geschmäcklerischen Sinne verstanden

werden. Jede dieser Künste ist eine Methode strenger Selbstformung
und einer im Geiste des Zen vollzogenen Weltdeutung, auch und
gerade wenn es sich um alltägliche und handgreifliche Dinge handelt ;

zudem ist ein starkes ethisches Moment dabei im Spiel: die Moral der

strengen, wesenserfassenden Form und des bis ins Kleinste
verantwortungsbewußten, auf das «Buddha-Wesen» aller Dinge bezogenen Tuns.
Das japanische Haus zeigt exemplarisch diese Ethik strenger, klarer,
reiner und schlichter Form, die ganz funktionell der «Sache» dient und
ohne jede ausdrückliche Symbolsprache in einem gleichgestimmten
Bewohner jene Wesenseinsicht bewirken kann, ebenso wie der
zugehörige Garten, der im mikrokosmischen Bild das Weltganze repräsentiert.

Am Fuji-Berg liebt der Japaner nicht nur die vollendete Eleganz,
sondern auch die Strenge seiner Schönheit, seine Reinheit, seinen Adel,
seine Weltüberlegenheit und sein numinoses Geheimnis. Vor die Natur
tritt der gestaltende Künstler nie als «Überwinder», auch dann nicht,
wenn er ihr - im Garten, in der Blumenanordnung, in der Malerei -
eine überaus strenge und wohl gar eigenwillige Form gibt : denn diese

Form, mag sie auch vielfach bis zur Abstraktion gehen, zielt stets darauf,

das eigentliche Wesen der Natur in seiner Reinheit zu zeigen.
Gemäß dem nie quantitativen, sondern stets qualitativen Denken derJapaner

gelingt dies am besten durch weise Beschränkung aufsehr wenige Dinge—
einzelne Blüten etwa, statt eines Straußes -, auf die der Mensch sich im
Schauenwirklich konzentrieren kannund die daherwahrhaft zu ihm
sprechen. Damit hängt ein inniges Dinggefühl zusammen, das in dem angeblich

Leblosen — Steinen im Garten, Geräten, ja in jedem handwerklichen

Material-jene«Buddha-Natur»erkennt, die auch imMenschen selber ist,
ja ihm durch das Ding (oder das übende Tun, das deutende Gestalten, die
meditative Einsicht) als etwas ihm uranfänglich Eigenes begreifbar wird.

Dies Menschen- und Kulturideal, in das die Ideale der älteren Stufen

eingegangen sind, hat sich in einigen zentralen ästhetischen Begriffen



DIETRICH SECKEL : JAPAN 123

kristallisiert, die allerdings - wie nach dem Gesagten einleuchtet - über
das Ästhetische im engeren Sinne weit hinausgehen. Einer von ihnen,
der aus der Fujiwara-Zeit herkommt, aber erst jetzt, vor allem durch
Seami, den größten Meister des Nô-Spiels (i 363-1443), zu voller Reife
und Sinnfülle ausgebildet wird, istyûgen. Er meint ursprünglich etwas

Dunkel-Geheimnisvolles, eine nur ahnbare Tiefe von abgründiger,
unheimlicher Stille ; damit verbindet sich nun eine feine, vornehme,

elegante und doch erhabene, mystisch bezaubernde Schönheit, die auf
zartester Kunst der Nuance beruht, vollkommen harmonisch wirkt, aus

jener «Leere» und «Ichlosigkeit» quillt und das hinter den Dingen
Liegende dadurch andeutet, daß sie sie durchsichtig macht, jenseits der
anschaulichen Gestalt das Gestaltlos-Unendliche fühlen läßt, über das

Wort hinaus seinen Nachhall zum Klingen bringt und der Fülle der
farbenreichen Erscheinung, der Vielfalt des freud- und leidvollen Daseins

ihre «Blüte» (hana), ihren Duft entlockt. Enthält dieses vorzugsweise
in der Kunst- und Lebensweisheit des Nô ausgeprägte Ideal noch viel von
der höfischen, vornehmen Eleganz und glänzenden Pracht der alten Fu-

jiwara-Kultur, so ist das Ideal des Tee-«Weges» (cha-dô oder sa-dô)

durch größere Strenge, ja fast asketische Herbheit charakterisiert und
ohne den Durchgang durch Ritterethik und Zen nicht zu denken. Es

liegt in einer viergliedrigen Formel beschlossen: kei-wa-sei-jaku. Kei

bedeutet Ehrfurcht, Respekt, Wertschätzung Anderer (ja aller
Lebewesen überhaupt), die rechte Einordnung, beruhend auf Selbstkontrolle,

die das eigene Ich an den ihm zukommenden Platz stellt. Eng
damit zusammen hängt wa : die Harmonie mit allem Existierenden, die

im Mitfühlen einschwingende Anteilnahme an allem Leben und
jeglichem Ding, die Anmut des Herzens; dieses wa, eins der schon von
der Frühzeit her überlieferten Urideale des Japanertums, ist das zweite
der beiden Schriftzeichen, mit denen der alte, seelenvolle, im Sinne

des Shinto numinose Landesname Yamato als «große Harmonie»
umschrieben wird. Sei ist der altbekannte, aus der Shinto-Sphäre
stammende Begriff der Reinheit - der äußeren wie der inneren -, nun aber



124 ERBE DES OSTENS

bereichert und vertieft durch buddhistische Ethik und Metaphysik,
so daß er auch Freiheit von Leidenschaften und Verblendung,
Abgeklärtheit des geistigen Blicks, Reinheit der absoluten Wesensnatur
bedeutet. Und jaku endlich ist das sinojapanische Äquivalent des japanischen

Wortes sabi, des eigentlichen Kernworts der Tee-Ästhetik.

Ursprünglich bedeutete es Einsamkeit, Verlorenheit, Vergänglichkeitsgefühl,

gewann dann aber den positiven Sinn der einsamen Stille, die

Sammlung und Vertiefung erlaubt, und der ländlich-naturnahen
Einfachheit und Bescheidung. Als höchste Idealforderung innerhalb der

Tee-Sphäre umfaßt es die schlichte Zurückhaltung, die Freude am
Gewachsenen, Naturhaften, Ungekünstelten, Echten doch Unscheinbaren

; den entsagungslosen Verzicht auf das Prächtige, Bunte, Viel-
fältig-Zerstreuende des weltfrohen Treibens, das die geheime Schönheit

des Lebens nur zu oft übertönt ; den Sinn für die inneren Werte
und für das lautlose Wesen der Dinge — jener Tee-Dinge z.B., die
stellvertretend für die Dinge der Welt überhaupt stehen, eine rustikale,
doch von vornehmem Geschmack zeugende Schlichtheit besitzen und
oft bewußt auf formale Vollendung verzichten, um eine höhere, nicht
durch (ohnehin stets illusorische) «Vollendung» eingeschränkte
Vollkommenheit zu gewinnen und über sich hinauszuweisen auf das Eigentliche,

das mit ihnen gemeint ist. Besonders liebt der Tee-Mensch

(cha-jin), der die vom Zen geprägte Lebensform des Tee-Weges befolgt,
all jene Dinge - Naturwesen wie Blumen oder Steine, Geräte, Tuschbilder,

Kurzgedichte (haiku) —, die eine aus dem Wesensgrund gewachsene

Reife besitzen, eine Patina, eine «alte», manchmal verblichene oder

verwitterte Schönheit ähnlich der eines Herbstblatts mit seinem todesnahen,

tiefen, reichen und doch gedämpften Farbenglanz. Im Anschauenund
Handhaben solcher Dinge kann derMensch sich in ihre Seele einfühlen,
ihr eigentliches Sein intuitiv ergreifen, indem er selber still, offen und reif
wird für das, was sie sagen. «Wenn man in aller Stille schaut, begreiftman
alle Dinge von selbst», heißt es bei Japans größtem Haiku-Dichter Bashô

1643-1694), von dem auch das berühmteste japanische Gedicht stammt :



DIETRICH SECKEL : JAPAN I2C

Furu-ike ya Uralter Weiher :

Kawazu tobikomu Von dem Sprung eines Frosches

Mizu no oto - Im Wasser ein Ton -
(Übersetzung von W. Gundert)

Das Alte, Gereifte, umhüllt von weihevoller, vielleicht mit geschichtlicher

Erinnerung gesättigter Atmosphäre ; das Natürlich-Schlichte,
Alltägliche, ja Banale, in dem aber das ganze Leben gegenwärtig ist ; die Stille,

die ein leiser Ton nur noch vernehmlicher macht, so daß im schweigenden

Nachklang der Grund der flüchtig verschwebenden Dinge fühlbar

wird — all diese Elemente des sabi haben in den wenigen, ruhig und

wie selbstverständlich hingesprochenen, unscheinbaren und tiefsinnigen

Worten dieses haiku einen unübertrefflichen Ausdruck gefunden.
Jenes Mitschwingen, Einfühlen, Sich-Eins-Fühlen mit allen Dingen und

aller Kreatur muß sich ebenso auch im Verhältnis des cha-jin zu den

Menschen bewähren, und so enthält dies Lebensideal nicht zuletzt auch

ein Element aufrichtiger, von aller Ichgebundenheit freier, aus illusionsloser

Lebens- und Welteinsicht und umfassendem Verstehen geborener
Humanität.

Ein solches Ideal, das seit dem 16. Jahrhundert - einer unter fast

pausenlosen und schrecklichen Kriegen leidenden Zeit - bis heute seine

formende Macht auf den japanischen Menschen behielt, schuf einen

Ausgleich, ein Gegengewicht für die zersplitternden, vom Wesentlichen

ablenkenden, an der scheinhaften Oberfläche der Dinge hängenden,
den Menschen nicht zum Wesen der Wirklichkeit und daher auch nicht
zu seinem wahren Selbst führenden Tendenzen des Lebens, und so darf

man vielleicht — mit allem Vorbehalt — von der psychotherapeutischen
Funktion sprechen, die all jene auf der Grundlage des Zen beruhenden

«Wege» besitzen und die noch in moderner Zeit unzähligen, in
aufreibender Tätigkeit stehenden Japanern immer wieder Konzentration und

eine aus dem Bei-sich-selber-Sein entspringende Kraft und Sicherheit
schenkt. Besonders wichtig an diesem Ideal ist das, was man die Heili-



126 ERBE DES OSTENS

gung des Alltäglichen nennen könnte, die Überzeugung, daß auch eine
einfache Handlung wie das gemeinsame Teetrinken, recht vollzogen,
den Blick für letzte Einsichten und für den numinosen Grund aller

Dinge zu öffnen vermag. So ist es nichts Zufälliges und Äußerliches,

wenn der cha-jin - oder der Bogenschütze, der Nô-Darsteller und jeder
andere, der solch ein hohes «Spiel» übt - etwas Priesterliches hat; die

Übung, das Spiel wird als ein Ritus, der die Transzendenz zum
Durchscheinen bringen soll, mit feierlichem Ernst, doch ganz gelöst und in
schwebender, traumwandlerischer Sicherheit zelebriert. Gerade in der

Aufhebung der Schranke zwischen dem Sakralen und dem Profanen,
zwischen dem Ästhetischen und dem Praktisch-Ethischen, ja in ihrer
gegenseitigen Durchdringung liegt ein entscheidender Beitrag des Zen

zum Lebens- und Menschenideal Japans, das ja schon in seiner Frühzeit

- und dann auch von der Nicht-Zweiheits-Lehre des Mahâyâna-Bud-
dhismus philosophisch gestützt - nach Weltheiligkeit strebte und nach

dem unscheidbaren In- und Miteinander alles Existierenden auf dem

letzten, umgreifenden Grunde des Seins.

6. Das bürgerliche Ideal

Das kulturelle Zen-Ideal, wie es sich am umfassendsten und konsequentesten

im Tee-Weg verkörpert hat, wirkte auch in sozialer Hinsicht

integrierend; diesen Weg konnten Angehörige verschiedener Stände

gemeinsam gehen, Adel und Bürgertum begegneten einander auf der

gleichen Ebene ethisch-ästhetisch-religiöser Humanität ; berufliche,
politische und ähnliche «profane» Gespräche waren bei der Teezeremonie

verpönt, und der Adlige hatte sogar sein Schwert, von dem er sich

sonst niemals trennte, vor der Tür des Teeraums zu lassen. Dieser
gesellschaftliche Ausgleich war Ursache wie Folge des im 16./17.
Jahrhundert vollzogenen sozialen und ökonomischen Aufschwungs des

großstädtischen Bürgertums, das sich dann mehr und mehr zum eigentlich
lebendigenKulturträgerentwickelte, während derAdel-obwohl offiziell
bis 1868 der höchste, enorm privilegierte, in Staat und Verwaltung



DIETRICH SECKEL : JAPAN 127

unumschränkt führende, doch wirtschaftlich z.T. sehr geschwächte
Stand — mehr die klassische, allmählich epigonal gewordene Tradition
pflegte und nur noch in beschränktem Maße eine wirkliche kulturelle
Schöpferkraft entfaltete. Viele Adlige, namentlich Samurai der unteren
Ränge, trafen sich gerade in ihren kulturellen - wissenschaftlichen,

philosophischen, künstlerischen - Interessen mit gebildeten Bürgern
ähnlich wie etwa im Deutschland der Goethezeit ; auch erfolgte durch
Heiraten und Adoptionen - in beiden Richtungen - eine Verwischung
der klaren Standesgrenzen.

Die ursprünglich aristokratische, ästhetisch verfeinerte und geistig
vertiefte Lebenskultur, die in der Ashikaga-Zeit entwickelt worden

war, drang nun weit ins Volk und bewirkte jene uns immer wieder
erstaunende Stärke und namentlich auch Verbreitung künstlerischer
Interessen und Fähigkeiten, die das japanische Volk vor vielen anderen

Nationen auszeichnet und eine wesentliche Komponente seines
Menschen- und Lebensideals ausmacht. Hinzu kamen zwei weitere, für das

bürgerliche Ideal bezeichnende Momente. Zunächst herrschte in den

großen Städten (Tokyo war 1800 mit mindestens 1 Million Einwohnern

- gegenüber London mit 8 co 000 - die größte Stadt der Welt) eine

unbändige Aktivität, Unternehmungs- und Lebenslust, die erstaunlich
frei entfaltet und genossen wurde, weil das Bürgertum zu steigendem
Wohlstand kam und auf seiner niederen sozialen Ebene weniger durch
ein hemmendes Decorum eingeschränkt war als der Adel. Die Literatur

der Edo-Zeit (1603—1868), etwa in den Romanen von Saikaku

(1642-1693), strömt über von der Fülle dieses sinnlich-genußfrohen
Daseins, die Holzschnittkunst vom Ende des 17. bis in die Mitte des

19. Jahrhunderts gibt ein denkbar anschauliches Bild von dem im
Freudenviertel und im Volkstheater (kabuki) konzentrierten, modisch-eleganten,

stets neuigkeitslüsternen Treiben, und die illustrierten Bücher
schildern auch fast alle übrigen Bereiche des Volkslebens überaus
plastisch. Die Erotik in jeglicher Form wurde mit Leidenschaft gepflegt
und war völlig frei von der puritanischen Prüderie des schlechten Ge-



128 ERBE DES OSTENS

wissens, welche die Erotik des abendländischen Bürgertums vielfach so

zwielichtig macht. Hierin lebte in abgewandelter Form die naive,
naturnahe, das Lebendige in all seinen Erscheinungen akzeptierende
Daseinsbejahung des frühen Japanertums fort, die auf die alte Shintô-

Weltfrömmigkeit zurückging, zugleich aber auch — man denke an die
vielen schrecklichen und psychologisch höchst aufschlußreichen

Gespensterbilder in Malerei und Holzschnitt — um die Nachtseiten der
Natur und des Seelenlebens wußte.

Abgesehen von dem mit Regierungsedikten immer aufs neue vergeblich

bekämpften-Euxus der wirklich reichen Großkaufleute blieb der

Lebensgenuß der meisten Bürger trotz aller Geschmacksverfeinerung
in recht bescheidenem Rahmen ; sich in größter Genügsamkeit so sehr

wie möglich seines Lebens zu freuen, ist noch heute ein auffallendes

Talent des Japaners. Hierin lag der Ausgleich für die zweite, die ebenso

wesentliche Gegenkomponente seines Lebens : strenge Pflichterfüllung
in Beruf und sozialer Gemeinschaft, Fleiß, Arbeitsethos, treues Dienen
auch um jämmerlichen Lohn, Anhänglichkeit gegenüber dem Dienstherrn,

dem Meister, dem Lehrer, Einfügung in die Gruppe, voran die

Familie ; das alles sind hervorstechende Züge dieser Lebensauffassung,

in der eine der stärksten Kraftquellen des japanischen Volkes liegt. Hinzu

trat eine Fähigkeit zu unendlicher Geduld, zum Hinnehmen des

Gegebenen (shikata-ga-nai : da läßt sich nichts machen), zum Ertragen von

Schicksalsschlägen und zum unermüdlichen Neubeginnen nach

Katastrophen. Buddhistisches Karma-Gefühl und konfuzianische Sozialethik

hat sich mit dem weit ins Volk gedrungenen ritterlichen Dienst- und

Opfergeist aufs engste verschwistert, und hierauf beruhen zu einem

guten Teil die phänomenalen Leistungen, die das moderne Japan dann

emporgetragen haben.

Von dieser festen, ja unerbittlichen Gesellschaftsstruktur mit ihrem
anti-individualistischen Vertikalaufbau wurden die bis heute gültigen,
überaus rigorosen und beharrungskräftigen Verhaltensnormen geprägt ;

sie geben im Verein mit der ästhetischen Freude am Zelebrieren ver-



DIETRICH SECKEL : JAPAN 129

wickelter Umgangsformen - jener Höflichkeit, ohne die eine so

eng gedrängte und fest gefügte Gemeinschaft gar nicht in friedlichem
Miteinander existieren könnte und die zugleich eine selbstauferlegte
zügelnde Sicherung gegen die Explosionskräfte des eigenen Wesens
schafft — dem Zusammenleben fast die strenge formale Ordnung eines

Kunstwerks. Jeder Japaner ist eingespannt in ein System von Beziehungen,

Bindungen, gegenseitigen Verpflichtungen, die dem alten
konfuzianischen Prinzip von Oben und Unten folgen; daraus entsteht ein
Konformismus und eine Diktatur des Man, der sich kaum jemand zu
entziehen vermag und die erst heute langsam zu weichen scheint. Sie

förderte einen zwar anständigen und tüchtigen, aber unselbständigen

Durchschnittstyp, der nicht zuletzt auch den Forderungen des Polizeistaats

der Tokugawa-Shogune (und späterer Systeme) aufs beste

entsprach. Der positive Wert dieser Bindungen lag in der Sicherheit, die
sie dem Einzelnen, in der festgefügten Ordnung, die sie dem Ganzen

gaben, und in der erzieherischen, persönlichkeitsformenden Wirkung
einer derartig perfekten Durchgestaltung des sozialen Lebens.

Mußte aber solch eine strenge sozialethische Ordnung nicht notwendig

mit jener elementaren Lebensfreude in Widerspruch geraten? Das

tatsächlich große Problem löste sich weitgehend dadurch, daß die

Naturfreude, die Vergnügungen, der Eros gleichfalls in die festen Bahnen

vorgeprägter Sitten und Bräuche gelenkt, zum Teil in hohem Maße

künstlerisch durchgeformt und somit kulturell integriert wurden -
nicht selten aber entstanden auch tragische Konflikte zwischen den

Forderungen der Gesellschaft und dem Freiheitsbedürfnis des Einzelnen,
zwischen der sozialen Verpflichtung (giri) und der Leidenschaft des

Menschenherzens (ninjo). Das Vordringen zum Selbstsein, die
Spontaneität der Lebensgestaltung mußte vielfach erst erkämpft werden,
wofern sie überhaupt gelang ; sie war nicht das Primäre, die Ausgangsbasis,

sondern ergab sich nur nach dem Hindurchgehen durch die

feststehenden Bindungen und nach deren Überwindung. Doch war auch

für eine nicht-tragische Lösung dieses Problems der Weg bereits gewie-



130 ERBE DES OSTENS

sen, wie wir im vorigen Abschnitt sahen ; jenen vom Zen geprägten
Lebens-, Denk- und Gestaltungsformen, die jenseits der bloßen Sinnlichkeit

und der bloßen Moral eine harmonische Existenz in freier Humanität,

in ästhetischer Sublimierung und in der kultivierten Askese reiner
und ursprünglicher metaphysischer Weltschau ermöglichten - namentlich

dem Weg des Tees und der Haiku-Dichtung, die in dieser Zeit zu
Lebenselementen weiter Kreise wurden -, verdanken viele Japaner bei
aller treuen Einfügung ins überindividuelle Ganze dennoch ein manchmal

hohes Maß an innerer Freiheit und menschlicher Souveränität. Eine
andere Form der-inneren Überlegenheit, die gerade in der bürgerlichen
Epoche zu hoher Blüte kam, sollte schließlich nicht übersehen werden :

der Humor, der teils die Form des harmlosen Spaßes, teils die des

kräftigen oder spielerischen Witzes, teils auch die der Selbstpersiflage
annimmt, von welch letzterer etwa die karikaturenhaften Darstellungen
des Lebens und Treibens aller möglichen Volkstypen in den illustrierten

Holzschnittbüchern zeugen. Echte Ironie dagegen ist den Japanern
stets etwas Fremdes geblieben.

Durch mancherlei Metamorphosen und in mehrfacher Überschichtung

und Durchdringung hat Japan auch in dieser letzten Epoche seines

traditionellen Geschichtsdaseins die meisten seiner Ideale, die wir nach

und nach hervortreten sahen, bewahrt und zu einem vielseitigen Ganzen

verknüpft ; und weil dem so ist, fiel keins von ihnen dem völligen
Vergessen anheim, blieb den Japanern dank ihrem starken Geschichtsund

ihrem allezeit ebenso starken Modemitätsbewußtsein die gesamte
Tradition als etwas stets Gegenwärtiges lebendig, konnten ihre zwar

zeitgeborenen, zugleich aber zeitüberlegenen Ideale immer wieder zur
Aktualität erweckt und für die Aufgaben einer neuen Epoche fruchtbar

gemacht werden. Es ist kaum übertrieben zu sagen, daß noch in jedem

heutigen Japaner - auch wenn er es im Bewußtsein seiner Modernität
vielleicht nicht wahrhaben will — alle sechs grundlegenden Ideale seiner

Tradition in wechselnder Stärke und verschiedener Verflochtenheit

wirksam sind. Eben dies Verhältnis zur eigenen Tradition und zu



DIETRICH SECKEL : JAPAN I 3 I

den in ihr ausgeformten und aufbewahrten Schichten des eigenen
Wesens, von denen keine definitiv «überwunden» oder gar verdrängt ist,
dürfte wohl seinerseits als spezifisches, in seinem Wert gar nicht zu
überschätzendes Ideal des Menschseins und der Kultur zu gelten haben.

MENSCHSEIN JENSEITS DER WIDERSPRÜCHE

Das erwähnte Verhältnis zur Tradition, die Vielschichtigkeit des

japanischen Wesens und seiner Leitbilder erweist, daß hier stets mehrere,
oft widersprüchliche Faktoren gleichzeitig und gleichwertig gegenwärtig

sind und doch einander nicht widersprechen, sich nicht gegenseitig
aufheben ; daher die Schwierigkeit, die Dinge auf eine einzige Formel

zu bringen. Aber gerade in dieser Dialektik (oder dem im Grunde
Einheitlichen, das uns dialektisch vorkommt) liegt vielleicht die

Möglichkeit, über die scheinbaren Widersprüche in der Struktur der
japanischen Persönlichkeit und ihrer Denkformen hinauszugelangen.

Das japanische, überhaupt das ostasiatische Menschenbild ist
ausgesprochen nicht-individualistisch, aber es wäre falsch zu meinen, es gebe

dort keine starken Persönlichkeiten. Sie sind sogar zahlreich — nicht
obwohl, sondern weil sie ihre individuelle Besonderheit nicht so sehr in
den Vordergrund rücken, weil sie fest in einem tragenden, formenden
und sichernden Ganzen wurzeln. Dieses Ganze ist einerseits der

metaphysische Hintergrund — des numinosen Lebensganzen im shintoisti-
schen, des «Nicht» im buddhistischen Sinne -, andererseits die soziale

Umwelt und Gemeinschaft. In sie paßt auch die ausgeprägte Persönlichkeit

sich tunlichst ein, übernimmt in ihr eine Rolle, die sie nach besten

Kräften ausfüllt, und verwirklicht möglichst rein ihren Typus — des

Standes, des Berufs —, der ihr einen festen Rahmen, aber auch einen
wohlbemessenen Spielraum liefert. In ihm gibt der Mensch sich völlig
seiner Aufgabe hin, und eben in diesem Dienst an der Sache kann seine

Persönlichkeit wachsen und in gesicherter Freiheit - wenngleich oft
im Ringen mit den Fesseln solcher Sicherheit - ihr Menschsein verwirk-



132 ERBE DES OSTENS

lichen. Sie hat einen erstaunlich festen Kern, um den sie rund in sich

geschlossen ist; doch schließt sie sich nicht ab, bleibt empfänglich und
ohne Starrheit. Gerade ihre Sicherheit in der Tiefe erlaubt ihr eine

anpassungsfähige Beweglichkeit.
So kann der Mensch sich über die Fixierung an einseitige und

gegensätzliche Standpunkte erheben, bleibt stets gelöst, ohne sich aufzulösen,
kann feste Konzentration mit völliger Entspannung verbinden und die
vollkommene Sicherheit des Schwebens erreichen. Er steht jenseits
von Todesfurcht und Lebensgier, weil er den Tod als etwas tief
Vertrautes und zum Ganzen des Lebens Hinzugehörendes, stets Gegenwärtiges

begreift und nach Rilkes Wort handelt : «Sei allem Abschied

voran... Sei — und wisse zugleich des Nicht-seins Bedingung.» Er steht

mitten im Leben und hält doch, da er nicht nach dauerndem
Verweilen und unlöslichem Haften strebt, innere Distanz zu ihm ;

andererseits stellt er ihm weder ein innerweltliches, utopisches Glücksziel
noch ein überweltliches Heilsziel gegenüber und leidet daher weniger
als der Europäer an Lebensenttäuschung. (Erst der moderne japanische
Mensch fragt oft ratlos, was der Sinn des Lebens sei.) Aus einem vor
dem Hintergrund des Todes um so intensiveren Daseinsgefühl gewinnt
er eine alle gegensätzlichen Aspekte der Existenz von vornherein in
Betracht ziehende, realistisch sich anpassende und einfügende, oft scheinbar

fatalistische, doch im Grunde tief vertrauensvolle Lebensauffassung.

Aber so praktisch und anpassungsfähig der Japaner ist, er denkt nicht
rational und zweckbedingt, sondern so, daß er aus der konkreten Situation

heraus das Wesentliche intuitiv erfaßt, zunächst das Ganze und
dann erst die Teile, nun aber sogleich an der richtigen Stelle, begreift.
Dieses Denken ist nicht analytisch, theoretisch, abstrakt, sondern ein

gefühlsmäßiges und schauendes Verstehen und Ergriffensein, für das die

Japaner ein eigenes Wort haben : kan - jene alle Dinge subtil erfühlende
und mitfühlende Subjektivität, die sie so gern der abendländischen
rationalen und objektivierenden Sachlichkeit entgegenstellen. All ihre



DIETRICH SECKEL : JAPAN I 33

historisch ausgeformten Ideale beruhen auf einem gefühlsmäßigen und

intuitiven Verhältnis zu Welt und Menschen — vielleicht mit Ausnahme

des relativ rationalen und dogmatischen (und eben von Hause aus

nichtjapanischen) konfuzianischen Systems. Jene Geisteshaltung hängt natürlich

mit der Kunstbegabung des japanischen Volkes aufs engste zusammen,

und auch seine Abneigung gegen bloßes Wissen, abstrakte Theorie
und starren dogmatischen Glauben, gegen jede «objektive», das

fließende Leben einem bis zum Ende getriebenen Prinzip opfernde
Verfestigung stammt wohl von da her. So kennt der Japaner auch keinen

Konflikt zwischen Wissen und Glauben, ja er kann gleichzeitig
Weltanschauungen anhängen, die wir für unvereinbar halten. Nicht eine
fest begründete, widerspruchsfrei «beweisbare», unverbrüchlich
geltende weltanschauliche Position sucht er, nicht die einseitige Entscheidung

zwischen sich ausschließenden Möglichkeiten ; sondern er trachtet

nach einer zwar vielleicht undeutlich-allgemeinen, aber «einschließenden»

Weltschau und Weltstimmung, deren nicht fixierte, nicht
eingeengte Unbestimmtheit gerade eine Allseitigkeit und Rundheit der
Welt- und Lebenseinsicht, eine Weisheit hervorbringt, die weit
entfernt ist von dem, was wir Relativismus und Mangel an Konsequenz
nennen — Begriffe, die auf Ostasien nicht anwendbar sind, weil sie

feste, ausschließende Positionen und bindende Logik voraussetzen.
Das Denken des Japaners - und des Ostasiaten überhaupt - ist

grundsätzlich anti-alternativ und daher in hohem Maße tolerant. Sein

freies, doch sicheres Schweben über den gegensätzlichen Standpunkten
läßt ihn leicht einen harmonischen Ausgleich finden; soweit irgend
möglich, strebt er nach einem annehmbaren Kompromiß, und nur wo
letzte Werte seiner Persönlichkeit in Gefahr sind oder ein tragischer
Konflikt unlösbar bleibt, wählt er einen radikalen Ausweg, der dann

etwa beim Samurai — doch nicht allein bei ihm — unter Umständen in der

Selbstvernichtung besteht. Denn vergessen wir es nicht : die japanische
Persönlichkeit besitzt bei aller Beweglichkeit und Schmiegsamkeit
einen sehr festen, in sich ruhenden Kern - sonst würde es ihr unter den



134 ERBE DES OSTENS

gegensatzreichen Spannungen, denen sie standhalten muß, gar nicht
gelingen, sich selbst zu behaupten.

Blicken wir auf unsere Darstellung zurück, so finden wir Belege

genug für die Überwindung der Widersprüche und das Mit- und Ineinander

des vermeintlich Unvereinbaren. Es handelt sich um echte Polarität,

deren Gegensätze ja das Ganze erst gemeinsam konstituieren und

nur von ihm umgriffen, niemals aber isoliert zu ihrer wahren Existenz
und Wirkung kommen. Leben und Tod, Natur und Geist, Sakrales und

Profanes, Welt und Mensch, soziale Gemeinschaft und innere Einsamkeit,

Weltoffehheit und In-sich-Ruhen, Ethik und Ästhetik,
Formstrenge und freies Spiel, Willensstärke und Gefühlshingabe, Aktivität
und Meditation : stets sind beide Pole im japanischen Wesen gegenwärtig

und gelten ihm gleich viel ; keiner dieser Welt- und

Lebensaspekte, keine dieser geistigen Haltungen darf fehlen, wenn das Wesen
und die Ideale Japans angemessen erfaßt werden sollen, ja der eine
Pol kann jeweils nur deshalb zur Geltung kommen, weil auch der andere,

ergänzend-widersprechende, sich ihm harmonisch entgegensetzt.
Nun wurde Japan freilich vom Schicksal mehrfach vor die Notwendigkeit

gestellt, scharfe Gegensätze zwischen dem eigenen Wesen und
fremden Kulturwerten zu bewältigen, ja die japanische Situation ist

geradezu durch das ständige Eingespanntsein in solche Antinomien
charakterisiert. Zuerst mußte die Rezeption der in immer neuen Wellen
hereinkommenden chinesischen Kultur vollzogen werden und nachher

die der abendländischen. Diese aber war nicht nur etwas vollkommen
Neues und Fremdartiges, der Tradition Entgegengesetztes, sondern

brachte zugleich den welthistorischen Gegensatz zwischen Ost und

West mit sich und zwang Japan viel radikaler, als China es je getan
hatte, aus seiner eigenen Sphäre herauszutreten — oder vielmehr: in
seine bereits so vielschichtige Struktur nun auch dieses ganz Andersartige

noch zu integrieren und einen Ausgleich zwischen Tradition und

Modernität zu finden. Es ist bekannt, welche erfolgreichen Wege

Japan seit hundert Jahren beschritten hat, um sich in vollem Maße dem



DIETRICH SECKEL : JAPAN I3C

Weltstandard entsprechend zu modernisieren und trotzdem das in
seiner Tradition gewachsene Eigene nicht zu verlieren oder zu verleugnen.

Freilich hat dadurch das gesamte japanische Leben und Denken

eine «Zweigleisigkeit» bekommen, die dem alten, schon hinreichend

komplizierten Traditionsgewebe mit all seinen polaren Spannungen
eine weitere und zudem ungewohnt radikale hinzufügte. Ob dem
modernen Japan wirklich eine Synthese oder nur eine Symbiose des

westlichen und des östlichen Geistes, der Modernität und der Tradition

gelungen ist, mag eine offene Frage sein-und ebenso, ob die
traditionellen Kulturformen und -normen nicht am Ende doch noch gänzlich

in eine bloß museale Existenz verdrängt zu werden drohen. Diese
Gefahr mag freilich mit dem Heraufkommen neuer Generationen

vorübergehen, denn immer steht ja der Schatz der treu bewahrten
Traditionen zu jeweils neuer Entdeckung und fruchtbarer Auswertung
bereit.

Der Japaner kann diese Spannungen aushalten, weil er, sicher in sich

ruhend, mit allseitiger Offenheit das Neue aufnimmt, es wählend sichtet

und dann an passender Stelle—oft unter erheblicher Anverwandlung-
in sein Lebenssystem einbaut, wobei ihm seine Fähigkeit zur Intuition,
zum schauenden und treffenden Erfassen des Wesentlichen entscheidend

hilft. Er liefert sich dem Fremden nie völlig aus, obwohl er sich

ihm aufrichtig öffnet und bisweilen leidenschaftlich hingibt ; stets zieht

er sich wieder auf sich selbst zurück, gewinnt eine innere Distanz, die

ein Abwägen, einen Ausgleich, ein Auspendeln ermöglicht. So hat das

moderne Japan - das ja immer auch noch das alte, sogar uralte Japan

ist — ein unter den Weltnationen wohl einzigartig universales
Kulturbewußtsein gewonnen.

Die zeitlich-historische Form des In-sich-Ruhens, das doch dem

Andersartigen sich öffnet, ist die Kontinuität, die die fortlebende Tradition

mit immer Neuem auffrischt und bereichert. Ein anderer Zeit-
und Geschichtsbegriff als der unsere liegt hier zugrunde, welcher meist
als zyklisch bezeichnet wird, in der stets als neue Gegenwart wieder-



136 ERBE DES OSTENS

kehrenden Vergangenheit die Zukunft schon in sich beschließt und in
einer quasi «räumlichen» Überzeitlichkeit das bloß lineare Nacheinander

aufhebt. Japan ist heute die einzige Kulturnation, in der Urältestes
und Modernstes neben- und miteinander lebendig ist, weil dieses Volk
eine besondere Begabung für den durch die Jahrhunderte pulsierenden
Rhythmus von Tradition und Neuerung, von Selbstbewahrung und

Fremdhingabe besitzt ; das Symbol dafür ist die Fortdauer der einzigen
Kaiserdynastie durch fast zwei Jahrtausende - keine Propagandalegende,
sondern eine historische Tatsache. Immer wieder wird ein fester
Grundbestand an Werten und Lebensformen durch Krisen hindurchgerettet,
und zwar nicht trotz, sondern wegen der ungemeinen Fähigkeit zur
Anpassung an die wechselnden historischen Bedingung en und zur
Einfügung alles Neuen in den potentiell unendlichen kulturellen Horizont.
So kann die bleibende Wesenssubstanz, immer aufs neue bereichert
und nie erstarrend, ständig bewahrt und aus ferner Vergangenheit
durch eine verwandelnde Gegenwart in die Zukunft hinübergetragen
werden; und weit entfernt davon, durch «Überfremdung» geschwächt

zu werden, gewinnt sie gerade im Gegenteil aus der Herausforderung
durch das Fremde und Neue einen kräfteweckenden Stimulus.

Die heutige geistige Situation Japans — wie die aller alten Kulturvölker

mit geschichtlich tief verwurzelten Lebensidealen - ist bedroht von
der Gefahr des nivellierenden Zerfließens in einer Allerweltszivilisa-
tion. Doch ist zu hoffen, daß jene schon so oft bewährte Kombination

von Beharrungs- und Anpassungsvermögen, jenes besondere Lebensideal

und Traditionsbewußtsein, das Japan auszeichnet, immer wieder
aufs neue die vielfältigen Spannungen bewältigen hilft, unter denen es

heute gemeinsam mit der gesamten außerabendländischen Kulturwelt
steht. Den Völkern dieser Welt könnte nichts schädlicher sein, als wenn
sie sich dabei allein von unseren, statt von ihren eigenen Idealen leiten
ließen. Niemand kann ihnen - trotz aller Hilfe, die w eit mehr noch

eine innere als eine äußere sein müßte — ihre schwere Aufgabe abnehmen

; doch könnte Japan, das nun seit einem Jahrhundert an dieser Auf-



DIETRICH SECKEL : JAPAN I 37

gäbe arbeitet, für so manches erst jetzt von der Forderung der Modernisierung

und Verwestlichung betroffene Volk mit alter Eigenkultur ein

willkommenes Studienobjekt und vielleicht sogar ein Modell sein, weil
es die Überwindung der Alternative zwischen Orient und Abendland,
zwischen Tradition und Gegenwart so eindrucksvoll demonstriert hat.

ANHANG

Der Verfasser hat unter anderem folgende Schriften dankbar benutzt und empfiehlt sie dem an

weiterem Eindringen interessierten Leser :

Abegg, Lily: Ostasien denkt anders. Zürich/Freiburg 1949.
de Bary, W. Theodore ed. : Sources ofJapanese Tradition. New York I9y8. (Texte zur

Geistesgeschichte, mit Einleitungen.)
Beni, Oscar: Seami Motokiyo und der Geist des Nô-Schauspiels. (Akad. d. Wiss. u. d. Lit., Mainz,

Abh.d. Kl. d. Lit., Jg. i9y2,Nr. y.) Wiesbaden I9y2.
Beni, Oscar, und Hammitzsch, Horst : Japanische Geisteswelt. Baden-Baden I9y6. (Texte mit

Einleitungen.)
Dumoulin, Heinrich: Zen. Geschichte und Gestalt. Bern I9y9.
Gundert, Wilhelm : Die japanische Literatur. (Handbuch der Literaturwissenschaft.) Wildpark-

Potsdam 1929.
Gundert, Wilhelm -.Japanische Religionsgeschichte. Tôkyô/Stuttgart I93y, 2. Aufl. 1943.
Hammitzsch, Horst: Zum Begriff «Weg» im Rahmen der japanischen Künste. Nachr. d.

Ges.f. Natur-u. Völkerkunde Ostasiens (OAG), Hamburg, Nr. 82, I9y7.
Hammitzsch, Horst: Cha-dô. Der Tee-Weg. München-Planegg I9y8.
Hammitzsch, Horst: «Zu den Begriffen wabi und sabi im Rahmen der japanischen Künste.»

Nachr. d. Ges.f. Natur- u. Völkerkunde Ostasiens (OAG), Hamburg, Nr. 8y/86, I9y9.
Herrigel, Eugen : Zen in der Kunst des Bogenschießens. Konstanz 1948, weitere Auflagen

München-Planegg I9yiff.
Lowith, Karl : Unzulängliche Bemerkungen zum Unterschied von Orient und Okzident. In :

Die Gegenwart der Griechen im neueren Denken. Festschr.f. H. G. Gadamer. Tübingen i960.
Lyrik des Ostens. Ed. Wilhelm Gundert u. a. München 19y2.
Sansom, George B. -.Japan. A Short Cultural History. London 1931 u. ö.
Schinzinger, Robert: «Das Problem der Persönlichkeit in Japan.» Nachr. d. Dt. Ges.f. Natur-

u. Völkerkunde Ostasiens (OAG), Tokyo, Nr. 6y, 1943.
Schinzinger, Robert: «Der Denkstil Ostasiens.» Ebenda, Hamburg, Nr. 73, i9y2.
Suzuki, Daisetsu Teitarô: Leben aus Zen. München-Planegg I9yy. - Der Weg zur Erleuchtung.

Baden-Baden 19 y7. - Die Große Befreiung. 4. Aufl. Zürich/Stuttgart 19 y 8. - Zen und die Kultur

Japans. Hamburg I9y8. (Rowohlts Dt. Enzykl. 66.)


	Japan

