
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 13 (1960)

Heft: 1-4

Artikel: China

Autor: Tscharner, E.H. v.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-145777

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-145777
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


E.H.VON TSCHARNER« ZURICH

CHINA

Als ich im Herbst 192 c nach China kam, nach der alten Reichs- und

Kulturhauptstadt Peking, geriet ich gleich in den Bann dieser Welt. Einen
der ersten packenden Eindrücke machten mir die einfachen chinesischen

Menschen : daß sie alle, der Rickschakuli und der Händler auf der Straße,

der\Bauer, ja der Bettler Gesittung, Umgangsformen hatten; und

immer sah ich auf ihren Gesichtern jenes Lächeln, das wohl undurchdringlich

war, aber doch dem Mitmenschen entgegenzukommen schien,
und das, mitten in diesem Menschengewimmel und trotz der Härte des

Lebenskampfes, trotz aller Dürftigkeit, innere Ruhe und Zufriedenheit
ausstrahlte.

Neben dem Aussehen und Benehmen der chinesischen Menschen
entzückte mich das Werk ihrer Hände : durch den Schönheitssinn, von dem

es fast immer zeugte. Wie schön, wie reizvoll wirkten doch die verschiedensten

chinesischen Häuser, sogar die schlichtesten Hütten, in ihrer
Anlage und ihrem Zierat, oder die Brücken und fast alles Gebrauchsgerät,

von den mannigfaltigen Erzeugnissen des hochgezüchteten
Kunsthandwerks ganz zu schweigen. Und welch einen ästhetischen Genuß

verschafften einem die zahllosen Ladenschilder und -«banner» in den

Geschäftsstraßen mit den bezaubernden chinesischen Schriftzeichen - ob-

schon die Mehrzahl der Chinesen sie kaum lesen konnte, waren sie doch

ein einzigartiges Kulturgut des ganzen Volkes.

Zum Erlebnis wurde mir in Peking auch die Harmonie von Kultur und

Natur, die Naturverbundenheit der chinesischen Kultur. Am auffälligsten

in der ländlichen Umgebung. Wie natürlich fügte sich das Menschenwerk:

Bauerngehöfte und vornehme Sommersitze mit ihren Parken,

Tempel, Klöster und Pagoden in die Landschaft ein, ging in ihr auf, und

all die Häuser mit ihren leicht geschweiften Dächern und mitsamt den

Dachreitertieren, die an die grotesken Wasserspeier gotischer Kirchen



E.H.VON TSCHARNER : CHINA 83

erinnern, ja selbst die prächtigen Paläste schienen mir wie aus der Natur
gewachsen zu sein. Oder etwa die vielenMauern, besonders in hügeligem
Gelände, waren diesem nicht in geometrisch-abstrakten Linien
aufgezwängt, sondern schmiegten sich ihm an, atmeten gleichsam mit dem
Erdboden ; das erlebte ich sehr eindrücklich an der Großen Mauer, die sich

ein paar Dutzend Meilen nördlich von Peking über Bergkämme hinzog.

Und auf den Anhöhen der Großen Mauer und der Westberge bei

Peking kam ich zu meinem wohl tiefsten Erlebnis der chinesischen Welt.
Zum erstenmal auf dem Hügel des verträumten Jade-Quellen-Parks:
im Blick über die glitzernden Reisfelder zu meinen Füßen — eine Seltenheit

im wasserarmen Nordchina —, über den ausgedehnten kaiserlichen

Sommerpark und dahinter über die im sonnigen Dunst schon undeutliche

Stadt Peking in die nordchinesische Ebene hinaus, wo sich am
horizontlosen Horizont Erde und Himmel vereinten. Es war das Erlebnis der

Grenzenlosigkeit, der Unendlichkeit des Raums. Da ging es mir auch

auf, daß die chinesische Welt, die chinesische Natur- und Kulturwelt,
nicht nur in der Grenzenlosigkeit des Raums, sondern ebenso der Zeit
ruhte, in einer unbegrenzten Vergangenheit, im Zeitlosen. So wirkte
also auch fast alles chinesische Kulturwerk auf mich, ja die chinesischen

Menschen selbst mit ihrem Lächeln und ihrer Gesittung.
Dabei war 19 2 c in China, zumal in Peking - von den Hafenstädten gar

nicht zu reden -, schon seit mehreren Jahrzehnten die moderne
abendländische Zivilisation allmählich eingedrungen. Es gab Eisen- und
Straßenbahnen, Autos, Fahrräder, da und dort elektrische Beleuchtung,
Wohn- und Geschäftshäuser in abendländischem oder auch in einem

Mischstil usw., manche Chinesen trugen abendländische Kleidung oder

wenigstens Filzhüte, und einzelne zeigten sogar in ihrem Benehmen,
daß sie bei den Abendländern «in die Schule gegangen» waren. Auch

mir wurde es bald klar, daß sich China - leider - in dieser Richtung
immer weiter entwickeln werde, ja müsse, wenn es wieder zu einer
selbständigen und einigermaßen gesunden Volks- und Staatsgemeinschaft



84 ERBE DES OSTENS

werden wollte ; denn die Kräfte seines eigenen Kulturerbes allein waren
nicht geeignet, ihm in der gegenwärtigen, sehr zeitbedingten Welt ein

selbständiges Dasein zu sichern, um so weniger, als die Mängel seines

Kulturerbes zu wirksam geworden waren — daß seine Entwicklung sich

schließlich überstürzen und zu den extremen Verhältnissen führen würde,

in denen wir China heute sehen, erwartete ich allerdings nicht. Aber
trotz meiner Einsicht, daß die Modernisierung Chinas unvermeidlich

war, und obschon ich deren erste Auswirkungen überall erblickte,
schien niir doch das Gesicht Chinas im wesentlichen noch von seiner
alten Kulturtradition geprägt und beseelt zu sein. Und wenn mich diese

gleich in ihren Bann gezogen, so wurden mir doch auch ihre Mängel,
Schwächen und Schattenseiten immer mehr bewußt.

Was ich von 19 2 r bis 1930m China sah und erlebte und oben

wiederzugeben versucht habe, veranschaulicht einige Seiten der traditionellen
Lebensweise des Chinesen, seines Menschseins, und zeugt von seinem

Menschseinsideal oder, richtiger gesagt, von seinen Menschseinsidealen.

Wenn wir hier zuerst versucht haben, an die Menschseinsideale des alten

Chinas durch das Erlebnis heranzukommen, durch Erlebnisse, die nur
drei Jahrzehnte zurückliegen und sicher auch noch im «neuen China»

möglich wären, obschon weniger leicht, so wollen wir sie jetzt vom
anderen Ende her zu erfassen versuchen, nämlich aus den weltanschaulichen

Vorstellungen und Lehren, die das Leben und Denken der Chinesen

zur Hauptsache über zwei Jahrtausende beherrscht haben. Aus ihnen

wird sich unser erlebnishaftes Bild von den chinesischen Menschseinsidealen

bestätigen und beträchtlich erweitern.
Die Chinesen selber sprechen von den «drei Lehren», die im Abendland

nicht sehr zutreffend als die «drei Religionen» Chinas bezeichnet

werden, und meinen damit den Konfuzianismus, den Taoismus und den

Buddhismus. Der Buddhismus scheint erst in der christlichen Zeit nach

China gekommen zu sein, hat sich jedenfalls hier kaum vor dem 2.

Jahrhundert n. Chr. ausgebreitet. Der Konfuzianismus und der Taoismus,

die das chinesische Leben und Denken viel stärker bestimmt haben als



E.H.VON TSCHARNER : CHINA 8r

der Buddhismus, gehen dagegen bis ins mittlere erste Jahrtausend v. Chr.
zurück, und sicher haben sie auch noch älteres Geistesgut übernommen.
Trotzdem müssen wir diese Lehren durch noch ältere, mehr oder weniger

religiöse und «naturphilosophische» Anschauungen ergänzen, weil
diese größtenteils bis heute für das chinesische Denken grundlegend
geblieben sind. Zur Hauptsache finden wir diese in den ältesten erhaltenen

Aufzeichnungen und Büchern, in den «Büchern der Lieder», «der
Urkunden», «der Wandlungen» und den Ritensammlungen überliefert,
die vom Konfuzianismus zu den klassischen Büchern gerechnet werden,
aber doch nicht als konfuzianisch im eigentlichen Sinne betrachtet werden

können, ferner zeugen die seit der Jahrhundertwende gefundenen
Orakelknocheninschriften davon, die etwa aus dem 14. Jahrhundert
v. Chr. stammen. Anderseits haben sich die verschiedenen Anschauungen

und Lehren im späteren chinesischen Denken, besonders im Denken
des schriftunkundigen Volkes, in verschiedener Weise gemischt. Im

späteren chinesischen Denken : d. h. zur Zeit, da sich die verschiedenen

Lehren voll entfaltet hatten und zu einer starken Tradition geworden

waren, also seit der Ausbreitung des Buddhismus in China, anders

ausgedrückt: etwa in den letzten anderthalb Jahrtausenden. Die
Menschseinsideale, die in diesen anderthalb Jahrtausenden galten, sind die

typischen Menschseinsideale der Chinesen, aufderen Darstellung wir hier
hinstreben. Sicher haben sie sich in dieser Zeit auch gewandelt, aber

nicht so wesentlich, daß es sich hier lohnen würde, die Geschichte ihrer
Wandlungen darzustellen. Ebenso verzichten wir darauf, das Leben und

die Ideale der Chinesen im Altertum genauer zu rekonstruieren zu versuchen

- auch weil solche Rekonstruktionen doch immer nur Versuche

bleiben müssen.

Als Ackerbauern waren die Chinesen vom Walten der Natur abhängig,
und China war ein Ackerbauervolk, mit ein wenig Stadtkultur, zum
mindesten von der Zeit an, in der wir es archäologisch und geschichtlich
als Staatsgemeinschaft erfassen können, also jedenfalls etwa vom 14.

Jahrhundert v. Chr. an, und ein Ackerbauervolk ist China zur Haupt-



86 ERBE DES OSTENS

sache auch heute noch. Die ackerbauenden Chinesen sahen den steten
Wandel von Tag und Nacht, von Wärme und Kälte, Sonnenschein und

Regen, sie sahen den steten Kreislauf der Jahreszeiten, des Entstehens,
Blühens und Vergehens auf ihren Feldern, bei den Pflanzen, den Tieren
und auch bei den Menschen, und sie sahen im Walten der Natur ein stetes

Zusammenwirken von Himmel und Erde. Das war für die Chinesen

die natürliche Ordnung, die große Naturordnung, die sie als harmonisch

betrachteten — optimistisch, könnten wir sagen, wenn wir an die

Naturkatastrophen denken, vor allem die Überschwemmungen und

Dürren, denen gerade die Chinesen schon immer ausgesetzt waren ; der

Optimismus ist aber sicher ein Grundzug des chinesischen Menschen.

Den Himmel betrachteten die Chinesen als die höchste, mehr oder

weniger göttliche Naturmacht, Himmel und Erde als ein höchstes Mächtepaar,

sie glaubten auch an eigentliche Götter, vor allem an den Gott des

Ackers und der Feldfrüchte, dann an besondere Hausgötter, der Türen,
des Herdes usw., sowie an böse Geister und, was viel bedeutsamer ist,
an die Geister der Ahnen, die das Schicksal ihrer Nachkommen
mitbestimmten - Ahnen hatten allerdings im feudalen Altertum, wo die
Menschen noch in Herren und Hörige geteilt waren, nur die Herren, aber

nach dem Ende der Feudalzeit, im 3. Jahrhundert v. Chr., wurde die für
das chinesische Familienwesen so bedeutsame Ahnenverehrung
allgemein. Auch mit Mythen, Sagen und sonstigen Phantasievorstellungen
lebten die Chinesen schon immer ; die klassische Überlieferung hat aber

viel davon unterdrückt oder entstellt. Nach dem ältesten chinesischen

Denken gehörte die Geister- und Götterwelt mit zur natürlichen

Ordnung, zur großen Naturordnung, und ebenso die menschliche

Weltordnung, die Kulturwelt. In dieser Zugehörigkeit erblickte der Chinese

auch sein Heil - das ist die Naturverbundenheit, eine der «Tiefendimensionen»,

die bis in unsere Zeit sein Menschsein und sein Menschseinsideal

bestimmten. Und wenn die Naturordnung und ihre Harmonie
gestört wurden, so bemühte er sich, sie wieder herzustellen, durch
bestimmte Mittel, die er für dazu geeignet hielt und die er immerhin in



E.H.VON TSCHARNER : CHINA 87

seiner menschlichen Macht zu halten glaubte : Opfer, Gebete und allerhand

Zeremonien. Wie etwa die häufigen Vertreibungen der bösen

Geister, die vor allem dem Ackerbau schadeten - das waren auch Schauspiele

und Feste. Und die Chinesen hatten auch Feste, um die

Naturordnung in ihrem harmonischen Ablauf zu unterstützen, wohl besonders

um die Fruchtbarkeit der Äcker anzuregen. Eine höhere, sakrale Handlung

zur Unterstützung der Naturordnung, die Festsetzung des Kalenders,

der ein Bauernkalender war, durfte nur der Priester-König
vornehmen, und ihm, dem Himmelssohn, war auch der Verkehr mit den

höchsten Naturgottheiten, Himmel und Erde, vorbehalten. Mit Opfern
und Zeremonien. Mit Riten. Riten, von denen man eine magische Wirkung

erwartete und, unbewußt, oft noch heute erwartet, waren aber

auch alle andern Handlungen und Gebärden im Verkehr mit den unsichtbaren

Mächten. Und ebenso mit den anderen Menschen, denen alle
hierarchisch bestimmte Stellungen in der Gesellschaft zukamen, schon in
der Familie, der Sippe und dann in der Feudalgesellschaft. Der
«Ritualismus», gerade auch im menschlichen Umgang, der in unseren Augen
für die Chinesen so kennzeichnend geworden ist, muß ihnen selbst sehr

gefallen haben.

Die hier in einigen wesentlichen Zügen dargestellte alte Welt- und

Lebensauffassung bildet die Grundschicht der chinesischen Denkweise,
die sich in dieser noch heute kundtut und in der auch der Konfuzianismus

und der Taoismus wurzeln. Der Konfuzianismus nun hat das

Menschsein und die Menschseinsideale der Chinesen am stärksten,
jedenfalls am sichtbarsten geprägt. Dabei dürfen wir unter «Konfuzianismus»

nicht nur die Lehre des Konfuzius verstehen, sondern müssen auch

deren Weiter- und zum Teil Umbildung durch seine Schüler einbeziehen

; Konfuzius dürfen wir aber sicher als ihren Begründer ansehen, ja
als ihren Verkörperer, und die konfuzianischen Menschseinsideale,

worum es uns hier geht, finden wir zum größten Teil schon in den
Zeugnissen seines eigenen Denkens, den «Lun-yü» («Gesprächen»),
vorgebildet.



88 ERBE DES OSTENS

Konfuzius bemühte sich um Bewahrung und Wiederherstellung, war
aber gleichzeitig, ohne sich dessen recht bewußt zu sein, ein großer Neuerer,

ja ein geistiger und kultureller Revolutionär. Zu seiner Zeit, um
coo v. Chr., waren die überkommene feudale Staats- und Gesellschaftsordnung

Chinas und die Anschauungen, worauf sie ruhte, erschüttert
und entartet, und es herrschte ein entfesselter Feudalismus mit List,
Verlogenheit und hemmungsloser Gewalttätigkeit, mit immer häufigeren

Kriegen, mit Elend und Mißständen aller Art. Diesem Übel seiner

Zeit wollte Konfuzius abhelfen, aber dadurch, daß er der alten Staatsund

Gesellschaftsordnung und vor allem den Anschauungen, worauf
diese nach seiner Auffassung gründeten, erneute, stärkere Geltung
verschaffte, sie wieder herstellte - er sagte von sich selbst, er übermittle
und schaffe nichts Neues. Konfuzius sah in der Überlieferung aus dem

früheren Altertum ausgeprägte moralische Vorbilder und Lehren oder

legte die Überlieferung in diesem Sinn aus. Das übermittelte er also, und

daraufwies er unermüdlich hin. Die größten Vorbilder waren für
Konfuzius die ältesten Gestalten der Überlieferung, die er kannte oder
anerkannte, in Wirklichkeit mythische Gestalten, die er als die «Vollkommenen

Menschen» bezeichnete und als die vollkommenen Musterherrscher

mit den vollkommenen Herrschertugenden pries, und ihre
Herrschaftszeit war für ihn das Goldene Zeitalter. Dank dem Gewicht, das

Konfuzius dieser Geschichtsauffassung zu geben verstand, wurden das

Goldene Zeitalter und seine Herrscher für die Chinesen zum bleibenden
Ideal ihres staatlichen und gesellschaftlichen Menschseins ; allgemeiner
wurde es ja oder war es immer ihr Ideal, sich in ihrem Sein und Tun

nach dem Vorbild der Vergangenheit zu richten.
Bei seinem eingestandenen und unleugbaren Bestreben, die überlieferten

Anschauungen und Ordnungen zu bewahren und wieder
herzustellen, hat Konfuzius doch einer vernunftmäßig moralischen Denkweise

entscheidend den Weg gebahnt, die sich der alten, trotz ihrer

Entartung noch herrschenden, kosmologisch-ritualistischen Denkweise

entgegenstellte ; diese hob er zwar nicht auf, schob sie aber gleichsam



E.H.VON TSCHARNER : CHINA 89

in den Hintergrund. Darin war er also ein Neuerer, so führte er in der
chinesischen Geistesgeschichte eine revolutionäre Änderung durch -
ähnlich wie, ohne daß sie voneinander gewußt hätten, Gautama Buddha

zur gleichen Zeit in der indischen und Sokrates ein halbes Jahrhundert

später in der griechischen Geistesgeschichte. Auch Konfuzius sah im
Himmel die höchste, irgendwie göttliche Macht und glaubte, daß letztlich

der Wille und die Gebote des Himmels das Schicksal der Welt und

aller Menschen bestimmen, aber seine Lehre ging darauf hinaus, daß

der Mensch sein Leben zur Hauptsache mit der eigenen Vernunft und
der eigenen bewußten Moral zu lenken habe. Um die Menschen zu

diesem Denken und Verhalten zu bringen, sprach er unablässig von den

Tugenden, die ihm nötig schienen, und vor allem eben von Menschen,
die seiner Ansicht nach diese Tugenden besessen hatten und daher
Vorbilder waren, Tugendmuster - jene mythischen und andere, wohl
immer moralisch idealisierte Gestalten der Überlieferung. Und zur
Abschreckung wies er aufüberlieferte Gestalten moralischer Verderbtheit
hin, die auf ihre Art idealisiert waren. Im Gegensatz zu seinen Schülern,

vor allem zu Meng-tsi* (Mencius), bemühte sich Konfuzius wenig, seine

Tugendlehre in philosophischen Zusammenhängen darzulegen und zu

begründen ; die Tugenden sollten an und für sich, sozusagen unbezogen

gelten — ähnlich den Ideogrammen der chinesischen Schrift, die dem

chinesischen Geist so gemäß sind - und sie sollten vor allem durch die
menschlichen Tugendvorbilder der Überlieferung zur Nachahmung führen,

und um dieses Ziel zu erreichen, sprach also Konfuzius einfach

unablässig und unermüdlich von den Tugenden und den Tugendvorbildern,

hämmerte sie seinen Zuhörern unaufhörlich ein. Seine Methode
hatte Erfolg. Später in der Sammlung der niedergeschriebenen
«Gespräche», die zum konfuzianischen Katechismus, zum Teil sogar zu

Sprichwörtern oder volkstümlichen moralischen Maximen wurden.
Und mit der Zeit wurde die konfuzianische Tugendlehre zum allgemeinen

chinesischen Menschseinsideal und gab auch dem wirklichen
Leben der Chinesen im allgemeinen das Gepräge; aber wie wir Christen,



90 ERBE DES OSTENS

und wohl noch mehr, fühlten sich die Chinesen in ihrem Sein und Tun
durch ihr moralisches Ideal nicht unbedingt verpflichtet oder glaubten
ihm mit moralischem Reden und Schreiben Genüge zu tun.

Als Menschseinsideal haben aber die Tugenden, die Konfuzius so

eindringlich lehrte, höchste allgemein-menschliche Geltung. Diese

Tugenden sind : kindliche Pietät und folgsame Ergebenheit des jüngeren

Bruders gegenüber dem älteren, Ehrfurcht, Treue, Aufrichtigkeit,
Rechtlichkeit — das chinesische Wort bedeutet auch Verantwortungssinn

und Pflichtbewußtsein - und, als Krone aller Tugenden, die

Menschlichkeit. In der kindlichen Pietät hat Konfuzius die natürliche

Haltung gegenüber den Eltern zur bewußten Tugend erhoben. So war
die kindliche Pietät auch eine natürliche, die natürlichste Tugend,
besonders in China, wo die Familie, die Sippe, unentwegt als die einzig
natürliche und daher wichtigste menschliche Gemeinschaft galt und

überdies vom Ahnenkult religiös gestützt wurde, und dank dem
Konfuzianismus wurde die kindliche Pietät zu der « chinesischen Nationaltugend».

Von der kindlichen Pietät und der ihr verwandten Tugend der

brüderlichen Folgsamkeit, die er auch als natürlich auffaßte, leitete
Konfuzius die anderen Tugenden sogar ab. So heißt es in den «Gesprächen»

: «Der Edle pflegt die Wurzeln. Sind die Wurzeln gefestigt, bringen

sie Stamm und Zweige hervor. Kindliche Pietät und brüderliche

Folgsamkeit, das sind die Wurzeln der Menschlichkeit.» Die
Menschlichkeit, die wahre, gütige Menschlichkeit ist für Konfuzius die höchste

Tugend, in der alle anderen Tugenden gipfeln und die alle anderen

Tugenden mit in sich begreift. Sie ist die Tugend, die Beschaffenheit

des moralisch, seelisch und geistig vollkommen gebildeten Menschen.

Und Konfuzius betrachtete sie als so hoch, daß er nicht einmal von
seinen mythischen Musterherrschern sagen wollte, sie seien Vorbilder
dafür. Um so mehr Geltung kam ihr als einem höchsten Menschseinsideal

zu.
Als Träger seiner Moral-, Gesellschafts- und Staatslehre und als

Idealmenschen überhaupt stellte Konfuzius den kün-tsi hin, den Herrn, den



E.H.VON TSCHARNER : CHINA 9I

Gentleman, den Edlen — selbst für Konfuzius gehörten die «vollkommenen

Menschen» des vorbildlichen Goldenen Zeitalters der

unwiederbringlichen Vergangenheit an. Der Ausdruck «kün-tsi» bezeichnete
früher, wie unsere entsprechenden Ausdrücke, einfach den Höhergestellten

in der festen sozialen Hierarchie ; diese Bedeutung hatte er auch

noch bei Konfuzius, wollte dieser doch die alte Gesellschaftsordnung
bewahren und wiederherstellen, aber Konfuzius - und darin war er
wieder der Neuerer — verlangte vom kün-tsi, daß er gleichzeitig und vor
allem ein moralisch, sittlich gebildeter Mensch sei. Konfuzius dachte

in seinem Bemühen auch immer an das Wohl des einfachen Volkes,
aber er erwartete eine Besserung der sozialen und politischen Verhältnisse

nicht von der Bildung des Volkes - « Das Volk kann dazu gebracht
werden [dem Gebot oder Vorbild] zu folgen, aber nicht, es zu verstehen»,

sagte er. Nein, er erwartete eine solche Besserung nur von der

Bildung der Herrenschicht, die nun als Elite von Herren oder Edlen

in seinem moralischen Sinn, mit Pflicht- und Verantwortungsbewußtsein

und Güte auch für das Wohl des Volkes sorgen sollte.
Die Bildung, wie sie Konfuzius forderte, bestand vornehmlich im

Studium des geschriebenen Erbgutes, was zuerst einmal das Erlernen
der Tausende komplizierter Ideogramme nötig machte. Die gründliche
Vertrautheit mit der schriftlichen Überlieferung - wie viele Chinesen

haben schließlich ihre klassischen Bücher auswendig gekonnt - bedeutete

die Vertrautheit mit den Lehren der Geschichte, mit deren im
Sinne der konfuzianisch-moralischen Auslegung vorbildlichen und
abschreckenden Gestalten, mit den alten Anschauungen, Bräuchen,

Verhaltensregeln usw. und auch mit viel wahrer Erfahrungsweisheit. Das

überlieferte Schrifttum, das der Edle studieren sollte und das zur Zeit
von Konfuzius noch nicht sehr umfangreich sein konnte, vermehrte
sich bald durch die Aufzeichnungen, Schriften und Kommentare der
Schüler und der Nachfolger des Konfuzius ; ferner durch immer
zahlreichere Geschichtswerke. Auch die Dichtung gehörte dazu, nachdem

Konfuzius die überlieferten Gedichte und Hymnen, die zum klassischen



92 ERBE DES OSTENS

«Buch der Lieder» wurden, so hoch gepriesen hatte, und der Dichtung
wurde mit der fortschreitenden Zeit ebenfalls immer mehr. Wir können

das konfuzianische Bildungsideal, das wir hier umrissen haben, den

chinesischen Humanismus nennen. Es sollte auch uns sympathisch
berühren, daß in den späteren, aus dem Konfuzianismus hervorgegangenen

Staatsprüfungen, durch die — im Prinzip - die Beamten ausgewählt
wurden, die Kandidaten nur in diesem Humanismus geprüft wurden,
daß es dabei nicht darauf ankam, ob sie etwas über Verwaltungsfragen
wußten, wohl aber, ob sie ein literarisches Essay oder ein Gedicht nach

allen Regeln der Kunst schreiben konnten. Hier sei auch vermerkt, daß

der Übergang von der feudalen Gesellschafts- und Staatsordnung, deren

Wiederherstellung die Morallehre des Konfuzius galt, zum zentralisti-
schen Kaiserreich und Beamtenstaat der Lehre des Konfuzius kaum
Abbruch tat : an die Stelle der Feudalhierarchie trat nun die der Beamten.

Und die konfuzianische Bildung konnten sich auch in der nachfeudalen

Zeit Menschen des einfachen Volkes kaum leisten ; dennoch ist sie zu

einem allgemeinen Menschseinsideal der Chinesen geworden, zusammen

mit der Kenntnis der magisch faszinierenden Schrift. Der konfuzianische

Humanismus aber ist durch mündliche Verbreitung zu einem

guten Teil, mit viel anderer alter Weisheit, ins allgemeine Geistesgut
des Volkes und in seinen reichen Sprichwörterschatz eingegangen.

Einen bedeutenden Platz nehmen in der Lehre von Konfuzius und im
Studium, das sie forderte, der mannigfaltige Ritualismus, vor allem der
Ritualismus des hierarchisch-gesellschaftlichen Umgangs, und die Musik

ein. Hier zeigt sich besonders deutlich, wie er die Überlieferung
umdeutete in seinem Erneuerungsstreben. Musik und Riten hatten

ursprünglich eine magische Funktion; diese scheinen sie bei Konfuzius

zwar nicht ganz verloren zu haben, aber er stellt sie doch entschieden

in den Dienst des moralischen Bewußtseins. Die gute Musik soll uns

harmonisch stimmen, unsere Leidenschaften bändigen und so auch die

menschlichen Beziehungen günstig beeinflussen. Viel wichtiger als die

Musik sind aber für Konfuzius die Riten, insbesondere die des mensch-



E.H.VON TSCHARNER : CHINA 93

liehen Umgangs, also die Schicklichkeitsformen, ja -formein, und

-regeln. Sie gilt es moralisch zu verinnerlichen, namentlich mit Ehrfurcht
zu erfüllen, und zwar mit den verschiedensten Arten von Ehrfurcht, die
den mannigfaltigen gesellschaftlichen Verhältnissen entsprechen und
die die ebenso mannigfaltigen Schicklichkeitsformen ausdrücken sollen.

Die Schicklichkeitsformen und -regeln in ihrer ganzen Mannigfaltigkeit,

die Konfuzius so hoch hielt, und all der übrige Ritualismus und

Zeremonialismus, die Konfuzius auch am Herzen lagen, haben das

Leben und das Menschseinsideal der Chinesen schon vor Konfuzius

gekennzeichnet, jedenfalls aber seither, bis heute und allgemein. Sicher
sind sie oft genug zu bloßem Formalismus, zu äußerlichem Getue und

Gepränge entartet, zu Heuchelei und zum Deckmantel gerade unmoralischer

Absichten und Taten geworden, aber sie haben doch die
allgemeine Gesittung der Chinesen bewirkt. Gesittung, Sitten und Sittlichkeit,

wie sie der Konfuzianismus vertrat, waren in den Augen der
Chinesen auch die idealsten Mittel, um das gesellschaftliche und staatliche
Leben harmonisch zu regeln, und deshalb sträubten sie sich dagegen,
ihr Leben durch Staatsgesetze, die sie als unmenschlich und unnatürlich
auffassen mußten, regeln zu lassen — der Zusammenbruch des totalitären

Reichs der Ts'in, nach dreizehn Jahren am Ende des Altertums, ist
teilweise aus dieser Einstellung zu erklären, und vielleicht erleben wir
es noch, daß die tiefwurzelnden alten Ideale auch im «neuen China»

wieder siegen.
Das ideale Herrschaftsverhältnis hat Laotse, der den Taoismus

verkörpert wie Konfuzius den Konfuzianismus, in einem berühmten

Spruch auf seine Weise dargelegt: «Herrschen ganz Große, so wissen

die Unteren nur gerade, daß sie da sind. Die nächste Art [Herrscher]
lieben und umschmeicheln sie, die nächste Art fürchten sie, die nächste

Art verachten sie. Wer nicht genug Vertrauen hat, findet kein
Vertrauen. Wie selten machen jene - die ganz großen Herrscher - ihre
Worte Werke werden vollbracht, Geschäfte werden ausgeführt, und
das ganze Volk denkt: wir sind von selbst so», was auch heißt: «wir



94 ERBE DES OSTENS

sind frei». Was die Taoisten schon immer, also schon die Vorläufer von
Laotse, als solche gekennzeichnet haben muß, war ihre Auflehnung
gegen den Zwang der staatlichen und gesellschaftlichen Ordnung, und
deren Mißstände und Mißbräuche brachten sie noch mehr gegen sie auf;
sie wollten ein bescheidenes, friedliches, natürliches Leben leben,
unbehelligt von Staat und Gesellschaft, ja von der Kultur, und zogen sich
dazu oft in die Einsamkeit zurück, allein, öfter mit ihren Familien oder

gleichgesinnten Freunden, und kümmerten sich nicht mehr um die
menschlich organisierte Menschenwelt. Aber erst von Laotse, der um

300 v. Chr. gelebt und sein Büchlein «Tao-te-king» geschrieben haben

muß, und von seinen Schülern wie Chuang-tsï, können wir sagen, daß

sich die Taoisten auch bemüht haben, mit ihren Anschauungen, mit
einer Lehre, die damaligen Verhältnisse in der Menschenwelt zu
verbessern. Im Gegensatz zu Konfuzius, der sich bewußt fast ganz auf eine

moralisch-praktische Lehre für die menschliche Staats-, Gesellschaftsund

Kulturwelt beschränkte, gründete Laotse seine Lehre auf ein höchstes

und umfassendes Prinzip allen Seins und Geschehens in der ganzen
natürlichen Welt, ja im Kosmos. Er knüpfte damit an die alte, allgemein

gültig gebliebene Weltauffassung von der großen Naturordnung
an, zu der auch für ihn der Mensch mit seiner Kulturwelt gehörte ; die

große Naturordnung wird nun aber bei Laotse von seinem höchsten

und umfassenden Prinzip beherrscht, das er Tao nennt. Nach seiner

Lehre ist das Tao nicht nur, was es ja eigentlich heißt, ein Weg, der

Weg nämlich, den die ganze Welt, die ganze Natur, alle Dinge und alles

Geschehen der Welt gehen, es ist auch ein Prinzip der Beständigkeit
und Einheit jenseits aller Wandlung, Vergänglichkeit und Gegensätzlichkeit,

es ist ein letztes, höchstes und universelles Seiendes und
Wirkendes, und der Urgrund, der Urschoß, aus dem alles aktuell Seiende

hervorgegangen ist und beständig hervorgeht und in den alles aktuell
Seiende schließlich zurückkehrt. Dem Tao, dem alles beherrschenden

höchsten Prinzip, zuwiderzuhandeln, muß unheilvoll sein. Das tut aber

der Mensch mit seiner Intelligenz und seiner Geschicklichkeit, der



E.H. VON TSCHARNER : CHINA 9C

homo sapiens et faber, der Schöpfer der Kulturordnung, und in den

Augen des Laotse tat es der Mensch seiner Zeit in besonders unheilvollem

Maße. Einerseits jene Herren, die mit unnatürlichen, harten

Staatsgesetzen herrschen wollten, anderseits die Konfuzianer, die mit ihren

Tugendvorbildern und Schicklichkeitsformen eine hoffärtige, selbstgefällige

Betriebsamkeit entfalteten. So konnte Laotse in seiner paradoxen
Art sagen: «Als das große Tao preisgegeben wurde, gab es Menschlichkeit

und Rechtlichkeit. Als Klugheit und Wissen hervortraten, gab es

die große Künstlichkeit (die von Konfuzius gepriesene und ausgebaute

Kulturordnung). Als die Familienmitglieder nicht mehr in Harmonie

waren, gab es Kindesehrfurcht und Elterngüte. Als Staaten und Sippen
in Unordnung kamen, gab es treue Diener.» Mit diesen Sprüchen wollte
Laotse die Tugenden nicht etwa verwerfen, sondern nur ausdrücken,
daß sie in der ungestörten, harmonischen großen Naturordnung, der

Weltordnung des Tao, so natürlich, so «selbstverständlich» sind, daß

man gar nicht von ihnen spricht. Das Unheil, das wir unserem Abfall

vom Tao verdanken, können wir nur wiedergutmachen, wenigstens
für uns selbst, indem wir uns bemühen, das Tao und seine Weltordnung
zu erkennen und uns mit ihnen wieder in Einklang zu bringen. Die
Erkenntnis des Tao konnte nur eine intuitive Erkenntnis sein, die oft in
Versenkung, in Meditation gesucht wurde, sie war eine mehr oder weniger

mystische Erkenntnis und Erleuchtung und wurde dies bei Laotses

Schülern wie Chuang-tsï noch mehr, ja das Bemühen um diese Erkenntnis

wurde da und dort sogar zu einem Bemühen um eine mystische
Vereinigung mit dem Tao. Nach Laotse soll uns die Erkenntnis des Tao aber
auch dazu führen, uns in unserem alltäglichen Leben der Weltordnung
des Tao wieder anzupassen, einzuordnen, und dazu sollen wir für unser
Sein und Tun das Tao als Vorbild nehmen, vor allem sein wu-wei, sein

«Nicht-Wirken», womit Laotse das rein spontane, im höchsten Sinn

natürliche Wirken des Tao meint, im Gegensatz zum oft so verhängnisvollen

wünsch- und wissensbedingten Wirken und Handeln des

Menschen. Um anderseits Tao-gleich sein und uns verhalten zu können, müs-



96 ERBE DES OSTENS

sen wir uns von unserem gewöhnlichen Wissen und Denken, wie es

Konfuzius preist, und von den dadurch bedingten Wünschen, Begierden

und Absichten befreien. Das ist die Freiheit, die die taoistischen
Denker lehren, eine seelisch-geistige Freiheit, und der angeführte
Idealherrscher des Laotse, unter dem, wie wir hier gesehen, das Volk
die Freiheit genießt, muß selbst diese Freiheit gefunden haben. Diese

Freiheit im taoistisch-ethischen Sinn bedeutet wiederum vollkommene

Übereinstimmung des Menschen mit der Ordnung des Tao, der höchsten

Natürlichkeit. Und daraus ergeben sich auch eine Reihe von Seinsund

Verhaltensweisen, die wir als die taoistischen, namentlich die
Laotse'sehen Tugenden bezeichnen können: Schlichtheit, Bescheidenheit,

Genügsamkeit, Nachgiebigkeit, Friedfertigkeit, Gelassenheit, Güte,

Wahrhaftigkeit, Vertrauen. Wer diese Tugenden hat, kann ein freies,
natürliches Leben genießen. Unnötig zu sagen, daß Laotse auch den

Krieg verurteilt hat, in besonders eindrücklichen Sprüchen. Den Krieg
verurteilen aber die Chinesen allgemein - was nicht verhindert hat, daß

in China wohl ebenso viel gekriegt worden ist wie in Europa.
Die taoistische Lehre vom Tao, seiner Weltordnung und seiner Ethik

war in ihrer philosophischen Darlegung einfacheren Menschen nicht

zugänglich. Aber sie entsprach doch zum Teil der allgemeinen, alten

Weltauffassung und, mit ihren Tugenden der Schlichtheit, Genügsamkeit,

Nachgiebigkeit usw. einer gerade unter den einfacheren Menschen

verbreiteten praktischen Haltung, und es ist doch wahrscheinlich, daß

die Lehre von Laotse mittelbar diese Anschauungen und Lebensideale

verstärkt hat. Um so größer und deutlicher war ihre Wirkung auf die

Gebildeten. Die Gebildeten waren fast ausnahmslos durch die konfuzianische

« Schule » gegangen ; manche wurden zu bewundernswerten strengen,

«puritanischen»', aber doch engherzigen Konfuzianern, manchen

war der Konfuzianismus Mittel und Deckmantel für Macht- und Besitzgier,

aber die vielen offenherzigen Gebildeten verbanden ihre konfuzianische

Bildung und Gesittung mit der geistigen Vertiefung und

Bereicherung und mit der Gesinnung, die sie in der taoistischen Philosophie,



E.H.VON TSCHARNER : CHINA 97

ja im Buddhismus fanden. Wenn sie auch meistens ein Amt betreuten,
was ja das Ziel der konfuzianischen Bildung war, und ihre Stadtwohnung

hatten, so besaßen sie sehr oft außerdem eine Klause in einsamer

Gegend auf dem Land, mit Vorliebe in den Bergen, wohin sie sich bei

jeder Gelegenheit zurückzogen und wo sie sich oft, wenn sie des Amtsund

Gesellschaftsbetriebs überdrüssig waren, schließlich ganz einnisteten

- ein Ideal, das ja die chinesischen Landschaftsgemälde immer wieder

verherrlichen. Solche Gebildete waren die chinesischen
Lebenskünstler, und ihre Lebenskunst war ein hohes chinesisches
Menschseinsideal. Sie war eine Synthese konfuzianischer, taoistischer und
meistens auch buddhistischer Bildung. Die chinesischen Lebenskünstler
widmeten sich dem Bücherstudium und der Meditation, dem Essay-
und Gedichteschreiben, der Malerei, der besonders hochgeschätzten
Schreibkunst und der Musik, vornehmlich auf dem k'in, der klassischen

Zither, aber auch der fröhlichen Geselligkeit mit gleichgesinnten Freunden

und den Tafelgenüssen - daß die Chinesen große Feinschmecker
sind und eine Kochkunst entwickelt haben, der höchstens die französische

gleichkommt, sei hier nur nebenbei bemerkt. Die meisten großen
chinesischen Dichter, Maler und Kalligraphen waren solche
Lebenskünstler. Ihre Kunst - denken wir vor allem an die Landschaftsmalerei -
wäre ohne die geistige Vertiefung der Weltschau, wie sie der Taoismus

und der Buddhismus ihnen schenkte, nicht denkbar. In ihrer Lebenskunst

und ihrem Lebensgenuß mußten sie sich frei, heiter und gelassen

fühlen, geborgen in der Naturordnung des Tao, wie es Laotse lehrte.
Sie waren nicht nur frei, sondern auch Individualisten, unverwechselbare

Persönlichkeiten, wovon wohl am schönsten die Schreibkunst

zeugt.
Mit dem Begriff «Taoismus» verbanden sich schon im Altertum

aber später immer mehr, noch andere Anschauungen und Bemühungen
als die großartige und vielseitige Philosophie des Laotse und seiner

Schüler: Zauberlehren, Alchimie, gymnastische und asketische

Praktiken, die verschiedenste übernatürliche Fähigkeiten, namentlich lan-



98 ERBE DES OSTENS

ges Leben, ja Unsterblichkeit verschaffen sollten, dazu Mythen, Legenden

und Märchen sowie Vorstellungen von mannigfaltigen Göttern,
Geistern und Dämonen, von Heiligen und Genien. Wie überall fanden

auch in China diese Vorstellungen und Geschichten leicht Zugang zu
den Gemütern, vielleicht besonders der einfacheren Menschen, und
bildeten einen wesentlichen Teil ihres Innenlebens.

Neue derartige Vorstellungen, Legenden und Märchen brachte, bald
nach der christlichen Zeitwende, der Buddhismus aus Indien nach China
und beglückte damit dieselben aufhahmebereiten Gemüter. Mit diesem

Geistesgut, wie mit manchen philosophischen Anschauungen, konnte
der Buddhismus am Taoismus anknüpfen und sich diesem aufpfropfen,
und wenn der Taoismus den Buddhismus zeitweilig als Nebenbuhler

empfand, so hat ihn dieser wiederum zu weiterer Entfaltung seiner eigenen

Welt von Göttern, Heiligen usw. angeregt. Auf diese Weise ist die
Phantasiewelt des chinesischen Geistes, die Schatzkammer religiöser,
märchenhafter und sonstwie unwirklicher Gestalten und Geschichten

im Geiste der Kinder und der Erwachsenen, der Gebildeten und der

Ungebildeten immer reicher und mächtiger geworden, und aus ihr
schöpften die volkstümlichen Geschichtenerzähler, das ebenso

volkstümliche Theater und die immer zahlreicheren billigen Drucke viele

ihrer buntesten und aufregendsten Geschichten und Gestalten. Ist es

nicht auch ein menschliches Menschseinsideal, geistig in solchen Welten

zu leben?

Daß der Buddhismus in China so erfolgreich wurde, hatte aber einen

tieferen Grund : er befriedigte ein eigentliches religiöses Bedürfnis vieler

chinesischer Menschen, das ihre altererbten Anschauungen, Lehren

und Einrichtungen nicht hatten befriedigen können, er füllte eine Lücke

im seelischen Leben der Chinesen. Der Buddhismus breitete sich in
China nicht in der ursprünglichen Gestalt der Lehre des Buddha aus,

wonach alles Leben Leid ist und sich der Mensch bemühen soll, sich

von diesem Leid selbst zu erlösen und ins Nirvana einzugehen — mit dieser

pessimistischen Lehre hätte der Buddhismus bei den von Natur opti-



E.H.VON TSCHARNER : CHINA 99

mistischen Chinesen keinen Erfolg gehabt. Nein, der Buddhismus kam

in seiner veränderten Form des Mahâyâna, des «Großen Fahrzeugs»

- und schon in verschiedenen mahâyânistischen Schulen, die sich in
China noch vermehren sollten -, nach China : hier war Buddha zu einer
höchsten Gottheit geworden, sogar in zahlreichen Erscheinungsformen
und, nach der Schule, die in China am meisten Anklang finden sollte,
das Nirvana zu einem Paradies, das die rechtschaffenen Gläubigen nach

dem Tode aufnimmt. Nach seiner Überlieferung hatte sich der Chinese

keine klaren Vorstellungen machen können, wo und wie die Seele des

Menschen nach dem Tode weiterleben würde, und seine alten Gottheiten

waren ihm fern und unvorstellbar und kümmerten sich kaum um
seine Nöte, ja selbst von den Ahnen, mit denen er sich doch so verbunden

fühlte, die aber ehrwürdig kalt und sozusagen abstrakt in den See-

lentäfelchen des Familienaltars thronten, war keine unmittelbare Hilfe
zu erwarten. Diesen Mängeln konnte also der Buddhismus abhelfen.

Als fremde Lehre mußte er sich allerdings den chinesischen Verhältnissen

und Anschauungen anpassen. Wenn der Buddhismus dem guten,
tugendhaften Gläubigen ein Paradies versprach und den schlechten,

sündigen Menschen eine Hölle in Aussicht stellte, so konnte er mit diesen

Anschauungen an die konfuzianische Morallehre anknüpfen, selbst

mit der Karmatheorie der Wiedergeburtslehre ; für diese gab es sogar
Ansätze in den alten chinesischen Anschauungen, und jedenfalls drang
sie auch stark ins chinesische Denken ein. Seine Gottheiten aber brachte

der Buddhismus den Chinesen vergegenständlicht, als anschaubare

Götterbilder, den Buddha selbst in seinen verschiedenen Erscheinungsformen,

darunter in der des Amitâbha, des «unermeßlich Glänzenden»,
des Herrn des Paradieses, anderseits die göttlichen Heiligen, wie ich
die Bodhisattvas nennen möchte, vor allem den, der in China allmählich
weiblich wurde, zur Kuan-yin, und wie eine Gottheit, als besonders

barmherzige Göttin, die verbreitetste Verehrung finden sollte -
vielleicht weil sie als Söhne spendende Göttin galt, und Söhne zu haben war
ja der brennende Wunsch jeder chinesischen Frau, und eine Pflicht,



IOO ERBE DES OSTENS

auch nach konfuzianischer Anschauung. Vor diese Gottheiten, vor ihre
Standbilder in menschlicher Gestalt, aber mit übermenschlich erhabenem

und gütigem Ausdruck, konnte in ihren immer zahlreicheren Tempeln

und Tempelchen jedermann zu jeder Zeit treten und bei ihnen mit
Opfergaben, Weihrauch und Gebet Hilfe für seine Nöte und Hoffnung
für sein Seelenheil suchen. Und zahllose Gläubige bemühten sich in echt
chinesischer und konfuzianischer kindlicher Pietät bei den Gottheiten
darum, daß ihre Eltern und Voreltern im Paradies des Amitâbha

wiedergeboren würden - wovon ja viele der kunstvollen Weihstelen des

mittleren i. Jahrtausends zeugen. Hier sehen wir wahre Frömmigkeit,
wahre religiöse Inbrunst und Hingabe. Sie mußte auch unter den Mönchen

zu finden sein, die ihr Heil — und oft das Heil ihrer Familienangehörigen

- auf dem strengeren Heilsweg des Klosterlebens suchten. Dieses

religiöse Heilssuchen, diese Frömmigkeit ist sicher nicht sehr

bezeichnend für den Chinesen, aber in der Blütezeit des chinesischen
Buddhismus muß er wohl ein chinesisches Menschseinsideal gewesen sein.

Die Blütezeit des chinesischen Buddhismus ging im 9. oder 10.
Jahrhundert zu Ende. Aber der Buddhismus wirkte doch weiter im chinesischen

Leben und Denken, zum Teil unlösbar vermischt mit konfuzianischem

und taoistischem Erbgut. Davon zeugen etwa die Totenfeierbräuche,

die bis in unsere Zeit selbst in Familien gebildeter Konfuzianer

befolgt wurden : streng konfuzianischer Schicklichkeitskodex und
Ritualismus verbunden mit tagelangen buddhistischen und taoistischen
Seelenmessen. So zeigt sich hier wohl doch ein allgemeineres
chinesisches Ideal : sich auch die Gunst allfälliger überirdischer Mächte, das

Heil in einem allfälligen Jenseits zu sichern.
Ein hohes Menschseinsideal, das wieder fast ausschließlich für

Gebildete in Betracht kam, entwickelte sich in einer chinesischen Schule

des Buddhismus, die vieles von der taoistischen Philosophie und Mystik
übernommen hatte, der Ch'an-Schule, dem «Meditations-Buddhismus»,
wie er gern und nicht sehr zutreffend genannt wird. Diese Schule ist

viel bekannter geworden unter ihrem japanischen Namen «Zen» und



E.H. VON TSCHARNER : CHINA IOI

hat sich in Japan auch viel stärker und weiter ausgewirkt als in China.
Daher sollen die Menschseinsideale des Ch'an- bzw. Zen-Buddhismus

im Rahmen der japanischen Kultur näher betrachtet werden. Hier soll

nur daran erinnert werden, daß die Landschaftsmalerei der Sung- und
der Yüan-Zeit ihre großartige Durchgeistigung insbesondere dieser
buddhistischen Schule verdankt.

Es wäre noch manches im Leben und Denken der Chinesen zu
betrachten, das zu ihren Menschseinsidealen gehört und zu den

allgemein-gültigen Menschseinsidealen gehören dürfte, aber wir müssen

uns jetzt damit begnügen, das, was wir betrachtet haben, zu einer
abschließenden Würdigung zusammenzufassen. Wenn wir in der Einführung

zu unserem Vortragszyklus dargelegt haben, daß die Menschheit
in ihrer Entwicklung dazu gelangt ist, die Freiheit, die Selbstverantwortlichkeit

und die Würde der individuellen Persönlichkeit als die
höchsten Menschseinsideale anzusehen, so finden wir diese auch in der
chinesischen Kultur : Freiheit und Selbstverantwortlichkeit in der
moralisch-bewußten Entscheidung, also auch im Sinne der Willensfreiheit,

nach der konfuzianischen Lehre und seelisch-geistige Freiheit
nach der Lehre des Laotse bei den taoistischen Weisen und der Elite
der «Lebenskünstler», besonders hier auch die Anerkennung der
individuellen Persönlichkeit und ihrer Würde. Freiheit, Selbstverantwortlichkeit

und individuelle Persönlichkeitswürde waren aber in China
beschränkt und beengt durch den Konformismus des alleserfassenden,

strengen Schicklichkeitskodexes und durch die Macht des Traditionalismus,

ferner durch die Auffassung der Familien-, der Sippengemeinschaft

als einer Art übergeordneter Persönlichkeit, zu der der
Einzelmensch fast nur als teilhabendes Glied gehörte, und schließlich, in
politischer Hinsicht, durch die priester-kaiserliche Staatsform. Anderseits

müssen wir die Schicklichkeit und Gesittung, den Sinn für die Tradition

und das Hochhalten der Familie, der Sippe als der natürlichsten
menschlichen Gemeinschaft, wie wir es in der chinesischen Kultur



I02 ERBE DES OSTENS

sehen, an sich als wertvolle Menschseinsideale betrachten. Dasselbe

gilt von der konfuzianischen Morallehre, insbesondere von deren höchstem

Ziel, der Erlangung der wahren, gütigen Menschlichkeit und vom
konfuzianischen Idealmenschen, dem kün-tsi, dem «Edlen», es gilt
vom Humanismus und von der Lebenskunst der Chinesen, und es gilt
von ihren Tugenden der Schlichtheit, Genügsamkeit, Friedfertigkeit,
Gelassenheit usw., wie sie Laotse gepriesen hat. In ihrer alten
Naturverbundenheit aber und in ihrer Verbundenheit mit der ganzen langen

Vergangenheit ihrer Kultur, wie sie sich in ihrem Traditionalismus und

in ihrem Familiensinn äußert, müssen wir die Tiefendimensionen der
chinesischen Menschseinsideale sehen, die Wurzeln allen wahren

Menschseins, deren auch alle wahren Menschseins-Ideale nicht entraten
können.


	China

