Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft
Band: 13 (1960)

Heft: 1-4

Artikel: China

Autor: Tscharner, E.H. v.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-145777

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-145777
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

E.H.VON TSCHARNER * ZURICH

CHINA

Als ich im Herbst 192 ¢ nach China kam, nach der alten Reichs- und Kul-
turhauptstadt Peking, geriet ich gleich in den Bann dieser Welt. Einen
der ersten packenden Eindriicke machten mir die einfachen chinesischen
Menschen: daB sie alle, der Rickschakuli und der Handler auf der Stra-
Be, dei\Bauer, ja der Bettler Gesittung, Umgangsformen hatten; und
immer sah ich auf ihren Gesichtern jenes Licheln, das wohl undurch-
dringlich war, aber doch dem Mitmenschen entgegenzukommen schien,
und das, mitten in diesem Menschengewimmel und trotz der Hirte des
Lebenskampfes, trotz aller Diirftigkeit, innere Ruhe und Zufriedenheit
ausstrahlte. ,

Neben dem Aussehen und Benehmen der chinesischen Menschen ent-
ziickte mich das Werk ihrer Hiande : durch den Schonheitssinn, von dem
es fastimmer zeugte. Wie schon, wie reizvoll wirkten doch die verschie-
densten chinesischen Hauser, sogar die schlichtesten Hiitten, in ihrer
Anlage und ihrem Zierat, oder die Briicken und fast alles Gebrauchsge-
rit, von den mannigfaltigen Erzeugnissen des hochgeziichteten Kunst-
handwerks ganz zu schweigen. Und welch einen asthetischen Genul} ver-
schafften einem die zahllosen Ladenschilder und -«banner» in den Ge-
schiftsstraBen mit den bezaubernden chinesischen Schriftzeichen — ob-
schon die Mehrzahl der Chinesen sie kaum lesen konnte, waren sie doch
ein einzigartiges Kulturgut des ganzen Volkes.

Zum Erlebnis wurde mir in Peking auch die Harmonie von Kultur und
Natur, die Naturverbundenheit der chinesischen Kultur. Am auffallig-
sten in der lindlichen Umgebung Wie natiirlich fiigte sich dasMenschen-
werk: Bauerngehofte und vornehme Sommersitze mit ihren Parken,
Tempel, Kléster und Pagoden in die Landschaft ein, ging in ihr auf, und
all die Hauser mit ihren leicht geschweiften Dichern und mitsamt den
Dachreitertieren, die an die grotesken Wasserspeier gotischer Kirchen



E.H.VON TSCHARNER : CHINA 83

erinnern, ja selbst die prachtigen Paliste schienen mir wie aus der Natur
gewachsen zu sein. Oder etwadie vielen Mauern, besonders in hiigeligem
Gelinde, waren diesem nicht in geometrisch-abstrakten Linien aufge-
zwingt, sondern schmiegten sich ihm an, atmeten gleichsam mit dem Erd-
boden ; das erlebte ich sehr eindriicklich an der GroB8en Mauer, die sich
ein paar Dutzend Meilen nérdlich von Peking iiber Bergkimme hin-
zog. |

Und auf den Anh6hen der GroBlen Mauer und der Westberge bei Pe-
king kam ich zu meinem wohl tiefsten Erlebnis der chinesischen Welt.
Zum erstenmal auf dem Hiigel des vertriumten Jade-Quellen-Parks:
im Blick iiber die glitzernden Reisfelder zu meinen FiiBen — eine Selten-
heit im wasserarmen Nordchina —, iiber den ausgedehnten kaiserlichen
Sommerpark und dahinter iiber die im sonnigen Dunst schon undeutli-
che Stadt Peking in die nordchinesische Ebene hinaus, wo sich am hori-
zontlosen Horizont Erde und Himmel vereinten. Es war das Erlebnis der
Grenzenlosigkeit, der Unendlichkeit des Raums. Da ging es mir auch
auf, daB die chinesische Welt, die chinesische Natur- und Kulturwelt,
nicht nur in der Grenzenlosigkeit des Raums, sondern ebenso der Zeit
ruhte, in einer unbegrenzten Vergangenheit, im Zeitlosen. So wirkte
also auch fast alles chinesische Kulturwerk auf mich, ja die chinesischen
Menschen selbst mit ihrem Licheln und ihrer Gesittung.

Dabei war 192 5 in China, zumal in Peking — von den Hafenstidten gar
nicht zu reden —, schon seit mehreren Jahrzehnten die moderne abend-
landische Zivilisation allméhlich eingedrungen. Es gab Eisen- und Stra-
Benbahnen, Autos, Fahrrider, da und dort elektrische Beleuchtung,
Wohn- und Geschiftshiuser in abendlindischem oder auch in einem
Mischstil usw., manche Chinesen trugen abendlindische Kleidung oder
wenigstens Filzhiite, und einzelne zeigten sogar in ihrem Benehmen,
daB sie bei den Abendlindern «in die Schule gegangen» waren. Auch
mir wurde es bald klar, daB sich China — leider — in dieser Richtung im-
mer weiter entwickeln werde, ja miisse, wenn es wieder zu einer selb-
stindigen und einigermaBen gesunden Volks- und Staatsgemeinschaft



84 ERBE DES OSTENS

werden wollte ; denn die Krifte seines eigenen Kulturerbes allein waren
nicht geeignet, ihm in der gegenwirtigen, sehr zeitbedingten Welt ein
selbstindiges Dasein zu sichern, um so weniger, als die Mingel seines
Kulturerbes zu wirksam geworden waren — daf seine Entwicklung sich
schlieBlich iiberstiirzen und zu den extremen Verhiltnissen fithren wiir-
de, in denen wir China heute sehen, erwartete ich allerdings nicht. Aber
trotz meiner Einsicht, daB die Modernisierung Chinas unvermeidlich
war, und obschon ich deren erste Auswirkungen iiberall erblickte,
schien mir doch das Gesicht Chinas im wesentlichen noch von seiner
alten Kulturtradition gepragt und beseelt zu sein. Und wenn mich diese
gleich in ihren Bann gezogen, so wurden mir doch auch ihre Mingel,
Schwichen und Schattenseiten immer mehr bewuf3t.

Was ich von 192 g bis 1930 in China sah und erlebte und oben wieder-
zugeben versucht habe, veranschaulicht einige Seiten der traditionellen
Lebensweise des Chinesen, seines Menschseins, und zeugt von seinem
Menschseinsideal oder, richtiger gesagt, von seinen Menschseinsidealen.
Wenn wir hier zuerst versucht haben, an die Menschseinsideale des alten
Chinas durch das Erlebnis heranzukommen, durch Erlebnisse, die nur
drei Jahrzehnte zuriickliegen und sicher auch noch im «neuen China»
moglich wiren, obschon weniger leicht, so wollen wir sie jetzt vom an-
deren Ende her zu erfassen versuchen, nimlich aus den weltanschauli-
chen Vorstellungen und Lehren, die das Leben und Denken der Chine-
sen zur Hauptsache iiber zwei Jahrtausende beherrscht haben. Aus ihnen
wird sich unser erlebnishaftes Bild von den chinesischen Menschseins-
idealen bestitigen und betrichtlich erweitern.

Die Chinesen selber sprechen von den «drei Lehren», die im Abend-
land nicht sehr zutreffend als die «drei Religionen» Chinas bezeichnet
werden, und meinen damit den Konfuzianismus, den Taoismus und den
Buddhismus. Der Buddhismus scheint erst in der christlichen Zeit nach
China gekommen zu sein, hat sich jedenfalls hier kaum vor dem 2. Jahr-
hundert n. Chr. ausgebreitet. Der Konfuzianismus und der Taoismus,
die das chinesische Leben und Denken viel stirker bestimmt haben als



E.H.VON TSCHARNER : CHINA 8¢

der Buddhismus, gehen dagegen bis ins mittlere erste Jahrtausend v. Chr.
zuriick, und sicher haben sie auch noch ilteres Geistesgut iibernommen.
Trotzdem miissen wir diese Lehren durch noch iltere, mehr oder weni-
ger religiose und «naturphilosophische» Anschauungen erginzen, weil
diese groBtenteils bis heute fiir das chinesische Denken grundlegend ge-
blieben sind. Zur Hauptsache finden wir diese in den iltesten erhaltenen
Aufzeichnungen und Biichern, in den «Biichern der Lieder», «der Ur-
kunden», «der Wandlungen» und den Ritensammlungen iiberliefert,
die vom Konfuzianismus zu den klassischen Biichern gerechnet werden,
aber doch nicht als konfuzianisch im eigentlichen Sinne betrachtet wer-
den kénnen, ferner zeugen die seit der Jahrhundertwende gefundenen
Orakelknocheninschriften davon, die etwa aus dem 14. Jahrhundert
v. Chr. stammen. Anderseits haben sich die verschiedenen Anschauun-
gen' und Lehren im spéteren chinesischen Denken, besonders im Denken
des schriftunkundigen Volkes, in verschiedener Weise gemischt. Im
spateren chinesischen Denken: d.h. zur Zeit, da sich die verschiedenen
Lehren voll entfaltet hatten und zu einer starken Tradition geworden
waren, also seit der Ausbreitung des Buddhismus in China, anders aus-
gedriickt: etwa in den letzten anderthalb Jahrtausenden. Die Mensch-
seinsideale, die in diesen anderthalb Jahrtausenden galten, sind die ty-
pischen Menschseinsideale der Chinesen, auf deren Darstellung wir hier
hinstreben. Sicher haben sie sich in dieser Zeit auch gewandelt, aber
nicht so wesentlich, daB3 es sich hier lohnen wiirde, die Geschichte ihrer
Wandlungen darzustellen. Ebenso verzichten wir darauf, das Leben und
die Ideale der Chinesen im Altertum genauer zu rekonstruieren zu versu-
chen — auch weil solche Rekonstruktionen doch immer nur Versuche
bleiben miissen. :

Als Ackerbauern waren die Chinesen vom Walten der Natur abhingig,
und China war ein Ackerbauervolk, mit ein wenig Stadtkultur, zum
mindesten von der Zeit an, in der wir es archaologisch und geschichtlich
als Staatsgemeinschaft erfassen konnen, also jedenfalls etwa vom 14.
Jahrhundert v. Chr. an, und ein Ackerbauervolk ist China zur Haupt-



86 ERBE DES OSTENS

sache auch heute noch. Die ackerbauenden Chinesen sahen den steten
Wandel von Tag und Nacht, von Wirme und Kilte, Sonnenschein und
Regen, sie sahen den steten Kreislauf der Jahreszeiten, des Entstehens,
Bliihens und Vergehens auf ihren Feldern, bei den Pflanzen, den Tieren
und auch bei den Menschen, und sie sahen im Walten der Natur ein ste-
tes Zusammenwirken von Himmel und Erde. Das war fiir die Chinesen
die natiirliche Ordnung, die groBe Naturordnung, die sie als harmo-
nisch betrachteten — optimistisch, kénnten wir sagen, wenn wir an die
Naturkﬁtastrophen denken, vor allem die ﬁberschwemmungen und
Diirren, denen gerade die Chinesen schon immer ausgesetzt waren ; der
Optimismus ist aber sicher ein Grundzug des chinesischen Menschen.
Den Himmel betrachteten die Chinesen als die hochste, mehr oder we-
-niger gottliche Naturmacht, Himmel und Erde als ein hochstes Machte-
paar, sie glaubten auch an eigentliche Gétter, vor allem an den Gott des
Ackers und der Feldfriichte, dann an besondere Hausgétter, der Tiiren,
des Herdes usw., sowie an bose Geister und, was viel bedeutsamer ist,
an die Geister der Ahnen, die das Schicksal ihrer Nachkommen mitbe-
stimmten — Ahnen hatten allerdings im feudalen Altertum, wo die Men-
schen noch in Herren und Hoérige geteilt waren, nur die Herren, aber
nach dem Ende der Feudalzeit, im 3. Jahrhundert v. Chr., wurde die fiir
das chinesische Familienwesen so bedeutsame Ahnenverehrung allge-
mein. Auch mit Mythen, Sagen und sonstigen Phantasievorstellungen
lebten die Chinesen schon immer ; die klassische Uberlieferung hat aber
viel davon unterdriickt oder entstellt. Nach dem iltesten chinesischen
Denken gehorte die Geister- und Gétterwelt mit zur natiirlichen Ord-
nung, zur groBen Naturordnung, und ebenso die menschliche Welt-
ordnung, die Kulturwelt. In dieser Zugehorigkeit erblickte der Chinese
auch sein Heil — das ist die Naturverbundenheit, eine der «Tiefendimen-
sionen», die bis in unsere Zeit sein Menschsein und sein Menschseins-
ideal bestimmten. Und wenn die Naturordnung und ihre Harmonie ge-
stort wurden, so bemiihte er sich, sie wieder herzustellen, durch be-
stimmte Mittel, die er fiir dazu geeignet hielt und die er immerhin in



E.H.VON TSCHARNER : CHINA 87

seiner menschlichen Macht zu halten glaubte : Opfer, Gebete und aller-
hand Zeremonien. Wie etwa die hiufigen Vertreibungen der bosen Gei-
ster, die vor allem dem Ackerbau schadeten — das waren auch Schau-
spiele und Feste. Und die Chinesen hatten auch Feste, um die Natur-
- ordnung in ihrem harmonischen Ablauf zu unterstiitzen, wohl besonders
um die Fruchtbarkeit der Acker anzuregen. Eine héhere, sakrale Hand-
lung zur Unterstiitzung der Naturordnung, die Festsetzung des Kalen-
ders, der ein Bauernkalender war, durfte nur der Priester-K6nig vor-
nehmen, und ihm, dem Himmelssohn, war auch der Verkehr mit den
hochsten Naturgottheiten, Himmel und Erde, vorbehalten. Mit Opfern
und Zeremonien. Mit Riten. Riten, von denen man eine magische Wir-
kung erwartete und, unbewuBt, oft noch heute erwartet, waren aber
auch alle andern Handlungen und Gebirden im Verkehr mit den unsicht-
baren Michten. Und ebenso mit den anderen Menschen, denen alle hier-
archisch bestimmte Stellungen in der Gesellschaft zukamen, schon in
der Familie, der Sippe und dann in der Feudalgesellschaft. Der «Ritua-
lismus», gerade auch im menschlichen Umgang, der in unseren Augen
fiir die Chinesen so kennzeichnend geworden ist, muB ihnen selbst sehr
gefallen haben.

Die hier in einigen wesentlichen Ziigen dargestellte alte Welt- und
Lebensauffassung bildet die Grundschicht der chinesischen Denkweise,
die sich in dieser noch heute kundtut und in der auch der Konfuzianis-
mus und der Taoismus wurzeln. Der Konfuzianismus nun hat das
Menschsein und die Menschseinsideale der Chinesen am starksten, je-
denfalls am sichtbarsten geprigt. Dabei diirfen wir unter « Konfuzianis-
mus» nicht nur die Lehre des Konfuzius verstehen, sondern miissen auch
deren Weiter- und zum Teil Umbildung durch seine Schiiler einbezie-
hen ; Konfuzius diirfen wir aber sicher als ihren Begriinder ansehen, ja
als ihren Verkorperer, und die konfuzianischen Menschseinsideale,
worum es uns hier geht, finden wir zum gréBten Teil schon in den Zeug-
nissen seines eigenen Denkens, den «Lun-yii» («Gesprichen»), vorge-

bildet.



88 ERBE DES OSTENS

Konfuzius bemiihte sich um Bewahrung und Wiederherstellung, war
aber gleichzeitig, ohne sich dessen recht bewuBt zu sein, ein groBer Neue-
rer, ja ein geistiger und kultureller Revolutionir. Zu seiner Zeit, um
goo v, Chr., waren die iiberkommene feudale Staats- und Gesellschafts-
ordnung Chinas und die Anschauungen, worauf sie ruhte, erschiittert
und entartet, und es herrschte ein entfesselter Feudalismus mit List,
Verlogenheit und hemmungsloser Gewalttitigkeit, mit immer hiufige-
ren Kriegen, mit Elend und MiBstinden aller Art. Diesem Ubel seiner
Zeit wollte Konfuzius abhelfen, aber dadurch, dal3 er der alten Staats-
und Gesellschaftsordnung und vor allem den Anschauungen, worauf
diese nach seiner Auffassung griindeten, erneute, stirkere Geltung ver-
schaffte, sie wieder herstellte — er sagte von sich selbst, er iibermittle
und schaffe nichts Neues. Konfuzius sah in der ﬁberliefemng aus dem
frilheren Altertum ausgeprigte moralische Vorbilder und Lehren oder
legte die ﬁberlieferung in diesem Sinn aus. Das iibermittelte er also, und
darauf wies er unermiidlich hin. Die groften Vorbilder waren fiir Kon-
fuzius die idltesten Gestalten der ﬂberlieferung, die er kannte oder aner-
kannte, in Wirklichkeit mythische Gestalten, die er als die «Vollkom-
menen Menschen» bezeichnete und als die vollkommenen Musterhert-
scher mit den vollkommenen Herrschertugenden pries, und ihre Herr-
schaftszeit war fiir ihn das Goldene Zeitalter. Dank dem Gewicht, das
Konfuzius dieser Geschichtsauffassung zu geben verstand, wurden das
Goldene Zeitalter und seine Herrscher fiir die Chinesen zum bleibenden
Ideal ihres staatlichen und gesellschaftlichen Menschseins ; allgemeiner
wurde es ja oder war es immer ihr Ideal, sich in ihrem Sein und Tun
nach dem Vorbild der Vergangenheit zu richten.

Bei seinem eingestandenen und unleugbaren Bestreben, die iiberlie-
ferten Anschauungen und Ordnungen zu bewahren und wieder herzu-
stellen, hat Konfuzius doch einer vernunftmiBiig moralischen Denk-
weise entscheidend den Weg gebahnt, die sich der alten, trotz ihrer
Entartung noch herrschenden, kosmologisch-ritualistischen Denkweise
entgegenstellte ; diese hob er zwar nicht auf, schob sie aber gleichsam



E.H.VON TSCHARNER : CHINA 89

in den Hintergrund. Darin war er also ein Neuerer, so fiihrte er in der
chinesischen Geistesgeschichte eine revolutionire Anderung durch -
dhnlich wie, ohne daB sie voneinander gewuBt hitten, Gautama Buddha
zur gleichen Zeit in der indischen und Sokrates ein halbes Jahrhundert
spiter in der griechischen Geistesgeschichte. Auch Konfuzius sah im
Himmel die héchste, irgendwie gottliche Macht und glaubte, daf letzt-
lich der Wille und die Gebote des Himmels das Schicksal der Welt und
aller Menschen bestimmen, aber seine Lehre ging darauf hinaus, da83
der Mensch sein Leben zur Hauptsache mit der eigenen Vernunft und
der eigenen bewubBten Moral zu lenken habe. Um die Menschen zu die-
sem Denken und Verhalten zu bringen, sprach er unablissig von den
Tugenden, die ihm nétig schienen, und vor allem eben von Menschen,
die seiner Ansicht nach diese Tugenden besessen hatten und daher Vor-
bilder waren, Tugendmuster — jene mythischen und andere, wohl im-
mer moralisch idealisierte Gestalten der Uberliefemng. Und zur Ab-
schreckung wies er auf iiberlieferte Gestalten moralischer Verderbtheit
hin, die auf ihre Art idealisiert waren. Im Gegensatz zu seinen Schiilern,
vor allem zu Meng-tsi (Mencius), bemiihte sich Konfuzius wenig, seine
Tugendlehre in philosophischen Zusammenhingen darzulegen und zu
begriinden ; die Tugenden sollten an und fiir sich, sozusagen unbezogen
gelten — dhnlich den Ideogrammen der chinesischen Schrift, die dem
chinesischen Geist so gemiaB sind — und sie sollten vor allem durch die
menschlichen Tugendvorbilder der ﬁberlieferung zur Nachahmung fiih-
ren, und um dieses Ziel zu erreichen, sprach also Konfuzius einfach
unablissig und unermiidlich von den Tugendén und den Tugendvorbil-
dern, himmerte sie seinen Zuh6rern unaufhoérlich ein. Seine Methode
hatte Erfolg. Spiter in der Sammlung der niedergeschriebenen «Ge-
spriche», die zum konfuzianischen Katechismus, zum Teil sogar zu
Sprichwortern oder volkstiimlichen moralischen Maximen wurden.
Und mit der Zeit wurde die konfuzianische Tugendlehre zum allgemei-
nen chinesischen Menschseinsideal und gab auch dem wirklichen Le-
ben der Chinesen im allgemeinen das Geprage ; aber wie wir Christen,



90 ERBE DES OSTENS

und wohl noch mehr, fiihlten sich die Chinesen in ihrem Sein und Tun
durch ihr moralisches Ideal nicht unbedingt verpflichtet oder glaubten
ihm mit moralischem Reden und Schreiben Geniige zu tun.

Als Menschseinsideal haben aber die Tugenden, die Konfuzius so
eindringlich lehrte, hochste allgemein-menschliche Geltung. Diese
Tugenden sind: kindliche Pietit und folgsame Ergebenheit des jiinge-
ren Bruders gegeniiber dem ilteren, Ehrfurcht, Treue, Aufrichtigkeit,
Rechtlichkeit — das chinesische Wort bedeutet auch Verantwortungs-
sinn und PflichtbewuBtsein — und, als Krone aller Tugenden, die
Menschlichkeit. In der kindlichen Pietit hat Konfuzius die natiirliche
Haltung gegeniiber den Eltern zur bewufiten Tugend erhoben. So war
die kindliche Pietit auch eine natiirliche, die natiirlichste Tugend, be-
sonders in China, wo die Familie, die Sippe, unentwegt als die einzig
natiirliche und daher wichtigste menschliche Gemeinschaft galt und
iiberdies vom Ahnenkult religics gestiitzt wurde, und dank dem Kon-
fuzianismus wurde die kindliche Pietit zu der «chinesischen National-
tugend». Von der kindlichen Pietit und der ihr verwandten Tugend der
briiderlichen Folgsamkeit, die er auch als natiirlich auffaBte, leitete
Konfuzius die anderen Tugenden sogar ab. So heiBt es in den «Gespri-
chen» : «Der Edle pflegt die Wurzeln. Sind die Wurzeln gefestigt, brin-
gen sie Stamm und Zweige hervor. Kindliche Pietit und briiderliche
Folgsamkeit, das sind die Wurzeln der Menschlichkeit.» Die Mensch-
lichkeit, die wahre, giitige Menschlichkeit ist fiir Konfuzius die hochste
Tugend, in der alle anderen Tugenden gipfeln und die alle anderen
Tugenden mit in sich begreift. Sie ist die Tugend, die Beschaffenheit
des moralisch, seelisch und geistig vollkommen gebildeten Menschen.
Und Konfuzius betrachtete sie als so hoch, da er nicht einmal von sei-
nen mythischen Musterherrschern sagen wollte, sie seien Vorbilder
dafiir. Um so mehr Geltung kam ihr als einem h&chsten Menschseins-
ideal zu.

Als Tréger seiner Moral-, Gesellschafts- und Staatslehre und als Ideal-
menschen iiberhaupt stellte Konfuzius den kiin-tsi hin, den Herrn, den



E.H.VON TSCHARNER : CHINA 91

Gentleman, den Edlen — selbst fiir Konfuzius gehorten die «vollkom-
menen Menschen » des vorbildlichen Goldenen Zeitalters der unwieder-
bringlichen Vergangenheit an. Der Ausdruck «kiin-tsi » bezeichnete frii-
her, wie unsere entsprechenden Ausdriicke, einfach den Hohergestell-
ten in der festen sozialen Hierarchie; diese Bedeutung hatte er auch
noch bei Konfuzius, wollte dieser doch die alte Gesellschaftsordnung
bewahren und wiederherstellen, aber Konfuzius — und darin war er
wieder der Neuerer — verlangte vom kiin-tsi, daB er gleichzeitig und vor
allem ein moralisch, sittlich gebildeter Mensch sei. Konfuzius dachte
in seinem Bemiihen auch immer an das Wohl des einfachen Volkes,
aber er erwartete eine Besserung der sozialen und politischen Verhilt-
nisse nicht von der Bildung des Volkes — «Das Volk kann dazu gebracht
werden [dem Gebot oder Vorbild] zu folgen, aber nicht, es zu verste-
heny, sagte er. Nein, er erwartete eine solche Besserung nur von der
Bildung der Herrenschicht, die nun als Elite von Herren oder Edlen
in seinem moralischen Sinn, mit Pflicht- und VerantwortungsbewuBt-
sein und Giite auch fiir das Wohl des Volkes sorgen sollte.

Die Bildung, wie sie Konfuzius forderte, bestand vornehmlich im
Studium des geschriebenen Erbgutes, was zuerst einmal das Erlernen
der Tausende komplizierter Ideogramme né6tig machte. Die griindliche
Vertrautheit mit der schriftlichen Uberlieferung — wie viele Chinesen
haben schlieBlich ihre klassischen Biicher auswendig gekonnt — bedeu-
tete die Vertrautheit mit den Lehren der Geschichte, mit deren im
Sinne der konfuzianisch-moralischen Auslegung vorbildlichen und ab-
schreckenden Gestalten, mit den alten Anschauungen, Brauchen, Ver-
haltensregeln usw. und auch mit viel wahrer Erfahrungsweisheit. Das
tiberlieferte Schrifttum, das der Edle studieren sollte und das zur Zeit
von Konfuzius noch nicht sehr umfangreich sein konnte, vermehrte
sich bald durch die Aufzeichnungen, Schriften und Kommentare der
Schiiler und der Nachfolger des Konfuzius; ferner durch immer zahl-
reichere Geschichtswerke. Auch die Dichtung gehorte dazu, nachdem
Konfuzius die iiberlieferten Gedichte und Hymnen, die zum klassischen



92 ERBE DES OSTENS

«Buch der Lieder» wurden, so hoch gepriesen hatte, und der Dichtung
wurde mit der fortschreitenden Zeit ebenfalls immer mehr. Wir kon-
nen das konfuzianische Bildungsideal, das wir hier umrissen haben, den
chinesischen Humanismus nennen. Es sollte auch uns sympathisch be-
rithren, daB in den spiteren, aus dem Konfuzianismus hervorgegange-
nen Staatspriifungen, durch die — im Prinzip — die Beamten ausgewihlt
wurden, die Kandidaten nur in diesem Humanismus gepriift wurden,
dafB3 es dabei nicht darauf ankam, ob sie etwas iiber Verwaltungsfragen
wuBten; wohl aber, ob sie ein literarisches Essay oder ein Gedicht nach
allen Regeln der Kunst schreiben konnten. Hier sei auch vermerkt, daf3
der Ubergang von der feudalen Gesellschafts- und Staatsordnung, deren
Wiederherstellung die Morallehre des Konfuzius galt, zum zentralisti-
schen Kaiserreich und Beamtenstaat der Lehre des Konfuzius kaum Ab-
bruch tat:'an die Stelle der Feudalhierarchie trat nun die der Beamten.
Und die konfuzianische Bildung konnten sich auch in der nachfeudalen
Zeit Menschen des einfachen Volkes kaum leisten ; dennoch ist sie zu
einem allgemeinen Menschseinsideal der Chinesen geworden, zusam-
men mit der Kenntnis der magisch faszinierenden Schrift. Der konfuzia-
nische Humanismus aber ist durch miindliche Verbreitung zu einem
guten Teil, mit viel anderer alter Weisheit, ins allgemeine Geistesgut
des Volkes und in seinen reichen Sprichworterschatz eingegangen.
Einen bedeutenden Platz nehmen in der Lehre von Konfuzius und im
Studium, das sie forderte, der mannigfaltige Ritualismus, vor allem der
Ritualismus des hierarchisch-gesellschaftlichen Umgangs, und die Mu-
sik ein. Hier zeigt sich besonders deutlich, wie er die ﬁberlieferung
umdeutete in seinem Erneuerungsstreben. Musik und Riten hatten ur-
spriinglich eine magische Funktion; diese scheinen sie bei Konfuzius
zwar nicht ganz verloren zu haben, aber er stellt sie doch entschieden
in den Dienst des moralischen BewuBtseins. Die gute Musik soll uns
harmonisch stimmen, unsere Leidenschaften bandigen und so auch die
menschlichen Beziehungen giinstig beeinflussen. Viel wichtiger als die
Musik sind aber fiir Konfuzius die Riten, insbesondere die des mensch-



E.H.VON TSCHARNER : CHINA 93

lichen Umgangs, also die Schicklichkeitsformen, ja -formeln, und -re-
geln. Sie gilt es moralisch zu verinnerlichen, namentlich mit Ehrfurcht
zu erfiillen, und zwar mit den verschiedensten Arten von Ehrfurcht, die
den mannigfaltigen gesellschaftlichen Verhiltnissen entsprechen und
die die ebenso mannigfaltigen Schicklichkeitsformen ausdriicken sollen.
Die Schicklichkeitsformen und -regeln in ihrer ganzen Mannigfaltig-
keit, die Konfuzius so hoch hielt, und all der iibrige Ritualismus und
Zeremonialismus, die Konfuzius auch am Herzen lagen, haben das Le-
ben und das Menschseinsideal der Chinesen schon vor Konfuzius ge-
kennzeichnet, jedenfalls aber seither, bis heute und allgemein. Sicher
sind sie oft genug zu bloBem Formalismus, zu duBerlichem Getue und
Gepringe entartet, zu Heuchelei und zum Deckmantel gerade unmora-
lischer Absichten und Taten geworden, aber sie haben doch die allge-
meine Gesittung der Chinesen bewirkt. Gesittung, Sitten und Sittlich-
keit, wie sie der Konfuzianismus vertrat, waren in den Augen der Chi-
nesen auch die idealsten Mittel, um das gesellschaftliche und staatliche
Leben harmonisch zu regeln, und deshalb striubten sie sich dagegen,
ihr Leben durch Staatsgesetze, die sie als unmenschlich und unnatiirlich
auffassen muBten, regeln zu lassen — der Zusammenbruch des totalit-
ren Reichs der Ts’in, nach dreizehn Jahren am Ende des Altertums, ist
teilweise aus dieser Einstellung zu erkldren, und vielleicht erleben wir
es noch, daB3 die tiefwurzelnden alten Ideale auch im «neuen China»
wieder siegen.

Das ideale Herrschaftsverhiltnis hat Laotse, der den Taoismus ver-
korpert wie Konfuzius den Konfuzianismus, in einem beriihmten
Spruch auf seine Weise dargelegt: « Herrschen ganz GroBe, so wissen
die Unteren nur gerade, daB sie da sind. Die nichste Art [Herrscher]
lieben und umschmeicheln sie, die nichste Art fiirchten sie, die nichste
Art verachten sie. Wer nicht genug Vertrauen hat, findet kein Ver-
trauen. Wie selten machen jene — die ganz groBen Herrscher — ihre
Worte! Werke werden vollbracht, Geschifte werden ausgefiihrt, und
das ganze Volk denkt: wir sind von selbst so», was auch heil}t: «wir



94 ERBE DES OSTENS

sind frei». Was die Taoisten schon immer, also schon die Vorlaufer von
Laotse, als solche gekennzeichnet haben muB3, war ihre Auflehnung ge-
gen den Zwang der staatlichen und gesellschaftlichen Ordnung, und
deren MiB3stinde und MiBBbrauche brachten sie noch mehr gegen sie auf;
sie wollten ein bescheidenes, friedliches, natiirliches Leben leben, un-
behelligt von Staat und Gesellschaft, ja von der Kultur, und zogen sich
dazu oft in die Einsamkeit zuriick, allein, 6fter mit ihren Familien oder
gleichgesinnten Freunden, und kiimmerten sich nicht mehr um die
menschlich organisierte Menschenwelt. Aber erst von Laotse, der um
300 v. Chr. gelebt und sein Biichlein « Tao-te-king» geschrieben haben
mul}, und von seinen Schiilern wie Chuang-ts'l', konnen wir sagen, daf3
sich die Taoisten auch bemiiht haben, mit ihren Anschauungen, mit
einer Lehre, die damaligen Verhiltnisse in der Menschenwelt zu ver-
bessern. Im Gegensatz zu Konfuzius, der sich bewuBt fast ganz auf eine
moralisch-praktische Lehre fiir die menschliche Staats-, Gesellschafts-
und Kulturwelt beschrinkte, griindete Laotse seine Lehre auf ein hch-
stes und umfassendes Prinzip allen Seins und Geschehens in der ganzen
natiirlichen Welt, ja im Kosmos. Er kniipfte damit an die alte, allge-
mein giiltig gebliebene Weltauffassung von der groBen Naturordnung
an, zu der auch fiir ihn der Mensch mit seiner Kulturwelt gehorte; die
groBe Naturordnung wird nun aber bei Laotse von seinem hochsten
und umfassenden Prinzip beherrscht, das er Tao nennt. Nach seiner
Lehre ist das Tao nicht nur, was es ja eigentlich heilt, ein Weg, der
Weg nimlich, den die ganze Welt, die ganze Natur, alle Dinge und alles
Geschehen der Welt gehen, es ist auch ein Prinzip der Bestindigkeit
und Einheit jenseits aller Wandlung, Verginglichkeit und Gegensitz-
lichkeit, es ist ein letztes, héchstes und universelles Seiendes und Wir-
kendes, und der Urgrund, der UrschoB, aus dem alles aktuell Seiende
hervorgegangen ist und bestindig hervorgeht und in den alles aktuell
Seiende schlieBlich zuriickkehrt. Dem Tao, dem alles beherrschenden
héchsten Prinzip, zuwiderzuhandeln, muB unheilvoll sein. Das tut aber
der Mensch mit seiner Intelligenz und seiner Geschicklichkeit, der



E.H.VON TSCHARNER : CHINA 95

homo sapiens et faber, der Schopfer der Kulturordnung, und in den
Augen des Laotse tat es der Mensch seiner Zeit in besonders unheilvol-
lem MaBe. Einerseits jene Herren, die mit unnatiirlichen, harten Staats-
gesetzen herrschen wollten, anderseits die Konfuzianer, die mit ihren
Tugendvorbildern und Schicklichkeitsformen eine hoffirtige, selbstge-
fillige Betriebsamkeit entfalteten. So konnte Laotse in seiner paradoxen
Art sagen : «Als das groBBe Tao preisgegeben wurde, gab es Menschlich-
keit und Rechtlichkeit. Als Klugheit und Wissen hervortraten, gab es
die groBe Kiinstlichkeit (die von Konfuzius gepriesene und ausgebaute
Kulturordnung). Als die Familienmitglieder nicht mehr in Harmonie
waren, gab es Kindesehrfurcht und Elterngiite. Als Staaten und Sippen
in Unordnung kamen, gab es treue Diener.» Mit diesen Spriichen wollte
Laotse die Tugenden nicht etwa verwerfen, sondern nur ausdriicken,
daB sie in der ungestorten, harmonischen groBen Naturordnung, der
Weltordnung des Tao, so natiirlich, so «selbstverstindlich» sind, daf3
man gar nicht von ihnen spricht. Das Unheil, das wir unserem Abfall
vom Tao verdanken, kénnen wir nur wiedergutmachen, wenigstens
fiir uns selbst, indem wir uns bemiihen, das Tao und seine Weltordnung
zu erkennen und uns mit ihnen wieder in Einklang zu bringen. Die Er-
kenntnis des Tao konnte nur eine intuitive Erkenntnis sein, die oft in
Versenkung, in Meditation gesucht wurde, sie war eine mehr oder weni-
ger mystische Erkenntnis und Erleuchtung und wurde dies bei Laotses
Schiilern wie Chuang-tsi noch mehr, ja das Bemiihen um diese Erkennt-
nis wurde da und dort sogar zu einem Bemiihen um eine mystische Ver-
einigung mit dem Tao. Nach Laotse soll uns die Erkenntnis des Tao aber
auch dazu fiihren, uns in unserem alltiglichen Leben der Weltordnung
des Tao wieder anzupassen, einzuordnen, und dazu sollen wir fiir unser
Sein und Tun das Tao als Vorbild nehmen, vor allem sein wu-wei, sein
«Nicht-Wirken», womit Laotse das rein spontane, im hochsten Sinn
natiirliche Wirken des Tao meint, im Gegensatz zum oft so verhingnis-
vollen wunsch- und wissensbedingten Wirken und Handeln des Men-
schen. Um anderseits Tao-gleich sein und uns verhalten zu kénnen, miis-



96 ERBE DES OSTENS

sen wir uns von unserem gewohnlichen Wissen und Denken, wie es
Konfuzius preist, und von den dadurch bedingten Wiinschen, Begier-
den und Absichten befreien. Das ist die Freiheit, die die taoistischen
Denker lehren, eine seelisch-geistige Freiheit, und der angefiihrte
Idealherrscher des Laotse, unter dem, wie wir hier gesehen, das Volk
die Freiheit genieBt, muf} selbst diese Freiheit gefunden haben. Diese
Freiheit im taoistisch-ethischen Sinn bedeutet wiederum vollkommene
I‘.'Iberei{)stimmung des Menschen mit der Ordnung des Tao, der hch-
sten Natiirlichkeit. Und daraus ergeben sich auch eine Reihe von Seins-
und Verhaltensweisen, die wir als die taoistischen, namentlich die Lao-
tse’schen.Tugenden bezeichnen konnen: Schlichtheit, Bescheidenheit,
Geniigsamkeit, Nachgiebigkeit, Friedfertigkeit, Gelassenheit, Giite,
Wahrhaftigkeit, Vertrauen. Wer diese Tugenden hat, kann ein freies,
natiirliches Leben genieBen. Unnétig zu sagen, daB Laotse auch den
Krieg verurteilt hat, in besonders eindriicklichen Spriichen. Den Krieg
verurteilen aber die Chinesen allgemein — was nicht verhindert hat, daf3
in China wohl ebenso viel gekriegt worden ist wie in Europa.

Die taoistische Lehre vom Tao, seiner Weltordnung und seiner Ethik
war in ihrer philosophischen Darlegung einfacheren Menschen nicht
zuginglich. Aber sie entsprach doch zum Teil der allgemeinen, alten
Weltauffassung und, mit ihren Tugenden der Schlichtheit, Geniigsam-
keit, Nachgiebigkeit usw. einer gerade unter den einfacheren Menschen
verbreiteten praktischen Haltung, und es ist doch wahrscheinlich, da}
die Lehre von Laotse mittelbar diese Anschauungen und Lebensideale
verstirkt hat. Um so groBer und deutlicher war ihre Wirkung auf die
Gebildeten. Die Gebildeten waren fast ausnahmslos durch die konfuzia-
nische «Schule » gegangen ; manche wurden zu bewundernswerten stren-
gen, «puritanischeny, aber doch engherzigen Konfuzianern, manchen
war der Konfuzianismus Mittel und Deckmantel fiir Macht- und Besitz-
gier, aber die vielen offenherzigen Gebildeten verbanden ihre konfuzia-
nische Bildung und Gesittung mit der geistigen Vertiefung und Berei-
cherung und mit der Gesinnung, die sie in der taoistischen Philosophie,



E.H.VON TSCHARNER : CHINA 97

ja im Buddhismus fanden. Wenn sie auch meistens ein Amt betreuten,
was ja das Ziel der konfuzianischen Bildung war, und ihre Stadtwoh-
nung hatten, so besaBBen sie sehr oft auBerdem eine Klause in einsamer
Gegend auf dem Land, mit Vorliebe in den Bergen, wohin sie sich bei
jeder Gelegenheit zuriickzogen und wo sie sich oft, wenn sie des Amts-
und Gesellschaftsbetriebs iiberdriissig waren, schlieBlich ganz einniste-
ten — ein Ideal, das ja die chinesischen Landschaftsgemilde immer wie-
der verherrlichen. Solche Gebildete waren die chinesischen Lebens-
kiinstler, und ihre Lebenskunst war ein hohes chinesisches Mensch-
seinsideal. Sie war eine Synthese konfuzianischer, taoistischer und mei-
stens auch buddhistischer Bildung. Die chinesischen Lebenskiinstler
widmeten sich dem Biicherstudium und der Meditation, dem Essay-
und Gedichteschreiben, der Malerei, der besonders hochgeschitzten
Schreibkunst und der Musik, vornehmlich auf dem k’in, der klassischen
Zither, aber auch der frohlichen Geselligkeit mit gleichgesinnten Freun-
den und den Tafelgeniissen — daB die Chinesen groBe Feinschmecker
sind und eine Kochkunst entwickelt haben, der hochstens die franzosi-
sche gleichkommt, sei hier nur nebenbei bemerkt. Die meisten gro3en
chinesischen Dichter, Maler und Kalligraphen waren solche Lebens-
kiinstler. Thre Kunst — denken wir vor allem an die Landschaftsmalerei —
wire ohne die geistige Vertiefung der Weltschau, wie sie der Taoismus
und der Buddhismus ihnen schenkte, nicht denkbar. In ihrer Lebens-
kunst und ihrem Lebensgenu3 muBten sie sich frei, heiter und gelassen
filhlen, geborgen in der Naturordnung des Tao, wie es Laotse lehrte.
Sie waren nicht nur frei, sondern auch Individualisten, unverwechsel-
bare Personlichkeiten, wovon wohl am schonsten die Schreibkunst
zeugt,

Mit dem Begriff «Taoismus» verbanden sich schon im Altertum
aber spiter immer mehr, noch andere Anschauungen und Bemiihungen
als die groBartige und vielseitige Philosophie des Laotse und seiner
Schiiler: Zauberlehren, Alchimie, gymnastische und asketische Prak-
tiken, die verschiedenste iibernatiirliche Fihigkeiten, namentlich lan-

7



98 ERBE DES OSTENS

ges Leben, ja Unsterblichkeit verschaffen sollten, dazu Mythen, Legen-
den und Mirchen sowie Vorstellungen von mannigfaltigen Gottern,
Geistern und Diamonen, von Heiligen und Genien. Wie iiberall fanden
auch in China diese Vorstellungen und Geschichten leicht Zugang zu
den Gemiitern, vielleicht besonders der einfacheren Menschen, und bil-
deten einen wesentlichen Teil ihres Innenlebens.

Neue derartige Vorstellungen, Legenden und Mirchen brachte, bald
nach de{ christlichen Zeitwende, der Buddhismus aus Indien nach China
und begliickte damit dieselben aufnahmebereiten Gemiiter. Mit diesem
Geistesgut, wie mit manchen philosophischen Anschauungen, konnte
der Buddhismus am Taoismus ankniipfen und sich diesem aufpfropfen,
und wenn der Taoismus den Buddhismus zeitweilig als Nebenbuhler
empfand, so hat ihn dieser wiederum zu weiterer Entfaltung seiner eige-
nen Welt von Géttern, Heiligen usw. angeregt. Auf diese Weise ist die
Phantasiewelt des chinesischen Geistes, die Schatzkammer religioser,
miarchenhafter und sonstwie unwirklicher Gestalten und Geschichten
im Geiste der Kinder und der Erwachsenen, der Gebildeten und der
Ungebildeten immer reicher und michtiger geworden, und aus ihr
schopften die volkstiimlichen Geschichtenerzihler, das ebenso volks-
tiimliche Theater und die immer zahlreicheren billigen Drucke viele
ihrer buntesten und aufregendsten Geschichten und Gestalten. Ist es
nicht auch ein menschliches Menschseinsideal, geistig in solchen Wel-
ten zu leben?

Daf} der Buddhismus in China so erfolgreich wurde, hatte aber einen
tieferen Grund: er befriedigte ein eigentliches religioses Bediirfnis vie-
ler chinesischer Menschen, das ihre altererbten Anschauungen, Lehren
und Einrichtungen nicht hatten befriedigen konnen, er fiillte eine Liicke
im seelischen Leben der Chinesen. Der Buddhismus breitete sich in
China nicht in der urspriinglichen Gestalt der Lehre des Buddha aus,
wonach alles Leben Leid ist und sich der Mensch bemiihen soll, sich
von diesem Leid selbst zu erlsen und ins Nirvana einzugehen — mit die-
ser pessimistischen Lehre hitte der Buddhismus bei den von Natur opti-



E.H.VON TSCHARNER : CHINA 99

mistischen Chinesen keinen Erfolg gehabt. Nein, der Buddhismus kam
in seiner veranderten Form des Mahdyana, des «GroBen Fahrzeugs»
— und schon in verschiedenen mahdyanistischen Schulen, die sich in
China noch vermehren sollten —, nach China: hier war Buddha zu einer
hochsten Gottheit geworden, sogar in zahlreichen Erscheinungsformen
und, nach der Schule, die in China am meisten Anklang finden sollte,
das Nirvana zu einem Paradies, das die rechtschaffenen Glaubigen nach
dem Tode aufnimmt. Nach seiner ﬁberlieferung hatte sich der Chinese
keine klaren Vorstellungen machen kénnen, wo und wie die Seele des
Menschen nach dem Tode weiterleben wiirde, und seine alten Gotthei-
ten waren ihm fern und unvorstellbar und kiimmerten sich kaum um
seine Note, ja selbst von den Ahnen, mit denen er sich doch so verbun-
den fiihlte, die aber ehrwiirdig kalt und sozusagen abstrakt in den See-
lentifelchen des Familienaltars thronten, war keine unmittelbare Hilfe
zu erwarten. Diesen Mingeln konnte also der Buddhismus abhelfen.
Als fremde Lehre muBte er sich allerdings den chinesischen Verhaltnis-
sen und Anschauungen anpassen. Wenn der Buddhismus dem guten,
tugendhaften Glidubigen ein Paradies versprach und den schlechten,
stindigen Menschen eine Holle in Aussicht stellte, so konnte er mit die-
sen Anschauungen an die konfuzianische Morallehre ankniipfen, selbst
mit der Karmatheorie der Wiedergeburtslehre ; fiir diese gab es sogar
Ansitze in den alten chinesischen Anschauungen, und jedenfalls drang
sie auch stark ins chinesische Denken ein. Seine Gottheiten aber brachte
der Buddhismus den Chinesen vergegenstindlicht, als anschaubare Got-
terbilder, den Buddha selbst in seinen verschiedenen Erscheinungsfor-
men, darunter in der des Amitabha, des «unermeBlich Glinzenden»,
des Herrn des Paradieses, anderseits die géttlichen Heiligen, wie ich
die Bodhisattvas nennen mochte, vor allem den, der in China allmihlich
weiblich wurde, zur Kuan-yin, und wie eine Gottheit, als besonders
barmherzige Goéttin, die verbreitetste Verehrung finden sollte — viel-
leicht weil sie als Schne spendende G6ttin galt, und Schne zu haben war
ja der brennende Wunsch jeder chinesischen Frau, und eine Pflicht,



100 ERBE DES OSTENS

auch nach konfuzianischer Anschauung. Vor diese Gottheiten, vor ihre
Standbilder in menschlicher Gestalt, aber mit iibermenschlich erhabe-
nem und giitigem Ausdruck, konnte in ihren immer zahlreicheren Tem-
peln und Tempelchen jedermann zu jeder Zeit treten und bei ihnen mit
Opfergaben, Weihrauch und Gebet Hilfe fiir seine Note und Hoffnung
fiir sein Seelenheil suchen. Und zahllose Gliubige bemiihten sich in echt
chinesischer und konfuzianischer kindlicher Pietit bei den Gottheiten
darum, daB iZ:e Eltern und Voreltern im Paradies des Amitabha wie-
dergeboren wiirden — wovon ja viele der kunstvollen Weihstelen des
mittleren 1. Jahrtausends zeugen. Hier sehen wir wahre Frommigkeit,
wahre religiGse Inbrunst und Hingabe. Sie muB3te auch unter den Mén-
chen zu finden sein, die ihr Heil — und oft das Heil ihrer Familienange-
-horigen — auf dem strengeren Heilsweg des Klosterlebens suchten. Die-
ses religiose Heilssuchen, diese Frommigkeit ist sicher nicht sehr be-
zeichnend fiir den Chinesen, aber in der Bliitezeit des chinesischen Bud-
dhismus muf3 er wohl ein chinesisches Menschseinsideal gewesen sein.
Die Bliitezeit des chinesischen Buddhismus ging im 9. oder 10. Jahr-
hundert zu Ende. Aber der Buddhismus wirkte doch weiter im chinesi-
schen Leben und Denken, zum Teil unlésbar vermischt mit konfuziani-
schem und taoistischem Erbgut. Davon zeugen etwa die Totenfeier-
brauche, die bis in unsere Zeit selbst in Familien gebildeter Konfuzia-
ner befolgt wurden: streng konfuzianischer Schicklichkeitskodex und
Ritualismus verbunden mit tagelangen buddhistischen und taoistischen
Seelenmessen. So zeigt sich hier wohl doch ein allgemeineres chine-
sisches Ideal : sich auch die Gunst allfilliger iiberirdischer Michte, das
Heil in einem allfilligen Jenseits zu sichern.

Ein hohes Menschseinsideal, das wieder fast ausschlieBlich fiir Ge-
bildete in Betracht kam, entwickelte sich in einer chinesischen Schule
des Buddhismus, die vieles von der taoistischen Philosophie und Mystik
ilbernommen hatte, der Ch’an-Schule, dem «Meditations-Buddhismus»,
wie er gern und nicht sehr zutreffend genannt wird. Diese Schule ist
viel bekannter geworden unter ihrem japanischen Namen «Zen» und



E.H.VON TSCHARNER : CHINA I01I

hat sich in Japan auch viel stirker und weiter ausgewirkt als in China.
Daher sollen die Menschseinsideale des Ch’an- bzw. Zen-Buddhismus
im Rahmen der japanischen Kultur naher betrachtet werden. Hier soll
nur daran erinnert werden, da die Landschaftsmalerei der Sung- und

der Yiian-Zeit ihre groﬁartige Durchgeistigung insbesondere dieser
buddhistischen Schule verdankt.

Es wire noch manches im Leben und Denken der Chinesen zu be-
trachten, das zu ihren Menschseinsidealen gehort und zu den allge-
mein-giiltigen Menschseinsidealen gehoren diirfte, aber wir miissen
uns jetzt damit begniigen, das, was wir betrachtet haben, zu einer ab-
schlieBenden Wiirdigung zusammenzufassen. Wenn wir in der Einfiih-
rung zu unserem Vortragszyklus dargelegt haben, da3 die Menschheit
in ihrer Entwicklung dazu gelangt ist, die Freiheit, die Selbstverant-
wortlichkeit und die Wiirde der individuellen Personlichkeit als die
hochsten Menschseinsideale anzusehen, so finden wir diese auch in der
chinesischen Kultur: Freiheit und Selbstverantwortlichkeit in der mo-
ralisch-bewuBiten Entscheidung, also auch im Sinne der Willensfrei-
heit, nach der konfuzianischen Lehre und seelisch-geistige Freiheit
nach der Lehre des Laotse bei den taoistischen Weisen und der Elite
der «Lebenskiinstler», besonders hier auch die Anerkennung der indi-
viduellen Personlichkeit und ihrer Wiirde. Freiheit, Selbstverantwort-
lichkeit und individuelle Personlichkeitswiirde waren aber in China be-
schrinkt und beengt durch den Konformismus des alleserfassenden,
strengen Schicklichkeitskodexes und durch die Macht des Traditionalis-
mus, ferner durch die Auffassung der Familien-, der Sippengemein-
schaft als einer Art iibergeordneter Personlichkeit, zu der der Einzel-
mensch fast nur als teilhabendes Glied gehérte, und schlieBlich, in poli-
tischer Hinsicht, durch die priester-kaiserliche Staatsform. Anderseits
miissen wir die Schicklichkeit und Gesittung, den Sinn fiir die Tradi-
tion und das Hochhalten der Familie, der Sippe als der natiirlichsten
menschlichen Gemeinschaft, wie wir es in der chinesischen Kultur



102 ERBE DES OSTENS

sehen, an sich als wertvolle Menschseinsideale betrachten. Dasselbe
gilt von der konfuzianischen Morallehre, insbesondere von deren héch-
stem Ziel, der Erlangung der wahren, giitigen Menschlichkeit und vom
konfuzianischen Idealmenschen, dem kiin-tsi, dem «Edlen», es gilt
vom Humanismus und von der Lebenskunst der Chinesen, und es gilt
von ihren Tugenden der Schlichtheit, Geniigsamkeit, Friedfertigkeit,
Gelassenheit usw., wie sie Laotse gepriesen hat. In ihrer alten Natur-
verbundenheit aber und in ihrer Verbundenheit mit der ganzen langen
Vergangenheit ihrer Kultur, wie sie sich in ihrem Traditionalismus und
in ihrem Familiensinn duBlert, miissen wir die Tiefendimensionen der
chinesischen Menschseinsideale sehen, die Wurzeln allen wahren
Menschseins, deren auch alle wahren Menschseins-Ideale nicht entraten
konnen.



	China

