Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft
Band: 13 (1960)

Heft: 1-4

Artikel: Islam

Autor: Dubler, C.E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-145775

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-145775
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

C.E.DUBLER « ZURICH

ISLAM

Giorgio Levi della Vida, Altmeister der italienischen Orientalistik,
hebt in seiner kurzen aber gehaltvollen Studie iiber die Grundgedanken
der islamischen Kultur® hervor, daf3 dieselbe, aus dem christlich-juda-
ischen Geistesgut geboren, vieles vom byzantinisierten Hellenismus und
von der persischen Zivilisation aufnahm. Er kommt nach einer allgemei-
nen Betrachtung zu folgendem Schlul: «<Mag es auch schwierig und oft
triigerisch sein, zwei Kulturen quantitativ einander gegeniiberzustellen,
so scheint es-doch berechtigt festzuhalten, daB der Islam, in seinem
inneren Bau, vielgestaltiger und komplexer als das Christentum ist.»
Diese Tatsache findet gleich eine geographische wie eine historische
Erklirung, wobei man sich aber nicht durch die anscheinende Einheit-
lichkeit der islamischen Welt, die rein duBerlich ist, fehlleiten lassen
darf. Unter ihr verbergen sich Elemente von erstaunlicher Vielfalt, die
teils zu einem organischen Ganzen verschmolzen sind ; sehr oft aber als
unverbundene und gegensitzliche Faktoren, die voneinander abhingig,
antagonistisch nebeneinander auftreten. Jedoch das Bindeglied all die-
ser widerstreitenden Elemente ist die Einheit der religiosen Grundlage,
die in ihrem Wesen weit in altorientalische Zeit zuriickreicht. Der
Einbruch Alexanders des GroBen und der Hellenismus hatten die gro-
Bere, geistige Einheit des Nahen und Mittleren Ostens bis zur Spitantike
nach und nach zu brechen vermocht. Doch da erschien eine neue Po-
tenz auf dem Plan, die viel michtiger werden sollte, als es die alten
Assyrer oder Iranier je gewesen waren. Diese neue Einheit hitte aber
gewil} vollig andere Formen angenommen, wenn sie nicht von einem
Triumer geschaffen worden wire, der in der arabischen Wiiste ver-
loren, an Hand von falschverstandenen Bruchstiicken von Christentum
und Judentum, seine eigene, neue Religion verkiindet hitte. Ohne den

1. G. Levi della Vida, Aneddoti e svaghi arabi.e non arabi, Milano /Napoli 1959, S. 3-15.



C.E.DUBLER: ISLAM 33

unerhdrten Impuls, den Muhammad den kriegerischen Arabern zu ge-
ben vermochte, wire die michtige riumliche Ausdehnung wie auch
die daraus erwachsende kulturelle Einheit des Islams unvorstellbar.
Der Islam, als Kulturphinomen gesehen, hat nie die religise Grund-
| lage seines Ursprungs geleugnet oder aufgegeben. Die Religion war das
Mittel, durch das sich die Sprache — das Arabische — ausbreitete und,
mit dieser, zahlreiche andere Ziige, die ihr nahe verwandt sind, wie
z. B. stilistische Schemata, die ﬁberlieferung festgefiigter, literarischer
Formen, die lebendige Erinnerung an bestimmte historische Ereignisse
und schlieBlich das tiefverwurzelte Gefiihl, wenigstens zum Teil, einer
nationalen Einheit anzugehGren. Muslim werden bedeutete nach Mu-
hammads Tod, wihrend mehr als einem Jahrhundert, soviel wie ein legi-
times Mitglied eines arabischen Stammes sein und dessen Vorrechte
genieBen ; wahrend mehr als dreier Jahrhunderte bedeutete es die An-
nahme der arabischen Sprache als einziges, gehobenes Ausdrucksmittel
fiir Fiihlen und Denken ; und spiter, als der Impuls des Arabischen er-
lahmte und neue nationale Sprachen und Literaturen aufkamen — wie
die neupersische, die tiirkische, die hindustanische, die malayischen —,
konnten sich diese nie vollig dem EinfluB des Arabischen entziehen.
Die Verflechtung von Religion, Sprache und Kultur ist im Islam viel
inniger, wenn auch grundsitzlich mit derjenigen des Lateinischen im
europiischen Mittelalter vergleichbar. Doch der Islam, so wie er sich
nach den groBen arabischen Eroberungen des 7./8. Jahrhunderts ent-
wickelte, war von der Religion, die Muhammad in einem Winkel Ara-
biens gepredigt hatte, recht verschieden. Durch die groBe geographi-
sche Ausdehnung war es gegeben, daBl der Islam sich mit anderen, teils
héheren Kulturformen auseinandersetzen muBte. Diese vermochte er
aber nicht aufzusaugen, sondern muBte sich damit abfinden, mit ihnen
ein Zusammenleben einzugehen. -
Der Islam Muhammads, d.h. sein religioses Erlebnis, wie es im
Koran niedergelegt erscheint, ist, vereinfacht, eine christlich-jiidische
Weiterbildung mit einigen Zutaten, die den Manichaern und Mandéern

3



34 ERBE DES OSTENS

entlehnt wurden, und losen Elementen des alten, vorislamischen Ara-
biens. Sind diese letzten heute noch schwer als Bestandteile zu erfassen,
so bleiben sie darum nicht minder mafigebend fiir die Folgezeit. Wenn
der Islam der Gefahr, ein «verdorbenes Christentum» zu werden, ent-
ging, so war dies nur durch das ungebrochene Weiterleben einiger
Wesensziige des vorislamischen Arabiens méglich, die sich im Koran
und in der literarischen Uberlieferung lebendig erhielten. Diese We-
sensziige waren durchaus barbarisch, und daher lehnt das okzidentale
Empfinden sie ihrer Roheit wegen ab; der Islam jedoch hat sich ihrer
nie entledigen kénnen noch wollen. Der «Arabismus» innerhalb des
Islams erschopfte sich aber nicht in der Gegenwart nationaler Elemente
im Bereiche def Religion. Dazu kam der Sieg der gesprochenen Spra-
che, denn das Arabische ersetzte vom Atlantik bis zum Tauros und Za-
gros alle frither gebrauchten Idiome. Dieser Triumph stellte viel mehr
als lediglich den Ersatz eines mechanischen Verstindigungsmittels dar;
es war die Anerkennung der absoluten Herrschaft einer psychischen
Haltung und eines klar individualisierten Kunsttypus, dessen Grund-
lage auditiv ausgerichtet war. Dazu gehort die bleibende Bindung der
ganzen arabischen Literatur an die reiche Rhetorik der vorislamischen
Beduinenlyrik, die immer wieder zur isthetischen Richtschnur des
Schrifttums wurde oder, negativ ausgedriickt, von deren Vormund-
schaft die Autoren sich nie ganz haben befreien konnen. So hat das
Arabische vollig neue Formen kiinstlerischen Ausdrucks geschaffen,
die seiner Eigengesetzlichkeit entsprachen. Sobald aber der herkémm-
liche, formale Rahmen gesprengt wurde — und das erfolgte z.B. bei
der literarischen Ausgestaltung der arabischen Prosa —, konnte dies nur
durch groBe Sprachschopfer wie Ibn al-Mugqaffa® oder Dschahiz mit
Erfolg durchgefiihrt werden. Geht man noch weiter, so darf man wohl
annehmen, daB die neupersischen Epen, an erster Stelle das Shahnamd,
«das Konigsbuch» des Firdawsi, schwerlich hitten auf arabisch verfalt
werden konnen. Diese sprachlichen Eigenheiten und die servile Obser-
vanz aller religiésen Vorschriften des Korans verhinderten eine leben-



C.E.DUBLER : ISLAM 35

dige Aufnahme artfremder Elemente, mit denen der Islam notgedrun-
gen bei seiner weltweiten Ausdehnung in Beriihrung kommen mubBte.
Sowohl der Rationalismus wie die Mystik sind, ihrem Ursprung nach,
‘derartige Fremdstoffe, und ihr immanenter Konflikt mit dem recht-
geleiteten Islam ist der schlagende Beweis fiir das weiter oben Gesagte.
Betrachtet man den Rationalismus als das vom Hellenentum geschaffene
Denkinstrument, um die logische und sachliche Welt, losgel6st von
allem Religiosen, zu erkennen, so ist der Islam — auBer vielleicht beim
groflen Gelehrten Al-Biriini — nie zur agnostischen Wissenschaft vor-
gestoen ; denn auch iiber ihr hatte stets der allwissende und allmach-
tige Allah zu walten. Definiert man die Mystik als eine allgemeinere
Form des religiésen Erlebens, so wurde sie von den Muslimen meist der
Ketzerei bezichtigt, da sich ihre AuBerungen nur schwer in die starren
Schemata des theokratisch festgelegten, groBen, einen, unteilbaren
Allah zwingen lieen.

Von einem okzidentalen Standpunkte aus wiren Agnostizismus und
Skepsis tatsichlich nahe daran gewesen, im 3. Jahrhundert der Hid-
schra (9. Jahrhundert n. Chr.) die Oberhand zu gewinnen, schlieSlich
aber zeigte sich der konservative, ja bigotte Geist im Islam als starker
und verdringte alle freieren Richtungen. So erlebte er damals seine
«Gegenreformation», die fiir die Welt des Islams um so verhingnisvoller
wurde, denn von da an war es ihm verwehrt, selbstindig und schopfe-
risch im Reich der Ideen zu wirken. Hitte der Islam zu einer wahrhaft
schopferischen und fortschrittlichen Kultur im okzidentalen Sinne wer-
den wollen, so hitte er seinen theokratischen Grundcharakter aufgeben
und sich von der arabischen ﬂberlieferung lossagen miissen. Das wire
der Absage vom Propheten Muhammad und des von ihm gegriindeten
Reiches gleichgekommen, was fiir den Islam nicht weniger als den Ver-
zicht auf sein eigenes Wesen dargestellt hitte, und das wire in einer
wahrhaft lebendigen Kultur unméglich gewesen.

Die Ausdehnung des Islams im ersten Jahrhundert der Hidschra
(7. Jahrhundert n. Chr.) gehért zu den atemberaubendsten Schauspielen



36 ERBE DES OSTENS

der Weltgeschichte, doch ebenso erstaunlich ist in dieser Epoche die Ent-
wicklung des kulturellen Lebens, das aber zu einem ebenso jihen Ende
kam, um dann wihrend Jahrhunderten ein Schattendasein zu fiihren.
Sicher hat der Koran das Seine zu dieser Entwicklung beigetragen, aber
der Hauptgrund ist wahrscheinlich in der ureigensten Wesenhaftigkeit
des Islams zu suchen. In ihm finden sich neben einseitiger, letzter Ver-
feinerung grobe Barbarei ; neben scharfsinnigen, logischen Deduktionen
und genauen Beobachtungen térichte Gliubigkeit, ein vélliges Fehlen
eines hoheren Sinnes fiir Kritik. Vom Standpunkt der Okzidentalen
aus ist das Versagen des Islams als fortschrittliche Kultur wohl dadurch
zu deuten, daB allzuviele gegensitzliche Elemente nebeneinander be-
standen, deren harmonische Verschmelzung ihm nicht gelang. Der Is-
lam begann als extremer Monotheismus biblischen Ursprungs, roh und
grausam, wie es die ersten Ausbreiter des neuen Glaubens im 7. Jahr-
hundert waren. Sogleich hatten sich diese jedoch mit den verfeinerten
Hochkulturen der Nachbarlinder auseinanderzusetzen, deren Zivilisa-
tion derjenigen der Beduinen weit iiberlegen war. Eine Religion, die
absolute Unterwiirfigkeit des Individuums unter den hcheren Willen
Allahs unbedingt forderte, dessen Anhinger einem unausweichlichen
Gesetz, das im Koran verankert war, nachzuleben hatten, konnte sich
unmdéglich in einer freiheitlichen Atmosphire entwicklen; denn der
urspriinglich theokratische Staat der Muslime wurde sehr bald durch
eine absolute und despotische Monarchie nach altorientalischem Muster
ersetzt, wobei die frithere Stammesorganisation der Beduinen, bei
denen ein rudimentirer Freiheitsbegriff bestand, als staatsbildendes Ele-
ment unterging. In offensichtlichem Gegensatz zur griechischen Pai-
deia, wird im Islam die freiheitliche Tat des Individuums staatsgeféhr-
dend, und dies nicht erst mit der Ermordung Uthmans, des dritten Cha-
lifen, sondern schon von 632 an, sogleich nach dem Tode Muhammads,
mit dem Abfall der Beduinen Innerarabiens, der sogenannten Ridda.

Durch das offentliche Auftreten Muhammads zu Beginn des 7. Jahr-
hunderts unserer Zeitrechnung war auf der Arabischen Halbinsel ein



C.E.DUBLER: ISLAM 37

Wendepunkt im historischen Ablauf erreicht. Seine Verkiindigung be-
weist, wie sehr bei ihm selbst — spiter noch mehr in seiner Glaubens-
gemeinschaft — das BewuBtsein bestand, ein neues Zeitalter sei angebro-
chen. Ignaz Goldziher hat sehr treffend bemerkt, da3 diese Tatsache
besonders in der GroBeinteilung des geschichtlichen Bildes der Muslime
deutlich wird, indem sie der Dschdhiliyya, das hei3t interpretiert, dem
Zeitalter der ignoranten Barbarei, den Islam, die Epoche des Heiles,
gegeniiberstellen; andererseits dem Ideal der muri’a, der Mannhaftig-
keit, der altarabischen «Virtus», den din, «Religion, Gerechtigkeit,
Gesittung»*. Mit den beiden Begriffen aber sind Menschseinsideale
bezeichnet, die innerhalb des Islams teils iibereinstimmend, teils ge-
gensitzlich gewirkt haben.

Zur Klirung aller weiteren Entwicklungen im Islam ist es unum-
ganglich, Muhammads Menschseinsideal, soweit er es im Koran fest-
gehalten hat, zu umschreiben. Dabei muBl man stets gegenwirtig haben,
daB sein Anliegen in erster Linie religios ist. Der unermeBlichen GroBe
Allahs steht die Nichtigkeit des Individuums gegeniiber, dessen Ideal-
gestalt, verbunden mit den grundlegenden Glaubenssitzen, in Sarat al-
Bagara, Sure II, Verse 172—177 umschrieben erscheint :

«Die pietitvolle Giite [birr] besteht durchaus nicht im Wenden eures
Antlitzes nach Osten und Westen, denn der gute Mensch ist jener, der
an Allah und an das Jiingste Gericht, an die Engel, an die Schrift und an die
Propheten glaubt ; der, gleichgiiltig welche Liebe ihm auch zuteil werde,
Gutes den Nichsten, den Waisen, den Armen, den Reisenden, den Bett-
lern spendet und sich fiir die Freilassung der Sklaven einsetzt ; der das Ge-
bet [salat] abhilt und die Almosensteuer [zakdt] entrichtet. Und jene, die
ihre Verpflichtungen, die sie eingegangen sind, erfiillen ; die Bestandigen
in der Widerwirtigkeit, im Ungliick und im Augenblick der Gefahr ; die
sind es, die den wahren Glauben innehaben, und dies sind die Frommen.»

Dazu gesellen sich noch andere Stellen im Koran, insbesondere jene,
in denen Muhammad von den fritheren Propheten spricht. Er hat ja in

2. Ignaz Goldziher, Muhammedanische Studien, 2 Bde., Halle 1890, Bd.1, S. 219.



38 ERBE DES OSTENS

ihre Beschreibung seine eigene Problematik hineinprojiziert. So z.B.
in derselben Sure II, Verse 130-136:

«Sprich: Wir glauben an Allah, an das, was uns herabgesandt wurde,
und an jenes, was man Abraham, Ismael, Isaak, Jakob und die zwolf
Stamme [asbat], an jenes, was Moses und Jesus und den Propheten, die
von ihrem Herrn kamen, gegeben worden ist. Wir unterscheiden fiir-
wahr nicht unter ihnen ; denn wir sind unserem Herrn untertan.» Und
weiter heil3t es in derselben Sure II, Verse 122—-128:

«Herr! mache aus uns solche, die dir unterworfen sind [muslim], und
aus unserer Nachkommenschaft mache eine dir unterworfene Gemein-
de. Lasse uns unsere kultischen Ubungen [mansak=Kultstitte] erkennen!
Lasse ab von Deiner Strenge gegen uns. Du bist der Widerrufende, der
Erbarmende.»

Ist damit der Mensch in seiner Beziehung zu Gott umschrieben, so ist
das Idealbild doch bei weitem noch nicht erschopft, denn auch die phy-
sische Schonheit ist notwendig, wie sie in der Sira Yasuf (Sure 12) para-
digmatisch formuliert erscheint. Welche psychologische Bedeutung
diese Anschauung hatte, belegt die Tatsache, daB3 gleich nach dem Tode
Muhammads sich die Legende seiner Gestalt bemiachtigte und ihn zum
Prototyp korperlicher Vollendung machte.

Weiter bezeichnen Sure IV (Verse 123 /4 und 160—162) den Vorzug
der guten Werke im Glauben oder Sure 46 (Verse 14—25) die Pflicht des
Gehorsams gegen die Eltern.

Sind all dies Ziige, die als Forderung fiir den vollkommenen Men-
schen aufgestellt werden, so bewahrt der Koran auch einzelne Stellen,
die ein ganz anderes Ideal erkennen lassen. Es handelt sich dabei nicht
um die pietistische Schau Muhammads, sondern um die praktische Le-
bensfithrung der Handelsherren von Mekka, gegen die sich der Prophet
auf das nachhaltigste wendet. Hier zeigt sich Muhammad eminent zeit-
und milieugebunden, wenn er in SureIll, Verse 12 5—132 sagt: «Oh, ihr,
die glaubt! Lebet nicht vom Wucher, der zweimal das Doppelte hervor-
bringt. Seid fromm gegeniiber Allah. Vielleicht werdet ihr die Gliick-



C.E.DUBLER: ISLAM 39

seligkeit erreichen. Hiitet euch vor dem Feuer, das den Unglaubigen be-
reitet ist. Gehorchet Allah und seinem Kiinder! Vielleicht wird euch
Erbarmen zuteil.» Wendet sich hier Muhammad gegen die Kaufleute,
deren einziges Ziel der moglichst groBe Gewinn war, so bleibt sein
Hauptanliegen eschatologisch. Wie sehr das Pietistische immer wieder
in den Vordergrund riickt, zeigt Sure IV, Vers 40, oder Sure 99, Verse
7-8, wo davon gesprochen wird, daB Allah auch das Gewicht einer
Ameise bzw. eines Atoms (dharra) an guten Werken nicht vernachlis-
sigt, denn beim Letzten Gericht wird er das Teil verdoppeln und wird
seinerseits eine sehr grofe Entschidigung bieten. So ist, trotz unver-
kennbarer Anspielungen auf das Milieu, das Menschseinsideal der Musli-
me nicht ein greifbar-reales, sondern bleibt stets jenseitsbezogen und
ordnet sich in ihre héhere, religiose Schau ein. Dabei tritt Muhammad
in deutlichen Gegensatz zu den materialistisch-kaufménnischen An-
schauungen, die im Mekka seiner Zeit vorherrschend waren ; gleichzei-
tig wandte er sich aber gegen den alten polytheistischen Glauben und
gegen die rechtlich-sozialen Zustinde, die unter den arabischen Bedui-
nen herrschten, um der iibergroBen Harte ihres Brauchtums zu begeg-
nen. Ist die Grundlage der von Muhammad ausgehenden muslimischen
Kultur streng monotheistisch, so hat diese theokratische Weltordnung
auch das friihislamische Menschseinsideal geprigt. Da dieses aber im Ko-
ran festgelegt erscheint, hat es inskiinftig auch stets wieder seinen Ein-
fluB geltend zu machen vermocht.

Es ist erstaunlich festzustellen, wie dieses eschatologisch-pietisti-
sche Menschseinsideal des Propheten, sogleich nach seinem Tode, durch
den Abfall der Beduinen (Ridda), in Gegensatz zum altarabischen
Menschseinsideal trat. Muhammads Ziel war es, den Einwohnern der
Arabischen Halbinsel eine ethisch bessere Lebensform zu predigen und
dabei die individualistische Lebensfithrung zugunsten eines hoheren Ge-
meinwesens einzudimmen.

Das altarabische, vorislamische Lebensideal erscheint literarisch aus-
gestaltet in den Qasiden, den kunstreichen, frithen Gedichten, die nach



40 ERBE DES OSTENS

festgefiigten stilistischen Formen das Leben eines Imru’l-Qays, eines
Antara, eines Bistam ibn Qays darstellen. Zu dieser verfeinerten Kunst-
form gesellten sich die spiter niedergeschriebenen, aber die alte Zeit
darstellenden Ayyam al-‘Arab, «Die Tage, die Gesta der Araber», Be-
schreibungen der lokalen Auseinandersetzungen der verschiedenen Be-
duinenfiirsten. Muhammad wandte sich gegen die Selbstzerfleischung
der Beduinen, indem er allen Bewohnern der Arabischen Halbinsel ein
hoheres Ziel zu geben bestrebt war. Die wichtigste alte Tugend, die
murii’a, «Virtus», wandelte den Begriffsinhalt und erhielt im Islam einen
moralischen Beigeschmack. Dieser semantische Wandel ist aber sehr be-
zeichnend, denn unter den Muslimen gelten teilweise neue Normen.
Dem ist aber nicht stets so, denn zahlreiche altarabische Wesensziige
sind vom Islam weitgehend unverindert iibernommen worden und haben
sich bis zur Gegenwart erhalten. Wer heute ein Beduinenzelt betritt,
ist gehalten, dieses und seine Einwohner zu respektieren. Der Gast darf
das Zelt weder beschmutzen noch sich ordinir auffiihren; sollte er es
doch tun, so mul} er eine Summe zahlen, um die Ehre des Zeltes wieder-
herzustellen. Ein Hadith berichtet, daB Muhammad seinen Anhéngern
nahelegte, sich nicht gegenseitig umzubringen wie in den alten Zeiten
des Unglaubens. Diese Feststellung belegt auf das eindringlichste, dal
die alten Sitten noch weiterbestanden. Aber sehr zahlreiche Ziige der
Dschahiliyya sind vom Islam ungesehen iibernommen worden, so z.B.
die Begriffe der Treue und das Halten des gegebenen Wortes. Ahnlich
steht es mit dem Ehrbegriff, dessen grundlegende Ziige Koran und Sunna
festhielten. Dabei war die Wahrung der Ehre nicht mehr selbstverstind-
lich, sondern sie ist zu einer Verpflichtung geworden. Die Schutzpflicht,
die Treue zum gegebenen Wort, die GroBziigigkeit und die Gastlichkeit
gehoéren sowohl zum Islam wie zur altarabischen Anschauungswelt. Der
Mut ist eine unerliBliche Eigenschaft des Mu’min, «des Gliubigen». Die
alte Blutrache wurde zur Regel, unterstand im Islam aber gewissen Ge-
setzen. Die Ehe ist religiose Pflicht, ihr Ziel ist die Fortpflanzung. All
dies sind iltere Ziige, die nun im Islam religios geregelt erscheinen.



C.E.DUBLER: ISLAM 41

Literarisch von besonderem Interesse ist in der Qaside die sogenannte
Hidscha@®, «die Satire», in der die Ehre des Arabers angegriffen wurde.
Die Hidscha® setzte ihr Opfer dem Sarkasmus der Leute aus, und bei die-
sem so auf das Horen eingestellten Volke, lag in ihm eine schwere Dro-

‘hung; ja die Araber gingen so weit, einem Dichter, der ihnen feindlich
gesinnt war und dessen sie habhaft werden konnten, die Zunge zu lih-
men. Die Hidscha® war eine Kriegswaffe vor Muhammad und blieb es
noch geraume Zeit nach ihm3. Dabei ging es darum, daB man durch die
Satire die Ehre des Feindes traf, um ihn zu erniedrigen. Da aber die Ehre
geheiligt war, ergab es sich auch, daB ein Angriff auf sie derart schwer-
wiegende Folgen hatte. Man hat irrtiimlicherweise die vorislamischen
Araber als anarchisch lebendes Volk dargestellt ; tatsichlich aber bildete
ihr Ehrbegriff eine Lebensregel, die in der Zeit des Islams weiter dauerte,
wenn sie auch nur eine sehr bedingte religiése Anerkennung erfuhr.

Bei den eminent auditiv eingestellten Beduinen vorislamischer Zeit
lag es auf der Hand, daB der Beruf des Dichters eine ideale Lebensform
war. Gegen diese wandte sich Muhammad mit Nachdruck, denn er er-
blickte in ihnen eine gefihrliche Konkurrenz. Er sagt in der Sarat al-
Shu‘ard’, «Sure der Dichter», Sure 26, Verse 224-226: «Desgleichen
folgen die Irrenden den Dichtern. Siehst Du nicht, wie sie in jedem
Tale herumschweifen und sagen, daB sie nichts tun?» Doch dieser apo-
diktische Verweis der Poeten durch den Propheten vermochte sich auf
die Linge nicht durchzusetzen. Dichtkunst und Dichter kamen im Ge-
folge der groBziigigen Hofhaltung der Umayyaden in Damaskus zu héch-
ster Anerkennung. Hier bliihte, neben dem koranischen Pietismus, die
altarabische Poesie neu auf, neue Bilder und VersmaBe entfalteten sich,

3. Altarabisches Splitter- und Strandgut hat sich oft in Randgebieten erhalten, z. B. in Siid-
arabien, wie es u.a. gesammelt wurde von O. H.Myers, «Little Aden Folklore», Bullet. Instit.
Frangais d’ Archéol. Orientale, 44 (1947), S. 177 f., der beim Besprechen der volkstiimlichen
Musik und Dichtkunst der Gegenwart S. 207 sagt: «It is said that in the old days there were
verses that could kill people; these would be the wellknown Hidja.» — Allgemein vergleiche
man J. Goldziher, Uber die Vorgeschichte der Hia>-Poesie, in den Abhandlungen zur arabischen
Philologie, 1. Teil, Leiden 1896, S. 1-105.

4. Bichr Farés, L’ honneur chez les Arabes avant I’ Islam, Paris 1932,



42 ERBE DES OSTENS

auch der Lebensstil inderte sich, indem die fiir die Araber der Wiiste
anscheinend unerschopflichen materiellen Mittel ihnen damals uner-
horte Moglichkeiten ersffneten. Die frommen Vorschriften der frithen
Glaubensgemeinde der Muslime gerieten in Vergessenheit, und am Hof
wurden rauschende Feste gefeiert, bei denen auch der verbotene Wein
nicht fehlte. Hier tobte sich die Lebensfiille der Beduinen aus, der durch
den Islam ein Ziel gesteckt worden war. Dabei war es unausbleiblich,
daB altarabische Begriffe neu aufgewertet wurden und sich nicht durch
einen fadenscheinigen Pietismus zuriickstellen lieBen. Die friihere Blut-
rache der Stimme, die sich nun auf gréBere ethnische Gruppen umlegte,
kam erneut zur Geltung und hat das Bild der inneren Geschichte des
Arabischen Reiches weitgehend bestimmt. Gleichzeitig entwickelte sich
die alte Dichtkunst zu neuer Bliite, wenn auch hier der konsequente
Bruch mit der poetischen Tradition, wie sie ein Jahrhundert spiter Aba
Nuwas in Bagdad ahnen lieB, noch nicht durchgefiihrt wurde. Diese Ent-
wicklung war zwangsliufig, denn die groBziigigen Handelsherren aus
Mekka hielten die Ziigel des arabisch-islamischen Reiches in Hinden,
und hatten sie einst nur widerwillig die Lehre Muhammads angenom-
men, so hielten sie sich nun dafiir durch Ausschweifungen aller Art
schadlos. Den Umayyaden ist ein Hang zum MaBlosen durchaus nicht
abzusprechen, das sich in Hofhaltung und Administration, in Gelagen
und Dichtkunst in gleicher Weise duBerte. Wie fern war all dies vom
Pietismus Muhammads! Und trotzdem bestand dieser, lebte neben all
dem ﬂberschwange, so daB sich eine eigentiimliche Symbiose von zwei
so gegensitzlichen Lebensformen herauskristallisierte. Damals wurde
die islamische Welt zu einem arabischen Reich, dessen sprachliche
Richtschnur Koran und altarabische Dichtung waren ; diese wurde erneut
gepflegt, und die Lebensart des freien, hofischen Dichters war eines der
Ideale, nach denen am meisten gestrebt wurde. Die literarische Entwick-
lung schritt unaufhaltsam fort, und das starre Gefiige der altarabischen
Qasiden lockerte sich, neue Ideen und Formelemente drangen in die ara-
bische Dichtkunst ein, die bisher ungeahnte Méglichkeiten erdffneten.



C.E.DUBLER: ISLAM 43

Da erfolgte der jihe Sturz des Umayyadenchalifates und mit ihm der
Untergang des in seinem Wesen arabischen Reiches in der Mitte unseres
8. Jahrhunderts. Mit diesem Ereignis fand ein entscheidender Wandel
statt, indem der Islam aufhérte, ein Reservat fiir die Araber zu sein, und

‘nun zur wahren, orientalischen Weltreligion wurde. Diese Tatsache
hinderte aber nicht, daB} der Islam weiterhin auf das engste an seinen
Propheten gebunden blieb, so daB sich eine Art Legitimismus heraus-
bildete. Immer noch galt der Brauch, daB der Chalif ein Quraysh, d.h.
ein Angehériger des Stammes, aus dem Muhammad hervorgegangen war,
sein sollte. Dariiber hinaus wollten die strengen Legitimisten das hoch-
ste religiose Amt den leiblichen Nachkommen des Propheten vorbehal-
ten, denn diese sollten all dessen Vorziige in sich vereinigen. Daher ha-
ben im Islam immer wieder die tatsichlichen oder angeblichen Nach-
fahren von Muhammads Tochter Fatima Volksmassen in Bewegung zu
setzen vermocht. Das vom Propheten sich herleitende Ideal hat, neben
anderen Griinden, die Bewegung der Shi‘a ausgel6st und den “Aliden,
den Fatimiden, den Ismaeliten, ja den nordafrikanischen Shurfa’, Anse-
hen und Auftrieb verliehen. Dieser islamische Legitimismus, der noch
bis in die Gegenwart lebendig ist, ruht auf der Anschauung eines vererb-
baren Prophetenideals, das begrifflich in altarabische Zeit hinaufreicht.
Gegen diesen familidren Legitimismus hatten sich bereits, aus praktischen
Erwigungen, die ersten Chalifen, Ab Bakr und “Umar, gewandt, indem
sie nicht Muhammads Vetter “Ali zu seinem Nachfolger bestimmten.

Mogen legitimistische ﬁberlegungen beim Sturz der Umayyaden eine
Rolle mitgespielt haben, so ist eine andere GroBe viel entscheidender
fiir den Auftrieb der “Abbasiden gewesen. Es war dies die sogenannte
Shu‘ubiyya, das Volk, das wihrend mehr als eines Jahrhunderts die ara-
bische Sprache sich angeeignet hatte und daraus eine Berechtigung her-
leitete, angeh6rt zu werden, trotzdem seine Angehérigen ethnisch keine
Araber waren. Es handelte sich dabei vor allem um Iranier, die, der alten
Gepflogenheit folgend, im Klientelverhéltnis zu einem der Beduinen-
stimme standen. Die Mehrzahl der Muslime wollte aber doch, den im-



44 ERBE DES OSTENS

manenten legitimistischen Anschauungen folgend, nur einer Familie,
die zur weiteren Verwandtschaft Muhammads gehorte, eine unum-
schrinkte Unterstiitzung zuteil werden lassen ; so kamen die “Abbasiden
zum Chalifat: sie waren Quraysh, sie waren mit dem Propheten ver-
wandt und damit arabischer Herkunft; emporgehoben wurden sie aber
durch die in der Shu‘ubiyya schlummernden Volkskraft des Iran. Diese
Tatsache hatte fiir den Islam unabsehbare Folgen, denn nun waren nicht
mehr arabische Lebensnormen bestimmend, der beduinische Stammes-
partikularismus hatte abgewirtschaftet, die Blutsbande verwischten sich
mehr und mehr, so dal nun der Weg frei wurde, um von der Theokratie,
die sich auf das Arabertum stiitzte, zur despotischen und absoluten Mon-
archie nach altorientalischem Muster hiniiberzuwechseln. Die unmittel-
bare Vorlage dafiir boten die Sasaniden, jene letzte Entfaltung iranischen
Wesens in der Spitantike, gerade vor dem Auftreten Muhammads. Nicht
mehr der beduinische Lebensstil war die hochste Daseinsform, sondern
ein anderer, der im Laufe von vier Jahrhunderten unter den Sasaniden
geprigt worden war. So verband sich unter den “Abbasiden der Islam
mit dem ehemaligen sasanidisch-iranischen Menschseinsideal. Die grof-
raumige Freiziigigkeit der Beduinen war nicht mehr das erstrebenswerte
Ziel, sondern seBhafte Lebensformen, in denen Biirger und Bauern ihren
Platz hatten, kamen unter den “Abbasiden zur Entfaltung, wie sie schon
vorher bei den Sasaniden bestanden hatte. Dabei fiihrte der absolute
Monarch einen erbitterten Kampf gegen die lokalen Feudalmichte, de-
ren Vorrangstellung er durch die Schaffung eines Beamtenstaates zu bre-
chen suchte. Die Beamten aber zog er in erster Linie aus dem Biirger-
tum, das in seiner Grundhaltung stets antifeudal war.

Dieser grundlegende Wechsel in Gesellschaft und Staatsauffassung
wirkte aber weit liber den eigenen Rahmen hinaus, denn er fand auch im
Schrifttum seinen unverkennbaren Niederschlag. Hatte bisher, beduini-
scher Tradition folgend, nur der gebundene Vers als literarische Kunst-
form gegolten, so entfaltete sich nun eine reiche, vielgestaltige Prosa.
Ihre Ideen bezog sie weitgehend aus dem Schrifttum der Sasaniden, das



C.E.DUBLER: ISLAM 45

nun in glatte, arabische Sitze umgegossen wurde. Auch die Autoren wa-
ren meist gebiirtige Iranier, wie z. B. Ibn al-Mugqaffa®, der bedeutende
Ubersetzer und wahrhafte Begriinder der arabischen Prosa. Innerhalb
derselben spielte insbesondere der Adab eine hervorragende Rolle.
Adab bedeutet «feine Bildung, Geisteswissenschaft, Erziehung», doch
ist im Arabischen daraus eine ganze Schriftgattung geworden, die vom
Fiirstenspiegel bis zur allgemeinen Literaturgeschichte geht. Die friihen
arabischen Adab-Traktate sind aber nichts als ﬁbersetzungen aus dem
Pehlevi, die durch geringe Beigaben den herrschenden Ideen des Islams
angepal8t waren. Sie enthalten viele Hinweise fiir das damals giiltige
Menschseinsideal ; so sagt z. B. Ibn al Mugqaffa® in seinem «Kleinen Adab-
Buch»: «Nun, der Endzweck der Menschen und ihr dringendstes Be-
diirfnis ist, ein gesichertes Leben hienieden und die Anwartschaft auf
das Paradies sich zu sichern ; der Weg aber, dieses Ziel zu erreichen, ist
der gesunde Menschenverstand, und das Zeichen eines gesunden Ver-
standes ist es, die Dinge mit klarem Blick zu betrachten, sich danach zu
entscheiden und die Entscheidung mit festem EntschluB zur Ausfiihrung
zu bringen.» Und weiter heiB}t es : «Der Verniinftige soll zu jeder Tages-
und Nachtzeit des Todes eingedenk sein, und zwar lebhaft genug, daB3 es
auch zum Herzen dringe und allen ungebirdigen Hochmut unterdriickt.
Denn wer hiufig an den Tod denkt, bleibt vor Ubermut bewahrt und vor
der Verzweiflung der Ungeduld beschiitzt.» Der Verniinftige soll die
Verfehlungen seiner Seele iiberwachen, er soll sich klugen Minnern an-
vertrauen und hauptsichlich nach drei Dingen streben: einmal durch
gute Werke fiir das Jenseits Proviant bereiten, zweitens seinen Lebens-
unterhalt in Ordnung bringen und schlieBlich sich von Zeit zu Zeit eine
Erholung génnen. « Auch mége es sich ein Verniinftiger gesagt sein las-
sen, daB Verstand und Leidenschaft einander stets feindlich begegnenund
daB die Leute meist dazu neigen, das, was der Verstand fordert, aufzu-
schieben, dem aber, was der Leidenschaft dient, ihre Unterstiitzung zu
leihen. Darum mache er es gerade umgekehrt, d.h. er sorge dafiir, die
Begierden der Leidenschaft stets aufzuschieben, jedoch ohne Zégern



46 ERBE DES OSTENS

auszufithren, was der Verstand verlangt. Der Verniinftige moge stets fol-
gende Regel vor Augen haben: Ist er wegen zweier Angelegenheiten im
unklaren, und weiB er nicht, fiir welche von den beiden er sich als die
richtigere entscheiden soll, so schaue er zu, welche ihm die Lust als ver-
lockender erscheinen 1it, und gerade von dieser soll er sich dann ab-
wenden.» Mégen dies auch ganz verniinftige Regeln sein, so ist mit um
so groBBerer Deutlichkeit ein SpieBbiirgerideal daraus zu erkennen, wie
es sich in Bagdad unter den “Abbasiden mehr und mehr breit gemacht
hat.

Einen hoheren literarischen Flug erreichen die Schriften des Dscha-
hiz, der zu den groBten arabischen Prosaschriftstellern gehort. Sein gan-
zes Werk ist zusammengefaBt Adab, d.h. «feine Bildung». Jedoch das
Weiterleben sasanidischer Anschauungen wird sicherlich an seinem
Kitab al-Tadsch, «dem Buch der Krone», am deutlichsten offenbar. Es
stellt in anekdotisch-abwechslungsreicher Folge das Verhalten des idea-
len Fiirsten dar, der damit ein gehobenes Menschenbild wiedergibt.
Ein kleines Beispiel moge das Gesagte illustrieren: «Nichts, pflegte
Ardashir I. zu sagen, ist einer koniglichen Seele schidlicher als die Ge-
sellschaft eines Toren oder die Unterhaltung mit niedrigen Menschen.
Fiirwahr, so viel Nutzen man aus der Unterhaltung mit einem vornehm
Gebildeten zieht, soviel verliert man bei der Beriihrung mit einem nie-
dertrichtigen Menschen, denn dieser Umgang degradiert die Seele und
laBt sie ihre Tugenden verlieren. In derselben Weise wie der Wind,
wenn er iiber wohlriechende Pflanzen hinstreicht, ihr Aroma aufnimmt
und damit die Seele beleben und die Organe stirken kann, so vermag ein
iibler Geruch Unbehagen und Leiden hervorzurufen.» In dieser Art wird
das Bild des idealen Herrschers nicht abstrakt, sondern exemplifiziert
dargestellt.

Sind bisher an Hand der erhaltenen Quellen einige Menschseinsbilder
aus der ‘Abbasidenzeit festgehalten worden, so erhebt sich nun doch die
Frage, welches an diesem prunkvollen Chalifenhofe die erstrebenswer-
teste Lebensform war. Darauf geben wieder die erhaltenen Schriften



C.E.DUBLER: ISLAM 47

eine eindeutige Antwort, indem der im Schutz des Monarchen befindli-
che Sekretir sich das angenehmste Dasein sichern konnte. Um aber Se-
kretir werden zu konnen, muBte man eine ganze Reihe von Kenntnissen
erwerben, die u. a. von Ibn Qutayba in seinem Adab al-Katib, «der feinen
Bildung des Sekretirs», in literarische Form gegossen worden waren.
Man darf wohl so weit gehen zu behaupten, daB unter den “Abbasiden
der Beamte das Menschseinsideal schlechthin war. Die Folge davon war,
daB eine verflachte, biirgerliche Sicherheit, die sich in einem simplisti-
schen religiésen Schematismus gefiel, zur hochsten Lebensnorm erho-
ben wurde. Diese Entwicklung erfolgte um so leichter, als der ortho-
doxe Islam, insbesondere im Gegensatz zum Christentum, eine Religion
ohne Mysterium und ohne Sakramente ist, die damit einem tiefinnerli-
chen Bediirfnis der menschlichen Seele nicht Geniige tat. Diesem kam
aber die islamische Mystik entgegen, die damals, im 2. Jahrhundert der
Hidschra (8. Jahrhundert n. Chr.), in Mesopotamien entstand und sich
entfaltete. Der grobwollenen Ubergewﬁnder wegen wurden ihre Ver-
treter als Safi bezeichnet. Ihre Geisteshaltung war dem konventionellen
Islam derart entgegengesetzt, daB3 man fiir ihr Entstehen unbedingt eine
Anregung von auen suchen wollte, sei es, daB3 christliche BuBfrommig-
keit, sei es, daB indisches Gedankengut sie inspiriert habe. Doch mag es
hier mit dem Ursprung der Sifik sein Bewenden haben, so bleibt doch
die Tatsache bestehen, daB die Safi sich sowohl gegen den religiGsen
Schematismus, als auch gegen das verflachte, biirgerliche Ideal wandten.
Ihre verinnerlichte, religise Schau lieB sie eine geistige Verbindung mit
Gott suchen, und auf diesem Wege verlieBen sie leicht den starr gezoge-
nen Pfad der islamischen Rechtglaubigkeit, d.h. sie wurden undoktri-
nire Haretiker. Da aber die $tfi gleichzeitig die Armut als Norm im
Diesseits befolgten, stellten sie sich hiermit automatisch auBerhalb der
damals allgemeingiiltigen Bestrebungen, d. h. sie nahmen eine im Grun-
de antibiirgerliche Stellung dem Leben gegeniiber ein. So verwirklich-
ten die Sifi, im Gegensatz zum offiziellen, vom ‘abbasidischen Bagdad
verkorperten Lebensstil, ein duBerlich armes aber religios verinnerlich-



48 ERBE DES OSTENS

tes Menschseinsideal. Jedenfalls liebte und verehrte das Volk seine Safi,
gab ihnen Speise und gewiahrte ihnen Unterkunft, wenn sie iiber Land
zogen. Bei dieser Gelegenheit entstand auch die gingige Redensart «ei-
nen Sifi-Hunger haben», die auf all jene angewandt wurde, die gerne
viel aBen. Sofern die $ifi zu mehr oder minder festgefiigten Orden ge-
hérten, empfahlen die Oberen den einzelnen Mitgliedern, bei den Lie-
besmahlen, die man ihnen bereitete, immer Maf3 zu halten. Im Laufe des
10. Jahrhunders wuBlte der Safismus immer mehr Anhinger zu gewin-
nen, ganze Provinzen in Iran und Afrika hingen ihm an; schlieBlich kam
es so weit, dal er dem Islam insgesamt duBere, siifische Formen aufzu-
prigen vermochte ; aber nicht nur in der Orthodoxie, auch die musli-
mischen Sekten verstanden sich dazu, den von den $ifi gebildeten Rah-
men fiir die Glaubensausiibung zu iibernehmen. Handelte es sich hierbei
um eine grobe Verbindung von zwei an sich unvereinbaren geistig-reli-
giosen Grundhaltungen, so gelang dem iiberragenden und verfeinerten
Geiste des al-Gazzali in seiner groBen Schrift {iber Die Belebung der Reli-
gion die harmonische Verschmelzung beider Tendenzen. Darin ist isla-
mische Rechtglaubigkeit mit echter, religioser Spontaneitit der $ufi in
Einklang gebracht worden. Doch dieses allzu weitschweifige Werk hat
von al-Gazzali selbst eine zusammenfassende Bearbeitung in persischer
Sprache gefunden, und, wie er ausdriicklich sagt, «fiir das gemeine Volk»
bestimmt, erhielt es den Titel Kimiya al-sa“ada, « Das Elixier der Gliick-
seligkeit»5. Darin heiBt es gleich am Anfang: «Wisse: Der Mensch ist
nicht zum Scherz und fiir nichts erschaffen, sondern hoch ist sein Wert
und groB seine Wiirde. Wohl ist er nicht von Ewigkeit her, aber fiir die
Ewigkeit ist er bestimmt ; wohl ist sein Leib irdisch und von der niederen
Welt, doch sein Gebiet ist aus der oberen Welt und géttlich ; die Sub-
stanz seines Wesens ist wohl anfangs getriibt und vermischt mit den Ei-
genschaften des Viehs, der Raubtiere und der Teufel ; doch in dem Tie-
gel des heiligen Kampfes wird sie frei von aller Triibung und Unreinig-

5. Al-Ghasali, Das Elixier der Gliickseligkeit, aus den persischen und arabischen Quellen in
Auswahl iibertragen von Hellmut Ritter, Religiose Stimmen der Volker ... Jena 1923.



C.E.DUBLER: ISLAM 49

keit und wiirdig des Wohnens in der Nihe der Gottheit. Von der tiefsten
Tiefe bis zur hochsten Hohe liegt alles Niedrige und alles Hohe im Be-
reich seines Tuns. Die tiefste Tiefe erreicht er, wenn er auf den Stand des
Viehs, der Raubtiere und der Teufel herabsinkt und zum Sklaven der
Begierde und des Zorns wird; zu seiner hochsten Héhe aber erhebt er
sich, wenn er den Stand der Engel erreicht, so da er Befreiung findet
von Zorn und Begierde, und diese beiden seine Sklaven werden, er aber
ihr Kénig wird. Erlangt er dies Kénigtum, so wird er wiirdig, Gottes
Diener zu sein ; diese Wiirdigkeit aber ist die Eigenschaft der Engel und
die Stufe hochster Vollendung fiir den Menschen. Und ward ihm einmal
die Lust der vertrauten Nihe der Schonheit Gottes zuteil, dann kann er
keine Stunde mehr von dem Anschauen dieser Schonheit lassen ; sie an-
zublicken wird sein Paradies, und das Paradies der Lust der Augen, des
Bauches und der Zeugung wird ihm dann verdchtlich scheinen. Da aber
die Substanz des Menschen zu Anfang ihrer Erschaffung unvollkommen
und unedel ist, kann sie aus dieser Unvollkommenheit zur Vollkommen-
heit nicht anders gefiihrt werden denn durch heiligen Kampf und hei-
lende Behandlung. Doch wie jenes Elixir, das dem Kupfer und dem Mes-
sing die Lauterkeit und Klarheit reinen Goldes verleiht, gar schwer zu
finden und nicht jedermann bekannt ist, so ist auch dies Elexir, das die
Substanz des Menschen aus tierischer Niedrigkeit zu engelhafter Lauter-
keit und Kostlichkeit erheben soll, damit er dadurch die ewige Gliick-
seligkeit erlange, gar schwierig zu finden und wird nicht von jedermann
gekannt.»

Das von al-Gazzili hier ausgesprochene spiritualisierte Menschseins-
ideal hat man auch wieder durch christlichen Einflul deuten wollen,
doch ist dies gewill abwegig, denn seine Gedankenwelt bewegt sich vol-
lig im Bereich islamischer Anschauungen, und die von ihm erreichte
geistige Sublimierung ist wohl eine der feinsten Bliiten, die aus der Sifik
entsprossen sind. Hoch betagt schrieb er an einen seiner Schiiler:
«Suchst du Wissen iiber die Verhiltnisse des Herzens zu erlangen, so
siech dort [im Herzen] nach ... denn du wei}t, daB3 alle anderen Wissen-

4



5o ERBE DES OSTENS

schaften dir keine Geniige tun. Beschiftige dich vielmehr mit der Sorge
um das Herz, mit der Erkenntnis der Eigenschaften der Seele, der Ab-
wendung von den Verstrickungen der Welt und der Reinigung deiner
Seele von den tadelnswerten Veranlagungen. Beschiftige dich mit der
Liebe zu Gott, dem Erhabenen, mit seinem Dienst und trachte danach,
dich durch gute Eigenschaften auszuzeichnen. Geht doch kein Tag und
keine Nacht am Menschen voriiber, ohne daf} gerade da sein Tod eintre-
ten konnte.»

Die Eigengesetzlichkeit des Herzens als eine entscheidende AuBemng
des Menscl'?eins, die sogar auBerhalb der im Koran festgefiigten Satzun-
gen ihre Giiltigkeit bewahrt, gipfelt bei al-Gazzali in der Sentenz: «Und
was das Herz anbetrifft, so steht es auBerhalb des Machtbereiches der
koranischen Rechtsgelehrten.» Damit ist nun der Daseinsbereich der
Muslime an sich durchbrochen, denn al-Gazzili sucht nach einer verin-
nerlichten Menschseinsform, deren Wesen er im galb, im Herzen, nie-
derlegt und dessen Bereich iiber den Koran hinausweist. Mag in der Ge-
dankenfithrung und in der duBeren Form noch manches durchaus isla-
misch anmuten, so hatte doch ein allmenschliches, religiéses Erlebnis
die in der Tradition starr gefiigten Normen der Muslime durchbrochen.

BesaBBen aber die Muslime aus der “Abbasidenzeit, sofern sie ihre gei-
stige Welt nicht verlieBen, auch ein Menschseinsideal ? Diese Frage ist
mit einem eindeutigen Ja zu beantworten. Seine Grundlage war stets die
von Muhammad im Koran festgehaltene, im absoluten monotheistischen
Glauben ruhende pietistische Lebensform. Dazu gesellte sich aber im
Laufe der ersten Jahrhunderte der Hidschra die Forderung nach einem
miszellenhaften Vielwissen iiber den Propheten und den Friihislam, denn
allein daher konnten, auBer den koranischen Satzungen, allgemeingiil-
tige Richtlinien fiir die islamische Glaubensgemeinschaft erwachsen. So
wurde unter den Muslimen Vielwissen mit Wissenschaft, d. h. mit reli-
gioser Wissenschaft, gleichgesetzt, die, mit der Erfahrung des Alters
gepaart, zur Weisheit ausreifte. Diese war aber nicht durch ein Denk-
system geschult, sondern ruhte auf der Kenntnis von vielerlei, und die-



C.E.DUBLER: ISLAM L1

ser Typ des Gelehrten gehort von damals bis zur Gegenwart zu einem
Ideal der Lebensgestaltung unter den Muslimen. Es ist also festzuhalten,
daB ein die Jahrhunderte iiberdauerndes Menschseinsideal unter den
Muslimen der religios gebundene Vielwisser war und ist. Diese Mensch-
seinsart lief in keiner Weise den schon zur ‘Abbasidenzeit herausgebil-
deten biirgerlichen Daseinsnormen zuwider, deren Gefihrdung allein
von den Siifi aus, innerhalb der islamischen Gesellschaft, erfolgen konn-
te. Doch nach der groBartigen Neuerung und Verinnerlichung, die al-
Gazzali gebracht hatte, folgten sich vereinzelt und auch in einer Art von
Schulen immer neue $ifi, aber aufs Ganze gesehen blieb ihr Wirken
ohne Folgen. Anscheinend war eine lebendige, geistige Neuerung unter
den Muslimen nicht mehr méglich, denn die dynamischen Krifte, die
im Volke hitten ruhen kénnen, wurden durch despotische Machte auf
dem Gebiet des Politischen und durch einen despotisch wirkenden reli-
giésen Schematismus im Geistigen nicht aktiviert, sondern lediglich ins
genaue Gegenteil gewandelt.

Dieses verbiirgerlichte Menschseinsideal, das religios problemlos da-
hinlebte und sich im Schatten des Chalifen oder des Sultans in Sicherheit
wiegte, tritt vom 12. Jahrhundert bis zu Beginn des 19. Jahrhunderts
immer wieder in den tagebuchartigen Geschichtswerken auf. Man ge-
winnt es aus der anekdotenhaft durchsetzten Schilderung des Ibn al-
Dschawzi im 12. Jahrhundert aus Bagdad; dieselbe kleinbiirgerliche
Grundhaltung ist aus den Geschichtswerken im 14.Jahrhundert des
Nuwayri oder im 16. Jahrhundert des Ibn lyas aus Agypten herauszule-
sen ; und sie bleibt im Wesen unverandert bis in die Zeit der Expédition
d’Egypte Napoleons, wo sie in der Feder des Dschabarti, eines in Kairo
lebenden athiopischen Muslims, gerade in der Kleinheit des herrschen-
den Gesichtswinkels, eine meisterliche Darstellung erfuhr.

Versucht man nun diesem wihrend Jahrhunderten statisch gleichblei-
benden, islamischen Biirgertum, das evolutiv eine spate Nachlese der
sasanidischen Kultur Irans war, in einem grofBeren, geistesgeschichtli-
chen Rahmen gerecht zu werden, so erheben sich nicht geringe Schwie-



£2 ERBE DES OSTENS

rigkeiten, die vor allem aus der Weltschau der Muslime selbst erwach-
sen. Vielleicht ist eine Ankniipfung an idhnliche Begriffe beim islami-
schen Adab, sofern ein Bildungsziel ins Auge gefat wird, am ehesten
moglich. Wie der Inhalt des Adab von einem menschlichen Ideal auf ein
zweckbestimmtes Wissen fiir den perfekten Sekretar beschrinkt wurde,
ist zumindest andeutungsweise dargestellt worden. Der weitergefaBte
islamische Adab ist auf einen wesentlich geringeren Spannungsbereich
reduziert, wie es derjenige der antik-hellenischen Paideia war. Nicht
nur haben die Muslime die griechischen Tragiker Herodot oder Thuky-
dides nie gekannt, sondern auch die zu ihrem richtigen Verstindnis un-
erliBliche, [duBere Lebensordnung klassischer Bildungswelt, die Polis,
und die mit ihr verbundenen staatsbiirgerlichen Tugenden, blieben ih-
nen verschlossen. Hierdurch aber hat der Islam jene umfassende, erho-
hende und wesensverwandelnde Lebensbeziehung zur klassischen Antike
nicht erlebt, die den okzidentalen Humanismus letztlich bestimmte.
Darum ist es nicht statthaft, von einem einfachen Nach- oder Weiterle-
ben antiker oder anderer, fremder Kulturelemente in der Geisteswelt
der Muslime des Mittelalters zu sprechen®. Damit ist auch einer der we-
sentlichen Ziige aufgezeigt, der das Biirgertum im Islam so véllig verschie-
den von demjenigen des ausgehenden europdischen Mittelalters macht.

Sind bisher vor allem die Schattenseiten des islamischen Menschseins-
ideals aufgezeigt worden, so ist es nun an der Zeit, nochmals in die glan-
zende Chalifenmetropole, ins Bagdad der ‘Abbasiden, zuriickzukehren,
wo eine groBziigige Verwaltung den durch Gewerbe und Handelsflei
geschaffenen Reichtum in vollen Ziigen zu entfalten wuBlte, wahrend
das einheitliche politische Reich der Muslime an seinen Randgebieten
bereits am Zerbrockeln war. Die bedeutendste MachteinbuBBe war im
Westen erfolgt, in al-Andalus, dem islamischen Teil der Iberischen Halb-
insel, wo sich die Nachkommen der Umayyaden vorerst zu selbstindigen
Emiren, spiter sogar zu Chalifen proklamierten. Trotz dynastisch-poli-

6. Dazu vergleiche man allgemein J. Kraemer, Das Problem der Islamischen Kulturgeschichte,
Tiibingen 195¢9.



C.E.DUBLER : ISLAM 53

tischer Gegensitzlichkeit war und blieb Bagdad nicht nur geistig, son-
dern ganz allgemein das Zentrum, wo fiir die ganze Welt des Islams, aus-
gekliigelt am glinzenden “Abbasidenhof, der allgemeine héhere Lebens-
stil und die gesellschaftliche Umgangsform Gestalt gewann, nach der
sich alle Metropolen im Osten wie im Westen richteten?. Im 9. Jahrhun-
dert fithrte der fiir seine raffinierte Eleganz berithmte kurdische Musiker
Ziryab die neueste Bagdader Mode in Cordoba ein. Er lehrte die Biirger
der westlichen Metropole nicht nur die schwierige Kunst, sich zu
schminken, sich zu enthaaren und das Haupthaar in abgerundetem
Schnitt so kurz zu tragen, daB3 Brauen, Nacken und Ohren frei blieben,
sondern diktierte ihnen auch, unter Hintanstellung des islamischen
Mondjahres, von Anfang Juni bis Ende September ganz in Weil3 zu gehen,
im Frithjahr leichte Seiden und lebhafte Farben, winters aber pelzgefiit-
terte Mintel und Pelzmintel zu tragen. Unter dem unangefochtenen
Schiedsrichteramt dieses Modeschopfers wandelten sich die Gewohn-
heiten von Hof und Stadt. Jahrhunderte spiter berief man sich in Cér-
doba sprichwértlich auf Ziryab, wenn eine neue Mode in den Salons lan-
ciert wurde. Und wie einst Bagdad das groBe Vorbild abgegeben hatte,
so wurde es durch seine kulturelle Bliite Cérdoba fiir ganz Nordafrika
und die Pyrenienhalbinsel, dhnlich wie heute Paris oder New York ihren
Geschmack geltend machen. Auch im Westen des islamischen Berei-
ches bestimmten urbanbiirgerliche Prinzipien den Lebensstil, der Ge-
sittung, Verfeinerung, schlieBlich auch Verweichlichung zur Folge
hatte. Im Westen wie im Osten erlag diese iiberspitzte Stadtkultur dem
Ansturm wilder Nomaden, hier waren es die nordafrikanischen Berber,
dort waren es die Mongolenhorden Hulagus, denen 1258 der gleiBende
Rest der “abbasidischen Chalifenpracht Bagdads zum Opfer fiel.

Ein Nachkomme der “Abbasiden wurde nach der Niederlage von den
in Kgypten herrschenden Mameluken aufgenommen, so daB sich in deren
Schatten noch iiber zweieinhalb Jahrhunderte ein Scheinchalifat erhielt.

7. Uber die gesellschaftliche Bedeutung der Verfeinerung hat unlingst gehandelt M. F.
Ghazi, « Un groupe social : ,Les raffinés (zurafa’)», Studia Islamica, XI (1959), S. 39ff.



54 ERBE DES OSTENS

Der letzte Rest islamisch-arabischer Einheit, die derart groBartig mit
Muhammad und seinen ersten Nachfolgern im 7. Jahrhundert angehoben
hatte, ging unter, als die Osmanen zu Anfang des 16. Jahrhunderts das
agyptische Scheinchalifat der “Abbasiden fiir sich in Anspruch nahmen
und praktisch die ganze arabischsprechende Welt unter tiirkische Vor-
mundschaft nahmen. Hatten die Osmanen dem Islam nach auB3en einen
kriegerischen Impuls, besonders nach Europa, zu geben vermocht, der
noch auf einige Zeit iiber die innere Schwiche hinwegtiuschte, so konn-
te seine wahre innere Krise, die im erstarrten religiésen Schematismus
seit langem schlummerte, nicht iiberwunden werden. Demzufolge ist
auch ein Ménschseinsideal in der Neuzeit, das mit Fug und Recht allge-
meine Beachtung erheischen kénnte, von den Muslimen nicht formuliert
worden. Jedenfalls ist die neuzeitliche BewuBtseinsbildung von auBlen
gekommen, einmal durch die Okzidentalen, zum anderen aber von den
arabischsprechenden, orientalischen Christen, denn diese haben die
arabische Nahda, das arabische Wiedererwachen, in die Wege geleitet,
mit dem die fortschreitende kritische Selbstschau der Muslime seit iiber
einem Jahrhundert Hand in Hand geht. So bleibt das Menschseinsideal
des Islams auch in der Neuzeit, sobald es den Bereich des Religisen ver-
laBt, ein Problem. Die pietistische Lebensnorm, wie sie Muhammad auf-
gestellt hatte, war nur gepaart mit derjenigen der arabischen Beduinen
im 7. Jahrhundert zum Siege gelangt. Als deren Vitalitit erschopft war,
fand sie ihre Stiitze an sasanidischen Normen, die ihrerseits auf den Ur-
grund altorientalischer Wesenhaftigkeit zuriickgehen. Die Auseinander-
setzungen mit einer allmenschlichen Religiositit oder mit einem agno-
stischen Rationalismus hatten stets zur Bestitigung des strengen, fest im
Glauben verankerten Monotheismus gefithrt. Aber noch nie hat sich der
Islam im Laufe seines weit iiber tausendjihrigen Bestehens einem derart
verbissenen Angriffe des Unglaubens von aullen und von innen ausge-
setzt gesehen wie heute. Ob sein inneres Gefiige allen Anfeindungen
standhdlt und es den Muslimen gelingt, ein neues, islamisches Mensch-
seinsideal zu umschreiben, kann nur die Zukunft lehren.



	Islam

