
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 13 (1960)

Heft: 1-4

Artikel: Islam

Autor: Dubler, C.E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-145775

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-145775
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


C.E.DUBLER • ZURICH

ISLAM

Giorgio Levi della Vida, Altmeister der italienischen Orientalistik,
hebt in seiner kurzen aber gehaltvollen Studie über die Grundgedanken
der islamischen Kultur1 hervor, daß dieselbe, aus dem christ! ich-juda-
ischen Geistesgut geboren, vieles vom byzantinisierten Hellenismus und

von der persischen Zivilisation aufnahm. Er kommt nach einer allgemeinen

Betrachtung zu folgendem Schluß : «Mag es auch schwierig und oft

trügerisch sein, zwei Kulturen quantitativ einander gegenüberzustellen,
so scheint es^doch berechtigt festzuhalten, daß der Islam, in seinem

inneren Bau, vielgestaltiger und komplexer als das Christentum ist.»

Diese Tatsache findet gleich eine geographische wie eine historische

Erklärung, wobei man sich aber nicht durch die anscheinende Einheitlichkeit

der islamischen Welt, die rein äußerlich ist, fehlleiten lassen

darf. Unter ihr verbergen sich Elemente von erstaunlicher Vielfalt, die

teils zu einem organischen Ganzen verschmolzen sind ; sehr oft aber als

unverbundene und gegensätzliche Faktoren, die voneinander abhängig,

antagonistisch nebeneinander auftreten. Jedoch das Bindeglied all dieser

widerstreitenden Elemente ist die Einheit der religiösen Grundlage,
die in ihrem Wesen weit in altorientalische Zeit zurückreicht. Der

Einbruch Alexanders des Großen und der Hellenismus hatten die
größere, geistige Einheit des Nahen und Mittleren Ostens bis zur Spätantike
nach und nach zu brechen vermocht. Doch da erschien eine neue
Potenz auf dem Plan, die viel mächtiger werden sollte, als es die alten

Assyrer oder Iranier je gewesen waren. Diese neue Einheit hätte aber

gewiß völlig andere Formen angenommen, wenn sie nicht von einem

Träumer geschaffen worden wäre, der in der arabischen Wüste
verloren, an Hand von falschverstandenen Bruchstücken von Christentum
und Judentum, seine eigene, neue Religion verkündet hätte. Ohne den

i. G. Levi della Vida, Aneddoti e svaghi arabi.e non arabi, Milano/Napoli I9y9, S. 3-1 y.



C.E.DUBLER : ISLAM 33

unerhörten Impuls, den Muhammad den kriegerischen Arabern zu
geben vermochte, wäre die mächtige räumliche Ausdehnung wie auch

die daraus erwachsende kulturelle Einheit des Islams unvorstellbar.
Der Islam, als Kulturphänomen gesehen, hat nie die religiöse Grundlage

seines Ursprungs geleugnet oder aufgegeben. Die Religion war das

Mittel, durch das sich die Sprache — das Arabische - ausbreitete und,
mit dieser, zahlreiche andere Züge, die ihr nahe verwandt sind, wie
z. B. stilistische Schemata, die Überlieferung festgefügter, literarischer
Formen, die lebendige Erinnerung an bestimmte historische Ereignisse
und schließlich das tiefverwurzelte Gefühl, wenigstens zum Teil, einer
nationalen Einheit anzugehören. Muslim werden bedeutete nach

Muhammads Tod, während mehr als einem Jahrhundert, soviel wie ein
legitimes Mitglied eines arabischen Stammes sein und dessen Vorrechte

genießen ; während mehr als dreier Jahrhunderte bedeutete es die
Annahme der arabischen Sprache als einziges, gehobenes Ausdrucksmittel
für Fühlen und Denken ; und später, als der Impuls des Arabischen
erlahmte und neue nationale Sprachen und Literaturen aufkamen - wie
die neupersische, die türkische, die hindustanische, die malayischen -,
konnten sich diese nie völlig dem Einfluß des Arabischen entziehen.

Die Verflechtung von Religion, Sprache und Kultur ist im Islam viel

inniger, wenn auch grundsätzlich mit derjenigen des Lateinischen im
europäischen Mittelalter vergleichbar. Doch der Islam, so wie er sich

nach den großen arabischen Eroberungen des 7./ 8. Jahrhunderts
entwickelte, war von der Religion, die Muhammad in einem Winkel
Arabiens gepredigt hatte, recht verschieden. Durch die große geographische

Ausdehnung war es gegeben, daß der Islam sich mit anderen, teils
höheren Kulturformen auseinandersetzen mußte. Diese vermochte er
aber nicht aufzusaugen, sondern mußte sich damit abfinden, mit ihnen
ein Zusammenleben einzugehen.

Der Islam Muhammads, d.h. sein religiöses Erlebnis, wie es im
Koran niedergelegt erscheint, ist, vereinfacht, eine christlich-jüdische
Weiterbildung mit einigen Zutaten, die den Manichäern und Mandäern



34 ERBE DES OSTENS

entlehnt wurden, und losen Elementen des alten, vorislamischen
Arabiens. Sind diese letzten heute noch schwer als Bestandteile zu erfassen,

so bleiben sie darum nicht minder maßgebend für die Folgezeit. Wenn
der Islam der Gefahr, ein «verdorbenes Christentum» zu werden,
entging, so war dies nur durch das ungebrochene Weiterleben einiger
Wesenszüge des vorislamischen Arabiens möglich, die sich im Koran
und in der literarischen Überlieferung lebendig erhielten. Diese

Wesenszüge waren durchaus barbarisch, und daher lehnt das okzidentale

Empfinden sie ihrer Roheit wegen ab; der Islam jedoch hat sich ihrer
nie entledigen können noch wollen. Der «Arabismus» innerhalb des

Islams erschöpfte sich aber nicht in der Gegenwart nationaler Elemente

im Bereiche der Religion. Dazu kam der Sieg der gesprochenen Sprache,

denn das Arabische ersetzte vom Atlantik bis zum Tauros und Za-

gros alle früher gebrauchten Idiome. Dieser Triumph stellte viel mehr
als lediglich den Ersatz eines mechanischen Verständigungsmittels dar ;

es war die Anerkennung der absoluten Herrschaft einer psychischen

Haltung und eines klar individualisierten Kunsttypus, dessen Grundlage

auditiv ausgerichtet war. Dazu gehört die bleibende Bindung der

ganzen arabischen Literatur an die reiche Rhetorik der vorislamischen

Beduinenlyrik, die immer wieder zur ästhetischen Richtschnur des

Schrifttums wurde oder, negativ ausgedrückt, von deren Vormundschaft

die Autoren sich nie ganz haben befreien können. So hat das

Arabische völlig neue Formen künstlerischen Ausdrucks geschaffen,

die seiner Eigengesetzlichkeit entsprachen. Sobald aber der herkömmliche,

formale Rahmen gesprengt wurde — und das erfolgte z.B. bei

der literarischen Ausgestaltung der arabischen Prosa -, konnte dies nur
durch große Sprachschöpfer wie Ibn al-Muqaffac oder Dschähiz mit

Erfolg durchgeführt werden. Geht man noch weiter, so darf man wohl

annehmen, daß die neupersischen Epen, an erster Stelle das Shahnamä,

«das Königsbuch» des Firdawsï, schwerlich hätten auf arabisch verfaßt

werden können. Diese sprachlichen Eigenheiten und die servile Observanz

aller religiösen Vorschriften des Korans verhinderten eine leben-



C.E.DUBLER : ISLAM 3C

dige Aufnahme artfremder Elemente, mit denen der Islam notgedrungen

bei seiner weltweiten Ausdehnung in Berührung kommen mußte.
Sowohl der Rationalismus wie die Mystik sind, ihrem Ursprung nach,

derartige Fremdstoffe, und ihr immanenter Konflikt mit dem

rechtgeleiteten Islam ist der schlagende Beweis für das weiter oben Gesagte.
Betrachtet man den Rationalismus als das vom Hellenentum geschaffene

Denkinstrument, um die logische und sachliche Welt, losgelöst von
allem Religiösen, zu erkennen, so ist der Islam - außer vielleicht beim

großen Gelehrten Al-Bïrûnï - nie zur agnostischen Wissenschaft

vorgestoßen ; denn auch über ihr hatte stets der allwissende und allmächtige

Allah zu walten. Definiert man die Mystik als eine allgemeinere
Form des religiösen Erlebens, so wurde sie von den Muslimen meist der
Ketzerei bezichtigt, da sich ihre Äußerungen nur schwer in die starren
Schemata des theokratisch festgelegten, großen, einen, unteilbaren
Allah zwängen ließen.

Von einem okzidentalen Standpunkte aus wären Agnostizismus und

Skepsis tatsächlich nahe daran gewesen, im 3. Jahrhundert der Hid-
schra (9. Jahrhundert n.Chr.) die Oberhand zu gewinnen, schließlich
aber zeigte sich der konservative, ja bigotte Geist im Islam als stärker
und verdrängte alle freieren Richtungen. So erlebte er damals seine

« Gegenreformation», die für die Welt des Islams um so verhängnisvoller
wurde, denn von da an war es ihm verwehrt, selbständig und schöpferisch

im Reich der Ideen zu wirken. Hätte der Islam zu einer wahrhaft

schöpferischen und fortschrittlichen Kultur im okzidentalen Sinne werden

wollen, so hätte er seinen theokratischen Grundcharakter aufgeben
und sich von der arabischen Überlieferung lossagen müssen. Das wäre
der Absage vom Propheten Muhammad und des von ihm gegründeten
Reiches gleichgekommen, was für den Islam nicht weniger als den
Verzicht auf sein eigenes Wesen dargestellt hätte, und das wäre in einer
wahrhaft lebendigen Kultur unmöglich gewesen.

Die Ausdehnung des Islams im ersten Jahrhundert der Hidschra

(7. Jahrhundert n. Chr.) gehört zu den atemberaubendsten Schauspielen



36 ERBE DES OSTENS

der Weltgeschichte, doch ebenso erstaunlich ist in dieser Epoche die

Entwicklung des kulturellen Lebens, das aber zu einem ebenso jähen Ende

kam, um dann während Jahrhunderten ein Schattendasein zu führen.
Sicher hat der Koran das Seine zu dieser Entwicklung beigetragen, aber

der Hauptgrund ist wahrscheinlich in der ureigensten Wesenhaftigkeit
des Islams zu suchen. In ihm finden sich neben einseitiger, letzter
Verfeinerung grobe Barbarei ; neben scharfsinnigen, logischen Deduktionen
und genauen Beobachtungen törichte Gläubigkeit, ein völliges Fehlen

eines höheren Sinnes für Kritik. Vom Standpunkt der Okzidentalen

aus ist das Versagen des Islams als fortschrittliche Kultur wohl dadurch

zu deuten, daß allzuviele gegensätzliche Elemente nebeneinander

bestanden, deren harmonische Verschmelzung ihm nicht gelang. Der
Islam begann als extremer Monotheismus biblischen Ursprungs, roh und

grausam, wie es die ersten Ausbreiter des neuen Glaubens im 7.
Jahrhundert waren. Sogleich hatten sich diese jedoch mit den verfeinerten
Hochkulturen der Nachbarländer auseinanderzusetzen, deren Zivilisation

derjenigen der Beduinen weit überlegen war. Eine Religion, die

absolute Unterwürfigkeit des Individuums unter den höheren Willen
Allahs unbedingt forderte, dessen Anhänger einem unausweichlichen

Gesetz, das im Koran verankert war, nachzuleben hatten, konnte sich

unmöglich in einer freiheitlichen Atmosphäre entwicklen; denn der

ursprünglich theokratische Staat der Muslime wurde sehr bald durch

eine absolute und despotische Monarchie nach altorientalischem Muster

ersetzt, wobei die frühere Stammesorganisation der Beduinen, bei

denen ein rudimentärer Freiheitsbegriffbestand, als staatsbildendes

Element unterging. In offensichtlichem Gegensatz zur griechischen Pai-

deia, wird im Islam die freiheitliche Tat des Individuums staatsgefähr-

dend, und dies nicht erst mit der Ermordung Uthmäns, des dritten Cha-

lifen, sondern schon von 632 an, sogleich nach dem Tode Muhammads,

mit dem Abfall der Beduinen Innerarabiens, der sogenannten Ridda.

Durch das öffentliche Auftreten Muhammads zu Beginn des 7.
Jahrhunderts unserer Zeitrechnung war auf der Arabischen Halbinsel ein



C.E.DUBLER : ISLAM 37

Wendepunkt im historischen Ablauf erreicht. Seine Verkündigung
beweist, wie sehr bei ihm selbst - später noch mehr in seiner
Glaubensgemeinschaft — das Bewußtsein bestand, ein neues Zeitalter sei angebrochen.

Ignaz Goldziher hat sehr treffend bemerkt, daß diese Tatsache

besonders in der Großeinteilung des geschichtlichen Bildes der Muslime
deutlich wird, indem sie der Dschähiliyya, das heißt interpretiert, dem

Zeitalter der ignoranten Barbarei, den Islam, die Epoche des Heiles,

gegenüberstellen; andererseits dem Ideal der murü°a, der Mannhaftigkeit,

der altarabischen «Virtus», den din, «Religion, Gerechtigkeit,
Gesittung»2. Mit den beiden Begriffen aber sind Menschseinsideale

bezeichnet, die innerhalb des Islams teils übereinstimmend, teils

gegensätzlich gewirkt haben.

Zur Klärung aller weiteren Entwicklungen im Islam ist es

unumgänglich, Muhammads Menschseinsideal, soweit er es im Koran
festgehalten hat, zu umschreiben. Dabei muß man stets gegenwärtig haben,
daß sein Anliegen in erster Linie religiös ist. Der unermeßlichen Größe
Allahs steht die Nichtigkeit des Individuums gegenüber, dessen

Idealgestalt, verbunden mit den grundlegenden Glaubenssätzen, in Sürat al-

Baqara, Sure II, Verse 172-177 umschrieben erscheint:
«Die pietätvolle Güte [birr] besteht durchaus nicht im Wenden eures

Antlitzes nach Osten und Westen, denn der gute Mensch ist jener, der

an Allah und an das Jüngste Gericht, an die Engel, an die Schrift und an die

Propheten glaubt ; der, gleichgültig welche Liebe ihm auch zuteil werde,
Gutes den Nächsten, den Waisen, den Armen, den Reisenden, den Bettlern

spendet und sich für die Freilassung der Sklaven einsetzt ; der das Gebet

[salât] abhält und die Almosensteuer [zaJrat] entrichtet. Und jene, die
ihre Verpflichtungen, die sie eingegangen sind, erfüllen ; die Beständigen
in der Widerwärtigkeit, im Unglück und im Augenblick der Gefahr ; die
sind es, die den wahren Glauben innehaben, und dies sind die Frommen.»

Dazu gesellen sich noch andere Stellen im Koran, insbesondere jene,
in denen Muhammad von den früheren Propheten spricht. Er hat ja in

2. Ignaz Goldziher, Muhammedanische Studien, 2 Bde., Halle 1890, Bd. I, S. 219.



38 ERBE DES OSTENS

ihre Beschreibung seine eigene Problematik hineinprojiziert. So z. B.

in derselben Sure II, Verse 130-136:
«Sprich : Wir glauben an Allah, an das, was uns herabgesandt wurde,

und an jenes, was man Abraham, Ismael, Isaak, Jakob und die zwölf
Stämme [asbät], an jenes, was Moses und Jesus und den Propheten, die

von ihrem Herrn kamen, gegeben worden ist. Wir unterscheiden
fürwahr nicht unter ihnen ; denn wir sind unserem Herrn Untertan.» Und

weiter heißt es in derselben Sure II, Verse 122-128 :

«Herr! mache aus uns solche, die dir unterworfen sind [muslim], und

aus unserer Nachkommenschaft mache eine dir unterworfene Gemeinde.

Lasse uns unsere kultischen Übungen [mansak=Kultstätte] erkennen
Lasse ab von Deiner Strenge gegen uns. Du bist der Widerrufende, der

Erbarmende.»

Ist damit der Mensch in seiner Beziehung zu Gott umschrieben, so ist
das Idealbild doch bei weitem noch nicht erschöpft, denn auch die
physische Schönheit ist notwendig, wie sie in der Süra Yüsuf(Sure 12)

paradigmatisch formuliert erscheint. Welche psychologische Bedeutung
diese Anschauung hatte, belegt die Tatsache, daß gleich nach dem Tode

Muhammads sich die Legende seiner Gestalt bemächtigte und ihn zum

Prototyp körperlicher Vollendung machte.

Weiter bezeichnen Sure IV (Verse 123/4 und 160—162) den Vorzug
der guten Werke im Glauben oder Sure 46 (Verse 14—2 r) die Pflicht des

Gehorsams gegen die Eltern.
Sind all dies Züge, die als Forderung für den vollkommenen

Menschen aufgestellt werden, so bewahrt der Koran auch einzelne Stellen,

die ein ganz anderes Ideal erkennen lassen. Es handelt sich dabei nicht

um die pietistische Schau Muhammads, sondern um die praktische
Lebensführung der Handelsherren von Mekka, gegen die sich der Prophet
auf das nachhaltigste wendet. Hier zeigt sich Muhammad eminent zeit-

und milieugebunden, wenn er in Sure III, Verse 12 c—13 2 sagt : « Oh, ihr,
die glaubt Lebet nicht vom Wucher, der zweimal das Doppelte hervorbringt.

Seid fromm gegenüber Allah. Vielleicht werdet ihr die Glück-



C.E.DUBLER : ISLAM 39

Seligkeit erreichen. Hütet euch vor dem Feuer, das den Ungläubigen
bereitet ist. Gehorchet Allah und seinem Künder Vielleicht wird euch

Erbarmen zuteil.» Wendet sich hier Muhammad gegen die Kaufleute,
deren einziges Ziel der möglichst große Gewinn war, so bleibt sein

Hauptanliegen eschatologisch. Wie sehr das Pietistische immer wieder
in den Vordergrund rückt, zeigt Sure IV, Vers 40, oder Sure 99, Verse

7—8, wo davon gesprochen wird, daß Allah auch das Gewicht einer
Ameise bzw. eines Atoms (dharra) an guten Werken nicht vernachlässigt,

denn beim Letzten Gericht wird er das Teil verdoppeln und wird
seinerseits eine sehr große Entschädigung bieten. So ist, trotz
unverkennbarer Anspielungen auf das Milieu, das Menschseinsideal der Muslime

nicht ein greifbar-reales, sondern bleibt stets jenseitsbezogen und

ordnet sich in ihre höhere, religiöse Schau ein. Dabei tritt Muhammad

in deutlichen Gegensatz zu den materialistisch-kaufmännischen

Anschauungen, die im Mekka seiner Zeit vorherrschend waren ; gleichzeitig

wandte er sich aber gegen den alten polytheistischen Glauben und

gegen die rechtlich-sozialen Zustände, die unter den arabischen Beduinen

herrschten, um der übergroßen Härte ihres Brauchtums zu begegnen.

Ist die Grundlage der von Muhammad ausgehenden muslimischen

Kultur streng monotheistisch, so hat diese theokratische Weltordnung
auch das frühislamische Menschseinsideal geprägt. Da dieses aber im Koran

festgelegt erscheint, hat es inskünftig auch stets wieder seinen Einfluß

geltend zu machen vermocht.
Es ist erstaunlich festzustellen, wie dieses eschatologisch-pietisti-

sche Menschseinsideal des Propheten, sogleich nach seinem Tode, durch
den Abfall der Beduinen (Ridda), in Gegensatz zum altarabischen

Menschseinsideal trat. Muhammads Ziel war es, den Einwohnern der
Arabischen Halbinsel eine ethisch bessere Lebensform zu predigen und
dabei die individualistische Lebensführung zugunsten eines höheren
Gemeinwesens einzudämmen.

Das altarabische, vorislamische Lebensideal erscheint literarisch
ausgestaltet in den Qasïden, den kunstreichen, frühen Gedichten, die nach



40 ERBE DES OSTENS

festgefügten stilistischen Formen das Leben eines Imru'1-Qays, eines

Antara, eines Bistam ibn Qays darstellen. Zu dieser verfeinerten Kunstform

gesellten sich die später niedergeschriebenen, aber die alte Zeit
darstellenden Ayyäm al-cArab, «Die Tage, die Gesta der Araber»,
Beschreibungen der lokalen Auseinandersetzungen der verschiedenen
Beduinenfürsten. Muhammad wandte sich gegen die Selbstzerfleischung
der Beduinen, indem er allen Bewohnern der Arabischen Halbinsel ein
höheres Ziel zu geben bestrebt war. Die wichtigste alte Tugend, die

murü'a, «Virtus», wandelte den Begriffsinhalt und erhielt im Islam einen
moralischen Beigeschmack. Dieser semantische Wandel ist aber sehr

bezeichnend, denn unter den Muslimen gelten teilweise neue Normen.
Dem ist aber nicht stets so, denn zahlreiche altarabische Wesenszüge
sind vom Islam weitgehend unverändert übernommen worden und haben

sich bis zur Gegenwart erhalten. Wer heute ein Beduinenzelt betritt,
ist gehalten, dieses und seine Einwohner zu respektieren. Der Gast darf
das Zelt weder beschmutzen noch sich ordinär aufführen; sollte er es

doch tun, so muß er eine Summe zahlen, um die Ehre des Zeltes
wiederherzustellen. Ein Hadhh berichtet, daß Muhammad seinen Anhängern

nahelegte, sich nicht gegenseitig umzubringen wie in den alten Zeiten
des Unglaubens. Diese Feststellung belegt auf das eindringlichste, daß

die alten Sitten noch weiterbestanden. Aber sehr zahlreiche Züge der

Dschähiliyya sind vom Islam ungesehen übernommen worden, so z. B.

die Begriffe der Treue und das Halten des gegebenen Wortes.Ähnlich
steht es mit dem Ehrbegriff, dessen grundlegende Züge Koran und Sunna

festhielten. Dabei war die Wahrung der Ehre nicht mehr selbstverständlich,

sondern sie ist zu einer Verpflichtung geworden. Die Schutzpflicht,
die Treue zum gegebenen Wort, die Großzügigkeit und die Gastlichkeit

gehören sowohl zum Islam wie zur altarabischen Anschauungswelt. Der

Mut ist eine unerläßliche Eigenschaft des Mu°min, «des Gläubigen». Die

alte Blutrache wurde zur Regel, unterstand im Islam aber gewissen
Gesetzen. Die Ehe ist religiöse Pflicht, ihr Ziel ist die Fortpflanzung. All
dies sind ältere Züge, die nun im Islam religiös geregelt erscheinen.



C.E.DUBLER : ISLAM 4I

Literarisch von besonderem Interesse ist in der Qasïde die sogenannte
Hidschä*, «die Satire», in der die Ehre des Arabers angegriffen wurde.
Die Hidschä0 setzte ihr Opfer dem Sarkasmus der Leute aus, und bei
diesem so auf das Hören eingestellten Volke, lag in ihm eine schwere

Drohung; ja die Araber gingen so weit, einem Dichter, der ihnen feindlich

gesinnt war und dessen sie habhaft werden konnten, die Zunge zu
lähmen. Die Hidschä0 war eine Kriegswaffe vor Muhammad und blieb es

noch geraume Zeit nach ihm3. Dabei ging es darum, daß man durch die
Satire die Ehre des Feindes traf, um ihn zu erniedrigen. Da aber die Ehre

geheiligt war, ergab es sich auch, daß ein Angriff auf sie derart
schwerwiegende Folgen hatte. Man hat irrtümlicherweise die vorislamischen
Araber als anarchisch lebendes Volk dargestellt ; tatsächlich aber bildete
ihr Ehrbegriff eine Lebensregel, die in der Zeit des Islams weiter dauerte,

wenn sie auch nur eine sehr bedingte religiöse Anerkennung erfuhr4.
Bei den eminent auditiv eingestellten Beduinen vorislamischer Zeit

lag es auf der Hand, daß der Beruf des Dichters eine ideale Lebensform

war. Gegen diese wandte sich Muhammad mit Nachdruck, denn er
erblickte in ihnen eine gefährliche Konkurrenz. Er sagt in der Sürat al-
Shu^ara', «Sure der Dichter», Sure 26, Verse 224-226: «Desgleichen
folgen die Irrenden den Dichtern. Siehst Du nicht, wie sie in jedem
Tale herumschweifen und sagen, daß sie nichts tun?» Doch dieser
apodiktische Verweis der Poeten durch den Propheten vermochte sich auf
die Länge nicht durchzusetzen. Dichtkunst und Dichter kamen im
Gefolge der großzügigen Hofhaltung der Umayyaden in Damaskus zu höchster

Anerkennung. Hier blühte, neben dem koranischen Pietismus, die
altarabische Poesie neu auf, neue Bilder und Versmaße entfalteten sich,

3. Altarabisches Splitter- und Strandgut hat sich oft in Randgebieten erhalten, z. B. in
Südarabien, wie es u. a. gesammelt wurde von O. H.Myers, «Little Aden Folklore», Bullet. Instit.
Français d'Archéol. Orientale, 44 (1947), S. 177 fF., der beim Besprechen der volkstümlichen
Musik und Dichtkunst der Gegenwart S. 207 sagt: «It is said that in the old days there were
verses that could kill people ; these would be the wellknown Hidja.» - Allgemein vergleiche
man J. Goldziher, Über die Vorgeschichte der Higa:'-Poesie, in den Abhandlungen zur arabischen

Philologie, i.Teil, Leiden 1896, S. i-ioy.
4. Bichr Fares, L'honneur chez les Arabes avant l'Islam, Paris 1932.



42 ERBE DES OSTENS

auch der Lebensstil änderte sich, indem die für die Araber der Wüste
anscheinend unerschöpflichen materiellen Mittel ihnen damals
unerhörte Möglichkeiten eröffneten. Die frommen Vorschriften der frühen

Glaubensgemeinde der Muslime gerieten in Vergessenheit, und am Hof
wurden rauschende Feste gefeiert, bei denen auch der verbotene Wein
nicht fehlte. Hier tobte sich die Lebensfülle der Beduinen aus, der durch
den Islam ein Ziel gesteckt worden war. Dabei war es unausbleiblich,
daß altarabische Begriffe neu aufgewertet wurden und sich nicht durch

einen fadenscheinigen Pietismus zurückstellen ließen. Die frühere
Blutrache der Stämme, die sich nun aufgrößere ethnische Gruppen umlegte,
kam erneut zur Geltung und hat das Bild der inneren Geschichte des

Arabischen Reiches weitgehend bestimmt. Gleichzeitig entwickelte sich

die alte Dichtkunst zu neuer Blüte, wenn auch hier der konsequente
Bruch mit der poetischen Tradition, wie sie ein Jahrhundert später Abu

Nuwäs in Bagdad ahnen ließ, noch nicht durchgeführt wurde. Diese

Entwicklung war zwangsläufig, denn die großzügigen Handelsherren aus

Mekka hielten die Zügel des arabisch-islamischen Reiches in Händen,

und hatten sie einst nur widerwillig die Lehre Muhammads angenommen,

so hielten sie sich nun dafür durch Ausschweifungen aller Art
schadlos. Den Umayyaden ist ein Hang zum Maßlosen durchaus nicht

abzusprechen, das sich in Hofhaltung und Administration, in Gelagen

und Dichtkunst in gleicher Weise äußerte. Wie fern war all dies vom
Pietismus Muhammads Und trotzdem bestand dieser, lebte neben all

dem Überschwange, so daß sich eine eigentümliche Symbiose von zwei

so gegensätzlichen Lebensformen herauskristallisierte. Damals wurde

die islamische Welt zu einem arabischen Reich, dessen sprachliche
Richtschnur Koran und altarabische Dichtungwaren ; diese wurde erneut

gepflegt, und die Lebensart des freien, höfischen Dichters war eines der

Ideale, nach denen am meistengestrebt wurde. Die literarische Entwicklung

schritt unaufhaltsam fort, und das starre Gefüge der altarabischen

Qasïden lockerte sich, neue Ideen und Formelemente drangen in die
arabische Dichtkunst ein, die bisher ungeahnte Möglichkeiten eröffneten.



C.E.DUBLER : ISLAM 43

Da erfolgte der jähe Sturz des Umayyadenchalifates und mit ihm der

Untergang des in seinem Wesen arabischen Reiches in der Mitte unseres
8. Jahrhunderts. Mit diesem Ereignis fand ein entscheidender Wandel

statt, indem der Islam aufhörte, ein Reservat für die Araber zu sein, und

nun zur wahren, orientalischen Weltreligion wurde. Diese Tatsache

hinderte aber nicht, daß der Islam weiterhin auf das engste an seinen

Propheten gebunden blieb, so daß sich eine Art Legitimismus
herausbildete. Immer noch galt der Brauch, daß der Chalif ein Quraysh, d. h.

ein Angehöriger des Stammes, aus dem Muhammad hervorgegangen war,
sein sollte. Darüber hinaus wollten die strengen Legitimisten das höchste

religiöse Amt den leiblichen Nachkommen des Propheten vorbehalten,

denn diese sollten all dessen Vorzüge in sich vereinigen. Daher
haben im Islam immer wieder die tatsächlichen oder angeblichen
Nachfahren von Muhammads Tochter Fatima Volksmassen in Bewegung zu

setzen vermocht. Das vom Propheten sich herleitende Ideal hat, neben

anderen Gründen, die Bewegung der Shica ausgelöst und den "Aliden,
den Fatimiden, den Ismaeliten, ja den nordafrikanischen Shurfa*, Ansehen

und Auftrieb verliehen. Dieser islamische Legitimismus, der noch
bis in die Gegenwart lebendig ist, ruht auf der Anschauung eines vererbbaren

Prophetenideals, das begrifflich in altarabische Zeit hinaufreicht.

Gegen diesen familiärenLegitimismus hattensich bereits, aus praktischen
Erwägungen, die ersten Chalifen, Abu Bakr und cUmar, gewandt, indem
sie nicht Muhammads Vetter cAlï zu seinem Nachfolger bestimmten.

Mögen legitimistische Überlegungen beim Sturz der Umayyaden eine

Rolle mitgespielt haben, so ist eine andere Größe viel entscheidender
für den Auftrieb der cAbbasiden gewesen. Es war dies die sogenannte
Shucubiyya, das Volk, das während mehr als eines Jahrhunderts die
arabische Sprache sich angeeignet hatte und daraus eine Berechtigung
herleitete, angehört zu werden, trotzdem seine Angehörigen ethnisch keine
Araber waren. Es handelte sich dabei vor allem um Iranier, die, der alten

Gepflogenheit folgend, im Klientelverhältnis zu einem der Beduinenstämme

standen. Die Mehrzahl der Muslime wollte aber doch, den im-



44 ERBE DES OSTENS

manenten legitimistischen Anschauungen folgend, nur einer Familie,
die zur weiteren Verwandtschaft Muhammads gehörte, eine
unumschränkte Unterstützung zuteil werden lassen ; so kamen die cAbbasiden

zum Chalifat: sie waren Quraysh, sie waren mit dem Propheten
verwandt und damit arabischer Herkunft ; emporgehoben wurden sie aber

durch die in der Shu'ubiyya schlummernden Volkskraft des Iran. Diese

Tatsache hatte für den Islam unabsehbare Folgen, denn nun waren nicht
mehr arabische Lebensnormen bestimmend, der beduinische Stammes-

partikularismus hatte abgewirtschaftet, die Blutsbande verwischten sich

mehr und mehr, so daß nun der Weg frei wurde, um von der Theokratie,
die sich auf das Arabertum stützte, zur despotischen und absoluten
Monarchie nach altorientalischem Muster hinüberzuwechseln. Die unmittelbare

Vorlage dafür boten die Sasaniden, jene letzte Entfaltung iranischen

Wesens in der Spätantike, gerade vor dem Auftreten Muhammads. Nicht
mehr der beduinische Lebensstil war die höchste Daseinsform, sondern

ein anderer, der im Laufe von vier Jahrhunderten unter den Sasaniden

geprägt worden war. So verband sich unter den cAbbasiden der Islam

mit dem ehemaligen sasanidisch-iranischen Menschseinsideal. Die
großräumige Freizügigkeit der Beduinen war nicht mehr das erstrebenswerte

Ziel, sondern seßhafte Lebensformen, in denen Bürger und Bauern ihren
Platz hatten, kamen unter den cAbbasiden zur Entfaltung, wie sie schon

vorher bei den Sasaniden bestanden hatte. Dabei führte der absolute

Monarch einen erbitterten Kampf gegen die lokalen Feudalmächte,
deren Vorrangstellung er durch die Schaffung eines Beamtenstaates zu
brechen suchte. Die Beamten aber zog er in erster Linie aus dem Bürgertum,

das in seiner Grundhaltung stets antifeudal war.
Dieser grundlegende Wechsel in Gesellschaft und Staatsauffassung

wirkte aber weit über den eigenen Rahmen hinaus, denn er fand auch im
Schrifttum seinen unverkennbaren Niederschlag. Hatte bisher, beduinischer

Tradition folgend, nur der gebundene Vers als literarische Kunstform

gegolten, so entfaltete sich nun eine reiche, vielgestaltige Prosa.

Ihre Ideen bezog sie weitgehend aus dem Schrifttum der Sasaniden, das



C.E.DUBLER : ISLAM 4f
nun in glatte, arabische Sätze umgegossen wurde. Auch die Autoren waren

meist gebürtige Iranier, wie z. B. Ibn al-Muqaffac, der bedeutende
Übersetzer und wahrhafte Begründer der arabischen Prosa. Innerhalb
derselben spielte insbesondere der Adab eine hervorragende Rolle.
Adab bedeutet «feine Bildung, Geisteswissenschaft, Erziehung», doch

ist im Arabischen daraus eine ganze Schriftgattung geworden, die vom
Fürstenspiegel bis zur allgemeinen Literaturgeschichte geht. Die frühen
arabischen Adab-Traktate sind aber nichts als Übersetzungen aus dem

Pehlevi, die durch geringe Beigaben den herrschenden Ideen des Islams

angepaßt waren. Sie enthalten viele Hinweise für das damals gültige
Menschseinsideal ; so sagt z. B. Ibn al Muqaffac in seinem «Kleinen Adab-
Buch» : «Nun, der Endzweck der Menschen und ihr dringendstes
Bedürfnis ist, ein gesichertes Leben hienieden und die Anwartschaft auf
das Paradies sich zu sichern ; der Weg aber, dieses Ziel zu erreichen, ist
der gesunde Menschenverstand, und das Zeichen eines gesunden
Verstandes ist es, die Dinge mit klarem Blick zu betrachten, sich danach zu
entscheiden und die Entscheidung mit festem Entschluß zur Ausführung
zu bringen.» Und weiter heißt es : «Der Vernünftige soll zu jeder Tagesund

Nachtzeit des Todes eingedenk sein, und zwar lebhaft genug, daß es

auch zum Herzen dringe und allen ungebärdigen Hochmut unterdrückt.
Denn wer häufig an den Tod denkt, bleibt vor Übermut bewahrt und vor
der Verzweiflung der Ungeduld beschützt.» Der Vernünftige soll die

Verfehlungen seiner Seele überwachen, er soll sich klugen Männern
anvertrauen und hauptsächlich nach drei Dingen streben : einmal durch

gute Werke für das Jenseits Proviant bereiten, zweitens seinen
Lebensunterhalt in Ordnung bringen und schließlich sich von Zeit zu Zeit eine

Erholung gönnen. «Auch möge es sich ein Vernünftiger gesagt sein

lassen, daß Verstand und Leidenschaft einander stets feindlich begegnen und
daß die Leute meist dazu neigen, das, was der Verstand fordert,
aufzuschieben, dem aber, was der Leidenschaft dient, ihre Unterstützung zu
leihen. Darum mache er es gerade umgekehrt, d.h. er sorge dafür, die

Begierden der Leidenschaft stets aufzuschieben, jedoch ohne Zögern



46 ERBE DES OSTENS

auszuführen, was der Verstand verlangt. Der Vernünftige möge stets

folgende Regel vor Augen haben : Ist er wegen zweier Angelegenheiten im
unklaren, und weiß er nicht, für welche von den beiden er sich als die

richtigere entscheiden soll, so schaue er zu, welche ihm die Lust als

verlockender erscheinen läßt, und gerade von dieser soll er sich dann

abwenden.» Mögen dies auch ganz vernünftige Regeln sein, so ist mit um
so größerer Deutlichkeit ein Spießbürgerideal daraus zu erkennen, wie
es sich in Bagdad unter den cAbbasiden mehr und mehr breit gemacht
hat.

Einen höheren literarischen Flug erreichen die Schriften des Dschä-

hiz, der zu den größten arabischen Prosaschriftstellern gehört. Sein ganzes

Werk ist zusammengefaßt Adab, d.h. «feine Bildung». Jedoch das

Weiterleben sasanidischer Anschauungen wird sicherlich an seinem

Kitäb al-Tädsch, «dem Buch der Krone», am deutlichsten offenbar. Es

stellt in anekdotisch-abwechslungsreicher Folge das Verhalten des idealen

Fürsten dar, der damit ein gehobenes Menschenbild wiedergibt.
Ein kleines Beispiel möge das Gesagte illustrieren: «Nichts, pflegte
Ardashir I. zu sagen, ist einer königlichen Seele schädlicher als die
Gesellschaft eines Toren oder die Unterhaltung mit niedrigen Menschen.

Fürwahr, so viel Nutzen man aus der Unterhaltung mit einem vornehm
Gebildeten zieht, soviel verliert man bei der Berührung mit einem

niederträchtigen Menschen, denn dieser Umgang degradiert die Seele und

läßt sie ihre Tugenden verlieren. In derselben Weise wie der Wind,

wenn er über wohlriechende Pflanzen hinstreicht, ihr Aroma aufnimmt
und damit die Seele beleben und die Organe stärken kann, so vermag ein

übler Geruch Unbehagen und Leiden hervorzurufen.» In dieser Art wird
das Bild des idealen Herrschers nicht abstrakt, sondern exemplifiziert
dargestellt.

Sind bisher an Hand der erhaltenen Quellen einige Menschseinsbilder

aus der "Abbasidenzeit festgehalten worden, so erhebt sich nun doch die

Frage, welches an diesem prunkvollen Chalifenhofe die erstrebenswerteste

Lebensform war. Darauf geben wieder die erhaltenen Schriften



C.E.DUBLER : ISLAM 47

eine eindeutige Antwort, indem der im Schutz des Monarchen befindliche

Sekretär sich das angenehmste Dasein sichern konnte. Um aber
Sekretär werden zu können, mußte man eine ganze Reihe von Kenntnissen

erwerben, die u. a. von Ibn Qutayba in seinem Adab al-Kätib, «der feinen

Bildung des Sekretärs», in literarische Form gegossen worden waren.
Man darf wohl so weit gehen zu behaupten, daß unter den cAbbasiden

der Beamte das Menschseinsideal schlechthin war. Die Folge davon war,
daß eine verflachte, bürgerliche Sicherheit, die sich in einem simplisti-
schen religiösen Schematismus gefiel, zur höchsten Lebensnorm erhoben

wurde. Diese Entwicklung erfolgte um so leichter, als der orthodoxe

Islam, insbesondere im Gegensatz zum Christentum, eine Religion
ohne Mysterium und ohne Sakramente ist, die damit einem tiefinnerlichen

Bedürfnis der menschlichen Seele nicht Genüge tat. Diesem kam
aber die islamische Mystik entgegen, die damals, im 2. Jahrhundert der
Hidschra (8. Jahrhundert n. Chr.), in Mesopotamien entstand und sich

entfaltete. Der grobwollenen Übergewänder wegen wurden ihre
Vertreter als Süfi bezeichnet. Ihre Geisteshaltung war dem konventionellen
Islam derart entgegengesetzt, daß man für ihr Entstehen unbedingt eine

Anregung von außen suchen wollte, sei es, daß christliche Bußfrömmigkeit,

sei es, daß indisches Gedankengut sie inspiriert habe. Doch mag es

hier mit dem Ursprung der Süfik sein Bewenden haben, so bleibt doch
die Tatsache bestehen, daß die Süfi sich sowohl gegen den religiösen
Schematismus, als auch gegen das verflachte, bürgerliche Ideal wandten.
Ihre verinnerlichte, religiöse Schau ließ sie eine geistige Verbindung mit
Gott suchen, und aufdiesem Wege verließen sie leicht den starr gezogenen

Pfad der islamischen Rechtgläubigkeit, d. h. sie wurden undoktrinäre

Häretiker. Da aber die Süfi gleichzeitig die Armut als Norm im
Diesseits befolgten, stellten sie sich hiermit automatisch außerhalb der
damals allgemeingültigen Bestrebungen, d. h. sie nahmen eine im Grunde

antibürgerliche Stellung dem Leben gegenüber ein. So verwirklichten

die Süfi, im Gegensatz zum offiziellen, vom cabbasidischen Bagdad

verkörperten Lebensstil, ein äußerlich armes aber religiös verinnerlich-



48 ERBE DES OSTENS

tes Menschseinsideal. Jedenfalls liebte und verehrte das Volk seine Süfi,

gab ihnen Speise und gewährte ihnen Unterkunft, wenn sie über Land

zogen. Bei dieser Gelegenheit entstand auch die gängige Redensart «einen

Sufï-Hunger haben», die auf all jene angewandt wurde, die gerne
viel aßen. Sofern die Süfi zu mehr oder minder festgefügten Orden
gehörten, empfahlen die Oberen den einzelnen Mitgliedern, bei den

Liebesmahlen, die man ihnen bereitete, immer Maß zu halten. Im Laufe des

io. Jahrhunders wußte der Süfismus immer mehr Anhänger zu gewinnen,

ganze Provinzen in Iran und Afrika hingen ihm an ; schließlich kam

es so weit, daß er dem Islam insgesamt äußere, süfische Formen

aufzuprägen vermochte ; aber nicht nur in der Orthodoxie, auch die
muslimischen Sekten verstanden sich dazu, den von den Süfi gebildeten Rahmen

für die Glaubensausübung zu übernehmen. Handelte es sich hierbei

um eine grobe Verbindung von zwei an sich unvereinbaren geistig-religiösen

Grundhaltungen, so gelang dem überragenden und verfeinerten
Geiste des al-Gazzâlï in seiner großen Schrift über Die Belebung der Religion

die harmonische Verschmelzung beider Tendenzen. Darin ist
islamische Rechtgläubigkeit mit echter, religiöser Spontaneität der Süfi in

Einklang gebracht worden. Doch dieses allzu weitschweifige Werk hat

von al-Gazzâlï selbst eine zusammenfassende Bearbeitung in persischer

Sprache gefunden, und, wie er ausdrücklich sagt, «für das gemeine Volk»

bestimmt, erhielt es den Titel Kimiyä al-sacäda, «Das Elixier der
Glückseligkeit»5. Darin heißt es gleich am Anfang: «Wisse : Der Mensch ist

nicht zum Scherz und für nichts erschaffen, sondern hoch ist sein Wert
und groß seine Würde. Wohl ist er nicht von Ewigkeit her, aber für die

Ewigkeit ist er bestimmt ; wohl ist sein Leib irdisch und von der niederen

Welt, doch sein Gebiet ist aus der oberen Welt und göttlich ; die
Substanz seines Wesens ist wohl anfangs getrübt und vermischt mit den

Eigenschaften des Viehs, der Raubtiere und der Teufel ; doch in dem Tiegel

des heiligen Kampfes wird sie frei von aller Trübung und Unreinig-

y. Al-Ghasali, Das Elixier der Glückseligkeit, aus den persischen und arabischen Quellen in

Auswahl übertragen von Hellmut Ritter, Religiöse Stimmen der Völker Jena 1923.



C.E.DUBLER : ISLAM 49

keit und würdig des Wohnens in der Nähe der Gottheit. Von der tiefsten
Tiefe bis zur höchsten Höhe liegt alles Niedrige und alles Hohe im
Bereich seines Tuns. Die tiefste Tiefe erreicht er, wenn er aufden Stand des

Viehs, der Raubtiere und der Teufel herabsinkt und zum Sklaven der

Begierde und des Zorns wird ; zu seiner höchsten Höhe aber erhebt er
sich, wenn er den Stand der Engel erreicht, so daß er Befreiung findet

von Zorn und Begierde, und diese beiden seine Sklaven werden, er aber

ihr König wird. Erlangt er dies Königtum, so wird er würdig, Gottes

Diener zu sein ; diese Würdigkeit aber ist die Eigenschaft der Engel und
die Stufe höchster Vollendung für den Menschen. Und ward ihm einmal
die Lust der vertrauten Nähe der Schönheit Gottes zuteil, dann kann er
keine Stunde mehr von dem Anschauen dieser Schönheit lassen ; sie

anzublicken wird sein Paradies, und das Paradies der Lust der Augen, des

Bauches und der Zeugung wird ihm dann verächtlich scheinen. Da aber

die Substanz des Menschen zu Anfang ihrer Erschaffung unvollkommen
und unedel ist, kann sie aus dieser Unvollkommenheit zur Vollkommenheit

nicht anders geführt werden denn durch heiligen Kampf und
heilende Behandlung. Doch wie jenes Elixir, das dem Kupfer und dem Messing

die Lauterkeit und Klarheit reinen Goldes verleiht, gar schwer zu
finden und nicht jedermann bekannt ist, so ist auch dies Elexir, das die
Substanz des Menschen aus tierischer Niedrigkeit zu engelhafter Lauterkeit

und Köstlichkeit erheben soll, damit er dadurch die ewige
Glückseligkeit erlange, gar schwierig zu finden und wird nicht von jedermann

gekannt.»
Das von al-Gazzâlï hier ausgesprochene spiritualisierte Menschseinsideal

hat man auch wieder durch christlichen Einfluß deuten wollen,
doch ist dies gewiß abwegig, denn seine Gedankenwelt bewegt sich völlig

im Bereich islamischer Anschauungen, und die von ihm erreichte

geistige Sublimierung ist wohl eine der feinsten Blüten, die aus der Süfik

entsprossen sind. Hoch betagt schrieb er an einen seiner Schüler:
«Suchst du Wissen über die Verhältnisse des Herzens zu erlangen, so

sieh dort [im Herzen] nach denn du weißt, daß alle anderen Wissen-



CO ERBE DES OSTENS

schaffen dir keine Genüge tun. Beschäftige dich vielmehr mit der Sorge

um das Herz, mit der Erkenntnis der Eigenschaften der Seele, der

Abwendung von den Verstrickungen der Welt und der Reinigung deiner
Seele von den tadelnswerten Veranlagungen. Beschäftige dich mit der
Liebe zu Gott, dem Erhabenen, mit seinem Dienst und trachte danach,

dich durch gute Eigenschaften auszuzeichnen. Geht doch kein Tag und

keine Nacht am Menschen vorüber, ohne daß gerade da sein Tod eintreten

könnte.»
Die Eigengesetzlichkeit des Herzens als eine entscheidende Äußerung

des Menschseins, die sogar außerhalb der im Koran festgefügten Satzungen

ihre Gültigkeit bewahrt, gipfelt bei al-Gazzâlï in der Sentenz : «Und

was das Herz anbetrifft, so steht es außerhalb des Machtbereiches der

koranischen Rechtsgelehrten.» Damit ist nun der Daseinsbereich der

Muslime an sich durchbrochen, denn al-Gazzâlï sucht nach einer verin-
nerlichten Menschseinsform, deren Wesen er im qalb, im Herzen,
niederlegt und dessen Bereich über den Koran hinausweist. Mag in der

Gedankenführung und in der äußeren Form noch manches durchaus
islamisch anmuten, so hatte doch ein allmenschliches, religiöses Erlebnis

die in der Tradition starr gefügten Normen der Muslime durchbrochen.
Besaßen aber die Muslime aus der cAbbasidenzeit, sofern sie ihre

geistige Welt nicht verließen, auch ein Menschseinsideal Diese Frage ist

mit einem eindeutigen Ja zu beantworten. Seine Grundlage war stets die

von Muhammad im Koran festgehaltene, im absoluten monotheistischen

Glauben ruhende pietistische Lebensform. Dazu gesellte sich aber im

Laufe der ersten Jahrhunderte der Hidschra die Forderung nach einem

miszellenhaften Vielwissen über den Propheten und den Frühislam, denn

allein daher konnten, außer den koranischen Satzungen, allgemeingültige

Richtlinien für die islamische Glaubensgemeinschaft erwachsen. So

wurde unter den Muslimen Vielwissen mit Wissenschaft, d. h. mit
religiöser Wissenschaft, gleichgesetzt, die, mit der Erfahrung des Alters

gepaart, zur Weisheit ausreifte. Diese war aber nicht durch ein

Denksystem geschult, sondern ruhte auf der Kenntnis von vielerlei, und die-



C.E.DUBLER : ISLAM CI

ser Typ des Gelehrten gehört von damals bis zur Gegenwart zu einem
Ideal der Lebensgestaltung unter den Muslimen. Es ist also festzuhalten,
daß ein die Jahrhunderte überdauerndes Menschseinsideal unter den

Muslimen der religiös gebundene Vielwisser war und ist. Diese Menschseinsart

lief in keiner Weise den schon zur cAbbasidenzeit herausgebildeten

bürgerlichen Daseinsnormen zuwider, deren Gefährdung allein

von den Süfi aus, innerhalb der islamischen Gesellschaft, erfolgen konnte.

Doch nach der großartigen Neuerung und Verinnerlichung, die al-

Gazzâlï gebracht hatte, folgten sich vereinzelt und auch in einer Art von
Schulen immer neue Süfi, aber aufs Ganze gesehen blieb ihr Wirken
ohne Folgen. Anscheinend war eine lebendige, geistige Neuerung unter
den Muslimen nicht mehr möglich, denn die dynamischen Kräfte, die

im Volke hätten ruhen können, wurden durch despotische Mächte auf

dem Gebiet des Politischen und durch einen despotisch wirkenden

religiösen Schematismus im Geistigen nicht aktiviert, sondern lediglich ins

genaue Gegenteil gewandelt.
Dieses verbürgerlichte Menschseinsideal, das religiös problemlos

dahinlebte und sich im Schatten des Chalifen oder des Sultans in Sicherheit

wiegte, tritt vom 12. Jahrhundert bis zu Beginn des 19. Jahrhunderts
immer wieder in den tagebuchartigen Geschichtswerken auf. Man
gewinnt es aus der anekdotenhaft durchsetzten Schilderung des Ibn al-

Dschawzï im 12. Jahrhundert aus Bagdad ; dieselbe kleinbürgerliche
Grundhaltung ist aus den Geschichtswerken im 14. Jahrhundert des

Nuwayrï oder im 16. Jahrhundert des Ibn Iyäs aus Ägypten herauszulesen

; und sie bleibt im Wesen unverändert bis in die Zeit der Expédition
d'Egypte Napoleons, wo sie in der Feder des Dschabartï, eines in Kairo
lebenden äthiopischen Muslims, gerade in der Kleinheit des herrschenden

Gesichtswinkels, eine meisterliche Darstellung erfuhr.
Versucht man nun diesem während Jahrhunderten statisch gleichbleibenden,

islamischen Bürgertum, das evolutiv eine späte Nachlese der
sasanidischen Kultur Irans war, in einem größeren, geistesgeschichtlichen

Rahmen gerecht zu werden, so erheben sich nicht geringe Schwie-



C2 ERBE DES OSTENS

rigkeiten, die vor allem aus der Weltschau der Muslime selbst erwachsen.

Vielleicht ist eine Anknüpfung an ähnliche Begriffe beim islamischen

Adab, sofern ein Bildungsziel ins Auge gefaßt wird, am ehesten

möglich. Wie der Inhalt des Adab von einem menschlichen Ideal auf ein
zweckbestimmtes Wissen für den perfekten Sekretär beschränkt wurde,
ist zumindest andeutungsweise dargestellt worden. Der weitergefaßte
islamische Adab ist auf einen wesentlich geringeren Spannungsbereich

reduziert, wie es derjenige der antik-hellenischen Paideia war. Nicht

nur haben die Muslime die griechischen Tragiker Herodot oder Thuky-
dides nie gekannt, sondern auch die zu ihrem richtigen Verständnis

unerläßliche, äußere Lebensordnung klassischer Bildungswelt, die Polis,
und die mit ihr verbundenen staatsbürgerlichen Tugenden, blieben

ihnen verschlossen. Hierdurch aber hat der Islam jene umfassende,
erhöhende und wesensverwandelnde Lebensbeziehung zur klassischen Antike
nicht erlebt, die den okzidentalen Humanismus letztlich bestimmte.

Darum ist es nicht statthaft, von einem einfachen Nach- oder Weiterleben

antiker oder anderer, fremder Kulturelemente in der Geisteswelt

der Muslime des Mittelalters zu sprechen6. Damit ist auch einer der
wesentlichen Züge aufgezeigt, der das Bürgertum im Islam so völlig verschieden

von demjenigen des ausgehenden europäischen Mittelalters macht.

Sind bisher vor allem die Schattenseiten des islamischen Menschseinsideals

aufgezeigt worden, so ist es nun an der Zeit, nochmals in die
glänzende Chalifenmetropole, ins Bagdad der cAbbasiden, zurückzukehren,

wo eine großzügige Verwaltung den durch Gewerbe und Handelsfleiß

geschaffenen Reichtum in vollen Zügen zu entfalten wußte, während

das einheitliche politische Reich der Muslime an seinen Randgebieten
bereits am Zerbröckeln war. Die bedeutendste Machteinbuße war im

Westen erfolgt, in al-Andalus, dem islamischen Teil der Iberischen
Halbinsel, wo sich die Nachkommen der Umayyaden vorerst zu selbständigen

Emiren, später sogar zu Chalifen proklamierten. Trotz dynastisch-poli-

6. Dazu vergleiche man allgemein J.Kraemer, Das Problem der Islamischen Kulturgeschichte,

Tübingen I9y9.



C.E.DUBLER : ISLAM C3

tischer Gegensätzlichkeit war und blieb Bagdad nicht nur geistig,
sondern ganz allgemein das Zentrum, wo für die ganze Welt des Islams,

ausgeklügelt am glänzenden "Abbasidenhof, der allgemeine höhere Lebensstil

und die gesellschaftliche Umgangsform Gestalt gewann, nach der
sich alle Metropolen im Osten wie im Westen richteten7. Im 9. Jahrhundert

führte der für seine raffinierte Eleganz berühmte kurdische Musiker

Ziryäb die neueste Bagdader Mode in Cordoba ein. Er lehrte die Bürger
der westlichen Metropole nicht nur die schwierige Kunst, sich zu

schminken, sich zu enthaaren und das Haupthaar in abgerundetem
Schnitt so kurz zu tragen, daß Brauen, Nacken und Ohren frei blieben,
sondern diktierte ihnen auch, unter Hintanstellung des islamischen

Mondjahres, von Anfang Juni bis Ende September ganz in Weiß zu gehen,
im Frühjahr leichte Seiden und lebhafte Farben, winters aber pelzgefütterte

Mäntel und Pelzmäntel zu tragen. Unter dem unangefochtenen
Schiedsrichteramt dieses Modeschöpfers wandelten sich die Gewohnheiten

von Hof und Stadt. Jahrhunderte später berief man sich in
Cordoba sprichwörtlich auf Ziryäb, wenn eine neue Mode in den Salons

lanciert wurde. Und wie einst Bagdad das große Vorbild abgegeben hatte,
so wurde es durch seine kulturelle Blüte Cordoba für ganz Nordafrika
und die Pyrenäenhalbinsel, ähnlich wie heute Paris oder New York ihren
Geschmack geltend machen. Auch im Westen des islamischen Bereiches

bestimmten urbanbürgerliche Prinzipien den Lebensstil, der

Gesittung, Verfeinerung, schließlich auch Verweichlichung zur Folge
hatte. Im Westen wie im Osten erlag diese überspitzte Stadtkultur dem

Ansturm wilder Nomaden, hier waren es die nordafrikanischen Berber,
dort waren es die Mongolenhorden Hulagus, denen 12 r8 der gleißende
Rest der cabbasidischen Chalifenpracht Bagdads zum Opfer fiel.

Ein Nachkomme der cAbbasiden wurde nach der Niederlage von den

in Ägypten herrschenden Mameluken aufgenommen, so daß sich in deren

Schatten noch über zweieinhalb Jahrhunderte ein Scheinchalifat erhielt.

7. Über die gesellschaftliche Bedeutung der Verfeinerung hat unlängst gehandelt M.F.
Ghazi, «Un groupe social : ,Les raffinés' (zurafa')», Studia Islamica, XI (i 9y9), S. 39fr.



C4 ERBE DES OSTENS

Der letzte Rest islamisch-arabischer Einheit, die derart großartig mit
Muhammad und seinen ersten Nachfolgern im 7. Jahrhundert angehoben
hatte, ging unter, als die Osmanen zu Anfang des 16. Jahrhunderts das

ägyptische Scheinchalifat der cAbbasiden für sich in Anspruch nahmen

und praktisch die ganze arabischsprechende Welt unter türkische
Vormundschaft nahmen. Hatten die Osmanen dem Islam nach außen einen

kriegerischen Impuls, besonders nach Europa, zu geben vermocht, der
noch auf einige Zeit über die innere Schwäche hinwegtäuschte, so konnte

seine wahre innere Krise, die im erstarrten religiösen Schematismus

seit langem schlummerte, nicht überwunden werden. Demzufolge ist
auch ein Menschseinsideal in der Neuzeit, das mit Fug und Recht
allgemeine Beachtung erheischen könnte, von den Muslimen nicht formuliert
worden. Jedenfalls ist die neuzeitliche Bewußtseinsbildung von außen

gekommen, einmal durch die Okzidentalen, zum anderen aber von den

arabischsprechenden, orientalischen Christen, denn diese haben die
arabische Nahda, das arabische Wiedererwachen, in die Wege geleitet,
mit dem die fortschreitende kritische Selbstschau derMuslime seit über

einem Jahrhundert Hand in Hand geht. So bleibt das Menschseinsideal

des Islams auch in der Neuzeit, sobald es den Bereich des Religiösen
verläßt, ein Problem. Die pietistische Lebensnorm, wie sie Muhammad

aufgestellt hatte, war nur gepaart mit derjenigen der arabischen Beduinen

im 7. Jahrhundert zum Siege gelangt. Als deren Vitalität erschöpft war,
fand sie ihre Stütze an sasanidischen Normen, die ihrerseits auf den

Urgrund altorientalischer Wesenhaftigkeit zurückgehen. Die Auseinandersetzungen

mit einer allmenschlichen Religiosität oder mit einem agno-
stischen Rationalismus hatten stets zur Bestätigung des strengen, fest im
Glauben verankerten Monotheismus geführt. Aber noch nie hat sich der

Islam im Laufe seines weit über tausendjährigen Bestehens einem derart
verbissenen Angriffe des Unglaubens von außen und von innen ausgesetzt

gesehen wie heute. Ob sein inneres Gefüge allen Anfeindungen
standhält und es den Muslimen gelingt, ein neues, islamisches
Menschseinsideal zu umschreiben, kann nur die Zukunft lehren.


	Islam

