
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 13 (1960)

Heft: 1-4

Artikel: Alter Orient

Autor: Maag, Victor

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-145774

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-145774
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VICTOR MAAG • ZURICH

ALTER ORIENT

Was wir als altorientalische Menschen bezeichnen, das waren keine
Beduinen, sondern Bauern und Städter, Handwerker und Kaufleute,
Schreiber, Beamte aller Art und Priester. Zwar lebten im Alten Osten

von jeher auch Nomaden; sie gaben ihm aber keineswegs ein bezeichnendes

Gepräge. Ihre Lebensweise war ziemlich dieselbe wie heute.

Sozusagen alle altorientalischen Stämme und Völker in den Kulturgebieten
waren einmal aus nomadischen Verhältnissen zur sedentären Lebensweise

übergegangen. Das hat sie in den allermeisten Fällen charakterlich
und weltanschaulich außerordentlich stark verändert, so daß im Rahmen

der seßhaften Kultur die nomadische Herkunft kaum mehr spürbar ist.
Die Sehnsucht der ansässigen, bäuerlichen Völker war nicht die weite
Steppe, die allen gehörte, auch nicht das beduinische Abenteuer und das

wilde Räubertum, sondern ein friedliches Leben, das ihnen gestattete,
ihre Saaten zu pflegen, das Kanalsystem, mit dem sie ihr Land bewässerten,

in Ordnung zu halten und auszubauen, ihr Gewerbe blühen zu lassen,

ihre Kinder zu erziehen und sie in ihre eigene Arbeit einzuführen, ihr
Eigentum für eine künftige Generation zu wahren und zu mehren, ihre

Tempel zu schmücken. Zu den höchsten Gütern zählte diesen Menschen

der Friede.

Wie allgemein dieses Ideal eines friedvollen Daseins die Herzen erfüllt
haben muß, geht aus zwei Zeugnissen hervor, die aus verschiedener Zeit
und aus von einander weit entfernten Gebieten des Alten Ostens auf uns

gekommen sind: eines aus dem alten Babel, das andere aus Israel1. Die
alttestamentliche Notiz charakterisiert das kulturelle Leben, innerhalb

i. Im Rahmen dieses Vortrages wird das geistige Leben Alt-Israels bewußt nur gestreift.
Es bildet insofern einen Sonderfall, als es zwar seine gemeinorientalische Herkunft keineswegs
verleugnet, dennoch aber ein geschichtlich gewordenes religiöses und kulturelles Eigendasein
führt, das eine unbesehene Subsumierung unter die Kultur des Alten Orients verbietet.



20 ERBE DES OSTENS

dessen die höchste menschliche Erfüllung und das höchste irdische Glück
sich verwirklichen können, als einen Zustand, da «ein jeder in Frieden
sitzt unter seinem Weinstock oder unter seinem Feigenbaum»*, und
Hammurabi - um das babylonische Gegenstück anzuführen - rühmt sich

in der gleichen Inschrift, die sein ganzes Gesetz enthält, d.h. auf jener
Basaltstele, die sich jetzt im Louvre befindet :

«Ich rottete den Feind aus oben und unten,
ich setzte dem Krieg ein Ende,
förderte den Wohlstand des Landes3.»

Die altorientalischen Königsinschriften berichten zwar gerne von
ungeheuren Waffentaten. Sie wissen auch von dem numinosen Schreckensglanz

(melammu), der von den zur Heerfahrt ausziehenden Königen von
Babel und Assur ausgegangen sei. Der königliche melammu lähmt wie ein

geheimnisvoller Bannstrahl die Feinde, läßt sie in Entsetzen fallen, daß

sie ihrer Kräfte nicht mehr Herr sind und darum von dem betreffenden

mesopotamischen Heer mit Leichtigkeit überwunden werden können.

Wer den gehäuften Aufwand an Verben der Zerstörung, Zerschmetterung,

Vergewaltigung, Verwüstung wahrnimmt, mit dem die Inschriften

bei der Mitteilung von der Eroberung feindlicher Städte einherfahren,

möchte glauben, ein elementarer Zug zur Gewalttat habe hier ge-

2.1. Kön. y, y, Micha. 4,4, Sach. 3,10. Von diesen Stellen lobt die erste rückblickend das

Glück des Volkes unter Salomos Regierung, die beiden andern umschreiben den zu erwartenden

endzeitlichen Heilszustand. Neben vielen anderen Stellen wäre in diesem Sinne auch

Jes.9,7 in Erinnerung zu rufen, wo die Seligkeit der messianischen Zeit mit den Worten

«... und des Friedens kein Ende» gekennzeichnet wird.
3. Hammurabi, Kol. 24, ZI. 30. (Siehe H. Greßmann, Altorientalische Texte zum Alten Testament

AOT), 2. Aufl., Berlin und Leipzig 1926,8.38 ff.) Im obigen Zitat sind «oben und unten »

nicht als geographische Angaben zu verstehen, sondern als eine Redeweise, die unserem «mit
Stumpfund Stiel» entspricht. Wie sie hier vorliegt, ist die Formel «oben und unten» eine
Ellipse. Der vollständige Wortlaut dieser scheinbar gemein-amurrischen Redensart findet sich

noch im Buche Arnos 2,9, wo Jahwä sagt : «Ich habe vor euch den Amoriter ausgetilgt, seine

Frucht droben und seine Wurzel unten.» Ähnlich auch die Inschrift Eschmunazars von

Byblos, ZI. 11 und 12 : «Nicht sollen sie [die eventuellen Grabschänder] haben eine Wurzel

unten, noch Frucht oben, noch eine Blüte unter der Sonne, ihr Leben lang.»



VICTOR MAAG : ALTER ORIENT 21

radezu die Destruktion zum sadistischen Selbstzweck erhoben. Meldungen

wie : «den König schloß ich in seiner Stadt ein wie einen Vogel
im Käfig seine Stadt zerstörte, verwüstete, verbrannte ich ...» begegnen

auf Schritt und Tritt. Und wenn Salmanassar III. berichtet, er habe

in seinem einundzwanzigsten Regierungsjahr den Euphrat zum
einundzwanzigsten Male zu einem Feldzug überschritten4, so erweckt dies

leicht den Anschein, als wäre diesen Menschen Kriegszug und Heerfahrt
ebenso sportliches Bedürfnis gewesen wie dem Beduinen seine Räubereien.

Das mutet zunächst gar nicht nach einem alles überragenden
Friedensideal an.

Auch jenes andere nicht : Wer sich dem Palast eines mesopotamischen
Großkönigs näherte, mußte tiefbeeindruckt sein von den steinernen

Ungeheuern, welche die Tore als deren Hüter flankierten. Das war ein lautes

symbolisches «Hüte dich! Wolle nichts, das diese Residenz nicht vor
dir schon wollte Du bist nur ein Häuflein Schwachheit unter den Pranken

dieser Macht.» Dabei waren diese Cherube keine bloßen Zier- und

Symbolstücke ; es handelte sich bei ihnen vielmehr um magisch-vitali-
sierte Gestalten, die aktiv alles Unwillkommene abhalten sollten, ähnlich

wie jene aus der Odyssee bekannten goldenen und silbernen Hunde,
die sich vor dem Palaste des Phäakenkönigs Alkinoos befanden, und die

Hephaistos selber als Hüter geschaffen und magisch belebt hatte 5. Also
auch im Palastbau Mesopotamiens derselbe Ingrimm und Vernichtungswille,

wie er aus den Königsinschriften spricht.
Und doch, glaube ich, wäre nichts einer richtigen Einschätzung dieser

Menschen und ihrer Ideale abträglicher, als aus all dem zu schließen,
ihre Gemüter wären unter einem alles überflutenden Sadismus erstickt

gewesen. Ja nicht einmal das ist wohl richtig, daß ihnen Brutalität und
Waffentaten inneres Bedürfnis waren. So wehrhaft sie sich nach außen

4. So Zeile 102 des wegen seiner Darstellung von Jehus Tributübergabe berühmt gewordenen

schwarzen Salmanassarobelisks aus Nimrud (Brit.Museum). Text: H. Greßmann,
AOT, 2. Aufl. 1926, S. 343 ; Pritchard, Ancient Near Eastern Texts relating to the Old Testament,

2. Aufl., Princeton i9yy, S. 280b.

y. Odyssee VII 92 f.



22 ERBE DES OSTENS

hin verhielten, so gepflegt, geordnet, jà freundlich gestaltete sich ihr
Wirken nach innen. Da galt nicht Gewalt, sondern Recht, nicht die

Faust oder die Waffe, sondern das Gesetz, vor dem die Bürger untereinander

zwar nicht nach unseren demokratischen Begriffen gleich waren,
jedoch im Rahmen einer herkömmlichen ständischen Gliederung ihre
Rechte und Pflichten so umschrieben fanden, daß die Billigkeit als oberste

Forderung all ihres gegenseitigen Handelns zu erkennen ist.
Die Gesetze von Sumer über Hammurabis babylonischen Codex bis

zu den assyrischen und hethitischen Corpora atmen einen Geist wahren

menschlichen Rechtsbemühens. Da finden sich keine Bestimmungen,
kraft deren eine privilegierte Kaste auf Kosten des einfachen Bürgers
lebte. Nüchtern, sachlich und sachgemäß wird hier vielmehr das Menschliche

im Alltag vor Unklarheit, Willkür und Übergriff geschützt. Der

Bauer, mit dessen Eigentums- und Anstößerrechten sich das Gesetz

befaßt6, der Bürger, der von zwei Frauen Kinder hat, und dessen

Hinterbliebenen eine Norm des Erbganges gegeben werden soll7, die Mutter,
die ihr eingebrachtes Erbgut für ihre Kinder zu schützen wünscht8, die

unheilbar erkrankte Ehefrau, zu deren Gunsten die Unterhaltspflicht
ihres Gatten festgesetzt wird9, stehen diesem Gesetze mit ihren
Rechtsanliegen als vollwertige Menschen vor Augen, über die nicht leichtweg

verfügt wird, sondern deren jedes Einzelnen Schicksal wiegt und wichtig

ist: so wichtig, daß einem jeden eingeräumt werden soll, was ihm

billigerweise zukommt. Das Selbstbestimmungs- und Vertragsrecht der

Ehefrau mit Bezug auf das von ihr eingebrachte oder ererbte Eigentum
läßt erkennen, daß wenigstens im Einflußbereich des Codex Hammurabi

grundsätzlich kein Privileg des Geschlechtes gilt und man bereits dazu

vorgedrungen ist, in der Frau den Menschen zu anerkennen, der auch in

Eigentumsfragen Anspruch auf Wahrung der Eigensphäre habe.

In alledem erweist sich der Alte Orientale als der Mensch, dem die

unwandelbare Rechtsordnung eines der höchsten menschlichen Güter
darstellt. Der Kampf aller gegen alle soll verunmöglicht, das friedliche, un-

6. Hammurabi §§7fF.; 42fr.; y3 usw. 7. Ibid. §167. 8. Ibid. § 162. 9. Ibid. § I48-



VICTOR MAAG : ALTER ORIENT 23

gestörte Zusammenleben erreicht, die Kräfte derMenschen zur produktiven

Leistung befreit werden, und zwar offensichtlich nicht zu einer
Produktivität im Zeichen einer Staatssklaverei, sondern im Sinne einer

bürgerlichen Wirtschaft.
Zwar haben kleinere Staaten im Westen des Alten Orients (die Phö-

niker, nachweislich Israel, wohl auch die Aramäer, Ammoniter, Moabiter

usw.) die Differenziertheit altmesopotamischer Gesetzgebung nicht
erreicht. Grundsätzlich aber war auch nach ihrer Auffassung, genau so

wie nach dem Verständnis der Babylonier, das Recht göttlichen
Ursprungs, und die soziale Ordnung als Ganzes war Objekt des göttlichen
Willens10.

So gleicht das soziale Ideal des altorientalischen Menschen einem

ungestörten Binnenraum, in welchem Ordnung, Schönheit, Harmonie
herrschen und wo das Leben sich frei und reibungslos gestalten soll. Nach
außen aber zeigt dieser selbe Raum eine abweisende, trutzige Mauer,
unnahbar, steil und kalt.

Man könnte geradezu von einem Parallelismus zwischen der

Erscheinungsweise des mesopotamischen Staates und der des altorientalischen

10. Symbolisch kommt dies dadurch zum Ausdruck, daß die Götter den Menschen

Gesetzesaufzeichnungen befehlen (vgl. unten, S. 2 y f. und Anm. 11 ja daß sie ihnen sogar
Rechtsurkunden ausstellen. Ähnlich wie Mose die zwei mit Gottes Finger geschriebenen Tafeln

empfängt, um sie dem Volke zu bringen (Exod. 31,18; 24,1 2), so empfangt nach der bildlichen

Darstellung, wie sie die Hammurabi-Stele bietet, Hammurabi sein Gesetz in Form eines
Dokumentes aus den Händen des Sonnengottes Schamasch. Genau so, wie wir es aus der

Rechtsmythologie Primitiver kennen, gelten also auch dem Alten Orient Recht und Ordnung
als Ursetzungen, die der menschlichen Verfügungsmacht entzogen sind. Dabei vermag der
Alte Orient freilich noch ebensowenig wie die primitive Menschheit zu unterscheiden
zwischen positivem und idealem Recht bzw. zwischen Gesetz und Gerechtigkeit. Zum Problem

geworden ist die Spannung erst ganz am Rande der altorientalischen Geistesgeschichte. Sogar
im Alten Testament wird sie weithin noch nicht bewußt, und wo sie sich meldet, mag man auf
sie nicht recht eingehen. So, wenn Deut. 30,11 ff. in einem Passus, der nach 600 v. Chr.
abgefaßt ist, Mose die Worte in denMund gelegt werden : «Dieses Gesetz, das ich dir heute gebe,
ist für dich nicht zu schwer und nicht zu ferne Sondern ganz nahe ist dir das Wort, in
deinem Munde und in deinem Herzen, daß du danach tun kannst.» Klar wird die Problematik
von Gesetz und Gerechtigkeit erst in Jer. 31,31 (und in ähnlicher Sicht auch anderwärts im
Jeremia-Buch) erfaßt. Aber damit wird eine Perspektive eröffnet, die in ihrer Tiefe erst vom
neutestamentlichen Menschenverständnis ausgeleuchtet wird.



24 ERBE DES OSTENS

Palastes sprechen. Auch beim Palastbau bildet die Demonstration der
Gewalt durch die Cherube und Stiersphingen nur die eine Seite : gleichsam

den Blick nach außen. Aber im Innern : wieviel Schönheit, wieviel
freundliches Farbenspiel in den Mosaiken und den Backsteinglasuren

von Wänden und Bodenbelägen, wieviel Sinn für beschwingt formende
handwerkliche Kunst. Innen waren diese Paläste alles andere als finstere

Trutzburgen. Da war Weite, war lichte Schönheit, war Harmonie
verwirklicht.

Und ebenfalls in wesensmäßiger Parallele zu Staat und Palast findet
sich das Männerbildnis dieses Kulturkreises. Als eines der besten

Beispiele mag uns dafür die gewaltige Gilgameschstatue dienen, die aus

dem Sargonspalast Von Chorsabad stammt. Das ist allerdings noch nicht
der Gilgamesch der späteren Vorstellung, die uns im Gilgameschlied
überliefert ist. Es ist nicht der Gilgamesch, der sich abmüht und sich

allen erdenklichen Qualen unterzieht, das ewige Leben zu suchen, und

der es letztlich doch nicht erlangt. Der Gilgamesch vom Sargonspalast

ist eine in sich völlig geschlossene, in sich grundsätzlich problemlose,

urmächtige, urkräftige, urvitale Gestalt: riesenhaft an Leibeshöhe,
riesenhaft an Körperkräften, gerade aufgerichtet und ohne alle Anstrengung

bringt dieser Ungeheuerliche in seinem finken Arm einen Leuen,
sein Symboltier, zur Ruhe. Mit der Gebärde unendlich überlegener
Kraft drückt er des Löwen Hals in den Ellbogenwinkel, mit der Hand

des gleichen Armes hält er des Tieres Fessel, gerade hinter der Vorderpranke

: mag nun das Ding da strampeln Den rechten Arm läßt
Gilgamesch gelöst hängen. Die rechte Hand jedoch hält bei aller Muße doch

das kurze Sichelschwert, bereit, loszuschlagen, wenn irgend Unvorhergesehenes

eintreten sollte.
Die ganze Gestalt trägt trotz ihrem überwältigenden Potential an

Kraft keinen Zug der Wildheit. Gepflegt ist Gilgameschs Gewand,
stilvoll sind die Locken des Hauptes frisiert, kunstreich dressiert das Bart-

gekräusel, die Lippen weder gepreßt, noch dürftig, noch üppig. Das ist

ein Mund, der ebensogut von Schönem zu sprechen wie zu befehlen



VICTOR MAAG : ALTER ORIENT 2C

weiß, und dem Genuß so vertraut ist wie Schweigen. Und diese Augen :

groß, ausdrucksvoll, klar, wissend und gütig.
Das sind dieses Gilgamesch zwei Seiten: unerschütterlicher Trutz,

kaltblütige Entschlossenheit, jeden Feind ohne Wimperzucken zu
zermalmen. Doch der sich so unbedingt behauptet, ist zugleich in sich
selbst eine Welt der Güte, der Schönheit, des kultivierten Lebens und
des warmen Herzens.

Dieser alte Gilgamesch der mythologischen Vorzeit aber ist dem

Sumerer, dann dem Babylonier und Assyrer so etwas wie der Prototyp des

Mannes gewesen, die Verkörperung des Männerideals.
So erweist sich jene Spannung zwischen der Faust nach außen und der

Freundlichkeit nach innen als die Urspannung, in der sich der mesopo-
tamische Mensch drinstehen fühlte. Er vernahm sie nicht nur als sein

Schicksal, sondern bejahte sie als seine Lebensform, als sein
Menschseinsideal im Sinne eines Grenzwertes. Und was wir soeben als die

zwei Aspekte des Stadt- oder Palastbaues angetroffen haben, erweist
sich als der architektonische Ausdruck eben dieses Menschseinsideals,

wie es in anderer Weise aus der Spannung zwischen blutrünstigen
Kriegsreminiszenzen und lebenbeschützendem Rechtsbemühen spricht.

Die mesopotamischen Inschriften lassen uns aber auch an Hand ihres
Herrscherideals einen Einblick in die Struktur des Humanitätsideals tun.
Damit ermöglichen uns die Texte, das Bild, das uns die Gilgameschsta-

tue mit anderen Zeugen der Bildhauerkunst zusammen vermittelt, noch

um einige Züge zu vermehren.
Wohl sind die Könige Kriegshelden. Wenn es die Verhältnisse erfordern,

führen sie ihre Truppen Jahr für Jahr ins Feld. Wir wären aber im
Irrtum, würden wir uns diese Herrscher inmitten ihres eigenen Volkes
als willkürliche, brutale Tyrannen vorstellen. Aus ihren Inschriften

spricht viel weniger der Stolz, über ein Millionenvolk zu herrschen, als

die Genugtuung, für das Wohl dieses Volkes zu sorgen.
Charakteristisch für diese Haltung ist ein Passus in der Präambel des

Hammurabigesetzes. Da sagt Hammurabi, die Götter Anu und Enlil hat-



26 ERBE DES OSTENS

ten ihn erwählt, «ein Gesetz im Lande zustande zu bringen, um solcherweise

den Schwarzköpfigen zu erscheinen wie Schamasch [der Sonnengott],

wie die Sonne das Land zu erleuchten, den Menschen Wohlbehagen

zu schaffen"». Und so nennen sich die Könige nicht mit irgendwelchen

Titulaturen, die sie als gefürchtete Despoten, als Volksmächtige
kennzeichnen würden; sie heißen vielmehr «die Hirten der
Schwarzköpfigen». Zwar mag sich der eine wie der andere von ihnen als «mächtiger

König», «gewaltiger König», «König der vier Windrichtungen»
bezeichnen, das ist gleichsam auch wieder die nach außen gerichtete Seite

seiner Titulatur. Nach innen ist er der Hirte, der für seine Schwarzköpfigen

sorgt, ihnen den Lebensraum für eine gedeihliche Wirtschaft
bereitet und erhält, Ahnen von Staates wegen an die Hand geht. Und es

scheint wirklich, als hätten diese Könige allesamt mehr Wert daraufgelegt,

vom eigenen Volke geliebt zu sein als ihm zum Gegenstand der

Furcht zu werden. « Oderint — dum metuant» gilt hier nur nach außen.

Und so liegt denn auf den Gesichtern derselben Männer, deren melammu

die Feinde erzittern läßt, ein unverkennbar väterlicher Zug, der sie

irgendwie zu Geistesverwandten des Gilgamesch vom Sargonpalaste werden

läßt. Darin sind alle Königsstatuen im alten Sumer bis hinab in die

assyrische und spätbabylonische Zeit einig.
Mit diesem Väterlichkeitsideal der Inschriften und der bildenden

Kunst stimmt die Vorstellung überein, welche uns das hochliterarische

Gilgameschiied von seinem Helden Gilgamesch vermittelt. Er ist ein

sagenhafter König aus Uruks Frühzeit und der Erbauer der Mauern dieser

Stadt, die uns auf Grund der Ausgrabungen in Warka mit ihren über

9 km Länge und mehr als 800 Wehrtürmen bekannt sind". Danach hängt
die Traditionsfigur des Gilgamesch mit einem bedeutenden Aufschwung
der frühgeschichtlichen Stadtkultur Mesopotamiens in der Mesilimzeit

(2600-2 coo v. Chr.) zusammen. Man wird nicht fehlgehen, wenn man

11. Hammurabi, Kol. i, ZI. 37.
12. Vgl. H.Schmökel, Keilschriftforschung und Alte Geschichte Vorderasiens (Handbuch der

Orientalistik, hrsg. v. B.Spuler, 2.Band), Leiden i9y7, S. 19.



VICTOR MAAG: ALTER ORIENT 27

in Gilgamesch das Vorbild des mesopotamischen Königs erblickt. Der
Gilgamesch des Liedes nun ist nach all seinen unzähligen Strapazen zu

Utnapischtim, dem halbgöttlichen Urahn des Menschengeschlechtes,
gelangt. Zwar kann er bei «Utnapischtim, dem Fernen», an jenem Orte
der ewigen Seligkeit nicht weilen ; denn er ist nun einmal nicht für ein

elysisches Traumdasein bestimmt. Er muß zurück zu den Menschen.

Aber ohne Gewinn war seine Reise dennoch nicht. Auf dem Rückweg
gelingt es Gilgamesch, nach Utnapischtims Anleitung, das Kraut der
Unsterblichkeit zu erlangen. Und da, in diesem Augenblick der höchsten

für ihn erreichbaren Erfüllung, was geschieht? Gilgamesch verzehrt das

Lebenskraut nicht, um sich damit die Unsterblichkeit zu erwerben. Er
behält es — um es seinen Bürgern nach Uruk zu bringen In dem Moment,
der ihm, dem König, das höchste erstrebte Gut in die Hand legt, nimmt er
es entgegen, nicht für sich, sondern für die ihm anvertrauten Menschen.

Nun war es aber von jeher so, daß das Lebensideal des Hofes zugleich das

des Landes war. Die beiden bedingen einander gegenseitig. In einergewissen

Hinsicht wird man sagen können, daß, so gewiß die vornehme Welt
dem König nacheifert, dieser ebenso in seinem Seinsverständnis gleichsam

den symbolischen Ausdruck des nationalen Charakters darstellt.
Dieses Humanitätsideal ist nicht auf das Volk im Zweistromlande

allein beschränkt geblieben. Im Ausstrahlungsgebiet sumerisch-babyIonischer

Kultur, d.h. vom Euphrat bis ans Mittelmeer, findet es sich in
verschiedenen Prägungen auf Schritt und Tritt als Ideal des Menschen, dessen

bürgerliches Leben voll zählt, dessen Glück Staatszweck ist, und für
dessen Gedeihen zu sorgen sich der König verantwortlich weiß. Dieses

Verständnis dürfte, wie es oben für die Rechtsbegriffe angedeutet wurde,
auch für die kleinen aramäischen und kanaanäischen Staaten angenommen

werden ; weniger wohl für die Küstenstädte Phönikiens und ihre

Stadtkönigtümer, die seit alters unter ägyptischem Kultureinfluß gestanden

haben.

Und doch kennen auch diese den König viel weniger als einen Tyrannen

und unnahbaren Gott, denn als Volksvater. Dieses Bild zeichnet sich



28 ERBE DES OSTENS

gewiß nicht zufällig so deutlich ab in der Vorstellung vom kanaanäischen

Götterkönig El, der nach der Mythologie des nordphönikischen Ugarit
alles andere ist als ein unnahbarer Weltherrscher. Seine immer
wiederkehrende Bezeichnung «der gütige El, der barmherzige» erschließt von
vornherein eine Atmosphäre der Vertrautheit. Mit seinen göttlichen
Untergebenen, den Göttern des Pantheons, geht er sehr familiär um,
obgleich es, nach ganz patriarchalischer Weise, dabei blieb, daß niemand
letzte Entscheidungen fällte als er, «der König der Götter».

Dieses altorientalische Menschseinsideal, das so merkwürdig
demokratisch anmutet, will dem Menschen seinen Platz im Ganzen anweisen,
einen menschenwürdigen Platz. Unter der Führung dieses Ideals ist der

Alte Osten praktisch verschont geblieben von jener zynischen Art von
launenhaften Massenbeherrschern und von allem Cäsarenwahnsinn.

Das alles gilt es nun noch auf dem geistesgeschichtlichen, bzw.
weltanschaulichen Hintergrund zu sehen, von dem her es erst voll verständlich

wird. Dies aber ist nicht möglich ohne einen Blick auf das

sumerisch-babyIonische Kosmosverständnis.

Die Welt ist nach allem, was wir von der altmesopotamischen Kosmo-

gonie wissen und was im babylonischen Schöpfungslied Enuma elisch

seinen klassischen Ausdruck gefunden hat, aus einem Chaos geschaffen
worden. Dieses stellt man sich als einen Ur-Ozean vor, der aber nicht
einfach als Ansammlung neutralen Wassers zu denken ist, sondern als

belebtes Wesen, das sich der Kosmosgründung widersetzt und alles

schon Gewordene schonungslos zu verschlingen droht.
Doch nicht allein voreinst mußten die Götter den Kosmos durch

Kampf und Waffentaten dem Chaos abtrotzen ; Jahr für Jahr zeigt
vielmehr das Chaos, daß es noch lebt, wenn auch zurückgedrängt und durch

die Schöpfungsordnungen eingedämmt. Da kommt der Flutsturm vom
Persischen Golf verheerend über das Land ; da kommt Sandsturm von

der westlichen Wüste, droht Kulturen zu begraben und Kanäle
einzudecken ; da kommt von den Bergen der Wirbelsturm, entwurzelnd und

schaurig ; Seuchen und Fieber durchziehen die Ebene wie der Hauch von



VICTOR MAAG: ALTER ORIENT 29

gräßlichen Dämonen ; vom Westen drohen die Beduinen mit Raubzug
und vom Norden die hungrigen kaukasischen Barbaren mit Einfall in das

wohlgefügte wirtschaftliche und soziale Leben.

All das ist Störung der Ordnung, ist Infragestellung des Glückes und
der Harmonie des Lebens. All das gehört darum zum Chaos. Es bildet
die verschiedenen Formen, in denen dieses noch immer den Kosmos

umlagert und bedrängt.
Den Göttern muß der Mensch die Sorge überlass n, den Elementarmächten

zu wehren ; der König aber hat in Analogie zum Götterkönig
die menschlichen Feinde unterzuzwingen. Da gibt es einfach keine Schonung

: wer nicht Babylonier ist, ist grundsätzlich nicht Angehöriger des

Kosmos, sondern gehört der Chaosseite an.

In diesem Zusammenhang ist festzustellen, was in einem altorientalischen

Volke mit dem Begriff «Mensch» gemeint ist. Mensch ist der

Angehörige des eigenen Volkes, der die eigene Sprache spricht, dem eigenen

Sozialorganismus eingeordnet ist, der eigenen Kultur und Sitte
gemäß lebt, wer — fassen wir alles zusammen - in diesem durch den König
regierten Staatskosmos drinsteht, der seinerseits Teil und Abbild des

Gesamtkosmos ist. Wer außerhalb dieses Kosmos lebt, gehört nicht zu

ihm, ist effektiver oder potentieller Feind.
Aus dieser Sicht erklärt sich die charakterbeherrschende Spannung

zwischen Innen und Außen. Um des Innen willen gibt es für das Außen

nur Ablehnung, nur Zurückdämmung und Unterwerfung. Innen ist Kosmos

; außen ist Chaos

Das ist das eine. Das andere aber ist damit auch schon fast gesagt : für
den Alten Orient gibt es keine Menschheit in unserem Sinne. Vielmehr

liegen da die Verhältnisse ähnlich wie im Alten Hellas. Mensch war doch

in der frühen griechischen Kultur ein Wesen, das die Sprache der
Hellenen sprach, die Sitten der Hellenen lebte, den Göttern der Hellenen

opferte, die Feste der Hellenen feierte und das sich, wenn es ein Mann

war, rasierte. Jenseits der Grenze aber wohnten die andersgearteten Wesen,

die unverständlich Redenden, d.h. die barbaro!. Inwieweit sie dem



30 ERBE DES OSTENS

Begriff «Mensch» auch zu subsumieren seien, darüber zerbrach man
sich den Kopfnicht. Was man vomMenschen sagte, das galt für den
Griechen. Und erst eine viel spätere Zeit sollte, durch allerlei Schicksale

vorbereitet, dazu kommen, den Begriff der Menschheit in unserem Sinne,

der oikumene, hervorzubringen.
Im Alten Orient ist dieser Begriff überhaupt nie aufgetaucht — mit

einer grandiosen Ausnahme : der nach Babylonien exilierten Judäerge-
meinde gegen das Jahr C38 v. Chr. Gleichzeitig und im selben Schriftstück

treten hier die ersten klassischen Formulierungen des Monotheismus

auf und wird zum erstenmal die außerisraelitische Menschheit als

Ganzes ins Auge gefaßt, nicht als bloßes Objekt des Zornes Gottes, auch

nicht lediglich als Werkzeug zu dessen zielstrebigem Handeln an Israel,
sondern als eine Menschheit, der zugebilligt wird, daß sie als Ganzes von
Gott seines Heiles gewürdigt werden solle. Dieses Ineinander und
Miteinander universalistischen Gottes- und universalistischen
Menschheitsverständnisses begegnet in der Prophétie, die gegen das Ende des sog.
babylonischen Exils unter den Juden Babyloniens laut geworden ist und die

ihren Niederschlag im sog. deuterojesajanischen Buche gefunden hat13.

Kehren wir von dieser jüdischen Sonderentwicklung zu unseren Alten
Orientalen zurück, so wird von ihrer archaischen Identifikation der

Begriffe «Mensch» und «Volkseigener» her jene Spannung verständlich

zwischen höchsten Idealen wirklicher Humanität und einer Brutalität,
die an Kaltblütigkeit nichts zu wünschen übrig läßt. Die Beschränkung
des Menschheitsbegriffes aufdie eigene Nation ist die absolute Schranke,

über die das altorientalische Humanitätsdenken nicht hinausgekommen
ist. Man wird darum die humanitäre Leistung nur gerecht beurteilen,
sie richtig würdigen können, wenn man sie bewußt innerhalb dieser ihr

gesetzten Verständnisgrenzen beobachtet. Ultra posse nemo teneaturl

Hält man sich aber an das, was dem Alten Orientalen selber als

Menschheit gegolten hat, wird man ihm das Zeugnis ausstellen, Huma-

13. Jes. 40-yy. Diese exilische Prophétie wurde dem Jesaja-Buch als Anhang beigeschrieben.

Daher die Fachbezeichnung als deuterojesajanisches Buch.



VICTOR MAAG : ALTER ORIENT 31

nitätsideale von sonnenhafter Leuchtkraft und überzeugender Schlichtheit

hervorgebracht zu haben, merkwürdig frei vonhybriden Anwandlungen.

Und das ist keine Selbstverständlichkeit. Ich bin ferne davon, zu glauben,

das Auftreten solcher Ideale lasse sich restlos geschichtlich erklären ;

aber überzeugt bin ich andererseits davon, daß auch dieses Humanitätsideal,

nicht minder als unser westliches, letztlich im Religiösen wurzelt.
Um dies zu verstehen, ist es gut, sich einer Einzelheit der

Schöpfungsvorstellungen zuzuwenden, die wie kaum eine andere Äußerung ein
Licht auf das Selbstverständnis des altorientalischen Menschen wirft.

Zur Gesamtschöpfung gehören in jeder kosmogonischen Mythologie
auch die Menschen. Nach sumerischer und babylonischer Anschauung
bedeuten sie nicht irgendein Stück belebter Natur ; sie wären auch nicht
hinlänglich charakterisiert mit dem Stichwort «Krone der Schöpfung».
Sie verdanken ihr Dasein vielmehr einem vordringlichen Anliegen der
Götter. Die Menschen nämlich sind erschaffen worden, weil die fürstlichen

Götter eine Dienerschaft haben müssen. Weil die Götter die
Menschen nötig haben, sie brauchen, darum gibt es Menschen14.

Die Konsequenz dieser Vorstellung aber ist, daß die Menschen
allesamt nur Diener der göttlichen Welt sind. So gesehen ist der König primus

inter pares, der dafür verantwortlich ist, daß es der gesamten Dienerschaft

der Götter wohlergehe, daß sie ihren Göttern fröhlich diene, daß es

ihr auch nicht an Gütern gebreche, die sie den Göttern darbringen kann.

Von Gudea von Lagasch '5 bis hin in die Spätzeit der assyrischen Inschriften
verkehren die Könige mit den Göttern nicht, als wären sie ihresgleichen,
sondern als verantwortliche Treuhänder, denen das Wohl des Landes

anvertraut ist, wobei bisweilen auch Töne von schlichter und echter
Devotion zu hören sind. So erweist sich die religiöse Grundüberzeugung von
der verantwortlichen Stellung der Menschheit als der eigentliche Quellgrund

dieser leuchtenden Ideale von Menschsein und Menschlichkeit.

14. Vgl. V.Maag, «Sumerische und babylonische Mythen von der Erschaffung der
Menschen», Asiatische Studien VIII, I9y4, S. 8yfF.

1 y. Um 2000 v. Chr.


	Alter Orient

