
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 13 (1960)

Heft: 1-4

Artikel: Alt-Ägypten

Autor: Schweitzer, Ursula

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-145773

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-145773
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


t URSULA SCHWEITZER -BASEL

ALT-ÄGYPTEN*

Unter den altägyptischen Literaturwerken befinden sich einige
Erziehungsbücher, die sogenannten Weisheitslehren, in denen die

Lebenserfahrung des alternden Menschen und das aus der Vergangenheit
überlieferte Erkenntnisgut in Form von Regeln zur richtigen Lebensführung

niedergelegt sind. Die durch den Vater oder Lehrer ausgesprochenen

Unterweisungen kennen als Zentralbegriff die Maat, ein Wort, das die

Bedeutungen « Ur-Ordnung », « Richtigkeit», « Recht » und «Wahrheit »

besitzt. Obwohl die Lebensregeln die verschiedensten Gebiete
berühren, ist ihre gemeinsame Zielsetzung das Streben nach der

«Verwirklichung der Maat», das heißt Ordnung und Richtigkeit, Recht und
Wahrheit sollen die Grundlagen der Lebensführung bilden.

In dieser Forderung sahen die alten Ägypter das Ideal des menschlichen

Seins ; sie durchzog ihr gesamtes Denken, sie beherrschte die

religiösen Vorstellungen, sie formte die Struktur von Staat und Gesellschaft

und sie äußerte sich in den Erzeugnissen der Kunst. Gerade die letzteren

zeigen in instruktiver Weise die bis ins kleinste Detail durchgeführten
Gesetze der Maat.

Die gesamte ägyptische Kunst ist perspektivelos. Trotz gelegentlicher
Versuche, die Perspektive anzuwenden, hielten die Ägypter auch dann

noch an ihrer perspektivelosen Darstellungsart fest, als die Griechen

* Für den Beitrag von Ursula Schweitzer hat uns das Manuskript gedient, das uns die Eltern
der Verfasserin aus deren Nachlaß freundlicherweise verschafft haben. Sie hatte es für ihren
Vortrag so aufgesetzt, den Vortrag aber durch ungeschriebene Ausführungen bereichert. Für
den Druck wollte sie diese in ihr Manuskript hineinarbeiten. Ihr unerwarteter Tod hat sie
daran verhindert.

So ist der Beitrag über Alt-Ägypten unvollendet geblieben. Trotzdem stellt er sich als ein
abgerundeter, geschlossener Essay dar. Im Hinblick auf den Druck haben wir Ursula Schweitzers

Manuskript ihrem näheren Fachgenossen J. Spiegel vorgelegt ; ihm danken wir, außer der
Bereinigung einiger weniger kleiner Manuskriptmängel, die Quellenangaben und bibliographischen

Hinweise in den Anmerkungen. - Der Herausgeber.



ERBE DES OSTENS

längst die Perspektive eingeführt hatten. Ihre Abneigung gegenüber dieser

Form der Darstellung kann deshalb weder auf Unfähigkeit noch auf
Unkenntnis beruhen, sondern sie wird damit zu begründen sein, daß

man die Überschneidungen und Verkürzungen, die der Seheindruck

von einem bestimmten Punkt im Räume aus vom Objekt erhält, als

Verfälschung der Wirklichkeit empfand. Der ägyptische Künstler
bildete einen Gegenstand nicht ab, wie er ihn sah, sondern er baute ihn

aus lauter Einzelvorstellungen auf. So wird etwa das Flachbild eines

schreitenden Mannes aus Einzelzügen zusammengesetzt : Kopf und Körper

erscheinen in reiner Seitenansicht, das Auge hingegen mit den

Brauenbögen und die Schulterpartie, die der Seheindruck bei einer
solchen Stellung in Verkürzung wiedergibt, werden in Aufsicht gezeichnet,

um ihrer wirklichen, der Natur entsprechenden Form zu genügen;

desgleichen wird der Nabel, rund und in Aufsicht, an den äußeren

Bauchkontur gerückt, obwohl er bei einem in Seitenansicht gezeigten
Manne an dieser Stelle gar nicht erscheinen könnte.

Hinsichtlich der Menschendarstellung in der ägyptischen Kunst ist

besonders auffallend, daß die Ägypter keinen Wert auf eine genaue,

porträthafte Wiedergabe des Vorbildes legten und daß die Künstler, von

wenigen Ausnahmen abgesehen, stets anonym blieben. Dies scheint
zunächst den Forderungen der Maat nach absoluter Wirklichkeit zu

widersprechen. Nimmt man jedoch den Typus, den der Ägypter der Frühzeit

für die Menschendarstellung erfunden hat, als Ausdruck der Maat, so

wird seine Form zur Richtigkeit in einem übergeordneten Sinn und
erhält eine allgemeine Gültigkeit. In dieser Art stellt das Abbild des

Menschen in der ägyptischen Kunst einen Idealtypus dar, der ungeachtet

von Stil und Entwicklung, von Mode und Zeitbedingungen in einer

überpersönlichen Weise das Menschsein verkörpert.
Die Grundkonzeption von der Verwirklichung der Maat bestand

während des ganzen ägyptischen Kulturablaufes. Natürlich mußte der

Begriff Maat im Verlauf von 3000 Jahren Ausweitungen und Umdeu-

tungen erfahren. Seine Entwicklung, die mit der Vorstellung vom



f URSULA SCHWEITZER : ALT-ÄGYPTEN 9

Pharao eng zusammenhängt, läßt sich am besten an der jeweiligen
Auffassung vom Königtum verfolgen.

Der archaische König wurde als die lebende Verkörperung des falken-

gestaltigen Himmels- und Weltengottes Horus betrachtet. Von seiner
Existenz hingen Leben und Gedeihen des Volkes ab, in ihm allein lag
die Garantie für die kosmische Ordnung, der im irdischen Bereich die

Ordnung von Staat und Gesellschaft entsprach. Als Horus besaß der
Pharao eine magische Mächtigkeit, in der das Volk gleichsam gefangen

war und in der ein individuelles Eigendasein gar nicht bestehen konnte.
Die schöpferischen Leistungen entstanden aus dem Gemeinschaftsgefühl

des Volkes und aus dem Bewußtsein, daß die Allmacht des

Herrschers alle Lebensbereiche durchdrang und erfüllte.
Während in der aufHorusbegründetenWeltanschauung der Gottkönig

die Lebensmitte des Volkes darstellte und durch seine Person den Bestand

von Sicherheit und Gerechtigkeit verbürgte, stand im Zentrum der nur
wenig späteraufkommendenkosmischenWeltanschauung derSonnengott
Re. Sein erstmaliges Erscheinen aus dem chaotischen Urgewässerhattedie

Weltschöpfung eingeleitet, aufweiche die Erschaffung der Generationenreihe

der Götter und schließlich des Königs folgte. In dieser Zeit war auch

die Maat, die Ur-Ordnung, als Tochter des Re in die Welt gekommen.
Ihrem Wesen nach göttlich und daher aller menschlichen Einflußnahme

entzogen, konnte nur der Gottkönig ihre Gesetze erkennen und sich ihrer
bedienen. Der Unterschied gegenüber der älteren Horusvorstellung,
die den BegriffMaat noch nicht besitzt, liegt lediglich darin, daß der Pharao,

als Sohn des Re, dieMaat durch seinen göttlichen Vater erhielt, während

er als Horus das Ordnungsprinzip von Ur-Anfang an verkörperte.
Daß die Erhaltung von Ordnung und Recht in allen Bereichen als

erstrebenswertes Ziel für das Menschsein angesehen wurde, zeigen die
Weisheitslehren aus dem Alten Reich, in dem im 3. Jahrtausend die

erste Hochblüte der ägyptischen Kultur entstand.

«Ein Mann besteht, dessen Richtschnur die Maat ist und der gemäß
seinem Gange (unbeirrt) geht», lautet eine der Hauptregeln, in der zum



IO ERBE DES OSTENS

Ausdruck kommt, daß der Mensch nur dann Erfolg haben wird, wenn
er sich von den Gesetzen der Maat leiten läßt und ihnen, ohne abzuirren,
nachlebt. In dieser Zeit wird das menschliche Ideal noch in einer anderen

Weise formuliert, und zwar als «Schweigen». Derjenige, der richtig
zu schweigen versteht, der rücksichtsvoll und beherrscht ist, schwebt
dem Ägypter als Idealbild vor. Ihm steht der « Hitzige », « Aufbrausende »

gegenüber, dessen Unbeherrschtheit Gott ein Greuel ist.
Während andere Unterweisungen mehr allgemeiner Natur sind und

etwa die Tischsitten oder das Betragen gegenüber Frauen behandeln, wird
das Benehmen vor Höhergestellten und Vorgesetzten besonders betont :

«Wenn dein Vorgesetzter lacht, so lache du (auch). Das wird ihm
sehr angenehm sein, undwas du (sonst) tust, wird (dann auch) angenehm
sein.»

«Krümme deinen Rücken vor deinem Vorgesetzten, so wird dein

Haus wohlbestellt bleiben und deine Bezahlung wird richtig sein1.»

Obwohl solche Regeln den Eindruck von Liebedienerei und eines auf

praktische Ziele ausgerichteten Egoismus erwecken können, wollen sie

an sich nur die Möglichkeit für ein reibungsloses Vorwärtskommen

aufzeigen. Wer ihnen nicht nachlebt, ist töricht, denn der Betreffende

wird keinen Erfolg im Leben haben. Der Kluge hingegen hört auf Gott,
«der den vorderen Platz verleiht», das heißt der die Beamtenlaufbahn

regelt und der belohnt, wenn man, sei es auch in untergeordneter
Stellung, bescheiden an seinem Platze ausharrt. So bildet das soziale

Gefüge, die Gliederung in Beamte und Priester, in Hörige und Sklaven

einen Teil der gottgewollten Ordnung, die sich im Aufbau des Staates

praktisch realisiert. Es mag in diesem Zusammenhang daraufhingewiesen

werden, daß die ägyptische Sprache kein Wort für das Phänomen

«Staat» kennt. Der Staat war eben «die Ordnung», für deren Bestand

der König als Stellvertreter Gottes auf Erden bürgte. In seiner Person

war die Staatsidee verkörpert.

i. Alle vorstehenden Zitate aus der Weisheitslehre des Ptahhotep. Vgl. Erman, Die Literatur

der Ägypter, Leipzig 1923.



f URSULA SCHWEITZER : ALT-ÄGYPTEN II
Zweifel an der Gerechtigkeit der bestehenden Situation, Klagen über

irdische Mißstände oder gar ein Vorwurf an Gott tauchen niemals auf,
denn «der Befehl Gottes ist, was geschieht». Zuwiderhandlungen gelten

als Unrecht, das Gott dadurch straft, daß er sich um den Fehlbaren

nicht kümmert. Das Lebensideal des Alten Reiches läßt sich somitaufden
einfachen Nenner bringen : Wer sich in die Ordnung einfügt und sich als

«Schweigender» beherrscht, wird ein glückliches, mit Reichtum und
Zufriedenheit erfülltes Leben führen. Wer sich über die Ordnung
hinwegsetzt, bleibt erfolglos und genießt nicht mehr den Schutz Gottes.
Das Schicksal des Einzelnen spielte keine Rolle, solange die Bindung an

die Gemeinschaft auf dem Ordnungsprinzip der Maat beruhte und die
daraus resultierende Lebenssicherheit nicht gestört wurde.

Als am Ende des Alten Reiches das Königtum durch eigenes Versagen
seinen Untergang heraufführte und den des Staates nach sich zog, weil
die Naturallieferungen, die das Reich versorgt hatten, infolge der
chaotischen Zustände aufhörten, den täglichen Lebensbedarf zu befriedigen,
da stürzte Ägypten in eine tiefgreifende Krise, die geradezu einer
kosmischen Katastrophe gleichkam. Der Weltanschauung des Alten Reiches

wurde, sozusagen auf einen Schlag, der Boden entzogen, als die Maat
verschwand. Das Reich zerfiel in kleine Einzelstaaten, der Pharaonenthron

blieb leer, und die Gesellschaftsordnung löste sich infolge sozialer

Umschichtungen auf.

Ergreifend sind die Klagen, die die Lage der damaligen Zeit schildern.

«Sehet, die Beamtenschaft des Landes ist durch das Land hin vertrieben

die Amtszimmer werden geöffnet und ihre Listen fortgenommen,

die Leibeigenen werden zu Herren kein Amt ist mehr an seiner

richtigen Stelle, sie sind wie eine aufgescheuchte Herde ohne Hirten.»
«Das Land hat sich gedreht, wie die Töpferscheibe es tut. Der Sohn

eines vornehmen Mannes ist nicht mehr zu erkennen, der Sproß seiner
Gemahlin ist nicht besser daran als der Sohn der Dienerin Gold und

Lapislazuli sind an den Hals der Dienerinnen gehängt. Die Hausherrinnen

sagen : hätten wir doch etwas zu essen. Die Leiber der Edelfrauen krän-



12 ERBE DES OSTENS

ken sich über die Lumpen, (die sie tragen müssen), sie schämen sich

beim Gruß Die Erbauer von Pyramiden sind zu Ackerbauern
geworden, die im Gottesschiff waren, sind ins Joch gespannt.»

«Die große Gerichtshalle ist ein Tummelplatz für jedermann. Der
Pöbel geht in den Gerichtshöfen ein und aus Der Wissende sagt : ja,
so ist es. Der Törichte sagt: keineswegs. Derjenige, der die Lage nicht
durchschaut, dem scheint sie schön2.»

Der auf allen Gebieten erfolgte Zusammenbruch und die Entwertung
der alten Begriffe und Vorstellungen ließen schließlich auch den Zweifel
an der Macht der Götter aufkommen. An wen sollte man sich um Hilfe
wenden, nachdem der Pharao, die sichtbare Verkörperung Gottes,
verschwunden war und die Tempel leerstanden Aus dieser den Kern des

ägyptischen Wesens berührenden Not, aus den Zweifeln und Fragen, die

jeden Einzelnen bewegten, lernte der Ägypter den Wert des Menschen

als Einzelwesen erkennen und gelangte schließlich zur Entdeckung des

Ich-Bewußtseins. Die magischen Bindungen, die zwischen Volk und

König bisher bestanden hatten, waren nun für immer gerissen, und es

öffnete sich der Weg zu einer persönlicheren, individuellen Freiheit.
Die Erfahrungen der Krisenzeit fanden nach der Reorganisation des

Staates schon kurz vor Beginn des 2. Jahrtausends unter der klugen
Herrschaft der Könige des frühen Mittleren Reiches in der Literatur
ihren Niederschlag. Vor allem ist hier die «Lehre für den König Meri-
kare3» aus der io.Dynastie aufschlußreich.

Das Ordnungsprinzip der Maat wird jetzt nicht mehr, wie im Alten

Reich, als bestehende Tatsache einfach hingenommen, sondern man

erkennt in ihm das gerechte Walten Gottes, der, im Verborgenen
wirkend, den Menschen zur Rechenschaft zieht. Des weiteren stützt sich

der nun allgemein verbreitete Glaube an das Totengericht des Osiris

2. Aus den sog. «Mahnworten eines Propheten». Vgl. Spiegel, Soziale und weltanschauliche

Reformbewegungen im Alten Ägypten. Heidelberg i9jo; Gardiner, The admonitions ofan Egyptian

sage, London 1909.
3. Vgl. Volten, Zwei altägyptische politische Schriften (Analecta Aegyptiaca IV). Kopenhagen

"94Î-



f URSULA SCHWEITZER : ALT-ÄGYPTEN I3

auf die Hoffnung, daß der Strebsame und Gerechte im Jenseits einen

Ausgleich für die irdische Unvollkommenheit finde.

Die Erreichung des neuen Zieles, der Wahrheit und dem Recht zu
dienen, ist nicht leicht, denn Gott läßt sich nicht durch die Fülle der

Opfergaben bestechen :

«Das gute Verhalten des Rechtschaffenen wird (von Gott) lieber

entgegengenommen, als das Opferrind dessen, der Unrecht tut.»
«Du weißt, daß die Richter, die über den Sünder Recht sprechen,

nicht milde sind an jenem Tage, da man über den Bedrängten Recht

spricht, in der Stunde, da man den Brauch ausführt. — Vertraue nicht
auf die Länge der Jahre, sie (die Richter) sehen die Lebenszeit als eine

Stunde an. Der Mensch bleibt (allein) übrig nach dem Sterben, und seine

Taten werden zu einem Haufen neben ihn gelegt.»
Das Bewußtsein, fürdie eigenenTatenverantwortlich zu sein, bestimmt

auch die neue Einstellung des Königs zu seinen Staatshandlungen. So

schildert Achthoes III., der Vater des zitierten Merikare, daß bei seinem

Kampf mit den Thebanern ein Verbrechen, nämlich die Zerstörung der

heiligenNekropole vonAbydos, vorgekommen sei. « Es geschah als etwas,
was ich getan habe, obwohl ich es erst erfuhr, als es geschehen war», das

heißt die Zerstörung war ohne Wissen des Königs erfolgt. Da er aber dafür

verantwortlich war, habe ihn dieVergeltung getroffen, und er schließt
daraus : «Es nützt einem Mann nichts, wenn er wieder aufbauen will, was

er zerstört hat, und vernichten will, was er aufgebaut hat, und verbessern

will, was er gut gemacht hat... Jeder Schlag wird mit seinesgleichen
vergolten. Das ist die Aufeinanderfolge allerTaten. » Des Königs tragische
Erfahrung gipfelt darin, daß einmal Geschehenes nicht rückgängig gemacht
werden kann und daß Gott einenFrevel auchbei dem eigenen Sohne straft.

Das Streben nach der Richtigkeit im ethischen Sinn wird jedoch nicht
nur im Hinblick auf das jenseitige Gottesgericht gefordert, sondern es

findet seinen Lohn auch auf Erden :

«Sei nicht böse, freundlich sein ist gut. Mache dir ein dauerndes

Denkmal durch deine Beliebtheit», heißt es wieder bei Merikare, dem



14 ERBE DES OSTENS

Güte und Verständnis anempfohlen werden, damit sein Name daure und

vor der Nachwelt bestehe.

Als die Ägypter in der ersten Phase des Neuen Reiches, im 16./ ir,
Jahrhundert, den Gipfel ihrer Weltmachtstellung erreichten, bildete
sich, auf der vorangegangenen Entwicklung aufbauend, ein neues

Menschseinsideal heraus, das man einerseits die «Entfaltung der
Persönlichkeit» und andererseits die «geistige Gleichberechtigung der
Menschen untereinander» benennen könnte.

Der Wille zur Gestaltung der eigenen Persönlichkeit zeigt sich vor
allem bei den initiativen Herrschern der 18./19. Dynastie. Ihre
Entschlossenheit und Tatkraft, ihr persönlicher Mut im Kampf und bei

sportlichen Leistungen formten das Imperium und wurden zum Vorbild

für die Umwelt. Erstmals weist die offizielle Berichterstattung auf

solche persönlichen Eigenschaften des Königs hin. Seinen Ruhm zu
verkünden war alte Tradition, die Charakterisierung seines Wesens

hingegen entsprach dem neuen Zeitgeist.
Kein Wunder, daß sich eine ähnliche Haltung auch bei den Privatleuten

findet. Denn die Verwaltung des Riesenreiches, das jetzt von

Nubien bis Mesopotamien reichte, benötigte verantwortungsbewußte
Männer, die selbständig denken und handeln konnten. So erscheinen jetzt
an der Seite des Herrschers wirklicheMitarbeiter, die an der Größe ihrer

Aufgaben wuchsen und mit ihrer Meinung im entscheidenden Augenblick

nicht zurückhielten. Zwei Vorkommnisse sindhierfürbezeichnend.

Als König Kamose in der 17. Dynastie die Fremdherrschaft der Hyk-

sos beseitigen, «Ägypten retten und die Asiaten schlagen» wollte,
wandte der zur Beratung versammelte Thronrat ein, die Situation
erscheine gar nicht unerträglich, da die wirtschaftlichen Verhältnisse im

Lande in Ordnung seien. Man solle doch keinen Krieg anfangen, ohne

angegriffen zu sein. Entschlossen setzte der König jedoch seine Ansicht

durch und begründete sie mit seinem Willen zur Freiheit4.

4. Sog. «Carnarvon-Tablet». Vgl. Erman, Die Literatur der Ägypter, S. 8 2 ff.



f URSULA SCHWEITZER : ALT-ÄGYPTEN IC

Ähnliches trug sich auf einem Feldzug Thutmosis' III. in Vorderasien

zu. Hier mußte die Beratung entscheiden, welche von drei verfügbaren
Marschrouten eingeschlagen werden sollte. Da der König für einen
schmalen Paßweg plädierte, auf dem man den Feind zwar überlisten,
umgekehrt aber auch selbst vernichtet werden konnte, warnten die
Offiziere nachdrücklich vor der Gefährlichkeit des Vorhabens. Obwohl
der Pharao weiter bei seinem Plan beharrte, überließ er die endgültige
Entscheidung seinen Offizieren5.

Ein Vergleich mit der aus dem Ende der Zusammenbruchszeit
stammenden Lehre des Königs Amenemhet6 zeigt, wie stark sich das

Verhältnis zwischen König und Untergebenen seither geändert hatte :

«Höre auf das, was ich dir sage, damit du König seiest über das Land

und über die beiden Ufer, damit du mehr als Gutes tuest. Nimm dich in
acht vor den Untergebenen, nahe ihnen nicht allein. Vertraue keinem

Bruder, kenne keinen Freund, schaffe dir keine Vertrauten. Das tut
nicht gut.»

Obwohl sich die pessimistische Einstellung dieser Lehre aus der

Untergangsstimmung der Krisenzeit erklärt, wird darüber hinaus die

ungeheure Einsamkeit des Gottes auf dem Throne spürbar, dessen Abstand

zu den gewöhnlichen Sterblichen so groß ist, daß er sie nicht einmal als

Vertraute heranziehen kann.

Wenn im Gegensatz dazu die Großen des Neuen Reiches ihren König
tatkräftig unterstützten, so vergaßen sie dabei nicht, auf die eigenen
Leistungen hinzuweisen und ihre Fähigkeiten ins rechte Licht zu rücken.
Der Wunsch, die Persönlichkeit zu entfalten und den Geist zu
bereichern, spiegelt sich auch in dem Aufblühen der Wissenschaften, in der
Kenntnis von Fremdsprachen (Akkadisch, Hethitisch) und in dem
Ansehen, das der Schreiberberuf, der damals auch den Gelehrtenstand
bezeichnete, genoß. Allerdings besaß diese weltumspannende Interessiert-

y. Annalen Thutmosis' III.
6. Vgl. Volten, Zwei altägyptische politische Schriften (Analecta Aegyptiaca IV). Kopenhagen

¦94J-



l6 ERBE DES OSTENS

heit auch eine negative Seite. Das starke Herausstellen der Persönlichkeit

barg nämlich die Gefahr der Überschätzung des eigenen Wertes und

äußerte sich dann in Zügellosigkeit und Prahlsucht.

Die Auswirkung zum Negativen findet sich zum Beispiel in der
schrankenlosen Genußsucht des Königs Amenophis III., während sie bei Ame-

nophis IV.-Echnaton in der fanatischen Hingabe an eine Idee bestand,
der Tradition und Staatswohl, Außenpolitik und Herrscherverpflichtung

geopfert wurden. Die Übersteigerung des Selbstgefühles wird bei

Echnaton zur ausschließlichen Ich-Bezogenheit, wenn er sich als einziger
Interpret der von ihm eingeführten Aton-Lehre ausgibt :

« Kein anderer existiert, der dich (Aton) kennt, außer deinem Sohn

Echnaton, dem einzigen des Re. Ihn ließest du dein Wesen begreifen7.»
Obwohl nach dem Tode Echnatons der Staat verwahrlost war, lag der

Grund seines Scheiterns nicht nur in seiner Unfähigkeit hinsichtlich der

innen- und außenpolitischen Aufgaben, sondern vor allem darin, daß er
sich gegen die Maat versündigt hatte. Die Vertreibung der alten Götter,
die Verfolgung ihrer Priester, der neue Kunststil, die Preisgabe der

durch ihre Tempel geheiligten Residenz Theben zugunsten der neuen

Stadtgründung Amarna, die Ersetzung der gehobenen Sprache auf
Urkunden und religiösen Dokumenten durch die Volkssprache, dies alles

bedeutete ein Verbrechen gegen die Tradition'und gegen die von ihr
überlieferten Gesetze der Maat.

Einen weiteren Nachteil, den die Betonung der Persönlichkeit mit
sich brachte, bekam das Königtum selbst zu spüren. Die absolute
Göttlichkeit des Pharao - im Alten Reich noch eine unbezweifelbare Realität

— war im Neuen Reich durch das Dogma zwar gesichert, tatsächlich

aber erlitt sie eine beträchtliche Einbuße infolge der immer stärker

hervortretenden Menschlichkeit der Herrscher. Diesem Entgöttli-
chungsprozeß versuchte die Theologie mit verschiedenen Mitteln
entgegenzuwirken, bis schließlich unter Ramses II. die Vergöttlichung des

Pharao eingeführt wurde.

7. Aus dem großen Amarnahymnus. Vgl. Schäfer, Amarna in Religion und Kunst. Leipzig 1931-



f URSULA SCHWEITZER : ALT-ÄGYPTEN I7

Als Reaktion auf die despotischen Glaubensforderungen der Amarna-

zeit fanden die Ägypter ein persönlicheres, innigeres Verhältnis zu Gott
und gelangten zu einer schlichten Frömmigkeit, die für die spätere

Epoche des Neuen Reiches kennzeichnend ist8. Da die komplizierten
Göttersysteme der offiziellen Theologie allmählich einen

historischrepräsentativen Charakter annahmen, wandte sich das Volk in Demut,
gleichsam in privatem Zwiegespräch, an seinen jeweiligen Gott. Die
innere Freiheit, die das Wesen jener Frömmigkeit charakterisiert, war die
letzte Errungenschaft in der geistigen Entwicklung Ägyptens. Sie zu pflegen

und den Willen Gottes als Maßstab an die eigene Handlung zu legen,
findet sich als ideale Forderung in den zeitgenössischen Weisheitslehren9.

Im Mittelpunkt steht wieder das Ideal des zurückhaltenden, auf die

richtige Weise schweigenden Menschen, dem Frömmigkeit und
Dankbarkeit erstrebenswerte Tugenden bedeuten. Die letztere wird als sittliche

Verpflichtung, vor allem gegenüber derMutter, aufgefaßt, die

Frömmigkeit ist Ausdruck für das Gefühl, vom Wirken Gottes ganz
durchdrungen zu sein :

« Bete für dich mit liebendem Herzen, dessen Worte alle verborgen
(das heißt unhörbar) sind. Dann tut Gott, worum du bittest, dann

erhört er, was du sprichst» (Anii IV, 210).

Gott hilft, wenn man ihn bittet, in allen Nöten. Er belohnt den, der
sich ehrlich müht, aber er bestraft Heuchelei und Unehrlichkeit. Weil
Gott die Sündhaftigkeit des Menschen kennt, hat er ihm die Maat gegeben,

damit er sie als Maßstab für Gut und Böse verwende. In dieser,

allerdings vereinzelt dastehenden Auffassung, ist die Maat schließlich

zum rein ethischen Begriff geworden.
Es war ein langer und beschwerlicher Weg, der die Ägypter aus der

magischen Welt einer dumpf-unbewußten Gebundenheit zu dem Be-

8. Vgl. Erman, Denksteine aus der thebanischen Gräberstadt (Sitzungsber. Beri. Akad. 1911,
Nr. 49).

9. Vgl. H. O. Lange, Das Weisheitsbuch des Amenemope (Kopenhagener Akad.-Berichte 11,2)
¦92y.

10. Erman, Die Literatur der Ägypter, S. 294fr.



l8 ERBE DES OSTENS

wußtsein der inneren Freiheit führte. Wir haben versucht, die
Menschseinsideale auf den einzelnen Entwicklungsstufen des geistigen Werdeganges

in ihren Hauptzügen aufzuzeigen. Dabei ergab sich, daß die

Vorstellung von dem «richtig Schweigenden» den Wandel der Zeiten
überdauern konnte, weil in ihr die ägyptische Grundforderung nach einem

geordneten Dasein am sinnfälligsten zum Ausdruck kommt. Welche

Wichtigkeit der Ägypter dem idealen Menschsein beimaß, erweist sich

aus der Behandlung des Menschen in der Kunst. Dort wurde das Idealbild

zum Darstellungs^esetz und erhielt, infolge des religiösen Charakters

der Kunst, eine für die Ewigkeit berechnete Gültigkeit.


	Alt-Ägypten

