
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 12 (1959)

Heft: 1-4

Buchbesprechung: Bücherbesprechungen = Comptes rendus

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BtlC HERBES PRE CHUN GEN-COMPTE S RENDUS

Dagny Carter, The Symbol of the Beast. The animal-style art of Eurasia.

204 p., 48 pl. NewYork, The Ronald Press Co., 1957.

L'art animalier de la Russie était connu dès le XVIIIe siècle ; canalisée par le tzar
Pierre le Grand, la chasse aux trésors artistiques a été à la base des célèbres collections

de l'Ermitage. Comme nous ne connaissons généralement même pas l'origine
de ces objets, dont un grand nombre proviennent de tombeaux pillés, nous ne pouvons

les situer de manière sûre ni géographiquement, ni chronologiquement. Les

travaux archéologiques systématiques sur l'art animalier n'ont débuté que dans la
seconde moitié du XIXe siècle ; ils ont reçu une impulsion particulière de la part des

archéologues soviétiques. (Rappelons à ce propos la belle exposition de l'art eurasia-

tique organisée en 1934 à Vienne, avec le concours de Mme Melanie Stiassny.)
Le livre de Mme Carter fait pendant à celui, paru sensiblement en même temps,

de Mme Tamara Talbot Rice, The Scythians. Les deux ouvrages, qui présentent
certaines analogies, se distinguent par une belle présentation, de beaucoup supérieure
à celle des éditions courantes.

Déjà connue par son livre Four Thousand Years of China's Art, Mme Carter ne prétend

pas faire autorité en la matière. Elle reconnaît de bonne grâce qu'elle a pris
soin d'éviter les questions compliquées qui prêtent à controverses et pourraient
dérouter le lecteur. L'auteur atteint admirablement le but qu'elle s'est proposé, en
présentant un ouvrage de belle vulgarisation — nullement dans un sens péjoratif- qui
vise un vaste public cultivé. Le savant y trouvera toutefois également son compte.
Cette attitude effacée explique peut-être le nombre excessif et un peu irritant de
citations reproduites entre guillemets. La bibliographie est bonne, mais elle accuse
nombre de coquilles et elle aurait gagné à être plus à jour. Elle aurait par exemple
pu comprendre le vol.I de Otcherki Istorii SSSR (Aperçu de l'Histoire de l'URSS) de
l'Académie des Sciences, mais surtout le Chinese Bronze-Age Weapons de Max Loehr,

ouvrage qui traite abondamment des relations entre la civilisation chinoise et celles
de l'Asie Centrale. Quant aux clichés reproduits dans le livre deMme Carter, ils ont
trait en grande partie à des collections occidentales ou proviennent d'autres
publications. Ils laissent donc trop souvent de côté les trésors inépuisables des collections
soviétiques. Conduit par l'auteur à travers le temps et l'espace, de la Mésopotamie
en Scandinavie et de la Chine en France, le lecteur trouvera que, malgré ces quelques

imperfections, le livre est fascinant et déborde de faits et d'idées.
L'auteur passe en revue l'art des Scythes, lesquels ont occupé le sud de la Russie

au début du dernier millénaire av. J.-C, celui de la Sibérie - notamment la région
du Yénisseï (avec Minussinsk) et l'Altaï (avec Pazyryk) -, celui des monts d'Oural



140 BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

(Ananino, Perm, etc.) et du Caucase1. Poursuivant ses investigations en dehors de
la Russie, elle passe en revue l'art animalier du Luristan (Iran N. O.), découvert
seulement en 1929, mais bien plus ancien que celui des steppes d'Eurasie, celui du

Kurdistan, de la Mongolie, du désert d'Ordos et des régions voisines, ainsi que
d'autres parties de la Chine. (Mme Carter a eu, du reste, la chance de recueillir au

cours de ses voyages en Chine et enMongolie plusieurs centaines de bronzes d'Ordos.)
Lors de «l'invasion des barbares», l'art animalier des steppes se répandit vers

l'ouest, notamment par la Hongrie, où diverses peuplades telles que les Celtes, les

Sarmathes, les Goths, les Huns et les Avares laissèrent de nombreuses traces. A

l'époque mérovingienne cet art se retrouve en Europe occidentale. Il a fleuri en
Scandinavie — notamment sous les Vikings —, en Angleterre et en Irlande.

Sans vouloir minimiser ce qu'il y a d'original et de distinctif dans chacune des

diverses manifestations artistiques que l'on vient de citer, l'existence de liens entre
ces diverses civilisations nous paraît s'imposer. Si l'auteur n'étudie pas en détail les

théories concernant ces relations, le choix très judicieux des clichés nous paraît être
d'autant plus éloquent. Le félin attaquant un autre animal, thème très fréquent de

l'art animalier eurasiatique, se trouvait déjà dans les représentations de trois mille
ans plus anciennes d'Ur et dans celles^de Mycènes. Des ornements en bronze,
notamment des têtes d'oiseaux, trouvés entre autres en Oural (Ananino), auraient été

tout à fait à leur place parmi les objets mycéniens du Musée national d'Athènes. Un

griffon qui se trouve au musée d'Olympie, aurait pu être un objet gothique, ou
encore un objet avare trouvé en Hongrie.

Certains objets découverts en Altaï (Pazyryk) présenteraient des analogies avec

l'art hittite du second millénaire av. J.-C, mais ils décèlent également des influences

chinoises. L'art animalier de Minussinsk (Sibérie) paraît s'apparenter à celui du désert

d'Ordos. Ce dernier connut le symbole de l'arbre de vie, que nous rencontrons au

Kurdistan et qui nous est, bien entendu, familier dans l'art bouddhique; dans l'art
du Kurdistan nous retrouvons en outre des influences scythes, mais également
iraniennes et assyriennes ; dans les bronzes du Luristan l'influence de Sumer et de Babylone

est évidente, mais les analogies avec l'art de l'Eurasie et celui de l'Europe le

sont également. Les analogies entre l'art animalier des Vikings et celui, bien
antérieur, de l'Eurasie, sont frappantes, mais l'auteur mentionne également des similitudes

entre l'art des Vikings et l'art qui existait en Chine 800 ans auparavant.
L'étude des objets d'art animalier est d'autant plus importante pour la connaissance

des civilisations disparues et de leurs influences réciproques, que certaines

d'entre elles n'ont pas laissé de documentation écrite et que le caractère essentiellement

mobile et fugitif de ces populations explique k rareté des vestiges architecto-

1. Le lecteur trouvera des indications sur les découvertes soviétiques en Asie, et notamment

sur l'art des Scythes, ainsi qu'une carte géographique spécialement adaptée, dans notre

étude: Archéologie Soviétique en Asie, parue dans le vol. XI, 19^7/^8 de la présente revue.



BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS 141

niques qu'elles ont pu laisser derrière elles. Ajoutons encore que les découvertes

providentielles faites récemment à Pazyryk montrent, de manière inattendue,
l'importance de l'utilisation du bois dans l'art animalier primitif2. G.Frumkin

Rudi Paret, Mohammed und der Koran. Urban-Bücher. 160 S. Stuttgart,
Kohlhammer, 19 cj.
Islam — The Straight Path. Islam interpreted by Muslims. Edited by Kenneth

W.Morgan. 453 S., New York,The Ronald Press Comp. 19r8.
Rudi Paret beschränkt sich darauf, ein sachliches Bild von Mohammed und seiner

Offenbarung nach dem heutigen Stand der Forschung zu geben, während das zweite
Buch eine gesamthafte Schau des Islam, durch gläubige Muslime für Okzidentale,
besonders für amerikanische Leser dargestellt, zu bieten versucht.

Bei Paret sind die orientalischen Quellen, die oft in wörtlicher Übersetzung
vorgelegt werden, wohl abgewogen neben die neuesten Ergebnisse kritischer Studien
okzidentaler Gelehrsamkeit gestellt, z. B. wird an Hand der einschlägigen Suren
das jüngst aufgeworfene Problem erörtert, ob am Ursprung von Mohammeds
Vorstellungen ein gütiger Schöpfergott oder ein streng über dem Letzten Gericht
thronender Allah steht. Die zahlreichen tendenziös-polemischen Darstellungen
Mohammeds kommen alle zu Wort, doch keine wird übermäßig hervorgehoben, wie es

etwa mit Grimmes stark soziologisch betonter Deutung leicht hätte der Fall sein
können. Alle maßgebenden Faktoren, die das komplizierte Bild des islamischen
Propheten ausmachen, werden erwähnt, aber nie wird der Mittelpunkt, die religiöse
Berufung, aus dem Auge verloren. In einer schlichten, klaren Sprache verbindet
sich eine verständnisvolle Würdigung der oft recht schwierigen Quellen mit den

Ergebnissen okzidentaler Gelehrsamkeit. Das äußerlich so anspruchslos erscheinende

Bändchen, das für einen größeren Leserkreis bestimmt ist und daher des

wissenschaftlichen Ballastes entbehrt, stellt auch für den Fachmann einen willkommenen

Leitfaden dar ; kurz, es liegt ein Buch vor, an dem man bei der Behandlung des

Stoffes inskünftig nicht achtlos wird vorbeigehen können, doch darüber hinaus ist
es, in seiner einheitlichen Art, ein kleines Kunstwerk, wie ein Okzidentale den

Ursprung des Islams anschaulich zu gestalten vermag.
Ganz anderer Natur ist Islam — The Straight Path, ein Buch, das sich ein viel breiteres

Ziel steckt, da es die ganze Welt der Glaubenslehre Mohammeds durch die Feder

von elf Muslimen darstellen will. Dazu kommt noch, daß die einzelnen Beiträge
teilweise in verschiedenen Sprachen abgefaßt und ins Englische übertragen wurden.

2. Voir à ce sujet le très beau volume publié par le musée de l'Ermitage en 1958, donc
postérieur à celui de M"" Carter: L'art ancien de l'Altaï. Texte russe avec traduction française
de M. Griaznov. 64 photographies par A. Boulgakov.



142 BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

Diese Vielzahl von Autoren bedingt den Mangel einer straffen Einheit des Werkes,

ganz abgesehen von mehreren unliebsamen Wiederholungen. Mögen außerdem die
einzelnen Beiträge auch sehr unterschiedlich sein — dazu trägt schon bei, daß die
Autoren sich von Ägypten bis China verteilen -, so bleibt das Ganze doch ein
beachtliches Unternehmen. Sein Grundgedanke wird u.a. am Anfang des 4.Kap.,
S. 144, wie folgt ausgedrückt : «... Islam is not merely a body of doctrines expressed
in the Qur'an and the prophetic Traditions ; neither is it best represented by the

orthodox school at any particular time. It is a living religion which has received and

is still receiving its vitality from the people who confess it ; it is a great movement
which has passed through various stages of development over its long and complicated

history, influencing and being influenced by the religious and cultural forces

in its environment...» Und weiter unten steht: «... The earliest rationalists were
known as Mu'tazilites, and the mystics of Islam are the Sufis.j.» E.A.Affifi, ein

Ägypter und Autor dieses Beitrages, stellt weiterhin richtig fest, daß das hellenische

Erbe von den Muslimen völlig umgestaltet wurde, doch die Abhängigkeit der

islamischen Theologie von der christlichen im Mittelalter, wie sie namhafte westliche

Gelehrte nachgewiesen haben, wird allzu leichtfertig in Abrede gestellt (S.

1 £0). Bei der Erörterung von Determinismus und freiem Willen (S. 1 c6) meint der

Verfasser, sie seien aus zwei Auffassungen Allahs geflossen, und zwar dem Gerechten

und dem Allmächtigen, jener weiter oben erwähnten frühen Gottesvorstellung
Mohammeds. Damit ist auch hier, vom gläubigen Muslim, die Brücke zur neuzeitlichen,

okzidentalen Koranauslegung geschlagen. — Die Bedeutung der Sufik im Islam

wird richtig erkannt, und S. 167 steht der treffende Satz : «... After a long period of
hard struggle, Sufism established itself in two quite different ways : as a religious
philosophy and as the popular religion of Islam...» Gerade die Popularisierung des

Islams durch die Sufi hat in der Neuzeit viel zu seiner Ausbreitung beigetragen, wie

es an den vielen synkretistischen Formen in Indonesien offenbar wird (S. 3 £9, 419).
Aufschlußreich ist die Darstellung der Sïca durch einen ihrer Bekenner und wie er

den Unterschied zur Sunna, zur Orthodoxie, umschreibt, so S. 212 : «... Generally

speaking, there is disagreement between the Shi'as and the Sunnis concerning the

fourth major principle, the Imamate, for none of the other sects of Islam consider it
to be a major principle of faith. The Shi'as believe that the Imamate was established

by prophecy and is essential for guiding the people ; just as God appoints prophets to

protect the religion, he also appoints Imams. The sunnis, on the other hand,
believe that the selection of the successor of a religious leader is the direct responsibility

of the people, who are free to choose whomsoever they like. For them, the

one they elect replaces the Prophet ; it becomes his responsibility to protect the

religion, and the people should obey him... » Der Unterschied der Sïca zu den

einzelnen Sekten und Auffassungen wird wie folgt (S. 213) umschrieben: «...The

Ash'arites have accepted determinism and the Muctazilites believe in free will, but



BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS 143

the Shicites believe that the arguments of both sects are inadequate. Shica takes the
middle position and believes that there is neither complete determinism nor complete

freedom on choice, but there is something between these two...»
Abgesehen von kleineren Irrtümern, wie z.B. S. 241 die Berber als Relikte von

Romanen und Wandalen zu bezeichnen, sind alle auf die Gegenwart bezüglichen
Kapitel höchst interessant, sei es die Beschreibung der muslimischen Intellektuali-
tät in Indien oder im großtürkischen Bereich, sei es die Darstellung des Islams in
China oder in Indonesien. Historisch wäre hier manches zu berichtigen bzw. zu
präzisieren, aber die Daten der Neuzeit sind außerordentlich aufschlußreich, so z. B.

S. 349 die Angabe, daß in China viele Muslime, deren Namen mit dem Buchstaben
M anfangen, und das sind deren sehr viele, sich Ma nennen ; daher auch das chinesische

Sprichwort: «Neun Ma unter zehn Muslimen.» In Taiwan (S. 3^3) sind die
Muslime ganz von der restlichen Bevölkerung assimiliert worden, doch sie essen
kein Schweinefleisch. Das Religiöse ist in China sehr oft soziologisch umgelegt, so

sind gewisse Berufsklassen den Muslimen vorbehalten, wie z.B. die Metzger
(S.3Ç4). Auch im Äußeren der Moschee ist kein Unterschied mehr erkennbar
(S- 3Î7)- China hat, wie kaum ein anderes Land, den Islam in seiner Erscheinungsform

gewandelt. Der Sufismus, der sich sonst hier nicht entfaltet hat, ist mit der
Philosophie des Lao Tze synkretistisch verschmolzen (S. 359). Auffällig ist in China,
und noch mehr in Indonesien, wie der Islam in der Neuzeit entarabisiert wurde -
Koranübersetzungen in die Landessprachen sind ganz geläufig, und nur ein sehr

geringer Prozentsatz der Gläubigen kennt die einfachsten Glaubenssätze in arabischer

Sprache - doch damit parallel geht auch die Verquickung der Anhänger des Islams

in die moderne Tagespolitik.
Es konnte nicht ausbleiben, daß die çoo Millionen Muslime des ganzen Erdballes

vom Nationalismus unberührt blieben. Dessenungeachtet hat der Islam bei aller Vielfalt

der Erscheinungsformen die große Einheit des Glaubens und des Lebensgefühls
seiner Anhänger erhalten, die auf einer der letzten Seiten (S.428) ihren lapidaren
Ausdruck im Satze «art for art's sake is unknown in Islam» fand. Mohammeds
Lehre erhebt den Anspruch, das ganze Menschendasein zu bestimmen. So war es

einst und so ist es noch heute. Das gibt bis in unsere Tage — sogar abgesehen von der
arabischen, heiligen Schrift und Sprache - allen islamischen Ländern ein eigenes,
unverkennbares Gepräge.

Islam - The Straight Path wird durch die weiter oben erläuterten Nebenumstände
nicht zum kleinen Kunstwerk, wie es das Bändchen aus der Feder Rudi Parets ist,
doch bleibt das Buch für uns Okzidentale sehr wertvoll, da das Werk eine
repräsentative und sehr gute Selbstdarstellung der islamischen Welt von heute bietet.

C.E.Dubler



144 BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

Dr. J. Hans, Dynamik und Dogma im Islam. Zeitgenössische Randglossen

zur Rechts-, Staats- und Sozialordnung. Zweite Auflage, 127 S. Leiden,

E.J.Brill, i960.
Die Schrift gibt eine allgemeinverständliche Darstellung der politischen,

wirtschaftlichen und rechtlichen Gegenwartssituation der islamischen Staaten von
Marokko bis Indonesien. Das Hauptproblem dieser ruht in den angeblich unveränderten

Satzungen des religiösen Gefüges der Muslime (dem Dogma), die in lebendigem
Widerspruch zum sich überstürzenden Wandel der Gesellschaft (der Dynamik) von
heute stehen. Dies wird z. B. am «Staatsrecht in Theorie und Wirklichkeit» dargestellt,

wobei der Verfasser sehr geschickt mit der Definition der arabischen Termini
beginnt, die nicht ohne weiteres einer ganzen Reihe von okzidentalen Begriffen
gleichgesetzt werden können. Im Islam ist die Grundlage aller Rechtsordnung die im
Koran fundierte Sana, das kanonische Gesetz, die Gesamtheit von Allahs Geboten,
die sich heute mit der Rezeption westlicher Rechtssatzungen, jaganzer Rechtssysteme
abzufinden hat, mit all seinen Folgen in Staat und Gesellschaft, im Personen- und

Völkerrecht. Sehr dankbar empfindet man, gegenüber der ersten Auflage, die etwas

breitere Behandlung der Frauenbewegung und der Frauenemanzipation. Auch ist die

ungleichförmige Beziehung der verschiedenen islamischen Staaten zu übernationalen

Organen, wie Vereinte Nationen, Weltfinanz, Vatikan, Bandungkonferenz und Pan-

afrika, ins richtige Licht gerückt. Wären im Historischen auch einige Berichtigungen
anzubringen, so bleibt das kleine Buch ein guter Leitfaden, der jedermann in die
neuzeitliche Problematik der islamischen Staaten einführt, und zu dem man dankbar

greift, weil der Inhalt durch einen ergiebigen Sachindex erschlossen wird.
C. E. Dubler

H. and R.Kahane, A.Tietze, The Lingua Franca in the Levant, Turkish

Nautical Terms ofItalian and Greek Origin, xui + 752p. Urbana, University
of Illinois Press, 1958.

Die vorliegende Studie über die «Lingua Franca» der Levante sucht zwei an sich

fernliegende Gebiete der Kultur- und Sprachwissenschaft — und zwar Türkologie und

mediterranes Substrat im weiteren Sinne -miteinander zu verbinden. Die türkischen
Seemannsausdrücke griechischen und romanischen Ursprungs sind der Ausgangspunkt

für die historische und semantische Deutung derselben im Rahmen der übrigen

Mittelmeersprachen, wie Arabisch, Dalmatisch, Albanisch usw. Dabei ergab sich von

selbst die Zusammenarbeit des Türkologen A. Tietze mit den Kahanes, die sich

vorwiegend der mediterranen Linguistik widmeten. «Lingua Franca» ist hier in einem

eingeschränkten Sinne gebraucht, denn das Buch befaßt sich allein mit dem
Wortschatz, und innerhalb dessen werden nur die nautischen Fachausdrücke berücksich-



BÜCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS 14C

tigt, die das Türkische vom 13. bis i c. Jahrhundert an vom Westen (unter Einbezug
Griechenlands) entlehnte, ehe im 19.Jahrhundert die internationale technische

Terminologie allgemeine Verbreitung fand. Auch der Ausdruck «Levante» verdient
eine Erklärung : damit soll vor allem eine linguistische Einheit umschrieben werden,
deren Kern das Türkische ist, der Verwaltungssprache des ehemaligen Ottomanischen

Reiches oder von Gebieten, die von ihm abhingen. Schließlich hat sich die
Auswahl der Fachausdrücke nicht streng auf die Nautik beschränkt, sondern wurde
z.B. auf die Fischerei ausgedehnt, da diese im östlichen Mittelmeer (teils bis nach

Tunesien) griechischen Ursprungs ist ; hingegen fanden die Fischnamen keine
Berücksichtigung mehr.

Das ganze Werk ist in drei große Abschnitte gegliedert : ein erster beschreibt das

Verhältnis der Türken zur See während der betrachteten Jahrhunderte (Seiten 1 bis

4j) ; ein zweiter analysiert die nautischen Termini, die alphabetisch angeordnet sind

(bis Seite 597), und der dritte und letzte enthält schließlich Quellenangaben und

Register (bis Seite 752).
Die Türk-Völker, zentralasiatische Nomaden, die während des ganzen Mittelalters

nach Westen vordrangen, kamen erst im Laufe des ic. Jahrhunderts in den Besitz

wichtiger Seestädte des östlichen Mittelmeers. Am aufsehenerregendsten war die

Entfaltung der ottomanischen Seemacht unter Mehmed II., dem Eroberer Konstantinopels.

Dieser Epoche der Entfaltung folgte eine Zeit der Konsolidierung und
inneren Formung, während der sich das türkische Piratenwesen und die Art der künftigen

mediterranen Kriegführung ausbildeten. Damals fand auch der entscheidende
Schritt statt, der die ehemaligen türkischen Reiternomaden unter Zuhilfenahme der
unterworfenen Völker zur Seemacht werden ließ. Die Ottomanen waren auf vielen
Gebieten die Erben von Byzanz, so erhielt sich auch unter ihnen die genuesische
Kolonie von Galata in Konstantinopel. Mochten die italienischen Handelsniederlassungen

durch ihre Vorrechte oft wie ein Staat im Staat erscheinen, so blieben sie doch,
innerhalb des ganzen Reiches, nur eine ethnische Gruppe mehr mit eigenen Gesetzen,

eigener Religion und Nationalität. Ihre nautische Erfahrung wurde, oft durch das

Mitwirken griechischer Schiffer, den neuen, türkischen Herren vermittelt. Bildet das

16. Jahrhundert den sichtbaren Höhepunkt und beginnenden Zerfall der ottomanischen

Seemacht, so ist dokumentarisch zu belegen, wieweitgehenddiese durchNicht-
türken bestimmt war, vor allem unter den Korsaren. Fray Diego de Heado berichtet
z.B. 1 j8i aus Algier, daß von 3 c Schiffen nur 10 Türken gehörten; die übrigen
Inhaber waren meist Renegaten. Dadurch ist es auch verständlich, daß damals die
größte Zahl fremder Seemannsausdrücke im Türkischen Aufnahme fand. Auch in
der Kartenkunde zeigt Pîrî Re'îs denselben fremden, westlichen Einfluß, da er angeblich

Reste der verlorenen Kolumbuskarte in seinem Weltbild aufnahm (Seite 23).
Die folgenden Jahrhunderte brachten den fortschreitenden Niedergang des türkischen

Seewesens.



146 BÜCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

Vom i c. zum 18. Jahrhundert war das ottomanische Türkisch das größte Auffangbecken

für romanische und griechische Fachausdrücke der Nautik, gleichzeitig aber
auch der wichtigste Vermittler derselben zu den verschiedenen Küstensprachen des

Mittelmeeres, vor allem zu den arabischen Mundarten.
Den bedeutsamsten Teil des Werkes bestreiten die 878 behandelten nautischen

Termini, die etymologisch und historisch-semantisch sorgfältig gesichtet sind und
in miszellenhafter Form über das linguistische Material einer wahren Kulturkunde
des Mittelmeeres während der Neuzeit zustreben. Das verwertete Sprachgut reicht
von Portugal bis zum Pontus und legt beredt Zeugnis ab vom romano-hellenisch-tür-
kischen Zusammenwirken; dabei sind ijj türkische Lehnworte griechischen und

723 romanischen, meist italienischen Ursprungs. Viele von diesen letzten verraten
in ihrer türkischen Lautform eine hellenische Vermittlung (Seite 39).

Im Anhang sind die Quellenangaben (Seiten 600 bis 6 3 8) zusammengestellt, die der
Übersichtlichkeit halber vielleicht etwas einfacher hätten angeordnet werden können.

Der Index nach Sachgrappen und das sorgfältige Wortverzeichnis (Seiten 639 bis

752), das nach Sprachen angeordnet ist, erschließen erst richtig den reichen Inhalt
dieses Buches.

Die Verfasser haben es verstanden, Kulturgeschichte und Sprache auf das gelungenste

zu verbinden. Dabei wird eindringlich dargelegt, daß der Mittelmeerraum auch

in der Neuzeit zum Schmelztiegel für eine einheitliche Seemannssprache werden

konnte, deren Lexikon kritisch gesichtet hier vorliegt. Das besprochene Buch ist
sicher berufen, inskünftig weit über die Belange, die der Titel umschreibt, zu Rate

gezogen zu werden ; denn es wird ein unerläßliches Nachschlagewerk auch für Vertreter

von verwandten Fachgebieten, wie z.B. Romanisten, Slavisten, Arabisten u. a. m.,
sein. Wir haben den Autoren für die Schaffung dieses neuen Standardwerkes über das

mediterrane Lehnwort nur zu danken. C E. Dubler

John L. Phelan, The Hispanization of the Philippines, Spanish Aims and

Filipino Responses, 1 r6 r— 1700. xiv +218 p.Madison, University of Wisconsin

Press, 19Ç9.

Nietzsche soll einmal ausgerufen haben: «O diese. Spanier O diese Spanier!
Dies sind Menschen, die zu viel sein wollen.» Die Kolonisierung der Philippinen, die

durch Atlantik und Pazifik vom Mutterlande getrennt waren, ist für diese Aussage ein

paradigmatisches Beispiel. Sie bleibt, von einem sachlichen Standpunkt aus beurteilt,
eine der bemerkenswertesten Leistungen der ganzen europäischen Expansion über

den Erdball, denn die Pax Hispanica brachte vorerst Gesetz und Ordnung in die

ausgedehnten Seeprovinzen von Luzon und der Bisayas ; darüber hinaus führte sie das

Inselreich unter den Einfluß der westlichen Zivilisation, der es sich ununterbrochen,

vom 16. Jahrhundert an bis zur unmittelbaren Gegenwart, zugehörig gefühlt hat.



BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS 147

Dank der spanischen Kolonisation sind unter allen Völkern Asiens allein die Philippinen

von revolutionären, antiokzidentalen, nationalistischen Erschütterungen
verschont geblieben. Dies sind, zusammengefaßt, die Schlußfolgerungen von J.L. Phe-
lans sorgfältiger und aufschlußreicher Studie.

Die spanische Krone beachtete sorgsamst die Aufteilung der Welt durch Papst
Alexander VI. in zwei Einflußsphären - eine östliche, portugiesische, und eine
westliche, spanisch-kastilische ; diese Demarkationslinie der iberischen Schwestermonarchien

erfuhr 1494 im Vertrag von Tordesillas eine Verschiebung nach Westen

zugunsten Portugals. Der für Spanien rechtsverbindliche Zustand wurde sogar noch
Jahrhunderte später respektiert, als bereits Holländer, Engländer und Franzosen ihre
Machtansprüche im Fernen Osten geltend machten (Seite 42). Die unmittelbare Folge
des Legalismus der spanischen Krone war, daß die Philippinen nur westwärts, d.h.
über Mexiko nach der Überquerung von zwei Weltmeeren und einer praktischen
Reisedauer von zwei Jahren, zu erreichen waren. Das Rückgrat dieser weiträumigen
Kolonisation waren die religiösen Orden, die neben der Hispanisierung der Bekehrung

der Eingeborenen zum Christentum oblagen. Auch wirtschaftliche Erwägungen
spielten mit eine Rolle, die z. B. beim Zusammentreffen der Spanier mit den
chinesischen Händlern zutage traten. Die von den Spaniern nach den Philippinen gebrachte
Staatsauffassung und Verwaltung war weitgehend mediäval ; ja das hispanische Mittelalter

scheint sich im Fernen Osten geradezu fortzusetzen, denn im 1 c. Jahrhundert
hatten die Muslims den Süden der Inseln erreicht, so daß sich hier der alte Gegensatz
zu den «Moros» (Filipinos) während der Jahrhunderte der Neuzeit erhielt (Seiten
16, 137 ff.). Wohin die Spanier während ihrer Expansion auch kamen, suchten sie

stets den eingeborenen Adel nicht zu vernichten, sondern waren bestrebt, ihn ihrer
eigenen Verwaltung nutzbar zu machen, so daß eine weitgehende Selbstverwaltung
der Eingeborenen entstand. Administrativ und faktisch waren die Philippinen von
Mexiko abhängig ; daher sah man das fernöstliche Inselreich sehr oft als mexikanische
Provinz an. Dazu gesellte sich noch die Tatsache, daß das ganze Leben der dortigen
spanischen Kolonie von der Galeone abhing, die einmal jährlich von der amerikanischen

Westküste mexikanisches Silber für den Staatshaushalt und Handel, vor allem
aber Nachschub an Geistlichen aus dem Mutterland brachte. Diese waren unerläßlich,

um der «Philippinisierung des spanischen Katholizismus» (Seite 72 ff.)
entgegenzuwirken, der andererseits gerade dadurch seine Anpassungsfähigkeit bewies, die
auch vor neuen liturgischen Formen und einem ausgedehnten Synkretismus (Seite
78 ff.) nicht halt machte. Ähnliche Grundsätze galten in der Rechtsprechung, indem
das Gewohnheitsrecht der Eingeborenen beibehalten wurde, sofern es nicht
grundsätzlich den spanisch-christlichen Anschauungen zuwiderlief. Der Übergang von der
heidnischen zur spanischen Rechtspraxis wurde so nachsichtig wie nur möglich
bewerkstelligt. Die oberste Apellationsinstanz war der in Sevilla sitzende «Consejo de

Indias», an den man von den Philippinen aus nur selten gelangte.



148 BÜCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

Die besonderen ethnisch-sozial-religiösen Verhältnisse der Filipinos und Chinesen
neben den Spaniern verhinderten, im Gegensatz zu Lateinamerika, das Entstehen
einer numerisch großen und einflußreichen Mestizenschicht. Da außerdem die
Eingeborenen nicht angehalten wurden, Spanisch zu lernen, erhielt sich bis auf den

heutigen Tag, trotz der Christianisierung, ein starkes, urwüchsiges, völkisches
Eigenleben.

Im Anhang vermitteln drei Karten ein anschauliches Bild der Verteilung der
religiösen Ordenshäuser. Schließlich sind noch einige Abbildungen beigegeben, die dem

reichhaltigen Schrifttum der spanischen Geistlichen entnommen sind. Ihre Berichte
und Chroniken nehmen unter den gedruckten Quellen den wichtigsten Platz ein.
Aber der Autor hat sich nicht auf diese beschränkt, sondern sehr zahlreiche
Originaldokumente eingesehen, die vor allem im «Archivo de Indias» in Sevilla liegen.

Die gründliche Kenntnis der Geschichte Hispanoamerikas und die sorgfältige
Prüfung der speziellen Quellen über die Philippinen bilden die Grundlage für die
sachliche Darstellung, die der bisher oft verkannten und sehr zu Unrecht verurteilten
spanischen Kolonisation durch den Amerikaner J. L. Phelan zuteil wird, dessen

zusammenfassende Monographie auf diesem Gebiet neuartig ist. C E. Dubler

Handbuch des Sanskrit, von A. Thumb, I. Teil : Grammatik. 1. Einleitung
und Lautlehre. Dritte, stark umgearbeitete Auflage von R. Hauschild.
XVI+ 347 Seiten, 8°. Heidelberg, Carl Winter, 1958.

Vor mehr als fünfzig Jahren verfaßte der Indogermanist A. Thumb sein Handbuch

des Sanskrit (Grammatik und Textband) als eine «Einführung in das sprachwissenschaftliche

Studium des Altindischen». Die Sanskritisten nahmen es aus manchen

Gründen ziemlich ungnädig auf: philologisch war es nicht immer einwandfrei; das

Vedische war nicht genügend berücksichtigt ; die Umschrift der Sanskritzeichen,
mochte sie auch phonetisch verantwortbar sein, widersprach bei acht Zeichen der

in Europa fest eingeführten Transkription, bei zweien zugleich dem Lautwert (dì,

Au). Als Lehrbuch für Anfänger^fand es auch wohl wenig Anwendung. Aber im
Sinne des Untertitels befriedigte es in glücklicher Form ein dringendes Bedürfnis ;

das bestätigte das Erscheinen einer zweiten Auflage 1929. Denn am Sanskrit war die

indogermanische Sprachvergleichung erwachsen, und seine Bedeutung als altertümlichste

reichbezeugte indogermanische Sprache ist auch heute nicht zu erschüttern.

Eine zeitgemäße Erneuerung ist nach einem halben Jahrhundert hoch erwünscht.

Sie begann mit dem Textband (s. diese Zs. 19J3,160). Nun folgt mit Einleitung und

Lautlehre die erste Hälfte der Grammatik. Dabei hält sich Hauschild treu an die alte

Paragraphenzählung und damit öfters fast allzu treu an den alten Wortlaut. Immerhin

finden sich, um zunächst von der Lautlehre zu sprechen, viele präzisere
Formulierungen, einige freilich fast unverständlich, so § 181 über den Anusvära im Sandhi.



BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS 149

Satzbild und Anordnung sind ansprechender und übersichtlicher. Die übliche
Umschrift ist durchgeführt ; die vedische Akzentuation, an die auch der Anfänger erinnert

sein soll, ist fast durchweg angegeben. Aus den inzwischen erschlossenen Sprachen

Hethitisch und Tocharisch sind wichtige Wortentsprechungen beigefügt ; um
so mehr bedauert man freilich die Vernachlässigung der altiranischen Entsprechungen,

zumal nach den Ausführungen in der Einleitung (S. r/3—56) über die Bedeutsamkeit

des Iranischen ; und man wundert sich auch über die Transkription iran. c j
(S. 290 gegen S. 7). Von den Erweiterungen sind am erwünschtesten die über die
Schriftsysteme. Viel reicher sind die Angaben über Fachliteratur, wenn auch manche

wichtige Aufsätze vermißt werden ; willkommen sind viele Fußnoten mit
Problemerörterungen. Beim Ablaut wirkt die etwas einseitige Anlehnung an Hirt
leicht antiquiert ; und die doch im Kern bis auf F. de Saussure (1879) zurückgehende
Laryngaltheorie durfte wenigstens beim Ablaut der Langvokale nicht mit totalem
Schweigen außer einem Hinweis in der Fußnote übergangen werden. An Einzelheiten

wäre manches zu berichtigen.
Nun zur Einleitung: sie ist von 32 auf 172 Seiten ausgeweitet. Zunächst etwas

Äußerliches, das mehr den Verleger angeht. Durch Beibehaltung der alten Zählung
sind hier manche Paragraphen auf über 20 Seiten ausgedehnt; um so mehr gehören,
wie seinerzeit in der alten Auflage, auf die Seitenköpfe auch die Paragraphenzahlen,
und auf die der rechten Seite die Stichwörter dieser Paragraphen ; jetzt findet man
über 90 Seiten hin unverändert die Hälfte des unten genannten Titels von Kap. 2,
und beim Kap. 3 ist die Ungeschicklichkeit der beiden Seitenköpfe noch schlimmer ;

auch das Inhaltsverzeiclinis bietet keinen Ersatz.
Die sehr beträchtlichen Erweiterungen im Inhalt müssen sich auch hier in den

bewahrten alten Wortlaut einfügen. Daß sie in ihrem vollen Ausmaß dem klaren
Zweck des Handbuchs entsprechen, läßt sich füglich bezweifeln. Das 3. Kap. ist im
Umfang verfünffacht, sicher mit Nutzen in den Abschnitten über Indische Grammatiker

und über die Sanskritstudien in Europa. Aber mit dem dürftigen Abriß einer
altindischen Literaturgeschichte von 34 Seiten ist des Guten für ein sprachliches
Handbuch zuviel und für andere Zwecke zu wenig getan ; eine gewisse Ausführlichkeit

war lediglich geboten für die vorklassische Literatur, in der sich das Vedische
zum Sanskrit vereinfacht ; die klassische Literatur ist für Sprachgeschichte fast
bedeutungslos dennsie verwendet die Sprachenach früher schonvonPanini fixierten Regeln.

Fast ganz von Hauschild abgefaßt ist das 2.Kapitel «Stellung des Sanskrit innerhalb

der indogermanischen Sprachen und der nächstverwandten Dialekte». Es

behandelt, nicht klar geschieden, drei Hauptthemen : Das Indogermanische und seine

Gliederung ; Kultur (einschließlich Religion) und Geschichte Indiens ; Die Sprachstufen

des Indischen (Vedisch und Sanskrit; die Prakrits; dazu Substrateinflüsse),
dies dritte besonders nützlich. Dabei sind, wie es sich gehört, viele Forschungen der
Zwischenzeit einbezogen. Nur zwei bedeutsame Punkte seien hier berührt : «Mitan-



ICO BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

ni-Indisch» und Zeitansatz des Rigveda. Der erste betrifft die Folgerungen aus der
Tatsache, daß im 14. Jh. v. Chr. in Texten des Mitannireiches in Nordmesopotamien
arisches Sprachgut (Götter- und Fürstennamen, Termini der Pferdezucht)
aufgetaucht ist ; der Sprachcharakter ist unverkennbar, mögen auch manche Etymologien
anfechtbar sein. So kann das zweite Glied des Ortsnamens Wasu-ganni (S. 68) mit
seinem g nicht dem Schlußglied von altind. vasu-jana ,Edel-volk' entsprechen
wegen dessen j, das einen im Iranischen als z erscheinenden Patal (§ 126) fortsetzt,
schon gar nicht, wenn im zweiten Glied von Matti-waza die Entsprechung zu ved.

vSja ,Kraft' gesehen wird (S. 284). Der Verfasser zählt die Träger dieser Namen,
nach seiner Bezeichnung «Mitanni-Indisch», zur Gruppe der Vorfahren der arischen

Inder, und zwar mit guten Gründen. Aber er überfordert mit seinen Schlüssen diesen

Zusammenhang. Er rechnet nicht mit der Möglichkeit, daß die Mitanni-Inder
nur eine zurückgebliebene Absplitterung vom vielleicht schon vorher abgewanderten

Hauptstamm darstellen können ; so zieht er eine direkte Verbindungslinie von
ihnen zu den Einwanderern in Indien, und zwar unter Einbeziehung von Hertels

Spätansetzung des Rigveda. Die wohlbekannte sprachliche Entsprechung zwischen
den Rigvedaliedern und den Liedern des religiösen Reformers Zarathustra in Iran,
der hier ins 6.Jh.v.Chr. gesetzt^wlrd, bildet (S.J9, 93, 130) das Hauptargument
für die Annahme von deren Gleichzeitigkeit und weiter für die Entstehung auch des

Rigveda im östlichen Iran (Afghanistan), d.h. für Hauschild bei einem letzten Schub

von Einwanderern. Damit wird Zarathustra, etwas überspitzt ausgedrückt, zu einem
vedischen Sänger bei den Iraniern gestempelt, der, in freilich anders gebauten Versen,

als Abtrünniger gegen die umliegende rigvedische Deva-Religion auftritt, als

ob der Daiva- Glaube sich nicht wie die Vers- und Kultspracheformen aus urarischer
Zeit direkt bis zu den Iraniern des 6. Jh. hätte erhalten können, und als ob gleichartige

Entwicklungsstufen von literarischen Traditionssprachen die Gleichzeitigkeit
ihrer Benutzer bezeugen könnten ; davor sollte allein schon die Betrachtung des Ne-
beneinanders von Sanskrit und Präkrit warnen. Mit dieser Chronologie wird überdies

Zarathustra zum Zeitgenossen des anderen Reformers Buddha, dessen
Geschlecht damals schon im östlichen Indien fest angesiedelt war. Eine damit
implizierte Gleichzeitigkeit von rigvedischem Götterglauben und Buddhalehre verbietet
sich aber durch die kulturgeschichtlichen Voraussetzungen der letzteren, zu denen

die nachrigvedische brahmanische Kultur und Brähmanaliteratur mitsamt dem Glauben

an die Wiedergeburten gehört. Solche grundlegende Fragestellungen sollten in
einem Handbuch mit mehr Zurückhaltung behandelt werden, wie sie der Verfasser

sonst auch wirklich zeigt.
Man erwartet nun mit Spannung noch den grammatisch wichtigsten Teil, die

Flexionslehre, die eine stärkere Umarbeitung als die Lautlehre erfordern wird. Dann

besteht für weitere Kreise wieder das Hilfsmittel, das der Bedeutung des Sanskrits

für die Sprachforschung gerecht wird. M. Leumann



BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS ICI

The Subhâsitaratnakosa, compiled bp Vidyâkara. Edited by D. D.
Kosambi and V. V. Gokhale. With an introduction by D.D.Kosambi.
Harvard Oriental Series, edited by Daniel H. H. Ingalls, Vol. 43. CXIX
und 341 S. Cambridge (Mass.) 19C7.

Schon in der ältesten Anthologie der indischen Literatur, der in Prâkrt verfaßten
Sattasaï des Hâla, ist es zweifelhaft, ob es sich bei ihrem königlichen Verfasser um
den Dichter der in ihr vereinigten Strophen oder deren bloßen Sammler handelt,
und die selbe Frage erhebt sich auch bei den ähnlichen Werken der Sanskritliteratur
wie bei den drei Centurien des Bhartrhari oder dem Amarusataka. Die große
Beliebtheit, deren sich «schöne Sprüche» (subhâsita) in Indien zu allen Zeiten erfreuten

und die zu deren reichlicher Verwendung in der Fabelliteratur, ja sogar auch im
Drama führte, hat immer wieder zu neuen Sammlungen solcher Anregung gegeben,
die jeweils einem bestimmten Autor zugeschrieben wurden, so etwa die unter dem
Namen des Cânakya-Kautilya gehende Spruchsammlung. Eine große Zahl solcher

Anthologien ist in Indien, vor allem in der Kâvyamâlâ, gedruckt worden ; Amitagatis
Subhâsitasamdoha wurde in der ZDMG Bd. £9 und 61 in Text und Übersetzung von
Rieh. Schmidt herausgegeben.

Ein bisher kaum bekanntes Werk dieser Art ist jetzt von der Harvard Oriental
Series erschlossen worden, vorläufig im Text, dem die Übersetzung folgen soll. Die
Textgestaltung begegnete hier den selben Schwierigkeiten, die sich der Herausgabe
solcher Werke immer entgegenstellen und im Vorliegen weit auseinandergehender
«Rezensionen» begrüdnet sind, aus denen den gemeinsamen Kern herauszuschälen
oft außerordentlich schwer fällt ; die Herausgeber haben in ihrer sorgfältigen
Beurteilung des handschriftlichen Befundes, der in der Einleitung eingehend beschrieben

wird, alles geleistet, was in diesem Fall möglich ist. Vidyâkaras Anthologie ist, wenn
man von Bhartrhari absieht, das älteste derartige Werk der Sanskritliteratur. Es

wurde um 1100 n. Chr. im Jagaddala-Vihâra im heutigen Malda-Distrikt von
Ostbengalen verfaßt, wo der letzte Pala-König Râmapâla gekrönt wurde ; der Verfasser

mag, wie aus der doppelsinnigen Schlußstrophe seines Werkes geschlossen werden
kann, ein Pandit des Klosters gewesen sein. Er war, wie der einleitende Spruch und
der Titel der ersten Abteilung (Sugatavrajyâ) zeigt, ein Buddhist, und schon die erste
Strophe, die von Asvaghosa stammt, läßt ihn als Anhänger des Mahâyâna erscheinen,
während die folgenden Partien eine starke Hinneigung zu dem von sivaitischen
Vorstellungen durchsetzten Spätbuddhismus erkennen lassen ; daneben erscheint in der
Sûryapravrajâ der Sonnengott als eine Gestalt alt-arischen Glaubens. An Kâlidâsas

Rtusamhâra erinnert eine umfangreiche Gruppe von Strophen über die Jahreszeiten,
unter denen auch eine von Kâlidâsa figuriert. Ein großer Teil der Sammlung ist dem
Liebesleben in Theorie und Praxis gewidmet ; es ist dies das eigentliche Kernstück



IC2 BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

des Werkes und berührt sich naturgemäß einerseits mit Amaru und Bhartrharis
Srngârasataka, anderseits mit der erotischen Sanskritliteratur, dem Kârrasûtra, dem
Kuttanimata und der Samayamâtrkâ. Der Rest zeigt einen sehr vielgestaltigen Inhalt,
dessen kulturgeschichtliche Bedeutung in der Einleitung trefflich gewürdigt wird.
Auch die synkretistische Religiosität, in der etwa der Hindugott Kumâra mit dem
Bodhisattva Manjusrî oder der Liebesgott Kâma mit Mâra zusammenfließt, erfährt
eine lehrreiche Darstellung. Der hohe Wert des Werkes für die indische
Literaturgeschichte ergibt sich aus der Angabe der von dem Kompilator benutzten Autoren,
und deshalb ist die Liste der Dichter, die die Einleitung beschließt und alle
erfaßbaren Daten über dieselben enthält, eine unschätzbare Fundstelle für die Kenntnis
der indischen Kunstpoesie. E. Abegg

The Saundaryalaharî or Flood of Beauty. Traditionally ascribed to S'anka-

râcârya. Edited, translated and presented in photographs by W. Norman

Brown, Professor of Sanskrit, University of Pennsylvania. The

Harvard Oriental Series, edited by Daniel H.H. Ingalls. Vol.43, vin
249 p., 49 pl. Cambridge (Mass.), Harvard University Press, 19 r8.

Die Sammlung von 100 Strophen im S'ikharinî-Metrum, die hier in einer
mustergültigen Textausgabe, Übersetzung und Bearbeitung, bereichert durch prachtvolle
farbige Miniaturen, vorliegt, gehört dem S'aktismus (S'rîvidyâ) an und wird wie so

vieles andere dem großen S'ankara zugeschrieben. Daß dies Werk bisher in Europa
so wenig bekannt blieb und nur ungenügende Ausgaben und Übersetzungen fand, ist

um so auffälliger, als es zu den verbreitetsten religiösen Texten des Hinduismus
gehört, der von vielen Gläubigen das ganze Jahr hindurch benutzt wird .und von dem

manche wenigstens einige Strophen auswendig wissen ; es sind denn auch zahlreiche

Handschriften desselben in allen Teilen des Landes verbreitet, und es existieren in

Verbindung damit Listen von magischen Diagrammen (yantra) und mystischen
Silben (bîjâksara). Für seine Beliebtheit zeugen auch die 36 Kommentare sowie
zahlreiche Übersetzungen und Erklärungen in den Volkssprachen. Die Textausgabe
Browns beruht auf einer großen Zahl von Handschriften aus den verschiedensten

Gegenden Indiens und erfüllt die Anforderungen, die an eine «kritische» Ausgabe
gestellt werden, in so weitem Maße, als dies bei der Beschaffenheit der Überlieferung

überhaupt möglich ist. Die Übersetzung bestrebt sich, genau zu sein, ohne freilich die

reichlich verwendeten poetischen Schmuckmittel (alamkâra) nachbilden zu wollen

oder zu können.
Das Werk ist nicht nur ein bedeutendes Erzeugnis der indischen Kunstpoesie,

sondern ist auch für die Geschichte des Tantrismus von größter Wichtigkeit. Da es sich

um ein Preisgedicht (stotra), nicht um ein Lehrgedicht handelt, ist keine dogmatisch-



BUCHERBESPRECHUNGEN -COMPTES RENDUS IC3

systematische Darstellung zu erwarten, und so werden denn Angaben über die
materielle Welt, über Götter, Seele und menschliches Schicksal nur in zufälligen
Zusammenhängen angebracht ; sie lassen sich aber doch zu einer Gesamtschau des S'akti-
Glaubens zusammenfügen, dessen wesentliche Züge die folgenden sind. Als einzige
Quelle der Erkenntnis wird die göttliche Offenbarung angenommen und weder

Wahrnehmung noch Schlußfolgerung als Erkenntnismittel anerkannt, worin sich der
S'aktismus mit der Mïmâmsâ berührt. Die materielle Welt, als Emanation der S'akti-
Devî gedacht, heißt Mahâmâyâ, was aber hier nicht als kosmische Illusion, sondern
als schöpferisches Prinzip gedacht ist, was ja schon die etymologische Bedeutung von
Mâyâ nahelegt. Die Evolution der materiellen Elemente wird in Übereinstimmung
mit Sâmkhya und Vaisesika gegeben. Der Kosmos hat - wie bei den Jaina - die
Gestalt eines Weibes, mit Sonne und Mond als Brüsten. Das Diagramm der Devî, das

S'rîcakra, ist hier ein Symbol des Zustandes der Materie vor ihrer Entfaltung in der

Schöpfung. Von besonderer Bedeutung ist die Lehre von der metaphysischen Grundlage

des Sprachlautes, die schon in dem Hymnus an die Vâc (Rgveda X 1 2 j) vorgebildet

ist, wo es heißt, daß die Götter durch das Aussprechen der Namen der Dinge
diese selbst erzeugten. Diese Schöpferkraft des Wortes ist nun im S'aktismus auch
noch wirksam beim Aussprechen von Mantras.

Eine eigenartige Ausgestaltung hat hier die Gunalehre erfahren : die drei
Konstituenten der Urmaterie gehören hier der Devî an, während etwa die Bhagavadgîtâ
Visnu von den Gunas. frei sein läßt. Ihre drei Augen haben die Farben der Gunas :

weiß, rot und schwarz. Ihr Schließen und Öffnen bewirkt Auflösung und Neuerstehung

der Welt, wie nach sivaitischer Lehre die Welt vergeht, wenn das Auge des

Gottes nicht auf ihr ruht ; deshalb ließ ja S'iva, als Pârvatî ihm zum Scherz die Augen
verdeckte, sein drittes Auge entstehen. Wenn die Augen der Devî sich öffnen, bringen

sie Brahma (der hier auch den seltenen Namen Druhina trägt), Visnu und Rudra-
S'iva hervor, welche die Farben derselben haben. Die Devî verleiht dem Liebesgotte
Kâma Macht, und nur von ihrem Blick getroffen zu werden bringt einem verlebten
Greise neue Jugend, so daß die jungen Weiber ihm zu Hunderten nachlaufen. Ihre
Schönheit wird mit allen Mitteln der Kunstpoesie gepriesen, und dies gab ja auch der
ihr gewidmeten Sammlung den Namen «Welle» oder «Flut der Schönheit».

Die Lehre von den Cakras hat hier eine besondere Entwicklung erfahren, indem
diese den 6 Stufen der kosmischen Evolution gleichgesetzt werden ; dagegen fehlt die

Vorstellung von den Nâdîs gänzlich, und es wird auch sonst nirgends aufTheorie und
Praxis des Hathayoga Bezug genommen, woraus sich ergibt, daß unser Werk eine
Form des S'aktismus vertritt, die vor die sonst bekannten Tantratexte und auch vor
die Yoga-Upanisads zurückführt ; schon dies allein gibt dem Text eine unbestreitbare
Bedeutung für die Geschichte des Tantrismus. Von den beiden Richtungen desselben,
der Daksinâcârî- (Rechtshand-) und der Vâmâcârî- (Linkshand-) Schule scheint die
Saundaryalaharî eher der ersten zuzugehören. — Daß das Werk S ' ankara zugeschrieben



IC4 BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

wurde, hatte wie in so vielen Fällen nur den Zweck, ihm Autorität zu verschaffen;
aber seine Lehren stehen keineswegs im Einklang mit denen des großen Vedântin,
doch mag es immerhin, jedenfalls erst nach der Jahrtausendwende, in einem jener
südindischen Maths entstanden sein, die sich zu S'ankara bekannten. E. Abegg

«Présence du Bouddhisme». France-Asie, revue mensuelle de culture et
de synthèse. 14e année. Février—juin 1959. Tome XVI, Nos 153-1 £7.
1 volume, pp. 181-1024. Saigon, 1959.

La revue «France-Asie» publie un numéro spécial de quelque 850 pages en l'honneur

du 2 jooe anniversaire du Parinirvâna du Bouddha. Félicitons son directeur, M.
René de Berval, pour avoir mené à bien une telle entreprise. Ce gros volume constitue

non seulement une somme du bouddhisme historique, mais une tribune du
bouddhisme contemporain. Les auteurs les plus divers s'y rencontrent et y font en général

bon voisinage.
Les articles, au nombre d'une soixantaine, rédigés en français ou en anglais, sont

groupés sous quatre chefs: «Actes», «Textes», «Etapes», «Actualisation». La
matière est bien répartie, à part quelques redites que l'ampleur du projet et la dispersion

des auteurs ne permettait guère d'éviter. Les rubriques première et quatrième
se chevauchent quelque peu : le bouddhisme de tel ou tel pays, traité dans son
développement historique sous la première, est repris dans son actualité sous la quatrième.

A la rubrique «Textes», le lecteur curieux des sources scripturaires trouvera

profit à lire les extraits du canon pâli, choisis, traduits et commentés par Mme Solange

Bernard-Thierry: références précises, traduction vivante, commentaire lucide.
Dans la section des «Actes», le bouddhisme vécu, celui de religieux éminents tels

que les Révérends Nyânatiloka, Râhula, Sangharakshita, voisine avec le bouddhisme
étudié dans ses développements historiques ou doctrinaux par l'érudition universitaire.

Les deux tendances fusionnent, à un degré rarement observé, dans l'article de

la Srâmanerî Dharmarakshitâ, admirable de dépouillement, de retenue, de simplicité

; intelligence sereine, infortnation étendue, au service d'une subtile sensibilité

religieuse : prajnâ éclairant karunâ. M. André Bareau donne en douze pages un précis
de la pensée bouddhique ancienne, qui paraîtra un tour de force à qui connaît un tant

soit peu le sujet. L'aspect social, si important, n'est pas négligé: M. Paul Mus
rappelle «l'ancrage du siècle dans le bouddhisme et de celui-ci dans le siècle». Enfin,
MUe Jeannine Auboyer retrace le jaillissement artistique inouï que le bouddhisme a

inspiré dans les trois quarts de l'Asie; les cent dix planches insérées dans le volume

fournissent la meilleure illustration de son article.
La partie «Actualisation» est à notre sens la plus originale. Seul un périodique tel

que «France-Asie», jouissant d'une haute tenue et débordant le cadre de l'érudition
universitaire, pouvait nous offrir tous ces renseignements de première main, donnes



BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS irr
par des témoins ou par les responsables eux-mêmes, sur la situation actuelle du
bouddhisme en divers pays d'Orient et d'Occident. Le Dr André Migot nous informe de

l'attitude tolérante du gouvernement communiste envers le bouddhisme chinois ;

combien différente de sa politique tibétaine. Mlle Delannoy décrit la vie monastique
au Tibet, apporte une grande clarté dans ce sujet compliqué, fait justice de certaines

erreurs telles que celle des prétendus moines mariés. Les auteurs orientaux apportent
un point de vue qui surprend parfois par son immédiateté même, par l'absence de

cette réfraction à travers l'Occident dont nous avons trop l'habitude; les auteurs
occidentaux retracent la carrière parfois brillante, plus souvent difficile et menacée,

que poursuivent les communautés bouddhiques de leurs pays: ressources précaires,
isolement, indifférence, ou même opposition larvée. La Suisse ne figure pas au
tableau; c'est dommage.

Des cartes et des dépliants orientent le lecteur dans la masse des faits historiques
et géographiques. On trouvera à la fin du volume un glossaire soigneusement élaboré ;

la présence des termes chinois en fera l'utile complément d'ouvrages plus techniques
et plus touffus. Enfin, la bibliographie. M. de Berval s'excuse de ce qu'elle ne soit
pas exhaustive ; nous nous en réjouirions plutôt : telle quelle, elle fournit un répertoire

choisi, classé et raisonné de ce qu'on peut lire sur le bouddhisme. Le choix est
très bon ; la bibliographie est à jour et mentionne même des travaux japonais tout à

fait récents. Jacques May

Liebesgeschichten desjapanischen Kavaliers Narihira. Aus dem Ise-monogatari.
Mit 14 farbigen Wiedergaben nach den Sôtatsu zugeschriebenen Bildern.
Herausgegeben und aus dem Japanischen übertragen von Oscar Benl.
Mit einer kunsthistorischen Einleitung von Dietrich Seckel. 47 S.

München, Carl Hanser Verlag, 19C7.

Ein reizendes Geschenkbüchlein für Freunde der japanischen Kultur und,
allgemeiner, für Ästheten : literarische Leckerbissen und raffinierte Malereien in
drucktechnisch gediegenster Wiedergabe. Und ein Musterbeispiel dafür, wie die Wissenschaft

fremde Kulturwerte auch dem abendländischen Laien nahe-, ja in sein

Bildungsgut hineinbringen kann : neben einer sprachlich sehr gepflegten Übersetzung
wissenschaftlich wohlgegründete Einführungen und Anmerkungen, die ohne

aufdringliche Gelehrsamkeit den Leser belehren - für die behandelten literatur- und
kunstgeschichtlichen Fragen aber auch von den Fachgenossen beachtet zu werden
verdienen. Das Lob und der Dank für diese schöne Leistung kommen den beiden
ebenso beschlagenen wie feinsinnigen Fachleuten Oscar Beni und Dietrich Seckel

wie dem Verlag zu.
Die hier dargebotenen zwölf « Liebesgeschichten des Kavaliers Narihira » sind dem

Ise-monogatari entnommen, der wohl im 9. Jahrhundert entstandenen Sammlung von



ir6 BÜCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

Gedichten und kurzen Erzählungen, die sich um die Gedichte ranken, Zeugnisse der
frühen und vielleicht höchsten Blütezeit der japanischen Kultur, der Heian-Zeit,
und ihre Illustrationen - alle auf Goldgrund — werden Sôtatsu, einem «der größten
und japanischsten Maler Japans » zugeschrieben, dessen Schaffenszeit ungefähr von
1600 bis 1630 anzusetzen ist, der aber mit erstaunlichem Einfühlungssinn im Geist
und Stil der Heian-Zeit malte. E. H. v.T.

Wolfgang Franke, Das Jahrhundert der chinesischen Revolution. i8ci bis

1949. 299 S., 8°. München, R. Oldenbourg, 19Ç8.

Wolfgang Franke, Chinas kulturelle Revolution — Die Bewegung vom

14. Mai 1919. (Janus Bücher) 91 S., 8°. München, R.Oldenbourg, 19C7.

Der Verfasser hat sich als Sinologe besonders mit der neueren Geschichte Chinas

beschäftigt und kann zu deren Verständnis auch viel aus persönlichen Erfahrungen
beitragen, die er während seines dreizehnjährigen Aufenthalts in China, von 1937
bis 1950, gesammelt hat. Ituseinem Buch Das Jahrhundert der chinesischen Revolution

ist es ihm gelungen, die Entwicklung der chinesischen Revolution, die sich seit fünf
Jahrzehnten vor unseren Augen abspielt, für einen weiteren Leserkreis lebendig und

eindrücklich darzustellen. Und zwar die stufenweise Entwicklung, als deren Stufen-
und Vorstufen — er vorführt: die Taiping-Revolution (i8ji—1864), die Reformbewegung

von 1898, die Boxer-Unruhen von 1900, die «Revolution der Staatsverfassung»

von 1911, die «kulturelle Revolution» : die Bewegung vom 4.Mai 1919, die

«politische Revolution»: den Sieg der Kuomintang 1926/28 und die «soziale
Revolution» mit dem Sieg der Kommunisten im Jahre 1949. In einem einleitenden

Kapitel zeigt W. Franke - was heute als paradox erscheinen mag - die Verankerung
des Revolutionsgedankens in der konfuzianischen Staatslehre und die Tradition der

Revolutionspraxis in der langen Geschichte Chinas, der auch die kommunistische
Revolution gefolgt ist.

Es handelt sich hier also vornehmlich um die politische Revolution, allmählich
aber auch um die soziale und wirtschaftliche Revolution im neueren und neusten

China. Ihre kulturelle und geistige Auswirkung wird erst in der «Bewegung vom

4.Mai 1919» allgemeiner deutlich, und diese stellt W.Franke in seinem kleineren
Buch Chinas kulturelle Revolution ausführlicher und ebenfalls eindrücklich dar.

E.H. v.T.


	Bücherbesprechungen = Comptes rendus

