
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 12 (1959)

Heft: 1-4

Artikel: Das Gold in der japanischen Kunst

Autor: Seckel, Dietrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-145735

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-145735
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DAS GOLD IN DER JAPANISCHEN KUNST

VON DIETRICH SECKEL

UNIVERSITÄT HEIDELBERG

Ist von der Kunst des Goldes die Rede, so denkt der Europäer sogleich an

juwelenbesetzten Schmuck — den der Ostasiate gar nicht liebt -, an
kostbares Tafelgeschirr, an Münzen und Medaillen, an Hoheitszeichen wie
Kronen und Szepter, an Kultgerät wie Monstranzen und Reliquiare, an

den Goldgrund byzantinischer und abendländischer Gemälde des Mittelalters,

an die goldschimmernde Pracht barocker Kirchen und Paläste.

Auch erinnert er sich vielerMythen und Sagen, in denen goldene Gegenstände

oder Goldschätze eine geheimnisvolle, oft magisch-dämonische
Rolle spielen. Von all dem kennen China und Japan kaum etwas, und wo

Vergleichbares existiert, wie in der Sakralkunst oder im Kunstgewerbe,
sieht es doch wesentlich anders aus. Namentlich steht dort weder die

materielle Kostbarkeit, der «Schatz»-Charakter des Goldes, noch sein

vordergründiger Prunkwert hoch im Kurs, und im Unterschied von

Europa ist es nicht die Kunst des Goldschmieds, die auf diesem Felde das

Bedeutendste geschaffen hat.

Kaum ein anderes Volk des Orients hat in seiner Kunst einen so

vielfältigen und feinfühligen Gebrauch vom Golde gemacht wie die Japaner.

Die Chinesen legten freilich schon im Altertum, das heißt hierseit der

spätesten Chou-Zeit (etwa vom 4. Jh. v. Chr. ab), mit Vorliebe Goldornamente

in Bronzegeräte ein1, sie produzierten vor allem in der T'ang-
Zeit hervorragendes Gold- und Silbergeschirr2, stellten Goldbrokat,

1. Farbige Abbildungen: Werner Speiser, China (in der Reihe: «Kunst der Welt»),
Baden-Baden 19J9, S. jj, j8,^2; Eleanor von Erdberg-Consten : Das alte China, Stuttgart

1958, Taf. II. - Besonders bei Bronzespiegeln sind Goldeinlagen auch in der T'ang-Zeit
beliebt.

2. B. Gyllensvärd: «T'ang Gold and Silver», Bulletin of the Museum ofFar Eastern Antiquities

(Stockholm) 29, 1957 ; hier auch Überblick über die Anfänge der Goldkunst, mit weiterer

Literatur. Farbabbildung: Speiser, a.a.O., S. 136.



DAS GOLD IN DER JAPANISCHEN KUNST 83

goldverzierte Lackarbeiten und Porzellane3 her, schufen zierlichen
Haarschmuck in feinem Filigran und anderen Techniken4, malten gern auf

goldgrundierte Fächer5 ; und besonders statteten sie natürlich die Heiligtümer

und Kultstatuen6 mit reichem Goldschmuck aus. Manches

davon haben die Japaner in der frühen Zeit der großen Rezeption chinesischen

Kulturguts (7./ 8. Jh.) übernommen, im Lauf der Zeit jedoch teils

etwas Anderes, Eigenartiges daraus gemacht, teils Neues hinzuerfunden,

so daß das Gesamtbild bei ihnen ganz anders aussieht als in China. Vorweg

erwähnt seien nur der Goldlack und die Bedeutung des Goldes in
der japanischenMalerei seit etwa 1 eco. Schon eine äußerliche Bestandsaufnahme

ergibt in beiden Ländern ein verschiedenes Bild ; darüber hinaus

aber zeigt die japanische Kunst, verglichen mit der chinesischen, die
einen überwiegend naiv-schmuckfrohen Gebrauch vom Golde macht,
eine grundsätzlich andere, differenziertere, ja raffiniertere Auffassung

vom geistigen Wesen und den künstlerischen Potenzen des Goldes.

I. BUDDHISTISCHE KUNST7

Das Hauptgebäude, der Kern eines buddhistischen Tempels heißt in der
älteren Zeit kondô [ 1 ]8, Goldene Halle, weil in ihr die goldschimmernden
Kultbilder aufgestellt sind, deren Gold einen tiefen Symbolsinn hat, und
weil sie mit reichem, häufig ebenfalls goldenem oder vergoldetem Gerät

3. Kurt Herberts: Das Buch der ostasiatischen Lackkunst, Düsseldorf 1959; Farbabbildungen
S-i4> c8, 304, 394. Zur Keramik vgl. Anm. 38.

4. Ars Orientalis 3, 19J9, Taf. 6 bei S. 1 $1. Farbabbildung: Sekai Bijutsu Zenshû 8 (China II),
Tokyo I9JO, Taf. 11.

5. Speiser, a.a.O., S. 216/217 (farbig).
6. Speiser, a.a.O., S. 123 (Maitreya-Kleinbronze in Philadelphia, 6. Jh.), farbig.
7. Vgl. D.Seckel: Buddhistische Kunst Ostasiens, Stuttgart 19J7; über das Gold besonders

S. 136fr., 1J4L, 1 c8f. Über viele im folgenden nur kurz erwähnte Einzelheiten findet man
dort Näheres. (Weiterhin abgekürzt: BKOA.)

8. Seit der Nara-Zeit kommen andere Namen für die Haupthalle auf, je nach der Sekte
verschieden

; z. B. bei der Tendai-Sekte : chû-dô Mittelhalle ; bei der Jôdo- und Shin-Sekte :

Amida-dô ; bei den Zen-Sekten : butsu-den Buddhahalle ; bei der Nichiren-Sekte : dai-dô
Große Halle. Ein verbreiteter, doch farbloser Name ist hon-dô Haupthalle.



84 D.SECKEL

und Schmuckwerk ausgestattet ist. (Wir sprechen in diesem raschen

Überblick über die wichtigsten Erscheinungen der buddhistischen Kunst

Japans vorzugsweise von deren klassischer Zeit, das heißt etwa dem 7./ 8.

bis 12./13. Jh.) Die Buddhastatuen sind normalerweise über und über

vergoldet ; bei Bronzefiguren handelt es sich meist um Feuervergoldung,
bei solchen aus Trockenlack (kanshitsu [2]) und Holz um einen Belag aus

Blattgold9 auf der äußersten Schicht des Lacküberzugs. Andere heilige
Gestalten, die dem zentralen Buddha zur Seite stehen, tragen mehr oder

weniger reichen Goldschmuck : die Bodhisattvas am meisten, die Mönche

gar keinen, da sie Askese übende Menschen sind ; zwischen beiden

Extremen stehen die Götterwesen (deva). Für die technische Ausführung

des Goldschmucks an diesen Figuren gibt es zwei Methoden : das

Aufmalen der Gewandornamente, Schmuckstücke usw. mit Goldfarbe

aus pulverisiertem Blattgold und Leimwasser als Bindemittel (kindei oder

kondei [3]) ; und das Aufkleben von ganz feinen, aus Blattgold geschnittenen

Streifen oder geometrisch geformten Stückchen, die sich auf dem

farbigen Grund zu einem dichten Muster zusammenfügen (kirikane [4])I0.
Gern versieht man die Statuen auch mit Kronen, Hals- und Brustschmuck

und Attributen aus vergoldetem Bronzeblech. Entsprechend wird das

Gold in der buddhistischen Malerei verwendet : einerseits in flächigem
oder linearem Auftrag der Goldpulverfarbe, andererseits in rein linearer
kirikane-Techniic. auf farbigem Grund, wobei eine staunenswerte Feinheit

der Ausführung erreicht wird (Abb. 1, 2). Ein reizvolles Sonderge-

9. Dieses, hauchdünn aus echtem Gold geschlagen, wird in quadratischen Blättern von r
bis 10 cm Seitenlänge geliefert. Deutlich sichtbar auf der Detailabbildung in: The Pageant of

Japanese Art III (Tokyo 19Ç2 ; hinfort abgekürzt: PJA), Taf. 2 j; vgl. 24 und 36.
1 o. D. Seckel : « Kirikane. Die Schnittgold-Dekoration in der japanischen Kunst, ihre Technik

und ihre Geschichte.» In: Oriens Extremus 1, 1954, 71-88 (mit Abb.). Der Inhalt dieses

Aufsatzes wird hier nicht wiederholt, bildet aber einen unentbehrlichen Beitrag zu unserem

Thema. Vgl. BKOA S. 137. Fanbabbildungen von buddhistischen Gemälden mit kirikane (und

kindei) : PJA I 14: Fugen Bosatsu, Nat.-Mus. Tokyo; dasselbe Bild auch in: K.Moriya, Die
japanische Malerei, Wiesbaden 1953, Taf. 24; und in: Japan. Frühe buddhistische Malereien (Unesco-

Sammlung der Weltkunst), Paris/München 1959, Taf. XVI. - PJA I 18 : Detail aus dem Amida-

Raigô-Bild, Kôyasan; auch in: H. Minamoto, An Illustrated History ofJapanese Art, Taf. 7 c, und

in dem Unesco-Band Taf.XX. - Einige Beispiele auch in BKOA ioc, 114/11 J, 118.



DAS GOLD IN DER JAPANISCHEN KUNST 8c

biet der buddhistischen Malerei ist die Goldzeichnung auf dunklem,
meist dunkelblauem oder violettem Papier- oder Seidengrund, die vor
allem für Mandalas und für die Titelbilder (mikaëshi-e [ c]) von Sûtrarollen

Verwendung fand (besonders berühmt sind die Rollen im Chüsonji [6],
12. Jh.) ; in diesen wurde auch der Text gern mit goldenen und silbernen
Zeichen geschrieben". Der in der europäischen Sakralmalerei des

Mittelalters so bedeutende Goldgrund spielt jedoch in der buddhistischen
Malerei überhaupt keine Rolle, sondern überraschenderweise nur in der
neuzeitlichen profanen Malerei dekorativen Typs (siehe Kapitel III).

Die Ausstattung des Tempelraums besteht in einem Podest für die

Statuen, einem Baldachin über ihnen, Wandgemälden, Bannern, reicher
Bemalung oder Inkrustation der Architekturglieder" — und überall wird
neben den Farben auch vom Gold ein bald maßvoller, bald verschwenderischer

Gebrauch gemacht. Ebenso sind die meisten Kultgeräte vergoldet;

normalerweise bestehen sie aus Bronze, rein goldene begegnen
kaum. All dies schließt sich im Gesamtbild des Kultraums mit den bunten,

doch ruhig-harmonischen Farben der Statuen, der Gemälde, der

Architekturbemalung und im Dämmerlicht der fast fensterlosen Hallen

zu einem dichten Gewebe von geheimnisvollem Glanz zusammen. Am
Außenbau wird goldener Schmuck nur mit Zurückhaltung angebracht,
namentlich in Form von vergoldeten Bronzebeschlägen an Türen und an
Balken- und Sparrenköpfen. Häufig trägt ein Tempelgebäude jedoch eine

vergoldete Bekrönung; zum Beispiel ist die «Traumhalle» (Yumedono)
des Hôryûji (8. Jh.) von einem lichtumstrahlten buddhistischen Kleinod
(cintâmani)13 oder die «Phönixhalle» (Hôôdô, 10C3) des Byôdôinzu Uji

11. Mandala: PJA I 6; R.T.Paine/A. Soper: The Art and Architecture ofJapan, Harmonds-
worth 19er, PI. 31 ; Kat. d. Ausstellung altjapanischer Kunst, Berlin 1939, Nr. 38 ; BKOA 99,
100. - Chûsonji-Sûtra-Titelbilder : vollständig reproduziert in Chüsonji Taikyô, Tokyo 1941,
Bd- 3 > vgl- BKOA 13c; farbige Wiedergabe : Kenji Toda, Japanese Scroll Painting, Chicago 193c,
pl.II. - Dem gleichen Chüsonji gehört eine Serie von Pagodenbildern, auf denen die Linien
der minutiösen Zeichnung ganz und gar aus winzigen goldenen Schriftzeichen eines Sütra-
Textes zusammengesetzt sind (Chüsonji Taikyô Bd. 2): dem heiligen Mal und dem heiligen
Wort gebührt die heilig-kostbare Farbe.

12. BKOA Abb.28,38. 13. BKOA Textabb.8; vgl.Taf. ç.



86 D.SECKEL

[7] von zwei Phönixfiguren14 überragt. Anderswo kommen fischschwanz-

ähnliche vergoldete Akroterien an den Firstenden vor15. Auch die hohen

Bronzebekrönungen der Pagoden mit ihren neun Ringen werden

ursprünglich in den meisten Fällen vergoldet gewesen sein.

Fürstliche Prachtentfaltung zeigen zwei Bauwerke, die außen wie
innen auf einem Lacküberzug mit Blattgold belegt waren : die Konjiki-dô
(« Goldfarbige Halle» [8]) im Chüsonji (frühes 12. Jh.)l6, die Grabkapelle
eines Zweiges des Fujiwara-Hauses, die außerdem ein aufs reichste mit
Perlmutter inkrustiertes Gebälk hat und wegen ihrer wetterempfindlichen

Vergoldung schon im Mittelalter in einen schlichten Schutzbau

eingeschlossen werden mußte — und der Kinkaku (« Goldpavillon» [9]), der

Alterssitz des Ashikaga-Shôguns Yoshimitsu (erbaut 139 7/9 8) in KyotoI? ;

hier war nur das oberste Geschoß vergoldet, in dessen kleinem Raum

Yoshimitsu, derZen-Anhänger, meditiert haben soll. Weder diese beiden

Bauten aber, noch die zahllosen anderen reichgeschmückten Heiligtümer
bezeugen etwa in erster Linie weltliche Prunksucht — dies läßt sich eher

von den überladenen, eigentlich unjapanischenMausoleen derTokugawa-
Fürsten in Nikkô (17. Jh.) sagen —, sondern sie widmen das Kostbarste

einem heiligen Zweck, machen es zur Weihgabe und zum Symbol.
Bei aller buddhistischen Kunst ist zwischen zwei Erscheinungsweisen

und Bedeutungen des Goldes zu unterscheiden : zwischen dem Gold als

heiligem Schmuck und als Symbolfarbe des im Buddha personifizierten
Absoluten. In seiner ersten Funktion ist das Gold ein Bestandteil des

shôgon [10]18, das heißt der sakralen Prachtfülle, die als Weihgabe (kuyo

14. BKMAbb.4.
1 j. Tetsurô Yoshida: Japanische Architektur, Tübingen I9J2, Abb. ioi. — In der

Profanarchitektur sind besonders berühmt die beiden riesigen Delphine auf dem Hauptturm des

Schlosses in Nagoya (Holzschuppen mit echtem Gold überzogen).
16. Abb. des Inneren: Yoshida, a.a.O., 124; Paine/Soper, a.a.O., 143; Chüsonji Taikyô

Bd. 1. (Erhalten, aber Vergoldung des Äußeren großenteils verschwunden.)
17. Paine/Soper, a.a.O., 162. (Vor einigen Jahren durch Brandstiftung vernichtet ; genau

wiederhergestellt.)
18. Hierüber ausfuhrlich : BKOA S. 189-191 ; über das buddhistische Kunstwerk als Weihgabe:

S. I98ff.



DAS GOLD IN DER JAPANISCHEN KUNST 87

[11], sanskr. pûjâ) dem Heiligen dargebracht wird und die außer in
künstlerischem Schmuck auch in Musik, Tanz, Blumen, Weihrauch und
vielem anderem bestehen kann; das Gold spielt hier seine Rolle
vornehmlich wegen seiner Kostbarkeit, seiner Schönheit und seines prächtigen

Leuchtens, zugleich aber weil es einen Abglanz zu geben vermag
von der überirdischen, visionär erschauten Herrlichkeit des «Buddhareichs»,

dessen irdisches Abbild der Tempel ist. ShSgon können jedoch
auch geistige und geistliche Gaben sein — religiöse und moralische

Tugenden aller Art —, mit denen der Fromme, indem er sich selbst und
damit zugleich die Welt im Geiste des Buddha «schmückt», einen Beitrag
zur Erlösung leistet. Dennoch ist all dies nach strenger buddhistischer

Auffassung «leer» und kann nur als etwas Vorläufiges und Uneigentliches
gelten ; die höchste Erkenntnis hat auch diese Stufe zu überwinden und
hinter aller noch so heilig-prächtigen Erscheinungsfülle das Absolute,
den Buddha in seinem wahren Seinsstande (dharmakâya, japanisch hosshin

[12]), das heißt in seiner letzten Entrücktheit und Leere zu begreifen.
In dieser Form entzieht er sich zwar jeder Anschauung und Darstellung,
aber als «Vergeltungsleib» (sambhogakâya, hôshin [13]) kann er der

geistigen Schau, als «Anpassungsleib» (nirmânakâya, ôjin [14]) auch dem
leiblichen Auge in irdisch-historischer Existenz sich zeigen — und dann

trägt sein Leib die Goldfarbe als Wesensmerkmal, das sein eigentliches
Sein symbolisiert ; in Analogie dazu wird sie auch dem dharmakâya trotz
dessen prinzipieller Unanschaulichkeit zugeschrieben. In dieser zweiten
Funktion, die das Gold in der buddhistischen Kunst besitzt, erscheint es

ganz schlicht in seinem An-und-für-sich, als Flächenfarbe am Buddhaleib,

und hier gilt nicht seine blendende Pracht, sein ornamentaler Reiz,
sondern sein stiller, ewig unveränderter Glanz. Das Gold tritt als

«wahre», unwandelbare Farbe jenseits aller Farben der Buntheit und
Veränderlichkeit der sich wandelnden, scheinhaften und leidvollen

Erscheinungswelt gegenüber oder liegt ihr vielmehr als eigentliche,
transzendente Seinsfarbe zu Grunde, schließt alle Farben in der Fülle
seines Glanzes ein und hebt sie zugleich in seiner umfassenden Einheit



88 D.SECKEL

auf19. So stehen Gold und Farbe in der buddhistischen Lehre — und
entsprechend in der buddhistischen Kunst — in einem dialektischen
Verhältnis zueinander.

«Farbe» (iro; shiki oder shoku chinesisch se [î C])2° bedeutet im Chinesischen
und Japanischen auch Aussehen, Erscheinung, Schönheit, und hat davon abgeleitet
auch eine erotische Bedeutung gewonnen (japanisch iro wo konomu : sexuelle Freuden
schätzen; iro-ke: sinnliche Liebe; iro wo uru: seine Liebe verkaufen; shiki-yoku:
sexuelles Begehren; dan-shoku: Päderastie); bekannt sind die mit dem Wort kôshoku

iro wo konomu) beginnenden Romantitel Ihara Saikaku's (i 642-1693). In der
chinesisch-japanischen buddhistischen Terminologie steht «Farbe» (shiki) fur sanskrit

rüpa : «Form» im Sinne des Phainomenon mit seiner Vergänglichkeit und Vorläufigkeit21

und bildet den Gegenbegriff zur «Leere» (kû, sanskr. sunya)". Shiki-kai [16]
entspricht rûpa-dhâtu (Welt der Form), mu-shiki-kai [17]: a-rûpa-dhâtu (Welt ohne

Form) ; beiden stehtyoku-kai [18] kâma-dhâtu (Welt des Begehrens) gegenüber -
woran man sieht, daß shiki in buddhistischem Sinne einen weiteren Begriffsumfang
hat als bloß die Welt der Sinneswahrnehmung und Sinnlichkeit, denn auch die
bereits zu höherer Geistigkeit geläuterte «Formwelt» gehört noch zur Phänomenweit
in diesem Sinne. Entsprechend wird beim Buddha nicht etwa nur der irdisch
manifestierte «Anpassungsleib» (nirmânakâya), sondern auch der visionär sich offenbarende

«Vergeltungsleib» (sambhogakâya) als «Farb-Leib» (shiki-shin [19], rûpakâya)
bezeichnet23. Beide sind noch anschaulich - für das körperliche oder das geistige

19. Ein verwandtes buddhistisches Symbol für die unwandel- und unzerstörbare absolute

Wahrheit ist der Diamant (sanskr. vajra, jap. kongô) ; sein chinesisch-japanischer Name ist nicht

zufällig zusammengefügt aus den Schriftzeichen für «Gold» und «hart, dauerhaft». Vgl. BKOA

S. 173.
20. Zu all diesen Begriffen vgl. Soothill/Hodous : Dictionary ofChinese Buddhist Terms, London

1937, sowie die japanischen buddhologischen Lexica.
21. In diesem Sinne ist das Wort iro am Anfang des bekannten, ganz von buddhistischem

Geist erfüllten Memorierverses für das japanische Silbenalphabet (iro ha nihohe to gemeint :

«Farbenlust, so duftig bunt, sie verwelkt, verweht ...» (Lyrik des Ostens, München I9J2,
S.434). - Mit iro bzw. shiki verwandt ist im buddhistischen Sprachgebrauch some bzw. zen

(chin, jan): Färbung, Verfärbung, Befleckung; es entspricht fconnô (sanskr. klesa):
Versuchung, Leidenschaft, Illusion, Verblendung, daher Pein und Unglück, alles was die
Erreichung des Nirvana verhindert; Gegenbegriff zu bodai (sanskr. bodhi): Erleuchtung.

2 2. Nâma-rûpa wird mit myô-shiki (Name und Farbe) wiedergegeben. - Dies gehört zu den

12 nidânas (Kausalverknüpfungen in der Samsâra-Existenz). - Ein Parallelbegriff ist koë (sei,

chinesisch shêng) : Stimme, Ton ; so kann der Zen-Meister Dogen sagen, die Erleuchtung sei

«eine Haltung außerhalb von Stimme und Farbe» (Heinrich Dumoulin, Monumenta,Nipponica,
Bd. 14, Nr. 3/4, I9J8/C9, 188).

2 3. Soll der nirmânakâya eigens bezeichnet werden, so heißt er ke- (shiki-) shin (ke Wandlung,

Metamorphose, Manifestation, Verkörperung).



DAS GOLD IN DER JAPANISCHEN KUNST 89

Auge -, das heißt bloß fiktiv und unbeständig, während der ins Nirvana, in die Leere
entrückte, wahre, absolute Leib des Buddha (dharmakâya) sich jeder Gestalt und
Anschauung entzieht. Da nach der Mahâyâna-Lehre aber zwischen der Welt der Erscheinungen

und dem Absoluten das Verhältnis der «Nicht-Zweiheit» besteht, so heißt
es im Prajnâ-pâramitâ-hrdaya-sûtra (Hannya-haramitta-shin-gyô) : «Farbe [rüpa] ist
nicht verschieden von Leerheit [éûnyatâ], Leerheit nicht von Farbe ; Farbe ist gleich
Leerheit, und Leerheit gleich Farbe (shikifu-i ko, kûfu-i shiki ; shiki-soku ze-kû, kû-soku

ze-shiki) » [20]. In dem Zen-Buch vom Ochsen und seinem Hirten heißt es : «Er hat
die Spur entdeckt. Nun versteht er, daß die Dinge, wie verschieden gestaltet auch,
alle von dem einen Golde sind ...»24. Dieses ist die «wahre Farbe» (shin-shiki) der
Wahren So-heit (shin-nyo [21]= bhûta-tathatâ), es gehört zur «Form» der Leerheit,
zur «gestaltlosen Gestalt» des dharmakâya.

Hier seien einige Begriffe zusammengestellt, die diesen Sinn des Goldes illustrie-
ren25. Kin-jin: «goldener Mensch» Buddha oder Buddhabild26; vgl. shin-kon-zô:
Buddhabild aus reinem Gold, auch : Leib des Buddha ; dieser wird auch shin-kin-zan

Wahrer Goldberg genannt ; kin-sen (chinesisch -hsien) : goldener rsi Buddha ;

kon-ku : goldener Mund des Buddha, die Wahrheit seiner Lehre ; kon-ji : Goldbezirk
buddhistisches Kloster; vgl. ôgon-taku Goldbehausung (ôgon: «gelbes Metall»),
das heißt buddhistisches Kloster, nach der Legende von dem Jetavana-vihâra, der dem
Buddha geschenkt wurde, nachdem für den Kauf der ganze Boden mit Gold bedeckt

war; kin-sui: goldenes Wasser Weisheit; kin-zô: goldenes Schatzhaus absolute
Buddhanatur aller Wesen; kon-kotsu: goldene Gebeine Buddhareliquien [22].

Alles, was zum Buddha behört, ist golden und wird auch in der Kunst vielfach so

dargestellt: sein Lotussitz2?, seine Almosenschale, seine Symbole wie das Rad der
Lehre, oft auch sein Gewand. Wie genau die Farb-Ikonographie in diesen Dingen ist,
zeigt die in einer japanischen Quelle wohl des 13. Jahrhunderts (Shichidaiji Nikki)
enthaltene Nachricht, daß in der (nicht mehr vorhandenen) Pagode des Gangôji in
Nara Maitreya (Miroku) als Buddha in seinem «Reinen Lande» (jôdo [23]) im Gegen-

24. Der Ochs und sein Hirte, übers, von K.Tsujimura und H. Buchner, Pfullingen 19J8, S. 17;
vgl. S. 7 j, 103.

2c. Nach Soothill/Hodous, a.a.O., 28off. - Die Aussprache des Zeichens für Gold
schwankt zwischen kin und kon.

2 6. Oft in Legenden : ein goldener Mönch (hier : Kannon) erscheint der Mutter des Prinzen
Shôtoku und geht durch ihrenMund in sie ein-eine japanische Variante der Unbefleckten
Empfängnis, in Analogie zur Buddhalegende. Der Prinz gilt als Inkarnation des Bodhisattva Avalo-
kitesvara (Kannon), der ihm inTraum undMeditation als «goldener Mann» erscheint. (H. Bohnen

Shôtoku Taishi, Tokyo 1940, S. jcf., 277, 394fr.)
2 7. Die goldene Lotusblüte ist auch ein kosmisches Symbol und in manchem mit der Himmlischen

Rose bei Dante vergleichbar (s. BKOA 42 f. mit Anm. 28). - Viele buddhistische Symbole

haben ihren Ursprung in der hinduistischen Mythologie ; das Gold spielt in diesem

Zusammenhang auch in Indien eine große Rolle.



90 D.SECKEL

satz zu den anderen drei Buddhas nicht golden, sondern in Farben dargestellt war:
als Buddha der Zukunft ist er eigentlich noch Bodhisattva, hat also auf das «absolute»
Gold noch keinen Anspruch28.

Für die Aufbewahrung von Buddhareliquien wurde freilich am liebsten Glas

oder Kristall verwendet, das als noch kostbarer und reiner galt als das Gold ; die
einander umschließenden Behältnisse für die Reliquien im Fundament der Hôryûji-
Pagode bestehen, in der Reihenfolge von außen nach innen sich steigernd, aus

vergoldeter Bronze, Silber, Gold, grünem Glas2*".

In dem Goldglanz-Sûtra (japanisch Konkômyô-[saishôô-]kyô) heißt es

im 4.Abschnitt des 2.Buches, der das Traumgesicht des Bodhisattva

Ruciraketu erzählt29 : Des Buddha «Körperfarbe ist von goldenem Glanz

(kon-kô [24]), rein und ohne Makel; sein Auge ist völlig rein wie ein

blauer Bergkristall; die Sonne seines großen Mitgefühls und seiner

Weisheit beseitigt alle Finsternis ; der Glanz der Buddhasonne leuchtet

immerdar überallhin Seine verdienstlichen Eigenschaften erhellen

wie die Sonnenstrahlen die Welt. Ein Netz von wunderbarem
Bergkristall bestrahlt seinen goldenen Körper ; sein Körper, (wie)
purpurnes30 Gold, ist mit den mannigfaltigen, wunderbaren Schönheitszeichen

ganz geschmückt.» In diesen Worten vermischen sich die verschie-

28. Naitô Tôichirô: The Wall-Paintings of Hôryûji, Baltimore 1943, S. 120. - Das Reich

Maitreya's ist der Tusita-Himmel, dieser aber gehört noch zur «Welt des Begehrens» (kâ-

madhâtu, yokukai).
28a. Ausführliche Publikation mit genauen Abb.: Hôryûji Gojû-no-tô Hihô no Chôsa, ed.

Hôryûji, Kyoto 19J4. Vgl. Asiatische Studien 3, 1949, 1 ci f. (in Einzelheiten auf Grund der

zitierten Publikation zu korrigieren). Ein Satz von Reliquienbehältern aus Bronze, Silber,

Gold, grünem Glas (der Pagode des Sôfukuji, Shiga-ken, entstammend) ist farbig reproduziert

in dem Katalog der Ausstellung Nihon Kokuhô-ten/Exhibition of National Treasures

of Japan, Nationalmuseum Tokyo i960.
29. Surarnaprabhâsottara-Sûtra. Das Goldglanz-Sûtra, ein Sanskrittext des Mahâyâna-Bud-

dhismus. i.Bd. : I-tsing's chinesische Version, übers, von Johannes Nobel, Leiden 19j8,
S. 8 8 f. Der chinesische Text ist, aus dem Taishô Tripitaka photokopiert, beigegeben. Über

dieses Sûtra und die heilbringende Macht des Goldenen Lichtes und der Goldenen Trommel

(deren Ton alle Welten von Sünde und Leiden befreit) sowie über die kultische Rolle, die dies

heilige Buch im frühmittelalterlichen Japan als Mittel zur Sicherung des Staatswohls spielte,

sieheM. W. de Visser: Ancient Buddhism in Japan, Leiden 1935, S. 14fr., 163fF/, 43iff.
30. Nobel sagt «rotes» ; tzu (jap. shi), Mathews Nr. 69^4, gibt man wohl besser mit Purpur

wieder : es ist eine numinose Farbe, im Chinesischen speziell für die kaiserliche Sphäre
verwendet. — Das Gewand des Buddha auf Gemälden ist häufig purpurn.



DAS GOLD IN DER JAPANISCHEN KUNST 9I

denen Sinnfunktionen des Goldes : der wundersame Schmuck als Ausfluß

religiöser Tugend - im Text erscheint denn auch der Begriff shôgon

(chinesisch chuang-yen) — ; sodann die dem Körper des Buddha eigene, an
ihm haftende absolute Wesensfarbe ; und außerdem nun auch der strahlende,

die ganze Welt erhellende und erleuchtende Glanz (kô-myô [2 r]).
Diebuddhistische « Scholastik» unterscheidetbeim kô-myô zwischen dem

«Farbenlicht» (shiki-kô)3I, das vom Körper der Buddhas und Bodhisattvas

ausstrahlt (auch shin-kô [26] Körperlicht), also etwas relativ Äußerliches

ist - und dem «Herzlicht» (shin-kô [27]), das den Glanz der Weisheit

des absoluten Geistes (chi-e [28], sanskr. jnâna-prajnâ) bedeutet, also

das eigentliche, «innere» Sein des Buddha symbolisiert. In seiner
wahrnehmbaren Erscheinung kann das «Farbenlicht» — entweder eine

vielfarbige Aura oder ebenfalls Gold - nun ein « Dauerlicht » sein (jô-kô [29]),
das dem Buddha ständig eigen ist und anhaftet, oder ein «Emanationslicht»

(hô-kô [30]), das er bei bestimmten Gelegenheiten (Geburt,
Erleuchtung, Predigt usw.) nach Belieben aussendet32. Das Gold des Buddha

ist also von zweierlei Art : es gehört einerseits als Eigenschaft, als

Wesensmerkmal zu ihm und ist seinem Leibe seinshaft verbunden ;

andererseits strahlt es aus ihm hervor, macht dieses Sein, diese numinose
Macht manifest und richtet sie gnadenwirkend nach außen. Dieses

Strahlungsgold nun erscheint am Nimbus, der ja auch in der künstlerischen

Gestaltung aus dem still und ruhig glänzenden Körpergold des Buddha

allseitig strahlend, oft flammengleich lodernd hervorbricht und das

Buddhawesen nicht in seinem in sich beschlossenen Sein, sondern in seiner

Aktivität symbolisiert. Dabei bleibt wiederum der innere, Kopfund

31. Bei diesem Begriff ist zu beachten, daß shiki hier eine andere «Farbe» meint als die der
phänomenalen Welt : er steht hier für myô-shiki, die wunderhafte, numinose Form- und Farbenfülle

des sambhogakâya eines Buddha und seines Reiches. So ist die «Farbe» gestuft in eine

empirisch-vergängliche und in eine überempirisch-visionäre Erscheinungsweise; am Kolorit
buddhistischer Gemälde läßt sich diese Stufung deutlich erkennen (vgl. BKOA S. 153).

32.Mochizuki,Buii)'ôDai/itenII 1087L s.v. kômyô; vgl. Siegfried Behrsing : « Der Heiligenschein

in Ostasien», ZDMG 103/1, N.F.28, 19Ç3, bes. S. 1 j8. - Die Lehre von den
Lichtstrahlen, die vom Körper eines Buddha ausgehen, gibt ausführlich das Mahâ-prajnâ-pâramitâ-
sâstra, übers, von Etienne Lamotte, Louvain 1944/1949, Bd. 1, S.4371F.



92 D.SECKEL

Körper umfangende Kreisnimbus — der Kreis ist ein beliebtes Symbol des

absolut-vollkommenen Seins - als «Dauerlicht» noch auf Leib und Wesen,

auf das «Herz» und die «vollkommen runde» Weisheit des Buddha

bezogen, während erst der äußere Nimbus, auf- und ausstrahlend, seinen

Schein auf die Welt richtet. Dieser macht mit seinem Glanz die mystischen

Herrlichkeiten des Buddhareichs manifest, deren Widerschein
andererseits die shôgon-Pracht des Heiligtums ist, welche als kostbare

Weihgabe sich gleichsam zu ihrer Quelle, dem Buddha und seiner
strahlenden Gnadenfülle, zurückwendet. So beruhen alle Bedeutungen und

Erscheinungsformen des Goldes trotz ihrer Differenzierung letztlich auf

einem einheitlichen Grunde und erweisen sich als genaue Veranschaulichung

religiöser Erfahrung und ontologischen Symboldenkens.
In der künstlerischen Erscheinung und Wirkung differenziert das Gold

sich trotz seiner wesenhaften Einheit, Gleichheit und Absolutheit ebenfalls

: in das reiche Gold mit seinem vielfältigen, prächtigen, nach außen

strahlenden Glanz von starkem Schmuckwert — und in das schlichte Gold,
das gerade durch seine vollkommene Einfachheit wirkt, ohne eigentlich
wirken zu wollen, das wie der Buddha und die absolute Wahrheit in sich

beschlossen ruht, aber von höchstem Seinsrang und höchster Sinnfülle

ist. So finden wir innerhalb der Gold-Bedeutungen eine Stufung nach

Wesenskategorien und Seinsweisen, und es ist für den Buddhismus überaus

bezeichnend, daß gerade das Schlichteste das Höchste und Kostbarste

und daß alles klangvoll und prächtig Wirkende nur ein jenem Kern,
der Stille des wahren Seins entspringender, doch eben abgeleiteter Ausfluß

ist. Diese Stufung zeigt sich, besonders in der Malerei, sogar an der

Buddhagestalt selber : der Körper ist schlicht goldfarben, technisch mit

der relativ matten Goldmalerei (kindei) oder auch nur mit warmem Gelb

ausgeführt ; der Kreis-,und Strahlennimbus wirkt heller, da er meist aus

dem stärker glänzenden Schnittgold (kirikane) besteht; und auch der

sno^on-Schmuck fehlt nicht, da das Gewand, obwohl eine schlichte

Kutte, vielfach - wenngleich durchaus nicht immer - auf farbigem
Grunde ein reiches und feines Goldornament in kindei- oder kirikane-



DAS GOLD IN DER JAPANISCHEN KUNST 93

Technik (oder in beiden) aufweist. Daß der Buddha überhaupt solchen
Schmuck trägt, erklärt sich daraus, daß jeder dem Blick oder der Schau

erreichbare Buddha nur als nirmânakâya oder sambhogakâya, nicht aber
als (unanschaulicher) dharmakâya erscheint und schon dadurch in die
Welt der visionären .sno^on-Pracht eintritt, ihr seine numinose Schönheit

offenbart und für sie seinen Wesensglanz aus sich entläßt. Bei den —

für das Nirvana gereiften, aber noch nicht in es eingegangenen — Bodhisattvas

überwiegt neben dem numinosen Strahlungsgold ihrer Nimben
das Schmuckgold, in Verbindung mit überwirklich-juwelenhaften
Symbolfarben ; und eine feinere Analyse würde zeigen, daß das Gold im Körper-

und Gewandschmuck der—zwar übermenschlichen, doch noch dem
Samsâra-Kreislauf unterworfenen — Devas, ebenso wie deren Farben,
wiederum einen anderen, einen mehr «weltlichen», handgreiflicheren
Charakter hat als das der Bodhisattvas.

In der buddhistischen Kunst, besonders in der Malerei, wirkt das Gold
einerseits als Steigerung und Überhöhung der ohnehin schon wunderhaften

und symbolhaltigen Farben ins Überwirklich-Visionäre, andererseits

als Transfiguration der welthaften Buntheit in die ganz andere Seinsweise

des Absoluten. Da dieses, im Gold repräsentiert, nach der Mahâ-

yâna-Lehre zur Farbenwelt der Phänomene im Verhältnis der Nicht-
Zweiheit steht, ist das Gold den Farben zugleich transzendent und
immanent ; sie haben also alle an ihm teil, ohne doch mit ihm identisch zu
sein. Daher werden sie stark vergeistigt und trotz aller bezaubernden

Wirkungsmacht ihrer vielfarbigen Schönheit doch in die Einfalt der

«Leere», in die einfarbige Über- und Allfarbe des Goldes ver-nichtet.
Buddhastatuen verlieren durch ihre mattschimmernde Vergoldung
auch viel von ihrem wirklichkeitsverhafteten Volumen, werden dem
dimensionalen Raum enthoben und erscheinen schwerelos, fast

transparent und wie aufgelöst in den schwebenden Glanz ihres Goldes. Das

Gold vollzieht seltsamerweise eine Abstrahierung der farbenhaften

Erscheinung ins Absolute und zugleich eine Steigerung des dekorativen

Schönheitswerts, und eben diese dialektische Paradoxie ist das bezeich-



94 D> SECKEL

nend Buddhistische, ja allgemein Ostasiatische an diesem fundamentalen
Phänomen buddhistischer Kunst, das ohne Kenntnis der zugrundeliegenden

Metaphysik und Symbolik nicht sinngemäß zu verstehen ist und den

religiösen Sinngehalt bis in alle Einzelheiten genau in die Sprache der
bildhaften Anschauung übersetzt.

II. KUNSTGEWERBE

Es kann sich hier natürlich nicht darum handeln, die zahlreichen

Anwendungsweisen und Techniken des Goldes in den Bereichen der Gerätkunst

Japans um ihrer selbst willen vollständig und informatorisch zu beschreiben,

sondern sie sollen nur insoweit ins Auge gefaßt werden, als sie den

Reichtum, die Variationsbreite der Gestaltungsmöglichkeiten zeigen
und die spezifische Auffassung der Japaner von Wesen und Eigenart des

Goldes bekunden33.

In der Metallkunst spielt das Gold überraschenderweise eine geringe
Rolle. Rein goldene Gegenstände kommen kaum vor, vielmehr
beschränkt man sich auf die Vergoldung von Bronzegeräten und auf den

Schmuck von Objekten aus Holz, Lack, Bronze und Eisen. Die meisten

buddhistischen Kultgeräte34 des frühen bis späten Mittelalters - Reli-

cjuiare, Weihrauchgefäße, Blumenvasen, Wasserflaschen, Metallbanner,

Klangplatten, Kultsymbole (vajra ; Rad der Lehre ; usw.) — tragen eine

Oberflächenvergoldung auf Kupfer oder Bronze, manche anderen, zum

Beispiel Tabernakel oder Sutrakästen, vergoldete Bronzebeschläge auf

lacküberzogenem Holz. Mit all dem fügen sie sich in die vielformige und

reichfarbige Ausstattung der Tempel harmonisch ein, fesseln aber nicht

durch strahlenden Glanz oder gar funkelnde Edelsteinpracht das Auge,

3 3. Für die Technik der Goldbehandlung auf den verschiedenen Gebieten des Kunstgewerbes

verweise ich generell auf Martin Feddersen : Japanisches Kunstgewerbe, Braunschweig

i960, und zum Vergleich aufsein Chinesisches Kunstgewerbe, Braunschweig igrj (2. Aufl.);
beide mit ausführlicher Bibliographie. - Vieles ist auch in Bd. 4 und j des PJA erwähnt. Wichtiges

Abbildungsmaterial bei O.Kümmel/E.Grosse: Ostasiatisches Gerät, Berlin 192c.
34. BKOA S. i66ff. ; Abb. 1 coff. ; Abb.auch PJA IV und O.Kümmel/E.Grosse, a.a.O., ^ff-



DAS GOLD IN DER JAPANISCHEN KUNST 9c

sondern begnügen sich im Dämmerlicht der Tempelhallen mit einem

milden, den Kultbildern verwandten Schimmer.

Die weltliche Metallkunst kennt eigentlich nur ein bedeutendes

Anwendungsgebiet für den Goldschmuck : die Schwertzieraten35. Hier handelt

es sich gewöhnlich nicht um großflächigen Auftrag einer Vergoldung,

sondern um eine minutiöse, technisch virtuose Kleinkunst, die
freilich trotzdem oft eine innere Monumentalität erreicht. Neben den

gern vollständig vergoldeten kleineren Schmuckstücken am Schwertgriff

selbst (fuchi, kashira, menuki) und den beiden Beigaben des Schwertes:

dem Messer (kogatana, mit seinem Griff, dem kozuka) und der
Schwertnadel (kôgai) sind es vor allem die Stichblätter (tsuba [31]), die
dem Metallkünstler einen zwar begrenzten, doch gerade deshalb seine

Phantasie und sein Können herausfordernden Spielraum boten.
Zwischen den Extremen fast völliger Dekorlosigkeit und überreichen, in
der Spätzeit dem virtuosen Prunk verfallenden und die verschiedensten

Techniken kombinierenden Schmucks erstreckt sich eine vielstufige
Skala ; die besten Stücke, soweit sie überhaupt das Gold verwenden —

namentlich seit dem 17. Jahrhundert -, begnügen sich mit feinem, geistvoll

gezügeltem Dekor und häufig mit nur einer der verfügbaren Techniken

: der Plattierung, Tauschierung oder Reliefbehandlung, so daß die
Oberfläche der Bronze oder des Eisens in ihrer Eigenart noch voll zur
Geltung kommt. Diese Oberfläche ist in den meisten Fällen dunkel,

stumpf, manchmal rauh, und soll dadurch - im Verein mit der
schlichtmonumentalen Formung des ganzen Stücks - der ritterlichen Kraft und

Aufrichtigkeit im Sinne des bushidô Ausdruck geben ; dessen allmähliche

Aushöhlung spiegelt sich dann in der zunehmend spielerischen Übersteigerung

des Dekors aufs deutlichste wider. Aufdem matt-dunklen Grund
wirkt gerade durch den Gegensatz das blanke, doch warme Gold um so

reizvoller. Dieser vornehme Kontrast ist etwas charakteristisch Japanisches

; ebenso bezeichnend ist eine beliebte Variante, nämlich Golddekor

3$. Feddersen, a.a.O., S. 120ff. (mit Bibliogr.); die Einzelheiten der Techniken und
Dekorverfahren können hier nicht referiert werden.



96 D.SECKEL

auf der shakudô [32] genannten Legierung aus Kupfer, Gold und Silber,
die blauschwarz oder violettbraun patiniert und mit dem Gold einen den

Japanern überaus sympathischen Farbklang ergibt. Dunkles Violett und

warmes Gold oder Goldgelb gehörenüberhaupt zu ihren Lieblingsfarben.
Auch in der Textilkunst werden Violett und Gold gern kombiniert ;

typisch ist auf diesem Gebiet jedoch die innige Verflechtung des Goldes

mit einer reichen Farbenvielfalt, namentlich in Form von Brokatgeweben

und Stickereien - bei buddhistischen Kultgewändern (besonders den

kesa [33]) seit dem frühen Mittelalter, bei weltlichen Gewändern vor
allem seit dem 16. Jahrhundert. Sie machen vom Gold oft verschwenderischen

Gebrauch, doch ist es meist so harmonisch in das Ganze

eingebettet, daß es — wie in der buddhistischen Malerei — eine aus der Fülle
des kostbaren Farbenspiels organisch herauswachsende Steigerung und

Überhöhung, nicht aber einen Kontrast bewirkt. Neben dieser

Verflechtung in den Gesamtdekor kommt gelegentlich dennoch eine
einfache, ja monumentale Kontrastwirkung vor, etwa wenn (Abb. 10) ein

Gewand zur Hälfte rot, zur Hälfte golden ist und auf diesen großen
Flächen feine Schriftzeichen in umgekehrter Anordnung trägt : rote aufdem

Gold, goldene auf dem Rot. Solche Verbindung von reicher Pracht und

feiner Eleganz ist vor allem für die Gewänder des Nô-Spiels bezeichnend.

War dieses Stück in einer überaus virtuosen reinen Webtechnik
ausgeführt, sind andere mit Goldmotiven bestickt, so wird das Gold auch
vielfach «aufgedruckt» (surihaku, auch inkin ; in Kombination mit Stickerei :

nuihaku [34]) : das heißt, auf eine mit Leim ausgeführte Vorzeichnung
wird Blattgold aufgelegt und nach dem Antrocknen, soweit überflüssig,

abgebürstet — eine seit der Fujiwara-Zeit, namentlich aber seit der Mo-

moyama-Zeit beliebte Technik, die je nach Bedarf ein feines Linienornament

oder auch eine größere Flächendeckung gestattet und relativ
einfach zu handhaben ist36.

36. Farbabbildung: Feddersen, a.a.O., Taf. VI. Vgl. PJA V, Fig. 33 : Beispiel für reinen

surihaku-Dekor ; Farbtaf. 19 : Spuren von surihaku neben Goldstickerei erkennbar, also

Beispiel für nui-haku. Im übrigen vgl. die Tafeln und Erläuterungen in PJA V.



DAS GOLD IN DER JAPANISCHEN KUNST 97

Eine äußerlich unscheinbare, doch ästhetisch überaus wirksame
Verwendung fanden goldverzierte Textilien, besonders Goldbrokat, in der

Montierung von Bilderrollen, vorzugsweise von kakemono. Am wichtigsten

sind hier die beiden schmalen Querstreifen unmittelbar über und

unter dem eigentlichen Gemälde, die ichimonji ([3 c] ; so genannt wegen
ihrer Ähnlichkeit mit dem Zahlzeichen 1), die mit Vorliebe, wenngleich

keineswegs immer, aus einem fein gemusterten Goldbrokat
bestehen und entweder reichfarbigen Bildern, wie etwa den buddhistischen

Kultgemälden, einen gesteigerten Glanz verleihen oder der Mo-
nochromie von Tuschgemälden einen aparten, doch zurückhaltenden
Kontrastakzent aufsetzen37. Der strengste Geschmack der im Geiste

Rikyû's (1 ç22—1 C9i) wirkenden Teemeister freilich lehnte auch diese

bescheidene Prachtentfaltung ab und bevorzugte ernste, ruhige, nüchterne

Rahmungen bloß aus brauner, grauer oder anderer mattfarbiger
Seide oder aus Papier. Anderswo ließ der Teekult jedoch einen ganz
leichten Goldschmuck zu : bei den alten Brokatstoffen, die als Hüllen
für die keramischen Geräte (Teebüchsen und -schalen vor allem) dienten

und zu deren rustikalem, herbem Charakter in einen ähnlichen

Gegensatz traten wie etwa der Goldschmuck der tsuba zum Bronze- oder
Eisenmaterial. Gerade diese feinen, oft unscheinbaren Wirkungen des

Goldes sind für den japanischen Geschmack noch bezeichnender als die

auffälligere, doch stets harmonische Prachtentfaltung der Sakral- und

Hofkunst.
Die Keramik kennt Golddekor nur in relativ geringem Umfang und

erst in der Spätzeit, etwa seit dem 17. Jahrhundert, als ein höfischer oder

großbürgerlicher üppiger Reichtum die japanischen Künste weithin be-

3 7. Auf eine genaue Beschreibung der Montierungen, ihrer intrikaten Regeln und ihrer
Entwicklung wird hier nicht nur der Kürze halber verzichtet, sondern auch weil wir über alle
diese technisch-ästhetischen Fragen die erschöpfende Darstellung von R.H.vanGulik besitzen:

Chinese Pictorial Art as Viewed by the Connoisseur, Roma 19Ç8. - Leider wird die Umrahmung

chinesischer und japanischer Bilder in Abbildungen meist weggelassen (einige bei van
Gulik, Abb. 98,109, 110; ferner viele schematische Zeichnungen); die japanischen Montierungen

sind im allgemeinen reicher, schwerer, farbiger und machen mehr Gebrauch vom Gold
als die chinesischen, besonders jüngerer Zeit.



98 D.SECKEL

stimmte. Nicht ohne chinesische Vorbilder38 kombinierte man
polychrome Schmelzmalerei mit Gold, wie wir es vor allem in der Satsuma-

Töpferei, auf Kakiemon-, Imari- und einigen anderen Porzellanen
finden39. Ganz sinngemäß heißt dieser vielfarbige Dekorstil nishiki-de

(Brokatstil) und bei Goldverwendung kinran-de (Goldbrokatstil [36]). Große

Meister wie Ninsei (|i66o oder 1666) haben wundervolle, bisweilen
der zeitgenössischen dekorativen Malerei nah verwandte Stücke

geschaffen, auf denen sich das Gold den Farben in wahrhaft brokatartiger
Wärme, Fülle und edler Pracht gesellt, ohne jemals überladen zu

wirken40. Derselbe Ninsei aber schuf Stücke für die Teezeremonie,
die in ihrer fast groben, urtümlichen und rustikalen Simplizität den

Gegenpol zu allem vornehmen Schönheitsglanz des Goldes bilden. Jene

beiden ästhetischen Grundhaltungen der japanischen Kunst treten
sich hier, wie auch sonst oft, in einer einzigen Persönlichkeit gegenüber,

verbinden sich auch wohl in einzelnen ihrer Arbeiten zu einer

Synthese4*.

Die Teekeramik, die vom Golddekor keinen Gebrauch macht und bei

der man nur metaphorisch von einem warmen Goldglanz im Braun und

Gelb mancher besonders tiefer und tonreicher Seto-Glasuren sprechen

könnte, hat nun trotzdem das Gold für einen einzigen, überraschenden

Zweck zugelassen: für die Reparatur zerbrochener oder beschädigter
Stücke, namentlich Teeschalen, die ja für den Teejünger durch ein
solches «Schicksal» erhöhten Wert bekommen können. Statt eines normalen

Kitts nahm man Lacksaft und streute in die oberste, an den
Bruchstellen sichtbare Schicht Goldpulver ein, dessen matter Glanz nun in

einen feinen Kontrast zu der so ganz andersartigen Töpferware tritt, ihr

38. Vgl. etwa die Ming-Kanne bei F.Koyama: Keramik des Orients, Würzburg/Wien 19J9,
Taf. 6 ç, Text S. 12 2. In der älteren chinesischen Keramik begegnet Gold nur selten, z. B. auf

Sung-Teeschalen (Farbabb. : Koyama Taf. 27, Ting-yao).

39. Einige Abb. : PJA IV, Taf. 18, 22, 24, 27 (die drei letzten farbig).
40. Farbabbildung einer für Ninsei typischen Teeurne (chatsubo) : PJA IV, 17.

41. Zum Beispiel in der Teeschale Ninsei's, die in meiner Einführung in die Kunst Ostasiens,

München i960, S. 286ff. besprochen ist; Farbabbildung: s. Anm.42.



DAS GOLD IN DER JAPANISCHEN KUNST 99

einen aparten Akzent verleiht oder sie gleich Goldadern in einem
urtümlichen Gestein durchzieht42.

Auf dem Gebiet des Lacks liegt der eindeutige Höhepunkt der
kunstgewerblichen Verwendung des Goldes. Nach der stark von China
beeinflußten Frühphase-repräsentiert durch dieWerke im Shôsôin (8. Jh.)43—,

als neben einer Vielfalt anderer Techniken Goldmalerei und Goldeinlagen

auf lacküberzogenen Geräten vorherrschten, hat sich seit der Fuji-
wara-Zeit (10.—12. Jh.) der Goldlack im strengen Sinne des Wortes zu
der spezifisch japanischen, sogar von den Chinesen44 bewunderten Technik

entwickelt und seine klassische Höhe in der Ashikaga-Zeit (14.-16.
Jh.) erreicht; in der Spätzeit (17.-19./20. Jh.) trat jedoch eine immer
prunkvollere Überladung ein, besonders -wie auch bei den tsuba — durch

hemmungslose, nicht selten in den Kitsch verfallende Häufung verschiedenster

Materialien und Techniken45. Bekanntlich liegt das Entscheidende

der Goldlacktechnik darin, daß auf der obersten, völlig getrockneten

Schicht des Lacküberzugs in die mit Lacksaft ausgeführte Dekor-

42. Farbabbildung einer am Rand mit Goldlack reparierten Schale von Ninsei : Jirô Harada,
A Glimpse ofJapanese Ideals, Tokyo 1937, Taf. 108. — W. B. Honey: The Ceramic Art ofChina and
other Countries of the Far East, 4th ed., London 19^4, S. 172 Anm. : «a remarkable instance of
the Japanese ability to turn an accident into a source ofaesthetic satisfaction. a web ofgold
lines which enhance rather than diminish [the] beauty [of a piece] and indeed transform it.»

43. Zu den im Shôsôin vertretenen Techniken vgl. Herberts, a. a. O. (s. Anm. 3) ; Jirô
Harada: English Catalogue of Treasures in the Imperial Repository Shôsôin, Tokyo 1932 ; ders. : «Ancient

Japanese Lacquer in Japan», in: A Glimpse usw. (s. Anm.42), S. 113fr. ; PJA V; Fedder-

sen, a.a.O., S. I73ff. Hervorragende Farbabbildungen in dem neuen Werk: Shôsôin Hômotsu

(Treasures of the Sh.), Tokyo 1960fr.; bisher Bd. I, dort s.Taf.48-ci, 62-64, ferner
zahlreiche weitere Beispiele von Golddekor im T'ang-Stil.

44. Diese bevorzugten den geschnittenen (d.h. Relief-) Rotlack oder mit Perlmuttereinlagen

verzierten Schwarzlack, abgesehen von Sondertechniken wie dem Coromandellack ;
Abb. und technische Erläuterungen bei Herberts, a.a.O. (s. Anm. 3). Zum (relativ
beschränkten) Golddekor vgl. Anm. 3.

4 j. Zur Technik und Geschichte : PJA V, mit guten, zum Teil farbigen Abbildungen ; Fed-
dersen, a.a.O. ; Herberts, a.a.O. (hier bisher umfassendste und zum Teil mit Detailphotos
illustrierte Übersicht über die Techniken und ihre Terminologie ; die Tafeln verlagern das

Gewicht zu sehr auf die späten und spätesten, nach japanischem Urteil bereits degenerierten
Phasen, Ashikaga-Lacke fehlen fast völlig) ; ferner : U. A. Casal : «Japanese Art Lacquers», in :

Monumenta Nipponica (Tokyo) Bd. 1 j, Nr. 1/2, 1959/60, 1 fF., mit 42 vorzüglichen Abb. aus
allen Perioden bis zum 18. Jahrhundert (Fortsetzung folgt).



IOO D.SECKEL

Zeichnung, solange sie noch feucht ist, feines Goldpulver, ergänzungsweise

auch Silberpulver, bis zur Sättigung eingestreut wird — daher

maki-e [37] Streubild -, wobei nicht nur verschiedene Farbnuancen
des Goldes verwendet werden (eine rötliche, gelbe, grünliche - letztere
durch Mischung mit Silberpulver erzielt), sondern sich auch ein
verschieden hohes Relief aufbauen läßt. Daher steht neben dem ganz in die

Lackschicht eingesenkten, in einer Ebene mit ihr «herauspolierten»
togi-dashi [38] und dem nur minimal über sie hervortretenden hira-makie

[39], dem «Flach-Streubild», das taka-makie [40], das «Hoch-Streubild».

(Dieses ist jedoch erst seit etwa 1400 voll entwickelt.) Zuletzt folgt stets

eine Überfangschicht aus durchsichtigem Lack. Der Golddekor ist also

keine bloß oberflächlich aufgetragene und daher leicht abzureibende

Schicht, sondern er verbindet sich substantiell, ja geradezu körperlich
mit dem ganzen Gerät; er ist in dessen «Haut» eingebettet, scheint aus

ihr hervor und kann sich in mehreren Schichten allmählich aus ihr erheben

(Abb. 9). Völlige Sättigung der obersten Lackschicht ergibt einen

homogenen Goldgrund (kinji, ikakeji,fundame [41]), die Fläche kann aber

auch durch lockere Streuung relativ groben Goldpulvers einen körnigen

Charakter bekommen wie die Schale der japanischen Birne (daher

nashiji [42] Birnengrund, Abb. 9), und es können allerlei größere
Goldflöckchen und -blättchen zur Bereicherung der Wirkung
eingestreut oder eingelegt werden (nirame[43], kirikane u.a. )45a. Durch einen

verschiedenen Grad von Politur läßt sich auch ein vielfältiger Wechsel

des Glanzes erzielen — von matten Flächenformen bis zu blanken,
heraussprühenden Goldfunken. Diese reicheren Effekte benutzte man namentlich,

seit in der Ashikaga-Zeit aus dem bis dahin vorwiegend rein
ornamentalen ein von der Malerei angeregter bildhafter Dekor geworden

war, der eine gewisse stoffliche Charakteristik der dargestellten
Objekte, eine räumliche Schichtung und Tiefendimension und sogar eine

4ja. Diese Verfahren dürften auf die überaus reiche Dekorierung des Schreibpapiers in

der höfischen Kunst der Fujiwara-Zeit, also auf ein typisches Element des yamatoe
zurückgehen;

vgl. unten S. 104.



DAS GOLD IN DER JAPANISCHEN KUNST IOI

malerische Abschattung der Tonwerte (maki-bokashi [44]) durch Übergang

von dichter zu lockerer Streuung des Pulvers erforderte. Die
Tradition der japanischen Malerei des Mittelalters (yamatoe) mit ihrer starken

Flächigkeit wirkte hierbei ebenso intensiv wie die in der Ashikaga-
Zeit moderne, von China übernommene Tuschmalerei der Sung-Zeit,
die von den Lackmeistern nun sowohl eine energische kalligraphische
Linienzeichnung wie eine weiche malerische Tönung verlangte. Und wie
in beiden Malstilen ein dialektisches Verhältnis zwischen den - hiermehr

silhouettenhaften, dort mehr malerisch modulierten - Gegenstandsformen

und dem sie tragenden leeren Grund besteht, so auch in den

Lackbildern, deren Goldzeichnung und -tönung zu dem schwarzen oder

mattkörnigen Grund sich ebenso verhält wie in der Malerei die Tusche oder
die flächige Farbe zum Weiß, Blaßgelb oder Silbergrau des Papiers oder
der Seide46.

Der sinnliche Augenreiz der Goldlacke ist überaus intensiv und wahrhaft

bezaubernd, zeigt aber in den guten Zeiten stets eine vornehme

Zurückhaltung; der kostbare Glanz wird durch «Löschung» der Politur
(tsuya-keshi [4c]) zu einem für das japanische Empfinden sehr bezeichnenden

matten Schimmer gedämpft, wodurch er eine wundervolle Tiefe

gewinnt, die freilich nur in dem ruhigen Dämmerlicht japanischer
Räume recht zur Geltung kommt. In der gleichen Richtung liegt es,

wenn neben dem Gold das Silber gern verwendet wird47 — sei es als Pulver,

sei es in Form von Einlagen des mattgrau schimmernden Metalls ;

gelegentlich erreicht man fast musikalische Wirkungen durch einen

Übergang vom Dur des Goldes zum Moll des Silbers innerhalb des

Dekors an einem und demselben Stück48. Verwandt im Grau seiner Tönung
ist das meist für großflächige Einlagen benutzte Blei oder Zinn, verschieden

jedoch in seiner stumpfen, groben Oberfläche. Einen lebhaften Kon-

46. Ähnliche Kontrastwirkung zwischen Gold und Schwarz bei den viereckigen Tusche-

Stangen, die oft - nach chinesischem Muster - eine reliefierte oder eingravierte Goldverzierung

oder Goldschrift tragen.
47. Die luftabschließende Überfangschicht aus Lack verhindert seine Schwärzung.
48. Vgl. meine Einführung (s. Anm. 41), S. 294f.



102 D.SECKEL

trast zu all dem bildet das stets beliebte Perlmutter mit seinem irisierenden

Schimmer, der auch das Leuchten des Goldlacks noch mit hellem

Klang übertönt. Durch eine raffiniert vereinfachte, fast monumentale

Kombination von Schwarz, Gold, Perlmutter, Silber und Blei haben die

großen Meister Kôetsu (i CC8-1637) und Kôrin (16C8-1716) faszinierende

Wirkungen hervorgebracht (Abb. 11)49. Hier und bei den älteren

Lackarbeiten der Ashikaga-Zeit liegen die unübertroffenen Höhepunkte
dieser Kunst, eines nur den Japanern gelungenen handwerklichen
Zauberspiels mit dem Golde.

III. PROFANE MALEREI DES MITTELALTERS UND DER NEUZEIT

Nach den beiden Gipfeln im buddhistischen Gesamtkunstwerk des

Mittelalters und in den Lackarbeiten hat die Kunst des Goldes einen dritten
in der weltlichen Malerei der Neuzeit, das heißt zwischen icco und

1800, erreicht. Doch um diese recht zu sehen, ist zuvor ein kurzer Blick
zurück auf die profane Malerei des Mittelalters zu werfen 5°.

Imyamatoe [46] des 11. bis 13. Jahrhunderts - und in der Weiterführung

seiner Tradition bei der Tosa-Schule bis ins 19.— begegnet das Gold

hauptsächlich in dreierlei Form : als sakrales Symbol, zur Darstellung

49. Abbildung des berühmten Kastens mit Iristeich und Bohlenbrücke (dem Yatsuhashi- oder

Kakitsubata-Motiv aus dem «Ise-Monogatari») von Kôrin : W. Speiser, Die Kunst Ostasiens, Berlin

19 j6, Abb. 1 jj ; PJA V jo (farbig, etwas zu stumpf in der Wirkung). - Von Kôrin (über seine

Malerei s. unten), dem reichen Bürgersohn und Ästheten, wird erzählt, er habe bei einem Picknick

Eßwaren in ein mit einer Goldzeichnung verziertes Hüllblatt des Bambusschößlings

eingewickelt und dieses dann in einen Fluß geworfen-womit er ostentativgegen die von derToku-

gawa-Regierung erlassenen Luxusverbote verstieß. Diese ständig wiederholten (also offenbar

wirkungslosen), gegen das immewreicher werdende Bürgertum gerichteten Verbote hinderten
nicht eine steigende Prachtentfaltung ; sie weisen uns daraufhin, daß die Frage nach dem Gold

in der Kunst auch eine soziologische Seite hat, von der wirtschaftsgeschichtlichen abgesehen.

jo. Die in China seit der T'ang-Zeit beliebte sogenannte Grün-Gold-Landschaftsmalerei

(chin-pi shan-shui, jap. kimpeki-sansui) ist in Japan trotz vereinzeltem Vorkommen in der späten

Ashikaga-Zeit nicht heimisch geworden; Abb. eines Beispiels: O.Sirén, Chinese Painting III,

London 19 j6, Taf. 274. Das bedeutendste japanische, im Stil völlig unchinesische Beispiel ist
das Wandschirmpaar mit Berg- und Seelandschaft in den vier Jahreszeiten im Kongôji bei Osaka

(16. Jh. ; farbige Abb. : H.Minamoto, a.a.O., s. Anm. io, Taf. 142).



DAS GOLD IN DER JAPANISCHEN KUNST I03

goldener Objekte und zum Schmuck der Bilderrollen oder später dann

der Bildbücher.
Erscheinen in den Bild-Erzählungen, den emaki [47], überweltliche

Wesen buddhistischer Herkunft, so zeigen ihr Körper, ihr Nimbus, ihr
Gewand und ihre Attribute die numinose Goldfarbe ebenso, wie es in
der Kultmalerei üblich ist. Als Beispiele mögen dienen: der Buddha

Amida und seine Begleiter im Taima-Mandara-Engi [48] und die wundertätige

Almosenschale des Mönchs Myôren im Shigisan-Engi [49], die in
der gemeinten Wirklichkeit schwerlich als golden vorzustellen ist. In
der shintoistischen Sphäre begegnen etwa die vernichtenden Blitze des

zum rächenden Gott gewordenen Ministers Sugawara Michizane im

Kitano-Tenjin-Engi [ ro]5I ; diese sind in kirikane ausgeführt, wie manchmal

auch die Strahlen an Nimben.
Die Wiedergabe realer Objekte aus Gold oder mit Goldschmuck -

Geräte wie Lackkästen, Gewandornamente und dergleichen — kommt
in den Werken desyamatoe so häufig vor, daß wir keine Beispiele
aufzuzählen brauchen. Hier hat das Gold einen auf «Realismus» zielenden

Darstellungswert und zudem, im Verein mit den oft prächtig-bunten
oder vornehm-zarten Farben, die Funktion einer steigernden dekorativen

Akzentuierung. Mindestens ebensoviel wird Silber verwendet ; dabei

handelt es sich technisch, wie auch in der späteren Malerei und
Graphik, nicht selten um Glimmerpulver (kirara [ci], englisch mica), das

sich nicht verfärbt. Eine bedeutende Rolle spielen Gold und Silber in
den emdb'-Bildern und auch sonst inyamatoe-Gemälden jedoch nicht.

In bemerkenswertem Umfang dagegen verwendete man im Mittelalter
das Gold zur dekorativen Ausstattung von Buch- und Bilderrollen, gerade

ji. Farbabbildung: Taima Mandara Engi: Nihon Emakimono Zenshû (Japanese Scroll Paintings)

XI (Tokyo 19 j 8 Färbtaf. 7 ; vgl. Yûzû Nembutsu Engi, 1414 : Toda (s. Anm. 11 pl. XIX
(derart reiche Goldmalerei wie in diesem Werk scheint jedoch ein Spätphänomen imyamatoe
zu sein). - Shigisan Engi: N.Emak.Zenshû IT (Tokyo 19J8), Farbtaf. 1 ; Akihisa Hase und Dietrich

Seckel : Emaki, Zürich 19 J9, Taf. 1 j/16 und 2 8 ; über Farbe und Gold im emaki siehe dort,
S.J4L ; vgl. Gisela Armbruster, Das Shigisan-Engi-Emaki, Hamburg 19J9, S. J7ff. - Kitano
Tenjin Engi: N.Emak.Zenshû Vili (Tòkyo 19J9), Farbtaf. j.



104 D.SECKEL

auch solcher des yamatoe. Nicht nur wurden sie mit Brokatstoffen montiert

und bisweilen mit vergoldeten Metallbeschlägen versehen, sondern
auch das Papier selbst bekam auf zartfarbigem Grund gern einen Dekor
aus goldgemalten Ornamenten (mit Vorliebe Blumenmotiven) und aus

unregelmäßig hingesprenkelten Gold- und Silberblättchen, -flocken,
-fäden und -pulver ; darüber wurde dann der Text in zierlich perlender
Kursivschrift, meist einem Gemisch von chinesischen Wort- und
japanischen Silbenzeichen, geschrieben (Abb.3)52. Besonders raffiniert ist
dieser bezeichnend japanische, einem höchst delikaten höfischen
Geschmack entspringende Schmuck im Genji-Monogatari-Emaki ([c2];
12. Jh.) und in den Rollen mit kalligraphisch geschriebenen
Gedichtanthologien aus der Fujiwara-Zeit. Er unterscheidet sich künstlerisch in
fundamentaler Weise von der — letztlich aus China stammenden —

dekorativen Goldmalerei auf dunklem Grund, die wir bei der buddhistischen

Kunst erwähnten : keine formal präzise durchgeführten Ornamente,
sondern locker improvisierte, oft abstrakte Motive ; keine regelmäßige

Ordnung, sondern asymmetrische Streuung; keine flüssige, feierlich leuchtende

Zeichnung, sondern ein knisterndes Spiel kühler, herber, doch

höchst eleganter, in vielen zarten Nuancen metallisch schimmernder

Schmuckpartikel. Dieser ungegenständliche Dekor dringt hie und da

sogar in figürliche und landschaftliche Darstellungen ein, soweit diese

ihrerseits schmückenden Charakter haben : das berühmteste Beispiel
sind die Titelbilder (mikaeshi-e) der von der Fürstenfamilie Taira (Heike)

1164 dem Itsukushima-Shintoschrein (bei Hiroshima) gestifteten Sûtra-

j2. Genaue Beschreibung (mit japanischer Terminologie) bei Kenji Toda (s. Anm. 11),
S. 34fr. Abb. : Moriya (s. Anm?io), Taf. 3 ; Yukio Yashiro/Peter C.Swann: Japanische Kunst,

München/Zürich 19J8, Taf. 96 (farbig). - Vollständige Reproduktion der Textpartien des

Genji Monogatari Emaki: N.Emak.Zenshû I (Tokyo 19J8), Taf.43-64, vgl. Farbtaf. 1. -
Farbige Abb. von Gedichttexten: Zs.Bijutsu Kenkyû (Tokyo), Nr. 193, July 19J7, Taf.I; Shodô

Zenshû, Bd. 12, 2. Aufl., Tokyo i9j6, Taf. 1-3 ; Bd. 13 (19JJ), Taf. 1 ; Bd. 14 (19J6), Taf. 1

(in diesem Band das berühmte «Nishi-Honganji-bon Sanjüroku-nin-shü» auch in vielen
nichtfarbigen Abb.). - In der späteren Buchausstattung des 16. bis 19. Jahrhunderts wird dies

Dekorverfahren fortgesetzt, besonders auf Vorsatz- und Umschlagpapieren — zum Teil bis in die

Gegenwart.



£*»V«W

•**r



Liegender junger Mann. Wohl Teil eines
Wandschirms. Frühes 17. Jahrhundert;
Tusche und Farben auf Goldgrund; j2x
30,j cm. Sammlung Emil Preetorius,
München. (Mit freundlicher Genehmigung
des Museums für Völkerkunde, München.)
Klischee und Druck: F. Bruckmann K.G.,
München.
Die Farbtafel ist der großherzigen Spende
eines Gönners zu danken.



Io6 D.SECKEL

rollen (Heike-Nôkyô [ C3])53 ; diese bilden überhaupt den Höhepunkt der
aristokratischen Buchillumination des alten Japan, sind von schimmernder,

juwelenhafter Kostbarkeit, bleiben aber dank dem ungemeinen
ästhetischen Feingefühl der Fujiwara-Kultur stets innerhalb der Grenzen

vornehmsten Geschmacks.

Die im altenyamatoe so bedeutende Schmuckfunktion des Goldes setzt

sich in gesteigertem Maße fort in den Nara-ebon [ 54]54, den—heute würde

man sagen — bibliophil ausgestatteten, für vornehme und zum Teil wohl
auch bürgerliche Kreise bestimmten, mit bunten Miniaturen geschmückten

Geschichtenbüchern von unterschiedlicher Qualität, die im 16.

und 17. Jahrhundert die Emaki-Kunst unmittelbar weiterführten ; sie

sind oft auf gold- und silberdekoriertes Papier geschrieben und hübsch

gebunden, meist in dunkelblaues, ebenfalls gold- und silberverziertes

Papier. Die äußeren Umschlagflächen tragen häufig Naturmotive in den

drei traditionellen Techniken des Golddekors - kalligraphischer
Linienzeichnung, malerischer Lavierung und Gesprenkel von Goldflöckchen -,
die inneren einen vollständigen Überzug von Blattgold oder -silber, aus

dessen mattglänzender Fläche oft Schmuckmotive über einem untergelegten

Holzblock blank herauspoliert sind. In all dem folgen diese Bücher

durchaus dem opulenten Geschmack ihrer Zeit, der sich am deutlichsten

in der das Gesamtbild weithin beherrschenden dekorativen

Goldgrundmalerei offenbart, bringen diesem Geschmack aber gutenteils die

J3. Farbige Detailabb. : Toda (s. Anm. 11), Taf.III. Umfassende Publikation : N.Emakimono

Shûsei, Bd. 6, Tokyo 1929 (auch farbige Abb., darunter die kostbare, goldverzierte Außen-

montierung der Rollen). Farbtafeln auch bei Moriya («. Anm. 1 o), Taf. ji, und bei Minamoto

(s. Anm. io), Taf. I und 79.-In den Heike-Nôkyô spielt auch das Silber eine bedeutende Rolle.

J4. Kenji Toda : Descriptive Catalogue ofJapanese and Chinese Illustrated Books in the Ryersoa

Library, Chicago 1931, S. jff. Pierre Humbertclaude : «Nara-ebon. Le livre à miniatures
japonais, IJ70-1730». In: Conferenze tenute all'Is.M.E.O., Bd. 2 (Serie Orientale Roma 7),

Roma 19JJ, S. 111-IJ3; Yutaka Shimizu: Nara Picture Books, translated by Richard Zum-

winkle, Los Angeles i960, mit 10 z.T. farbigen Tafeln. - Für die Buchkunst um und bald

nach 1600 sind auch die Saga-bon besonders wichtig, die von Kôetsu und seinem Freund

Suminokura Soan (vgl. Anm. 76) herausgebrachten bibliophilen, mit Hilfe beweglicher Typen

hergestellten Drucke klassischer Literatur ; ihr zartgetöntes Papier trägt häufig Dekormotive

in Gold und Silber (technisch : Mica) unter der Schrift.



DAS GOLD IN DER JAPANISCHEN KUNST I07

Nuancenfeinheit der älteren Kunst zum Opfer. Im Bereich der Buchkunst

leiten die (bisweilen schon gedruckten) Nara-ebon im späteren

17. und im 18. Jahrhundert in die Ära des holzschnitt-illustrierten, nun
für ein großstädtisches Publikum bestimmten und aus technischen

wie soziologisch-wirtschaftlichen Gründen gewöhnlich auf kostbaren
Schmuck verzichtenden Blockbuchs über.

Aus der Stiltradition des mittelalterlichen yamatoe und teilweise auch aus

den Anregungen der Lackkunst — die selber ja in mancher Hinsicht vom

yamatoe, seiner Malerei wie seiner Dekorkunst beeinflußt war - erwächst

etwa um die Mitte des 16. Jahrhunderts die vielfältige, geradezu
leidenschaftliche Verwendung des Goldes in der neuzeitlichen Malerei, in
erster Linie in Form goldgrundiger und golddekorierter Bilder großen
Formats. Der Goldgrund war vermutlich etwas bis gegen i r co in der
japanischen Malerei Unbekanntes55 und dürfte wohl auf den direkten Einfluß

der Lackarbeiten mit kinji (ikakeji,fundame) zurückgehen, die ja
mindestens seit der Kamakura-Zeit vorkamen56. Sein Aufschwung wäre aber

undenkbar gewesen ohne die kulturgeschichtliche Lage und den aufs

Großzügige und Opulente gehenden Zeitgeist der Momoyama- und frühen

Tokugawa-Periode, in der auch die repräsentativen Burgen und
Paläste der daimyô weitläufig und prächtig emporwuchsen und nach einer
für große Räume berechneten, dekorativen Malerei verlangten (Abb. 7).
Im 17./18. Jahrhundert gehörte diese Prachtentfaltung auch in reichen

Bürgerkreisen, ja bis in die Klöster hinein zum Stil des Wohnens und

Repräsentierens ; daneben freilich, das ist nie zu vergessen, steht immer

JJ. Silbergrund ist für Wandschirme durch Darstellungen in emaki des 12. Jahrhunderts
bezeugt (Genji, Shigisan), Fächer mit Goldgrund durch literarische Nachrichten (Alexander
Soper: «The Rise of Yamatoe», Art Bull. 24/4, Dec. 1942, 371). Ob Goldgrund auch für größere

Gemälde (Türen, Wandschirme) des 12. bis 14./1 j. Jahrhunderts noch dokumentarisch
nachweisbar sind, muß offen bleiben.

j6. Beispiel: Schreibkasten (im Tsurugaoka-Hachiman-gû, Kamakura) mit Chrysanthe-
menhecke in Perlmuttereinlage auf Goldgrund ; Otto Kümmel : Die Kunst Chinas, Japans und
Koreas (Handbuch d. Kunstwiss.), Wildpark-Potsdam 1929, Abb. 136; PJA V, Fig. 7 j, vgl. 76,
77 ; Casai (s. Anm. 4j), Abb. 6 ; Kopie in Farbabb. : Herberts (s. Anm. 3), S. 149.



Io8 D. SECKEL

auch die nach asketischer Schlichtheit strebende, sich nicht an Gold- und

Farbenglanz erfreuende, sondern sich ins Schwarzweiß der Tuschmalerei
vertiefende Tee- und Zen-Ästhetik als Gegenpol, Ergänzung und
Ausgleich.

Träger der großformatigen und goldreichen Gemälde -i sind in
vornehmen Wohn- und Repräsentationsräumen die festen Wände, die

Schiebetüren (fusuma, früher auch «shôji» [ce]) und die Wandschirme

(byôbu und tsuitate [r6]) ; der zusammenfassende terminus technicus für
die Tür- und Wandbemalung generell ist shôheki-ga, für goldgrundige,

buntfarbige Gemälde im besonderen: kimpeki-shôheki-ga [C7]58. Doch

kommen sehr häufig auch monochrome Tuschgemälde auf weißem

Papiergrund und gelegentlich zartfarbige Darstellungen im Stil desyamatoe

in dieser Bildform vor ; ein vollständiges Repertoire, geschaffen von
berühmten Kanô-Meistern des 17. Jahrhunderts, bietet die Ausmalung des

(im Kriege zerstörten) Wohnpalastes im Schloß von Nagoya59. Auf
Rollbildern (kakemono und emakimono) kommen Goldflächen schon aus
technischen Gründen nicht in Betracht. Für Goldgrundbilder wurde das

starke Papier mit quadratischen Blattgoldstücken (kimpaku [c8]) von

etwa 10 cm Seitenlänge beklebt60, deren Ränder (auch aufAbbildungen)
ziemlich deutlich sichtbar bleiben ; dieser Goldgrund hat einen milden,
das Licht warm reflektierenden, doch nicht grell spiegelnden Schimmer,

J7. Farbabbildungen: PJAU6j, 70, 8o;Moriya(s. Anm. 10) 1, 7j;Minamoto(s. Anm. 10),

147. Schwarzweiß-Abbildungen in diesen und vielen anderen Büchern. (Wir zitieren
möglichst Wiedergaben in leicht zugänglichen Publikationen.)

j8. Shô steht für shôji (heute bezeichnet dieses Wort nur noch die nach außen führenden,

mit lichtdurchlässigem Papier bezogenen Türen und steht abkürzend für akari-shôji); heki:

feste Wand; ga: Gemälde, Malerei; kimpeki: eigentlich Gold-Grün-Malerei (vgl. Anm. jo),
hier erweitert auf Gold-(speziell Goldgrund-)Malerei mit reichen, kräftigen Farben. - Der

Terminus shô-heki-ga ist eine Kombination aus shô-hei-ga Gemälde auf (beweglichen) shôji

und byôbu (Wandschirmen ; hei ist eine andere Lesung für byô) und heki-ga Gemälde auf

(festen) Wänden.

J9. Noch rechtzeitig komplett publiziert: (Kokuhô Shiseki) Nagàya-jô, 2 Bände, Tokyo

1942. Zum Teil sind die Bilder gerettet.
60. Vgl. van Gulik(s. Anm. 37), S. 268, Anm. 2; S. joof. Hinweis auf die genaue Beschreibung

der Technik in dem BuchHyôgu no shiori von Yamamoto Gen, Kyoto 1922, 2. Aufl. 1927.



DAS GOLD IN DER JAPANISCHEN KUNST I09

während eine andere, billigere Technik, nämlich der Anstrich des Grundes

mit Goldpulverfarbe (kindei), nur eine stumpfere Wirkung hergibt.
Gelegentlich kommt dieser gemalte Goldgrund auch auf Seide vor. Ein
Ersatz ist der blaß-goldgelbe Farbgrund für weniger anspruchsvolle
Wandschirme.

Aufdem Goldgrund6' -meist also aufkimpaku-Grund - malte man teils
mit opaken Deck- (d.h. Mineral-)Farben, teils auch mit transparenten
(vegetabilischen) Wasserfarben, und zwar entweder auf der durchgehend

mit Gold überzogenen Bildfläche oder auf freigelassenen Stellen
des Papiergrundes. Die Deckfarben setzen sich mit kräftiger Buntheit,
doch stumpfer Oberfläche von dem blanken Goldgrund ab, während er
durch die Wasserfarben stellenweise hindurchschimmert (dies geschieht
bisweilen auch bei lockerem und dünnem Auftrag von Deckfarben) ; so

entsteht das eine Mal eine überwiegend flächige, das andere Mal eine
mehr malerische Wirkung von hohem Reiz. Natürlich wurden diese
Methoden vielfach kombiniert, und hinzu trat ja stets noch die bald kräftig
linear, bald weich und tonig behandelte Tusche für Umrisse,
Binnenzeichnung und Flächenmodulation. Übrigens werden blasse Tuschestreifen

häufig über die Grenzen von Farbflächen und Goldgrund hinweggestrichen,

um deren Begegnung harmonisch zu mildern.
Doch nicht nur durch das Zusammenspiel von Goldgrund und Farben

entsteht eine reiche Wirkung (s. die Farbtafel), sondern zudem findet
auch das Gold selber noch in vielfacher Weise - oft als Gold-auf-Gold-
Malerei - Verwendung. Mancherlei Bildgegenstände werden ohne Rücksicht

auf realistische Wiedergabe golden gemalt ; eine besondere Rolle
spielen Wolken- und Nebelstreifen — ein altes, schon demyamatoe geläufiges

Requisit zur verschleiernden Andeutung, gleitenden Raumver-

61. Über die technischen Probleme beim Malen auf Blattgold spricht das Chieh-tzü-yüan
Hua-chuan (Senfkorngarten) in seinem I.Teil: um Farbe und Tusche annehmen zu können,
muß die Oberfläche erst durch Abwischen vom Öl befreit werden, und um ein Abblättern
und Springen von Goldgrund und Farbschicht zu verhüten, ist eine Alaunlösung aufzustreichen
(Mai-mai Sze: The Tao of Painting, Bollingen Series 49, New York 19J6, Bd. 2, S.49; ibid.
S. j8i über die Herstellung von Goldpaste aus Blattgold).



HO D. SECKEL

Schleifung und dekorativen Belebung -, die hier nun in verschiedener
Technik in Gold ausgeführt werden : als Aussparung aus dem kimpaku-

Goldgrund, in flacher Jb'nJei-Goldmalerei und durch locker verteilte
größere Goldflocken oder ganz feines Goldgesprenkel, häufig sogar in
leichtem Relief. Dieses ist unter der Goldschicht aus weißem
Muschelkalkpulver (gofun [ss]) modelliert - eine mori-age ([60] ; «Aufhäufung»)

genannte Technik, die in dieser großformatig-dekorativen Malerei auch

für farbige Partien, zum Beispiel Blüten, benutzt wird. Doch nicht etwa

nur Wolken, sondern auch andere Dinge können in goldenem mori-age
behandelt werden, etwa das Brückengeländer und der Uferkorb auf dem

Ujibashi-Wandschirm (Abb. 8) ; ebenso kann diese Technik im Dienst
abstrakt-dekorativer Bereicherung des Bildes stehen, wenn goldene
Bodenflächen, Hügel und wiederum Wolken mit einem kleinteiligen,
bisweilen in Anlehnung an Textilmuster sogar geometrischen Ornament
besetzt sind. Es kann kein Zweifel bestehen, daß diese Technik unmittelbar

von dem Relief-Goldlack (taka-makie) angeregt ist, der im ir. und

16. Jahrhundert zur vollen Reife gelangt war. Und endlich lassen sich

durch Goldmalerei auf Goldgrund zusätzliche Schattierungen anbringen,
wie etwa an den Planken der Brücke oder am Rand des Ufers auf jenem
Wandschirm. Für all diese Zwecke steht noch eine weitere Form der

Bereicherung und Nuancierung zur Verfügung : der Goldpaste (kindei)
können drei Farbtöne gegeben werden, nämlich warmes, volles Gold

(reines Goldpulver), blasses, gelblich-grünliches Gold (eine Mischung

mit Silberpulver) und violett-rötliches Gold (shi-kin [61] ; Mischung von

Kupfer, Gold und Silber im Verhältnis 8,r : i,r : 0,1). Neben den auf

großflächigen Auftrag und dekorative Fernwirkung berechneten Methoden

steht aber auch eine lineare Feinmalerei in Gold, durch die etwa

auf opaker Farbe Blattadern oder Staubgefäße, Vogelfedern oder Ge-

wandmuster einen zarten Reiz erhöhter Kostbarkeit erhalten ; andererseits

bekommt eine opake Farbe durch dünn auflaviertes Gold, eine

transparente Farbe auf durchscheinendem Goldgrund einen malerischen,

von innen her leuchtenden Schimmer. Besonders in der Sôtatsu-



DAS GOLD IN DER JAPANISCHEN KUNST III
Kôrin-Schule ist das für sie charakteristische feuchte Ineinanderlavieren
verschiedener Farben und verschiedener Tuschetöne, das sogenannte
tarashikomi [62], nicht selten auf Goldgrund ausgeführt und zu einer
faszinierenden Steigerung gebracht worden (Abb.4)6\

Wie aufden Lackarbeiten und im altenyamatoe kombiniert man in diesen

dekorativen Bildern mit dem Gold das Silber, zum Beispiel für den

Mond (Abb. 8) oder für Wellen, aber auch für die auf Wolken gesprenkelten

Flocken; der Effekt ähnelt dem der Lacke aufs stärkste, zumal

wenn wie aufdem hier gezeigtenUjibashi-Wandschirm die gesamte Wirkung

auf dem beherrschenden Gold und dem tiefen Braun und Schwarz

der Bäume und Wellen beruht und nur die feinen Akzente des Silbers

und der einzigen Farbe : des matten Grüns der jungen Weidenblättchen
hinzutreten63. Doch auch ganze Silbergründe kamen vor ; das berühmteste

Beispiel ist das Wandschirmpaar, auf dessen Rückseite Sakai Hôitsu

(1761-1828), der bedeutendste Nachfolger Kôrin's, Herbstpflanzen
nach dem Gewitter in höchst delikaten Farben gemalt hat, während die

Vorderseite den Donner- und Windgott von Kôrin 's Hand auf Goldgrund
zeigt64.

Fast ein Kuriosum ist es, wenn der Goldgrund auch sogenannten
namfcan-Bildern [63] des frühen 17. Jahrhunderts gegeben wird, die zum

Beispiel nach Vorlagen der Spätrenaissance europäische vornehme Herren

und Damen in einer Ideallandschaft vorführen und dabei von kräftiger

Modellierung, Schlagschatten und anderen westlichen Darstellungs-

62. Vgl. die in Anm. 64 und 69 genannten Publikationen mit Abbildungen von Werken
Sôtatsu's und Kôrin's.

6 3. Dieser Wandschirm im Museum ofFine Arts in Boston ist nur eine von vielen fast
identischen Fassungen dieses beliebten Themas, das an einen berühmten Heldenkampf in den Taira-

Minamoto-Kriegen des späten 12. Jahrhunderts erinnert ; ein bekanntes Beispiel - als

Wandschirmpaar mit durchlaufender Komposition vollständig erhalten - ist im Museum in Kyoto
(Minamoto, Taf. 148).

64. Farbabbildung: PJA II 83; Vorderseite: Kôetsu-Sôtatsu-Kôrin Meisaku Zuroku, ed. Mai-
nichi Shimbunsha, Tokyo 19J7, Taf. Jj/j6. Vgl. Kanô Sansetsu's (1J89-16J1) Wandschirmpaar

mit einer Meerlandschaft mit Vögeln (Minamoto, Taf. 172): Wellen in Relief auf Silbergrund.



112 D.SECKEL

mittein Gebrauch machen65. Trotzdem setzt sich das japanische Element

in der Stilisierung, im Kolorit und manchem anderen so stark durch, daß

kein zu großer Widerspruch, sondern sogar ein über die abendländischen

Vorbilder hinausgehender Reiz entsteht.

Wir sahen, wie bedeutend derAnteil dervamatoe-Tradition an der

großformatigen dekorativen Malerei des 16. und frühen 17. Jahrhunderts ist

und wie sie auch über die Goldlackkunst eine indirekte Wirkung geübt
hat ; die Vorliebe für delikate, vornehme Schmuckeffekte ist ja ein alter

japanischer Zug, der hier nun, dem Zeitgeist entsprechend, monumenta-
lisiertwird. Mit den Elementen desyamatoe, das die Tosa-Schule in reiner
Form weiterpflegte66, verbanden sich nun aber im shôheki-ga derMomo-

yama- und frühen Tokugawa-Zeit die ursprünglich chinesischen Elemente,

die in der vom suiboku-ga [64], der monochromen Tuschmalerei der

späten Sung-Zeit inspirierten Kanô-Schule vertreten wurden. So erfolgte
eine Synthese der stark flächenhaften, buntfarbigen, goldgrundigen,
dekorativ stilisierten Malerei mit der teils kalligraphisch-zeichnerischen,
teils lavierend-malerischen Tuschekunst ; diese Synthese sehen wir
zuerst bei Kanô Eitoku (1$43—1 C90) und seinen Zeitgenossen vollzogen67.
Sie ist für diese Richtung der Malerei lange vorbildlich geblieben, doch

hat sich schon in der 1. Hälfte des 17. Jahrhunderts teils in der Kanô-

Schule selbst, teils bei anderen Künstlern jede der beiden Komponenten
6 j. Minamoto, Taf. 1J3 ; Moriya, Taf. 62 ; PJA II, Textabb. 72 ; farbiges Detail : Taf. 72.
66. Typisches Beispiel: Genji-Monogatari-Album von TosaMitsuyoshi (1J39—1613),

Museum Kyoto: Minamoto, Taf. IJ9. Einige Beispiele in Farbreproduktion: Kunst des Ostens,

Sammlung Preetorius (Ausstellungskat. Hamburg/München 19J8), Nrn. J3-J6. - Ein delikates

Genji-Album von Tosa Mitsunori (1J83-1638) besitzt die Freer Gallery, Washington: auf

weißem Grund feine, präzise Tuschlinienzeichnung kombiniert mit Gold (Paine/Soper - s.

Anm. 11 — Taf. 97 A). - Die Transponierung dieses yamatoe-Albumstils in die Stilsprache der

Sôtatsu-Schule zeigen die Illustrationen zum Ise-Monogatari, die mit zweifelhaftem Recht So-

tatsu zugeschrieben werden (früher Sammlung Masuda, jetzt zerstreut) : Liebesgeschichten des

japanischen Kavaliers Narihira, hrsg. u.übertr. von Oscar Beni, mit kunsthistorischer Einleitung

von Dietrich Seckel, München 19J7 (mit 14 Farbabb. ; vgl. unsere Abb.4).
67. Typische Beispiele : PJA II 67 (Wandschirm mit Felsen und Löwen von Eitoku, 1J43-

1J90) ; Moriya, Taf. 1 (Türbilder mit Kirschbaum im Chishaku-in, Hasegawa Tôhaku, 1 J39~"

1610, zugeschrieben); Moriya, Taf. J3 (Wandschirm mit den Drei Essigkostern von Kaiho

Yûshô, 1J33-161J).



DAS GOLD IN DER JAPANISCHEN KUNST II3
auch selbständig gemacht oder doch das Übergewicht erlangt: dieyama-
toe-Komponente bei Sôtatsu und Kôrin, den größten Meistern des

raffiniert vereinfachenden Stilisierens, sowie im frühen ukiyoe oderfûzokuga
[6 c]; und die suibokuga-Komnonente — um nur stichwortartig ein paar
wichtige Namen herauszugreifen «- bei Malern wie Kanô Tannyû (1602
bis 1674) und seinem Bruder Naonobu (1607-16C0) und später dann in
der Maruyama-und der Dunjin^a-Schule [66]. Eine spannungsreich
kontrastierende Kombination beider Elemente begegnet in manchen
Bildern des frühen ukiyoe, zum Beispiel in dem berühmten Hikone-Wand-
schirm (Sammlung li; 2. Viertel des 17. Jh. s ; Farbabbildung in dem in
Anmerkung 69 genannten Werk) : dort steht im Wandschirmbild ein
Wandschirm, und während die Genreszene selbst in reinem yamatoe-
ukiyoe-Stil mit festen Umrissen und flächigen, reichen Farben gemalt ist,
zeigt die Landschaft des Schirms den typischen, chinesischen Tuschstil
der Kanô-Schule - der Goldgrund aber geht hinter beiden einheitlich
durch. Die Geschichte der neueren japanischen Malerei zeigt eine reiche

Polyphonie verschiedenster Stile, doch umspielt sie immer wieder die
beiden, durch yamatoe und suibokuga vertretenen gegensätzlichen Pole

einer linear-flächenhaften, reichfarbig-dekorativen und eurer malerisch-

tonigen, monochromen Malweise. Daß aber das Gold keineswegs nur in
der ersteren eine Rolle spielt, werden wir noch sehen ; solch eine

Einseitigkeit widerspräche durchaus dem universalen, stets polare Möglichkeiten

umgreifenden Geist dieser Kunst. Immerhin hat die reichfarbig-
golddekorierte Malerei im 17. Jahrhundert bei Sôtatsu und andererseits
bei den Meistern des Genrebildes, das man als «frühes ukiyoe» oder als

fûzokuga bezeichnet und das volkstümliche Feste, Handwerker, mit
Vorliebe junge Leute bei vornehm-lässiger Unterhaltung, bei Spiel und

Tanz, besonders gern aber hochelegante Freudenmädchen darstellt,
gerade aus der jamatoe-Tradition ihre stärksten Kräfte geholt68. Die von

68. Hierfür bietet unsere Farbtafel ein schönes Beispiel; vermutlich ist das Bild ein Teilstück

aus einem Wandschirm, vgl. etwa die ähnliche liegende Einzelfigur auf dem Hikone-
Wandschirm (Moriya, Taf. 61).



114 D-SECKEL

Sôtatsu (f 1643) begründete, apart stilisierende Malerei wurde dann von
Kôrin (16C8-1716) auf ihren Gipfel geführt und machte reichen
Gebrauch vom Goldgrund, während das ukiyoe, das etwa gleichzeitig mit
Kôrin in die volkstümliche Holzschnittkunst mündete, dort dann schon

aus ökonomischen Gründen auf das Gold fast ganz verzichten mußte

(vgl. unten, IV). Sowohl in der Sôtatsu-Kôrin-Schule wie im frühen

ukiyoe aber, die beide eine stark vereinfachende, silhouettenhaft-flächige
Form in monumentaler und doch eleganter, rhythmisch ausgewogener
Komposition vor mächtig wirkende Goldgründe stellten, hat die Kunst
des Goldes in Japan ihren letzten großen Höhepunkt erreicht, bevor sie

auf die Abwege des bloß Spielerischen oder Geschmacklos-Überladenen

geriet69.

Die Goldgrundbilder fassen alle Formen zu einfachen, auf der Fläche

frei entfalteten Komplexen zusammen, lassen sich nicht zu sehr auf
minutiöse Details ein und bevorzugen ein kräftiges, doch meist wohlabgewogenes

und alle grelle Buntheit meidendes Kolorit. Selbst im frühen

ukiyoe, einer relativ «realistischen» Kunst, tritt nie eine Diskrepanz auf

zwischen dem abstrakten Goldgrund und den lebensnah erfaßten
Gegenständen (meist Figuren aus der zeitgenössischen Umwelt), weil bei diesen

von vornherein ein hoher Grad von Stilisierung wie auch von Ent-

räumlichung den Zusammenklang garantiert. Auch in dieser profanen
Malerei besteht ein dialektischer Gegensatz zwischen Gold und Farben ;

einerseits stellt der Goldgrund sich den Farben als etwas Andersartiges,
als ein über die greifbare Erscheinungswelt Hinausführendes entgegen,
andererseits aber lockt er intensivere Farbwerte hervor, provoziert
sozusagen die Farben zu stärkerem Leuchten und zu reinerem Aussprechen
ihres Wesens, denn nur so können sie sich gegen den Goldglanz behaupten.

Die Nachbarschaft des Goldes steigert die Schönheitswirkung der

69. Sôtatsu-Kôrin-Schule: Farbabbildungen bei PJA II 78 (Sôtatsu: Windgott); Moriya,
Taf. 7 j (Kôrin : Iris-Wandschirm, Detail : PJA II 80), vor allem glänzende Farbtafeln in Küetsu-

Sôtatsu-Kôrin Meisaku Zuroku (s. Anm. 64). — Ukiyoe-Schule : Kinsei-shoki Fûzoku-ga, ed.

Nationalmuseum Tokyo, Kyoto 19J7. - Aus beiden Schulen (unbefriedigende) Farbtafeln in

Yashiro/Swann (s. Anm. j2).



DAS GOLD IN DER JAPANISCHEN KUNST HC

Farben, ihren schmückenden, gleichsam musikalischen Eigenwert ; auf
ihm stehen alle ihre reinen Töne wie auf einem Orgelpunkt und kommen,

untereinander oft recht disparat, durch ihn erst zur Harmonisierung

und höheren Einheit. Die dargestellten Dinge, selbst wenn es

triviale Genremotive sind, gewinnen eine vornehme Schönheit und werden

auf eine höhere Realitätsebene erhoben, ja zu einer gewissen Idealität

gesteigert, ohne doch den Sinnen entfremdet und ihres konkreten
Lebens- und Sachgehalts entkleidet zu werden.

Gerade der kunstgewerbliche Charakter dieser Goldgrundbilder, ihr
Kostbarkeitswert, die Augenfreude ihres reichen Farbenklangs ist es,
die sie erst ihre eigentliche Aufgabe recht erfüllen läßt. Denn ihre
künstlerische Wirkung sollte durchaus eine dekorative und repräsentative
sein und war auf größere Räume und eine gewisse Fernwirkung berechnet

In den Adelspalästen vorallem hatte eine solche Ausmalung (Abb. 7 7°)

im Verein mit den vergoldeten Schnitzereien und Metallbeschlägen
an Gebälk und Decke nicht nur einen höfischen Prunkwert, sondern
auch eine praktische Funktion, nämlich durch den Reflex des von draußen

kommenden indirekten Lichtes eine größere Helligkeit und eine
schwebende Lichtstimmung zu schaffen ; zugleich weiten die Bilder mit
ihrem aufgelichteten Goldgrund den Raum wesentlich aus und lassen

seine Grenzen, ganz im Sinne japanischer Architektur, unbestimmt,
schwebend und leicht erscheinen. Das Standortlicht ist hier wie bei aller

raumgebundenen Malerei äußerst wichtig71 ; das Tageslicht fällt nie
direkt und von oben ein, sondern stets schräg von unten her, vom Boden

draußen reflektiert, und nur so kommt der Goldglanz auf den Wand-,
Tür- und Schirmbildern richtig zur Geltung. Dieses Licht ist niemals

stark und ungefiltert, sondern diffus und daher fähig, von den mattglän-

7 o. Reproduziert nach der guten Farbtafel PJA VI 3 3. Dieser besonders große Saal befindet
sich seit der Kan'ei-Zeit (1624-1643) in dem Tempel Nishi-Honganji in Kyoto, bildete aber

ursprünglich die Audienzhalle (taimenjo) in Toyotomi Hideyoshi's Schloß in Fushimi (Momo-
yama) bei Kyoto (1J94). Einige Abbildungen des Saales auch bei Arthur Drexler: The Architetture

ofJapan, New York 19 JJ, S. 116 ff. ; aus dem Nijo-Schloß, Kyoto: S. 131 ff.

71. Vgl. Wolfgang Schöne: Über das Licht in der Malerei, Berlin 19J4.



Il6 D.SECKEL

zenden Goldflächen in voller Breite und nicht bloß in punktueller
Spiegelung aufgefangen und dem ganzen Raum mitgeteilt zu werden. Auch
dadurch, daß die weitausgreifenden Kompositionen die architektonischen

Rahmengrenzen überspielen und oft um den ganzen Raum

herumgleiten, wird die Gesamtstimmung von diesem Goldglanz beherrscht.
Trotzdem bleibt die Wirkung immer vornehm und unaufdringlich,
ruhig und tief. Übrigens legte man bei den auswechselbaren Wandschirmen

Wert darauf, daß sie nicht nur mit ihrem Bildmotiv, sondern auch

mit der Gefühlswirkung ihres Grundes richtig in die Jahreszeit paßten :

im Sommer empfand man Goldgründe als zu heiß und gab den

Silbergründen wegen ihrer Kühle den Vorzug7*.
Mit so prächtigen, volltönend instrumentierten Goldgrundbildern

wurden vorwiegend die offiziellen Repräsentationsräume ausgestattet ;

intimere oder informelle Räume oder solche, die im Geist der Teezeremonie

gestaltet wurden, verlangten eine weniger kostbare Ausmalung

von zarter Wirkung und ruhiger Stimmung73. Hierfür bot sich — namentlich

auch für die Empfangs- und Gasträume der Klöster - das

monochrome oder nur leicht kolorierte Tuschbild auf elfenbeinweißem

Papiergrund an. Auch dieses wurde - eine im suibokuga der Ashikaga-Zeit
und seinen chinesischen Vorbildern undenkbare Neuerung - mit Gold

geschmückt, aber nun in anderer, zarterer Weise als durch den

Goldgrund : nur stellenweise wurde — wiederum in Anlehnung an die
Lackkunst und das alteyamatoe — Goldpulver in Form lockerer Nebelwolken

aufgesprenkelt, oder Teile der weißen Grundfläche bekamen eine hauch-

7 2. Ein Beleg aus dem Jahre 1699 findet sich bei dem Haiku-Dichter Kagami Shikô in seiner

Schrift Zokugoron (Horst Hammitzsch: «Zu den Begriffen wabi und sabi im Rahmen der
japanischen Künste», in: Nachr.d.Ges.f.Natur-u. Völkerkunde Ostasiens (NOAG), Nr.8j/86, I9J9>

S.48).
7 3. Beispiel : die Ausmalung der Jôraku-den des Nagoya-Schlosses von Kanô Tannyû

(Publikation s. Anm. j9, Bd. 2, Taf. 132-147; eins der Bilder auch PJA II 74). Die für die

Ausmalung von Wohnbauten geltenden Regeln über Wahl und Reihenfolge bestimmter Themen,

Techniken und Stile wären einer Untersuchung wert. Reiches Material vorzugsweise aus

klösterlichen Wohnräumen vom Typ des shoin-zukuri publiziert Kitao Harumichi : Kokuhô Shoin

Zushû (engl. Titel : Famous Ancient Houses inJapan), 13 Bände, Tokyo 193 8-1940 (darunter auch

Goldgrundbilder).



DAS GOLD IN DER JAPANISCHEN KUNST II7
feine Lavierung mit stark verdünnter Goldfarbe (kindei) oder einer
Mischung von blasser Tusche und Goldpulver74. Kanô-Meister wie Tannyü
haben zauberhafte, delikate Wirkungen durch dieses Zusammenspiel

von Weiß, Schwarz und Gold hervorgebracht, aber auch ein Maler wie

Maruyama Ökyo (1733—179c), der gegenüber der chinesisch-formalistisch

gewordenen Kanô-Schule seiner Zeit einen auf intensiver
Naturbeobachtung beruhenden, vergleichsweise realistischen Stil heraufführte,

bediente sich gern desselben eleganten Mittels, um seinen
monochromen oder leicht farbig getönten Bildern einen geistvollen Akzent
dekorativer Kostbarkeit zu verleihen (Abb. 6)75.

Noch in anderer Weise wirkten Tusche und Gold im frühen 17.
Jahrhundert zusammen, ebenfalls im Rückgriff aufs yamatoe, wenngleich in
einer dem Geist des suibokuga entstammenden Variante. Diese Neuerungen

sind der Arbeitsgemeinschaft der großen Künstler Sôtatsu und
Kôetsu zu verdanken und dringen bald auch in die kleineren, intimen
Bildformen ein : das emaki, das kakemono, das Albumblatt und das Fächerbild.

Die eine besteht darin, daß mit Gold- und Silberfarbe dekorative
Skizzen von Pflanzen und Tieren auf weißes oder farbiges Papier gemalt
werden und «Unterzeichnungen» (shita-e [67]) für kalligraphisch
geschriebene Gedichttexte im Format des emaki oder des shiki-shi [68], des

fast quadratischen Gedichtblatts bilden (Abb. c) ; die tiefschwarzen
Schriftzeilen fließen und schweben in locker-elegantem Rhythmus über
diese geheimnisvoll mit ihnen schwingenden kostbar-zarten Zeichnungen

hinweg76. Ob Kôetsu, der überragende Kalligraph, eigenhändig die

74. So auf den Bildern mit Affenfamilie auf altem Kiefernbaum (ehemals zutfusuma) von
Hasegawa Tôhaku (Yashiro/Swann, s. Anm. j2, Taf. I2j; Minamoto, s. Anm. io, Taf. i j6),
doch stark verblaßt ; auch sonst häufig. Vorsicht ist jedoch geboten, da diese Goldlavierungen
öfters erst in späterer Zeit hinzugefügt wurden.

je. Vollständige Abbildung dieses Wandschirms: Yashiro/Swann, Taf. 163/4. Vgl. dort
auch Taf. 161/2, ferner PJA II 84 und Moriya, Taf. 76.

76. Abbildungen: Yashiro/Swann, Taf. ijo; Minamoto, Taf. 161; Moriya, Taf.63; O.
Kümmel: Die Kunst Ostasiens, Berlin 1922, Taf. 143 (das Berliner shikishi-Album); Kôetsu-

Sôtatsu-Kôrin Meisaku Zuroku (s. Anm. 64), Taf.4-6. - Farbig: Nihon Bijutsu Shiryô, ed. Yashiro
Yukio, Bd. V (Tokyo 1942), Taf.94/9j; Shodô Zenshû, Bd. 22, Tokyo 19J9, Taf. 1 (dazu die



Il8 D.SECKEL

shita-e gemalt hat oder sein Mitarbeiter Sôtatsu, ist in vielen Fällen kaum

zu klären, in manchen anderen ist Sôtatsu sicher der Urheber. So wie
sich Kôetsus Gedichtkalligraphie in Geist und Form an der klassischen

Kunst der Fujiwara-Zeit inspirierte, so war die Idee, die Schreibfläche

dekorativ zu beleben, gleichfalls nicht neu ; neu war die flüssige, fein
nuancierte und modulierte, ganz von der Technik und dem Rhythmus des

Pinsels und der Tusche bestimmte Malweise, mit der das Gold hier bald

feucht lavierend, bald linear kalligraphisch gehandhabt wurde. Delikater
Geschmack, poetischer Sinn und eine scheinbar locker-spielende, doch

höchst beherrschte und raffinierte Formkultur machen diese Gedichtrollen

und -blätter zu Höhepunkten einer spezifisch japanischen Kunst.

Die andere neue Methode brachte die Tusche und das Gold viel inniger

zusammen, weil sie sie nicht nur addierte und komponierte, sondern

im wörtlichen Sinne verschmolz. Sôtatsu war wohl der erste, der mit
Farben in noch feuchte Tusche, mit Tusche in Farben und mit Farben in
Farben hineinlavierte, um mit dieser tarashikomi-Technik seinen

überwiegend auf der Basis des flächig-linearenyamatoe stehenden Bildern eine

dem eilten yamatoe nicht erreichbare, aus der Tonfülle der chinesischen

Tuschekunst stammende malerische Weichheit und Tiefe zu geben.

Diese durchsichtige, feuchte Maltechnik nun ließ oft auch den

Goldgrund durchscheinen (Abb. 4)" oder mischte Goldpulver in die Tusche

oder in die Farben selber hinein, so daß ganz neue, bis dahin auch der

dekorativen Goldgrundmalerei nicht zugängliche Wirkungen zustandefolgenden

Schwarzweißtafeln). Dort Taf. 8 eine Gedichtrolle mit gedruckten Gold-Silber-

Zeichnungen; ebenso Taf. 22/23 eine solche mit Schrift von Suminokura Soan, 1J71-1632.
Diese Technik kannte schon die Fujiwara-Zeit (gedruckte weiße und gelbe, d. h. «goldene»
Micaornamente : z.B. Shodô Zenshû, Bd. 13, Taf. 37/38; Bd. 14, Taf. 64/6J; vgl. die

Erläuterungen zu diesen Tafeln). - Eine stilgeschichtliche Zwischenstufe zwischen dem Papierdekor

der Fujiwara-Zeit und Kôetsu/Sôtatsu repräsentiert etwa ein Brief des Ogimachi-
Tennô (reg. 1JJ7-1 j86) auf Papier mit Gold- und Silberbemalung im jamatoe-Stil mit leichter,

an gleichzeitige Lackarbeiten erinnernder Beimischung von suibokuga-Elementen (Shodô

Zenshû, Bd. 2o, Taf. 38/39); noch einen Schritt weiter auf den Kôètsu-Sôtatsu-Stil hin geht

ein Gedichtmanuskript von Konoe Sakihisa (1J36-1612 ; ebenda Taf. 68).

77. Farbreproduktion dieses und anderer Bilder: Liebesgeschichten usw. (s. Anm. 66). Weitere

Farbabbildungen zu Sôtatsu und Kôrin s. Anm. 64, 69.



DAS GOLD IN DER JAPANISCHEN KUNST II9
kamen - intime, oft poetische Wirkungen freilich, die jener repräsentativen

Malerei ja fernlagen. Noch mehr als Sôtatsu haben Kôrin und

seine Nachfolger vom tarashikomi Gebrauch gemacht, auch der «realistische»

Okyo mischte gelegentlich Tusche und Gold, in reichem Maße

zum Beispiel in seinem Wandschirmpaar mit Drachen inWolken (Kyoto,
Kanchi-in), und noch bis in die Gegenwart, bis zu Yokoyama Taikan

(i8c8-i9c8) hin, sehen wir schwarzweiße oder leicht farbige Tuschbilder

durch feines, zart einlaviertes Gold und mitunterauch durch
Goldzeichnung (bei Blattadern, Blüten u. dgl.) zu vornehmer Schönheit

gesteigert. Selbst die Meister des bunjin-ga, die programmatisch dem mit
gelehrter Bildung und geistreich-stimmungsvoller Poesie verschwister-

ten chinesischen wên-jên-hua [69], der sogenannten Gelehrten-, Literaten-

oder Gentleman-Malerei folgten — selbst sie haben, angeregt
vielleicht von den tuschebemalten chinesischen Goldgrundfächern, gern auf

Goldgrund gemalt und diesen auch mit Hilfe der taras/iiJbmi-Technik
durch feucht lavierte Tusche und Farbe hindurchschimmern lassen. Von

Taiga (1723—1776) sei der Wandschirm mit einer Berg- und Seelandschaft,

mit Pavillons und Booten (Sammlung Dan) erwähnt78, und von
seinem Freunde Buson (1716-1783), dem großen haiku-Meister [70],
wären etwa die kleinen Schranktüren zu nennen, die er mit einer zarten

poetischen Landschaft bemalte und die heute dem Kölner Museum für
Ostasiatische Kunst gehören79. Hier ist eine seltene Technik verwendet :

über goldbezogenes Papier ist noch Seidengaze gespannt, auf der dann

gemalt wurde - und wie nun der mattglänzende, verschleierte Goldgrund

durch die Seide und das mit zarten Farben hie und da belebte
Tuschbild hindurchleuchtet, ist schlechthin zauberhaft und beweist aufs

neue, daß die Japaner es wundervoll verstanden, dem Geist des Goldes

78. Abbildungen (auch eine farbige): Zs.Bijutsu Kenkyù, Nr. 134, 1944. - Vgl. das auf
Silbergrund im bunjinga-Stii skizzenhaft mit einer Tuschelandschaft bemalte Wandschirmpaar im
Bostoner Museum, das Hanabusa Itchô (16J2-1724) zugeschrieben wird (Robert T.Paine:
Japanese Screen Paintings, Boston 1938, Taf. i8c,d).

79. Rose Hempel: «Vier Schiebetüren mit Landschaft von Yosa Buson.» In: Nachr. OAG

(s. Anm. 72), Nr. 82, 19J7, S. 26-34.



I20 D.SECKEL

eigentümliche, sehr aparte Reize abzugewinnen und jenseits aller bloß
sinnlichen Lust an seiner schmückendenKostbarkeit, dochauchohne

religiöse Symbolbedeutung mit diesem Kunstmittel ihr in Worten nie recht
faßbares Gefühl für die köstliche und doch so flüchtig-zarte Schönheit
dieser Welt zum Ausdruck zu bringen.

IV. GRAPHIK

Da der japanische Holzschnitt sich an ein breites bürgerliches Publikum
wandte und sowohl technisch wie finanziell auf der Vervielfältigung in

großer Auflage beruhte, kam eine so kostspielige und diffizile, ganz
individuelle Ausstattung des einzelnen Kunstwerks mit echtem Gold
natürlich nicht oder nur in Sonderfällen in Betracht. Wir finden auf diesem

Gebiet das Gold oder andere Metalle nur an drei Stellen : in einer Gruppe
früher, noch handkolorierter Holzschnitte, auf den surimono [71] und

im Glimmergrund mancher Blätter aus der klassischen Zeit.
Offensichtlich in Anlehnung an die dekorative Malerei der frühen

Tokugawa-Zeit (17. Jh.) gingen im ersten Drittel des 18. Jahrhunderts
die Meister des handkolorierten Schwarzweißdrucks — Torii Kiyonobu I.

und IL, Torii Kiyomasu, OkumuraMasanobu, Nishimura Shigenaga und

andere — dazu über, außer den damals beliebten Hauptfarben, dem

Orange (tan [72]), dem Rosa (beni [73]), dem Gelb und Blau, ihre Blätter

durch dezent aufgetragenes Metallpulver — wohl meist Bronze- oder

Messingpulver, kein echtes Gold - zu bereichern ; gern streute man es

relativ locker auf farbigen oder schwarzen Grund, doch stets nur
kleinflächig zur Belebung von Gewändern und dergleichen. Verbindet sich

nun in den urushi-e [74], den «Lackbildern», ein blankes Schwarz -wobei

es sich nicht um wirklichen Lack, sondern mit Leim glänzend
gemachte Tusche handelt -, so leuchtet die Beziehung zu den Goldlackarbeiten

ohne weiteres ein80. v

80. Gute Farbreproduktionen sind äußerst selten ; einige finden sich bei Julius Kurth:
Geschichte des japanischen Holzschnitts, Leipzig 192J-1929, Bd.i, Taf. 12,19; ders.: Masterpieces

ofJapanese Woodcuts, Berlin 1924, Taf. 4.



<&28i
% m>*/- AC¦*&<

-.--.
£• ¦î »:

¦•.

¦'¦>-:

Textpartie aus dem Genji-Monoga-
ari-Emaki. i2.Jh. ; Tusche auf farbi-

em, mit Gold und Silber dekoriertem

'apier; Höhe 21,8 cm. Tokyo, Samm-

ing Masuda. (Mit freundl. Genehmi-

ung des Max Niehans Verlags, Zürich.)
Narihiraam Fuji-san. Albumblatt aus

emlse-Monogatari, Sôtatsu zugeschrieen.

Frühes 17. Jh. ; Tusche und Farben

if Goldgrund; 23x21 cm. (Mit freund-
cher Genehmigung des Carl Hanser

orlags, München.)

1 Emma-ten (Ausschnitt). 1 1 .Jh. ; Farben

und Gold auf Seide. Kyoto, Kanchi-
in. (Kirikane und /OWei-Malerei.)
2 Lotusblüte, Ausschnitt aus: Fugen
Bosatsu. 1 2. JK. ; Farben und Gold auf
Seide. Bujôji, Tottori-Präfektur.
(Kirikane.)

'**.

il. ri£n

W} 111

&

H

V
•*.

%

»

c
* /

^\V



r/W
S

-ì Aiti

V'k hj hSU
».

•fl II

IPw

Vv

ç Kôetsu und Sôtatsu
zugeschrieben : Gedichte und Rehe.

Frühes 17. Jh.;
Ausschnitt aus Querrolle;
Tusche, Gold und Silber auf Pa

pier; Höhe 34 cm. Atami
Museum.

6 Maruyama Okyo:
Ausschnitt aus dem Wand

schirmpaar « Hozusjawa», da

tiert 179J. Tusche, leichu
Farben und Gold auf Papier

Kyoto, SammlungNishimura

7 Empfangssaal im Shoin de

Nishi-Honganji, Kyoto. Mc

moyama-Zeit. (Ursprünglic
im Fushimi-Schloß Hideyc
shis.) 38,6 x 28,8 m. (Nac

Pageant of Japanese Art \
33.)

mimmmSFX •f

l*W*c£3 ¦ "
m

*w%<w



wm m

W
Ju

^S: -**
--r-

»1» mm. 2^
te "S

N:

-•W\
:*-..

8 Ujibashi-Wandschirm. Um i6oo; Tusche, Gold und leichte Farben auf Papier; Höhe ca. i6o cm.
(Courtesy, Museum of Fine Arts, Boston.)



'r&M

+**
j.-

v2>

A,SCw
a

7**-'joi

m

K

9 Schreibkasten (suzuri-bako).
Ashikaga-Zeit; Goldlack; 26,7

X22.6 cm. Tokyo, Cultural

Properties Preservation
Committee. (Nach Pageant of Japanese

Art V 36.)

10 Gewand für das Nô-Spie!
Tokugawa-Zeit; Seide, rot-go!
den; Länge 142,2 cm. Tokyo
Nationalmuseum. (Nach Page

ant of Japanese Art V 1 3.)
11 Kôetsu : Schreibkasten (sl
zuri-bako) mit Bootsbrücke. Fri
hes 17.Jh.; Goldlack mit Ble

und Silbereinlagen; 24x23,1
cm. Tokyo, Nationalmuseun

(Nach Pageant of Japanese Art
46.)

*
KS~-r:\

Abb. 2 und 6 nach photographischen Aufnahmen, die freundlicherweise von der Leitung < er

Ausstellung «Japanse Kunst» im Gemeentemuseum, Den Haag 19J8, gestattet wurden.



DAS GOLD IN DER JAPANISCHEN KUNST 121

Der Zwei-, Mehr- und Vielfarbendruck von etwa 1740 an verwendete
Gold und Silber normalerweise nicht; man begnügte sich mit der

Errungenschaft des immer voller instrumentierten Kolorits im «Brokatbild»

(nishiki-e [7c]), das sich an breite Käuferschichten wandte. Nur in
Sonderfällen suchte man eine reiche und kostbare Wirkung : so vor allem
Utamaro in seinen mit höchstem Geschmack und technischem Raffinement

als Luxusdrucke hergestellten Alben mit Bildern und Kurzgedichten

: « Ehon Waka Ebisu » (Bilderbuch mit Gedichten zu Neujahr, 1786),

«Kyô-getsu-bô» («Der Mondnarr», verschiedene Mondscheinszenen;

1789) und «Gin-sekai» («Silberwelt», d.h. Schneelandschaften und

-szenen; 1790 [76]). In ihnen dient außer der Blindprägung vor allem
Gold und Silber zur Erzielung feinster poetischer Stimmungen ; das Gold
ist gern auf einen mattgrünen Grund aufgetragen.

Die gleiche kunstgewerblich-kostbare, dekorativ-poetische Steigerung

war auch die Absicht bei dem goldenen und silbernen Schmuck der

surimono, den seit etwa 176 c zu Geschenkzwecken bei besonderen

Gelegenheiten für einen Kreis von kennerischen Liebhabern hergestellten
Luxusdrucken verschiedenen Typs, die alle nur denkbaren graphischen
Techniken, namentlich auch die Blindprägung mit ihrem schimmernden
Licht-undSchattenspiel, zu höchstem Raffinement verbanden — in glücklichen

Fällen zu ähnlich vornehmer Schönheit wie in der älteren
dekorativen Malerei, bisweilen aber auch am Rand des Geschmacklosen

infolge vulgärer Überhäufung. Wie schon im altenyamatoe dienen die

Metallpulver einerseits zur Wiedergabe realer gold- oder silberverzierter

Gegenstände, andererseits zur Erzielung übergegenständlicher Schmuckwerte.

Durch die Verbindung der zarten Vielfarbigkeit des

vollentwickelten Farbendrucks mit den feinen Akzenten des Goldes und Silbers

haben die großen Meister des surimono, zum Beispiel Shumman (17 cj
bis 1820), Hokkei (1780-i8co) und Gakutei (-1823-1869-), delikate
kleine Kostbarkeiten geschaffen81. Sie kombinieren meist ein stilleben-

81. Vgl. die einleitende Abhandlung «Die Surimono» von Rose Hempel in dem Katalog:
Ausstellung japanischer Holzschnitte, Sammlung Theodor Scheiwe/Münster (Wolfsburg



122 D.SECKEL

haftes Arrangement reizvoller Gegenstände — Geräte, Blumen, Tiere,
symbolische oder humorvolle Figurenszenen — mit lyrischen oder witzigen,

in flüssiger Kalligraphie beigeschriebenen Kurzgedichten, folgen
also in der Verbindung kostbarer und vornehmer Schmuckwirkung mit
dem literarisch-kalligraphischen Element einer alten, aus der Fujiwara-
Zeit kommendenund seit Kôetsu mit frischem Leben erfülltenTradition.

Auf dem Höhepunkt des Farbholzschnitts (ca. 1790-180 c), als die

größte künstlerische Reife und technische Virtuosität erreicht war, kam

man, wohl angeregt durch den Gold- und Silbergrund der Gemälde,
aber zugleich im Sinne viel älterer, bis in die Fujiwara-Zeit zurückgehender

Gepflogenheiten82, auf den Gedanken, auch manchen normalen

Einblattholzschnitten, namentlich großen Köpfen von Kurtisanen und

Schauspielern, einen gewissermaßen absoluten, die Idealisierung
steigernden und luxuriösen Glanz verleihenden metallischen Grund zu geben

(zuerst Utamaro, Anfang der neunziger Jahre, dann vor allem auch Sha-

raku, 1794/9c). Gold kam nicht in Betracht; so nahm man Glimmerpulver

(kirara, englisch mica ; Glimmerdruck : kira-zuri [77]) mit seinem

Silberglanz und trug es mit Vorliebe auf mattfarbig — grau, blaugrau,

dunkelrot, violett - bedruckte Hintergrundflächen auf'3. In besonderen

Fällen, vielleicht für Vorzugsausgaben, mischte man dem Glimmerpulver

etwas Gold bei84.

19J9); dort Genaueres über Typen und Geschichte der surimono; S. 109 ff. und S. 1 j8ff.
zahlreiche kleine Abbildungen; S. 193 (Taf. 12) vorzügliche Farbreproduktion eines Blattes von
Gakutei. Solche auch in: P.W.Meister, Acht Surimono, Baden-Baden 19C8. Vgl. Kurth,
Geschichte (s. Anm. 80), Bd. 1, Taf. 7 (Hokkei) ; Masterpieces, Taf. 26 (Shumman). - Über Gold-

und Silberdrucktechniken vgl. Yoshida Teruji: Ukiyoe-Jiten, Bd. 1, Tokyo 1944, S. 33cf.

s. v. kin-gin-zuri.
82. Vgl. Anm.$3: Heike-Nôkyô-Bilder (1164) mit Silbergrund (farbige Abb.: Moriya,

Taf. ci).
83. Farbabbildungen: Kurth, Geschichte (s. Anm. 80), Bd. 3, Taf. 1 (Chôki) und 13 (Sha-

raku); Kurth, Masterpieces, Taf. 22 (Eisui), 24 (Chôki), 31,32 (Sharaku).

84. Eishi:s. Ausstellungskatalog Ostasiatische Kunst und Chinoiserie, Köln 1953, Nr. 8c8;

Sharaku, Porträt des Theaterdirektors Miyako Dennai: «Es existieren auch Drucke dieses

Blattes, auf denen der Mica-Grund mit Goldstaub vermischt ist» (Fritz Rumpf: Sharaku, l.
Aufl., Berlin 1932, S. $7).



DAS GOLD IN DER JAPANISCHEN KUNST 123

In der Reproduktionsgraphik, das heißt vorzugsweise den Bilderalben,
in denen Gemälde berühmter Meister in oft erstaunlich treuem
Faksimile-Vielfarbendruck mit allen malerischen Feinheiten wiedergegeben
wurden, fand das Gold ebenso wie in den Originalen für Einzelheiten
wie Wellen, Blattadern, Staubgefäße und dergleichen Verwendung ; dies

ist zwar künstlerisch nichts Neues, bezeugt aber das technische Können
der Holzschnittmeister. Als Beispiel sei das Album «Oson Gafu» (i 817

[78]) erwähnt, in dem Gemälde von Sakai Hôitsu noch zu seinen
Lebzeiten publiziert wurden.

So wenig beherrschend also die Rolle des Goldes und anderer Metalle
in der japanischen Graphik ist und so bescheidenen materiellen Aufwand

man trieb, so haben die Künstler überall da, wo sie dies Mittel anwendeten,

durchaus im Sinne der Tradition gehandelt und nicht so sehr den
bloßen materiellen Kostbarkeitswert oder den blendenden Glanz

gesucht, sondern mit feinem, vornehmem Geschmack die aller echt
japanischen Kunst gleichsam eingeborene poetische Musikalität von Form
und Farbe unterstützt und in eine Sphäre reiner, klarer, kühler,
zugleich sinnlich reizvoller wie sublimierter Schönheit emporgehoben.

V. ALLGEMEINES

Die Reihenfolge, nach der wir die Kunstgebiete betrachtet haben,

entspricht in großen Zügen der historischen Folge, in der jeweils die Kunst
des Goldes bedeutend hervortrat und ihre höchste Entfaltung erlebte.
Für die buddhistische Sakralkunst ist das die Zeit zwischen rund 600 und

1300, mit dem Schwerpunkt im 11. bis 13. Jahrhundert ; für das

Kunstgewerbe zwischen etwa 700 und 1800, mit dem Schwerpunkt imir. bis

17. Jahrhundert (Textilien, Lacke - bei diesen bis ins 12./ 13. Jahrhundert

zurückgreifend — und Schwertschmuck) ; für die profane Malerei
zwischen 1000 und 1800, mit der Blütezeit von 1 eco bis 1700 ; und für
die Graphik zwischen 1700 und 18 co, mit dem Höhepunkt von etwa

1790 bis 18 co. Natürlich wurde das Gold zu allen Zeiten in größerem



124 D.SECKEL

oder geringerem Umfang verwendet - auch lange nach 1300 kam es etwa
in der buddhistischen Kunst noch vor—, doch heben sich einige Epochen
deutlich heraus, in denen die Möglichkeiten dieses Kunstmittels auf den

einzelnen Gebieten, für die verschiedenen Zwecke und in den mannigfachen

Techniken erst voll erfaßt und ausgewertet wurden, in denen also

der Geist des Goldes jeweils erst zu seiner höchsten Blüte erwachte. Das

war in der buddhistischen Kunst die Fujiwara- und Kamakura-Zeit, im

Kunstgewerbe die Ashikaga- bis frühe Tokugawa-Zeit (mit Vorstufen im

Mittelalter), in der profanen Malerei die Momoyama- bis mittlere
Tokugawa-Zeit, und allenfalls noch in der Graphik die Zeit der surimono, die

letzten Jahrzehnte der Tokugawa-Zeit. Was jeweils vorangeht, ist

Vorbereitung oder steht unter auswärtigem Einfluß (so die Shosoin-Geräte),

was jeweils folgt, ist traditionelle Fortsetzung oder epigonale, allmählich

abklingende Nachwirkung. Von einer Höhenzone zur andern

verlagert sich die Ausschöpfung der künstlerischen Potenzen des Goldes in

eine andere Sphäre — hier von der religiösen in die weltliche, dort vom
Dekor in die Malerei usw. -, ihr soziologischer Standort wechselt von

der höfischen und klerikalen Sphäre zur bürgerlichen, und auch die

ästhetische und Sinn-Funktion des Goldes, wie eines jeden künstlerischen

Darstellungs- und Ausdrucksmittels85, kann jeweils eine verschiedene

sein. Darüber noch einige Bemerkungen.
In der buddhistischen Kunst hat das Gold überwiegend eine

Symbolfunktion, wie so häufig in aller Sakralkunst. Sein Kostbarkeitswert wird
hier aus dem Materiellen ins Religiöse umgedeutet, der edle Stoff
bekommt einen geistigen Sinn als Zeichen des Absoluten, und sein Glanz

wird benutzt, um visionäre Lichterfahrungen anzudeuten, die über alle

8r. Für die Farbe hat Hans Jantzen dies in einer grundlegenden Abhandlung dargelegt:

« Über Prinzipien der Farbengebung in der Malerei » 1913 ; Neudruck in : Über den gotischen

Kirchenraum und andere Aufsätze, Berlin 19CI, S.61-67); dort dje Unterscheidung von
«Darstellungs-» und «Eigenwert». Ferner: Erich v. d. Bercken : «Über einige Grundprobleme der

Geschichte des Kolorismus in der Malerei» (Münchner Jb. d. bild. Kunst, N.F. j, 1928, S.311-

326) ; dort u.a. die Begriffe «Bildwert» und «Schönheitswert». Vgl. auch Wolfgang Schönes

in Anm. 71 zitiertes Buch.



DAS GOLD IN DER JAPANISCHEN KUNST I2C

empirische «Farbe» hinausgehen. Zugleich gewinnt es als kostbare, das

Heiligtum schmückende und geistliches Verdienst bewirkende Weihgabe

einen Votivwert und verwandelt seine Materialität auch dadurch in
etwas Geistiges.

Spielt hier der Schmuck- und Schönheitswert des Goldes in religiöser
Sinndeutung eine Rolle, so kommt diese Funktion in allen Arten der
Gerätkunst unmittelbar, doch nun in zunehmend weltlichem Sinne zur
Geltung. Das Kultgerät im Tempel trägt sein Gold noch ganz im Sinne
des shôgon (s. oben S. 86f.); am höfisch-prächtigen Gerät wird es zum
weltlichen Schmuck und Mittel der Repräsentation, kann aber leicht
auch einen Votivwert bekommen, so etwa im Falle des kostbaren kaiserlichen

Hausrats, der 756 dem Großen Buddha von Nara im Tôdaiji
gestiftet wurde und seitdem den einzigartigen Schatz des Shôsôin bildet.
Anderswo kann die zunächst nur profan-dekorative Goldpracht mit
einem Mal einen numinosen Stimmungswert gewinnen, zum Beispiel

wenn kostbare höfische Gewänder mit Goldbrokat und Goldstickerei im
No-Spiel verwendet werden. Nach der noch stark religiös bestimmten,
mehr oder minder vom Geist des Zen erfüllten Blütezeit der Gerätkunst

im 1 c./16. Jahrhundert freilich wird aller Golddekor immer
weltlicher, er bekommt auf Lackarbeiten, Schwertschmuck, Keramik, übrigens

auch in der Graphik einen rein ästhetischen Kostbarkeits- und

Schmuckwert, der sich grundsätzlich unterscheidet von dem numinosen

Schmuck-, Schönheits- und Votivwert, den es in der Sakralkunst besessen

hatte.
In der profanen Malerei des Mittelalters und besonders der Neuzeit

verknüpfen sich gleichfalls verschiedene Funktionen des Goldes. Wie in
jeder Malerei steht dem «Darstellungswert» eines künstlerischen Mittels

- der Linie, der Farbe, also auch des Goldes -, das heißt seiner Funktion

bei der deskriptiven Wiedergabe von Gegenständen, sein «Eigenwert»

gegenüber, das heißt die künstlerische Funktion, die es durch die
ihm an und für sich, unabhängig von einem gegenständlichen Träger
eigene spezifische Wesensart besitzt. Der Darstellungswert des Goldes



126 D.SECKEL

spielt in der im ganzen so wenig an imitativ-illusionistischer
Realitätsabbildung interessierten japanischen Malerei eine relativ geringe Rolle,
nämlich nur bei der Wiedergabe goldener oder goldgeschmückter
Objekte, und hier bekommt das Gold dann auch bei sakralen Gegenständen
wie der Figur des Großen Buddha von Nara im «Shigisan-Engi-Emaki»
einen Darstellungswert, während es an der wirklichen Statue Symbolwert

hat. Demgegenüber hat sein Eigenwert in der Malerei durchaus

das Übergewicht ; freilich ist dieser Begriff noch genauer zu differenzieren.

Das nach seinem Eigenwert aufgefaßte Gold besitzt wie jede Farbe

zunächst einen eigentümlichen ästhetischen Charakter, der ihm
unverwechselbar zugehört und nach Farbton, Leuchtkraft, Oberflächenwirkung

(beim Gold : seinem Glanz) näher zu beschreiben wäre ; es hat
sodann einen spezifischen Ausdrucks- und Stimmungswert je nach dem

Zusammenhang, in dem es steht, und der Färb- und Lichtnuance, die ihm

dort eigen ist ; hinzu tritt sein Schmuck- und Schönheitswert, der sich

mit dem Kostbarkeits- und Repräsentationswert verknüpft und den

Bildern einen bald zarten, bald prächtigen poetischen Reiz gibt; und vor
allem gehört zum Eigenwert des Goldes - wie auch jeder Farbe - der

«Bildwert», der jeder solchen Komponente beim Aufbau eines Gemäldes

nach seiner kompositioneilen Struktur zukommt und einer dem

Bildorganismus eigentümlichen Gesetzlichkeit folgt. Hierher gehört
auch der Leucht- und Strahlungswert des Goldes, soweit dieser nicht

eine genau definierte Symbolbedeutung hat ; aber selbst dann — in
buddhistischen Bildern etwa - übernimmt das Gold ja immer auch eine

eigenartige Funktion im Aufbau des Bildgefüges, und selbstverständlich

hat es dort zugleich einen Stimmungs- wie einen Schönheits- und

Schmuckwert — wie denn überhaupt fast stets die verschiedenen
Funktionen im Verein auftreten und nur in der wissenschaftlichen Analyse zu

isolieren sind. Mit all dem gehört das Gold, namentlich in der Form des

Goldgrundes, nach Schönes Terminologie der Sphäre des «Eigenlichts»
oder «Eigenglanzes» an, nicht aber des einer äußeren Lichtquelle ent-



DAS GOLD IN DER JAPANISCHEN KUNST 127

stammenden, der ostasiatischen Malerei ja ohnehin unbekannten « Be-

leuchtungs-» oder «Fremdlichts» mit seinen Konsequenzen: dem Körper-

und Schlagschatten, der einheitlichen Beleuchtung, dem Gesamtton
und der durch all das veranschaulichten Dreidimensionalität im plastischen

Volumen und in den räumlichen Relationen.
Da dies Eigenlicht innerhalb der Bilder den empirischen

Beleuchtungsverhältnissen enthoben ist und fast mit innerer Notwendigkeit eine

intime Beziehung zum Numinosen, zur Transzendenz besitzt, wäre es

ein Irrtum, den Goldgrund, nur weil er ausschließlich in der weltlichen
Malerei vorkommt, als rein äußerlich-dekorativ, als bloßen Prunk und
als Resultat eines Säkularisierungsprozesses zu interpretieren. Vielmehr
hat er eine nahe Verwandtschaft mit dem leeren Bildgrund in der
buddhistischen Sakralmalerei und in derTuschmalerei86, und so stark der

vordergründige, kunstgewerbliche Schmuckwert überall in der weltlichen
Malerei auch sein mag, der sie in enge Nachbarschaft mit der Gerät- und
Dekorkunst bringt, so bekommt doch jedenfalls der Goldgrund auch

hier einen Symbolwert, nämlich den «Abstraktionswert» des

undefinierbaren, allumfassenden, absoluten Grundes, in dessen positivem
Nicht alle Dinge ruhen und der sie in eine überempirische Sphäre
entrückt. Beim Goldgrund, der primär ein «Zeichen» ist, verbindet sich
mit der Leere, die weder eine streng zweidimensionale Fläche noch ein

ahnungsvoll suggerierter Unendlichkeitsraum, sondern flächen- und
raum-neutral8? ist, also auch kein Hinter-grund, sondern einfach Grundzugleich

der Glanz der Über-Farbe, die alle empirischen Farben harmonisiert,

in sich einschließt und steigernd überhöht, das ganze Werk also

in eine nicht-empirische, ideale Sphäre emporhebt. Daher rührt wohl
die feierliche Würde, das Bedeutungsgewicht, der unüberhörbare gei-

86. Vgl. BKOA, S. I43ff., 248L ; Einführung in die Kunst Ostasiens, S. 133L, 218, 2jo, 313,
34°ff., 3ccff.

87. «Der [europäisch-mittelalterliche] Goldgrund ist als Spender eines irrealen Lichtglanzes
auf die Phänomene des Raumes und der Fläche hin offen» (Schöne, a.a. O., S. 2 j; in diesem

Buch eingehende und anregende Untersuchung des Goldes in der europäischen Malerei,
s. Register).



128 D.SECKEL -

stige Sinn all jener scheinbar bloß dekorativen Gemälde — ein Sinn, der
ihnen objektiv innewohnt, auch wenn ihre Schöpfer sich seiner nicht
bewußt gewesen sein mögen. Vor jenem Grund schweben die
dargestellten Dinge in der Entrücktheit eines selbstgesetzlichen, ihr Wesen

zum Vorschein bringenden Gefüges reiner Form und Farbe, doch werden

sie nicht entsinnlicht, sondern im Gegenteil iniihrem Schönheitswert

aufs höchste gesteigert. '¦ .t riofo * ¦

Im Ganzen der japanischen Kunst steht dieAjold-Tarben-Malerei in
dialektischem Verhältnis zur jeweils gleichzeitigen Schwarzweißkunst

der Tuschmalerei. Gemeinsam ist beiden Bereichen die Transzendie-

rung der Buntheit der Erscheinungswelt in eine Nicht- oder Uberfarbe
und zugleich in einen leeren Grund ; aber in dem einen Fall wird die

Farbe überhöht, zu vollerem Glanz gesteigert, im anderen negiert, oder

richtiger vielleicht : in dem einen Fall wird sie in ihrer Fülle offen

(explicite) entfaltet und im Gold über sich selbst hinaus transzendiert, im
andern (implicite) in die Nuancen des Schwarz - das «alle fünf Farben in

sich enthält» — gleichsam eingefaltet und mit Hilfe der reinen Dialektik
des Schwarz und Weiß in die Leere des farblosen Grundes ver-nichtet,
das eine wie das andere Mal also, wiewohl in verschiedenem Sinne,

«aufgehoben». Die konsequente monochrome Tuschmalerei steht in polarer,

also vom Ganzen umgriffener Spannung sowohl zur buddhistischen

Sakralmalerei wie zur weltlich-dekorativen Gold-Farben-Malerei, und

so konnte und mußte sie zum adäquaten künstlerischen Ausdrucksmedium

für den Zen-Geist werden88. Sie ist, phänomenal gesehen, eine

radikale Anti-Gold-Kunst, wie jede Zen-bestimmte Kunst, namentlich

auch die des Teekults ; in einer tieferen Schicht aber steht sie dem Gold

als Symbol des Absoluten ganz nahe. Und so ist es vielleicht doch keine

Inkonsequenz oder bloße Spielerei, wenn allmählich dann auch die

Tuschmalerei das Gold aufnimmt und es mit sparsamer, geistvoller
Anwendung der einen oder anderen Technik nicht nur zur dekorativen

Verschönerung benutzt, sondern ihren Bildern, die ja ohnehin durch ihren

88. Vgl. BKOA, S. 2 co ff.



DAS GOLD IN DER JAPANISCHEN KUNST I 29

leeren Grund auf jenes umgreifende und tragende Absolute bezogen
sind, zusätzlich zum Abstraktionswert des Schwarzweiß noch eine feine,

vergeistigende Überhöhung verleiht. Aus der anderen Sphäre der Gold-
Farben-Kunst konnte sich deshalb das Gold als dritter Partner hinzugesellen,

und der Dreiklang Weiß-Schwarz-Gold wurde die reinste und

geistigste Harmon"«, die der japanischen Malerei gelungen ist.
An ihr erweist mit exemplarischer Deutlichkeit die Vorliebe des

japanischen Geschmacks für zarte, stille Wirkungen von vornehmer
Schönheit ; doch selbst die farbkräftigen Goldgrundbilder, die

Brokatgewänder, die Goldlacke zeigen gleichfalls keine laute, sondern eine

gedämpfte Pracht, sind «rich, not gaudy», und noch die reichsten Stücke

schimmern in einem matten und milden, niemals einem blanken und
harten Glanz. Abgesehen von spätem Verfall in überladenen, derben
Prunk herrscht kluge Zurückhaltung und unfehlbarer Geschmack, der
sich nicht einfach einem naiven, gierigen Streben nach möglichst großem

Reichtum und äußerem Effekt überläßt, sondern kontrolliert ist
von einer ästhetischen Weisheit, die — stark buddhistisch gefärbt - alles

allzu bunte Spiel durchschaut und selbst im Schönsten noch, ja gerade
dort, die Melancholie alles Daseins - das mono-no-aware der Genji-Zeit
- empfindet. Mehr als strahlenden Sommerglanz liebt der Japaner die

herbstliche, von Abschiedsstimmung überhauchte Farbenpracht, und
selbst an den Frühlingsblüten genießt er stärker als ihre schäumende
Lebensfülle ihre zerbrechliche Zartheit und allzu schnelle Vergänglichkeit.
Ganz ist dies Gefühl und der auf ihm beruhende Kunstgeschmack auch

in den Zeiten höchster Prachtentfaltung nicht verlorengegangen — dazu

war die klassische Tradition der Lyrik von der Fujiwara-Zeit her, war
auch der Einfluß des Zen-bestimmten Teekults und schließlich der dem

gleichen Geist entstammenden /îaiiu-Dichtung viel zu stark. Die
gesamte neuere japanische Ästhetik seit dem ir./i 6. Jahrhundert steht

unter den Leitbegriffenyûgen und sabi [79]. Der erste, grob umschrieben,

meint eine stille, feine, tiefgründige Schönheit, die aus dem
metaphysischen Grunde der bunten Farbenfülle aufblüht ; sie ist das Ideal des



130 D.SECKEL

Nô-Spiels, wie Seami (1363-1443) es verkündet hat89. Der zweite
Begriff, sabi, erwächst aus dem Grundgefühl der Einsamkeit, Stille,
Vergänglichkeit, Bescheidung, aus der Freude am Einfach-Echten, doch

Unscheinbaren, aus dem Blick für die inneren, versteckten Werte und für
die Seele der Dinge. Diese spricht vor allem aus solchen Dingen - ob

Naturwesen oder Menschenwerk —, die alt sind, gereift, vielleicht dem

Tode nah, und aufdenen eine Patina gewachsen ist, diejeden allzu neuen,
blanken, unreifen, äußerlichen Glanz mit einem edlen «Rost» überzogen

hat90. Sabi bedeutet tatsächlich «Rost» oder «Patina» und erscheint

vielleicht am reinsten an einem Herbstblatt mit seinem tiefen, herben,

warmen und milden Farbenglanz, auf dessen Grund ein Schimmer von
Gold liegt und dem die besten Werke der Teekeramik nacheifern, ohne

ihn äußerlich nachzuahmen. Von hier aus ist auch die herb-gedämpfte
Pracht der Gold-Farben-Bilder oder/der Goldlacke zu verstehen - selbst

wenn kein ausdrücklicher, bewußter Bezug vorliegt -, und von hier aus

ergibt sich leicht der Schritt zur Farblosigkeit, zur abgründig-herben
Stille und metaphysischen Abstraktion der monochromen Tuschmalerei.

Der moderne Schriftsteller Tanizaki Jun'ichirô, in der klassischen

Tradition der ästhetischen Kultur seines Landes tief bewandert, hat die

japanische Schönheit als «beauty in shadows» bezeichnet, Schönheit im

Dämmerlicht91. Mit großem Nachdruck, dem jeder zustimmen wird,
der die Dinge im Lande selbst erlebt hat, betont Tanizaki, japanische

Kunstwerke — Bilder, besonders auch Goldgrundbilder, Lackarbeiten

mit Golddekor, Gewänder der,Priester oder der Nô-Spieler — kämen

wahrhaft nur in dem Dämmerlicht japanischer Räume zur Geltung, das

eine meditative Stimmung schaffe, in seiner milden Ruhe alle Farben-

89. Oscar Beni : Seami Motokiyo und der Geist des Nô-Schauspiels (Akademie d. Wissenschaften

u.d.Lit., Mainz, Abh.d.Klasse d.Lit., Jg. 19C2, Nr. r). Wiesbaden 19 J2.

90. Horst Hammitzsch: Chadô. Der Tee-Weg. München-Elanegg 1958. - Ders.: «Zu den

Begriffen wabi und sabi im Rahmen der japanischen Künste». Nachr. d. Ges.f. Natur- u. Völkerkunde

Ostasiens (NOAG), Hamburg, Nr. 8 c/86, 19J9, S. 36-49.

91. Tanizaki Jun'ichirô: «Beauty in Shadows». Zs. Contemporary Japan (Tokyo), Bd. n,
Nr. 1, Januar 1942, S. 61-83.



DAS GOLD IN DER JAPANISCHEN KUNST 131

Vielfalt zur Harmonie bringe, allen lauten Glanz beschwichtige und allen

Dingen eine geheimnisvolle Tiefe verleihe. Hier, wie überhaupt im
japanischen Erleben und Denken, werde Schatten und Dunkel akzeptiert,
nicht wie im Abendland als feindliches Element empfunden und zugunsten

immer größerer Helligkeit vertrieben. In diesem Schattendunkel,
diesem Dämmerschein aber glänzt das Gold mit all seiner hintergründigen

Fülle und Tiefe auf, alle Farbenvielfalt fließt in seine übergreifende
Einheit zusammen, und auch das absolute Schwarzweiß tritt in harmonischer

Entgegensetzung mit ihm in Einklang. Spüren wir die innere
Einheit, die hinter all dem liegt, so verstehen wir vielleicht jenen Zen-

Spruch, «daß die Dinge, wie verschieden gestaltet auch, alle von dem

einen Golde sind».



132

¦S

DAS GOLD IN DER JAPANISCHEN KUNST

TEXT

3 &M 4 fò(®)& S %.%,%& 6 Cf,

¦°» »«tt »J*# -3«! «4jg# .ffe.

« 3feW >6 J^ >? 4>3fc *8 f« » rM 3° &*
IMP^Ufrï 3*—£î? 3<*lg^:&ffl^ „ j$fè 38 if
tÜ 39 5ppf£ 40 if$Jg 4. &ft:ftjBJ&:&A 42 %
m 43 5pg 44^^: „jft^ ^Xrfmmm «$¦

n^ j. s# ^ m&mmmm » ^gc« ,4 $

» $*& «°^_t él 3£& « HUA fi3 ffigfê «4 7jCMlî
^r¥iafê:Ilfê® «3CA® 6^Tfê 68felft «>3tAB

ANMERKUNGEN

US 30 ^ 3. ^fe 40 ^ 43 iEAKSt/ S» ^^U4

AAA » B*fè$&&jft ««iIW? »(S^jttt)
£r*rM^ * [WtlVISJIo L£ 9 «4 jfcttfsgft»


	Das Gold in der japanischen Kunst

