
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 12 (1959)

Heft: 1-4

Artikel: Indische Traumtheorie und Traumdeutung

Autor: Abegg, Emil

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-145732

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-145732
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


INDISCHE TRAUMTHEORIE UND TRAUMDEUTUNG

VON EMIL ABEGG

Da der Ausgangspunkt des indischen Philosophierens nicht so sehr die

Betrachtung der äußeren Welt als die Ergründung seelischer Phänomene

war, ist es verständlich, daß die Zustände des Bewußtseins schon in den

frühesten Zeiten die indischen Denker beschäftigten. Nun war es aber

gerade nicht der Zustand des wachen Bewußtseins, der zu Betrachtungen
solcher Art anregte ; erst durch den Kontrast desselben zu den Zuständen
des Schlafes, der Ohnmacht, des Todes gelangte man zu einer schärferen

Bestimmung dessen, was das Wesen des Bewußtseins überhaupt
ausmacht. Es war vor allem die Lehre der Upanisads von der Einheit des

Âtman mit dem Brahman, die zu einer Analyse der Bewußtseinszustände

führen mußte, war doch die erste Voraussetzung der bedeutsamen

Gleichung Atman-Brahman eine tiefere Einsicht ins Wesen dieses Atman,
dessen Identität mit dem übersinnlichen Weltgrund man postulierte. Es

liegt nun im Wesen der Upanisads, daß in ihnen Vorstellungen aus

entlegenster Urzeit noch tief in die sublimsten Spekulationen eines
fortgeschrittenen Denkens hineinragen. Dies gilt ganz besonders für die Lehren

von Schlafund Traum. Einerseits treffen wir in ihnen noch deutliche

Spuren von Anschauungen, die uns aus dem Denken der heutigen Naturvölker

wohlbekannt sind; anderseits finden sich schon hier die ersten
Ansätze jener vom indischen Standpunkt aus wissenschaftlichen Theorien

vor, die im späteren Vêdânta, im Sâmkhya-Yoga und in der

Naturphilosophie des Vaisesika zur Ausbildung gelangten.
Die Vorstellung einer schon während des Lebens und dann besonders

beim Tode vom Körper sich trennenden Seele, wie sie uns die allgemeine
Völkerkunde für die Primitiven bezeugt, ist auch in der ältesten Überlieferung

der Inder noch vielfach vertreten; Oldenberg1 hat die vedischen

Zeugnisse im Zusammenhang gewürdigt. Da heißt es etwa vom Manas,

i. Religion des Veda1 S. 524f.



EMIL ABEGG

daß es den Ohnmächtigen und Sterbenden verlasse und mit der ihm

eigenen Schnelligkeit (manojavas) nach Yamas, des Todesgottes, Reich

enteile2. Daß nun die Seele auch im Traum den Leib verlasse, ist ebenfalls

eine vielen Naturvölkern geläufige Vorstellung, die in der Volkssage

der Kulturvölker wiederkehrt ; man denke etwa an die bekannte

Erzählung von König Guntram, wie sie Paulus Diaconus in seiner
Langobardenchronik überliefert hat3. Im Traume, so denkt der Primitive,
entweicht die Seele in irgendeiner Gestalt aus dem Leib des Schlafenden,

treibt sich außerhalb desselben herum, und was sie dabei erlebt, ist der

Inhalt des Traumes4. Unter den vedischen Seelenkonzeptionen ist es vor
allem das Manas, das außerhalb des Körpers sich bewegend gedacht wird.
Der Atharvaveda (VI i8,r) spricht von dem «geflügelten Geistlein»

(manaskam patayisnukam), was an theriomorphe Vorstellungen erinnert5.
Der Spruch Vâjasaneyî Samhitâ 4,1c: punar manah punar âyur ma âgan

«Möge mein Geist, mein Leben zurückkehren», den der Einschlafende

zu sprechen hat, soll bewirken, daß nach dem Schlafe der Geist, der im
Traume den Leib des Schlafenden verließ, zurückkehre. Der genannte
Yajus-Text6 läßt die Seele, das Manas des Träumenden - aber auch die

des Wachenden beim freien Schweifen der Phantasie — in die Ferne
ziehen :yajjâgrata dûram udaiti daivam, tad u suptasya tathaivaiti. An ein Weilen

der Seele in Yamas Reich läßt vielleicht Kausîtaki Upanisad IV 1 r
2. Taittirîya Samhitâ VI 6, 7, 2.

3. Reiche Materialien aus dem Gebiet der allgemeinen Völkerkunde und der Volkssage
bietet Frazer, Taboo and the Perils of the Soul (The Golden Bough3 II), S. 36fr. ; vgl. auch

Wundt, Völkerpsychologie IV 1, S. 168 f.
4. Die Seele ist also hier Subjekt des Traumes ; es ist jedoch zu beachten, daß die Schattenseele,

die als eine Art Doppelgänger gedacht ist, auch Objekt des Traumes sein kann, indem

sie (besonders die Seele eines Verstorbenen) dem Träumer erscheint. Sich selbst im Traume

zu sehen, ist nach Brahmavaivartta-Purâna II 70,14 glückbringend.

j. Auch die Seelen Verstorbener werden in Indien gelegentlich als Vögel vorgestellt ; s.

Baudhâyana Dharmasûtra II 14,9,10 und E. Abegg, Der Pretakalpa des Garuda-Purâna. Eine

Darstellung des hinduistischen Toterlkultes und Jenseitsglaubens, aus dem Sanskrit übersetzt
und erklärt, S. 1 j6, Anm. 1, wo weitere Belege aus den Gesetzbüchern des Manu und Visnu,

aus dem Mahâbhârata und den Purânas gegeben sind. Vgl. auch von Negelein, Die Seele als

Vogel, Globus 79, S. 3Ç7L, 381 f.
6. Vâjasaneyî Samhitâ 34, 1-6 (S'ivasamkalpa).



INDISCHE TRAUMTHEORIE UND TRAUMDEUTUNG 7

denken, wo Ajâtasatru den Geist, der eingeschlafen im Traume wandelt,
als König Yama verehrt7. Das an den Traum (svapna) gerichtete Lied
Atharvaveda XIX r6 läßt den bösen Traum (dusvapnya) aus Yamas Reich

kommen, was ebenfalls auf einen Zusammenhang des Traumerlebnisses

mit der Yamawelt deutet.
An den wichtigsten Stellen der Upanisads über den Traum schimmert

die uralte Vorstellung vom Entweichen der Seele noch mehrfach durch,
wenn sie auch zumeist schon durch spätere Auffassungen verdrängt
erscheint. So Chândogya Upanisad VI 8,2, wo das Manas des Träumers

(vom Kommentar der Individualseele, dem jîva, gleichgesetzt) einem

Vogel8 verglichen wird, der, an einer Schnur gefesselt, hin und her flattert

und sich, da er keine Ruhestatt findet, niedersetzt: so ruht im
Schlafe das Manas, nachdem es unstet nach allen Seiten geschweift, im
Prâna, dem Inbegriff der animalischen Lebenskräfte. Wenn es sich auch

hier nur um einen dichterischen Vergleich handeln mag, so klingt dabei

doch die alte Vorstellung noch deutlich an. Chândogya Upanisad VIII i o

nennt als eine Form des Âtman jenen, der im Traume fröhlich
umherschweift (yo esa svapne mahîyamânas carati), und in der Brhadâranyaka

Upanisad liegt in den Strophen über den Geist als den einzigen goldenen

Wandervogel (hiranmayah purusa ekahamsah, IV 3,11—13), die in eine

ganz andersartige Darstellung eingestreut sind9, ebenfalls die Vorstellung

von der Seele zugrunde, die im Traume, einem Vogel gleich, sich

aus dem Leibe erhebt, unsterblich umherschweift, wohin es ihr beliebt,
im Traumzustand auf- und niederschwebt und als ein Gott sich vielerlei
Gestalten schafft. Aber das in Strophe 13 eingefügte iva scheint doch

anzudeuten, daß diesen Erlebnissen volle Realität nicht zukommt : bald

glaubt der Träumer mit Weibern zu scherzen, bald ist es, als ob er
Furchtbares erblickte.

J. Vgl. Deußen, Sechzig Upanisads des Veda, S. re, Anm. 3.
8. Über die Traumseele als Vogel in der Ethnologie vgl. Frazer a.a. O., S. 34,36.
9. Über diese s. S. 10; die Strophen sind denn auch mit dem Vorangehenden nur ganz

notdürftig verbunden: tad eu slokâh bhavanti.



8 EMIL ABEGG

Eine Konsequenz der Auffassung, daß die Seele den Leib des Schlafenden

verlasse, ist die Mahnung, einen Schläfer nicht jählings zu wecken,
ansonst seine Seele den Rückweg verfehlen könnte10. So sagt die

Brhadâranyaka Upanisad IV 3,14 zur Begründung dieser Warnung: «Denn
schwer ist einer zu heilen, zu dem (der Geist) sich nicht zurückfindet.»
Schon das S'atapatha Brähmana X c, 2,12 gibt eine entsprechende
Vorschrift, doch die dafür gegebene Begründung ist hier eine andere : wenn
man den Schläfer rücksichtslos weckt, so stört man die beiden Gottheiten

Indra und Indrânî, die in den Pupillen wohnen und im Schlafe in die

Höhlung des Herzens hinabsteigen, um dort den Beischlaf zu vollziehen.
Offenbar handelt es sich hier um eine späteren Vorstellungen entstammende

Begründung jener alten Regel. Auch in der Rechtsliteratur wird
die Vorschrift gegeben, einen Schlafenden nicht zu wecken, so

Yâjnavalkya I 13 8. Nach Manu IV r7 gilt sie jedoch nur einem Höherstehenden

(sreyasj gegenüber, was zeigt, daß der ursprüngliche Sinn des Verbotes

dem Autor nicht mehr gegenwärtig war.
Ein Verlassen des Körpers durch die Seele im Traumschlaf kennt auch

eine Yoga-Partie des Mahâbhârata, wo gesagt wird, daß im Schlaf der

feine (sûksma) Âtman umherschweife, regelrecht sehend und fühlend

wie im Wachen" ; es ist dies die vom Leibe losgelöste, in feiner Gestalt

bestehende Seele, die nur von den Yogins erschaut wird.
Eine eigenartige Lehre vom Wandern der Seele im Traum entwickelt

der Sûryârunasamvâdajnânabhâskara, den von Negelein handschriftlich

benutzt hat" ; hier scheint angenommen zu sein, daß während des Traumes

die einzelnen Sinne des Schläfers außerhalb seines Körpers weilen

und dort die Traumbilder als reale Objekte ergreifen. Diese Auffassung

ist schon Vâjasaneyî Samhitâ 4, ir angedeutet, wo der Einschlafende

nicht nur sein Manas zurückruft (siehe S. 6), sondern auch sein Auge,

sein Gehör: punas caksuh punah srotram ma âgan. Bei solchem Wandern

10. Belege dafür aus dem Bereich der Naturvölker bei Frazer a.a.O., S. 39.

u. MahâbhârataXII 303, 88-91.
12. Der Traumschlüssel des Jagaddeva, S. jf. ; der Text ist allerdings sehr verderbt.



INDISCHE TRAUMTHEORIE UND TRAUMDEUTUNG 9

der Sinne ist natürlich nicht an die körperlichen Sinnesorgane zu denken,

sondern an ihre feinstofflichen (sûksma), unwahrnehmbaren

Entsprechungen, wie sie dann im Vêdânta als Vrttis erscheinen, die nach

dem Tode ihres Trägers in einen neuen Leib wandern13.

Eine bemerkenswerte Weiterbildung jener ältesten Traumtheorie,
die die Seele den Leib verlassen läßt, entwickelt Râmânuja in der Einleitung

seines Kommentars zu den Brahmasûtras, dem S'rîbhâsya14. Daß

der Träumende, der regungslos in seiner Kammer liegt, nach anderen

Gegenden gelangt, ist dadurch möglich, daß die Gottheit, der îsvara,

für ihn einen andern Leib schafft, der in jeder Hinsicht dem im Bette

Liegenden gleicht. Dieser wohl als von der Art des sûksma saura zu
denkende Doppelgänger ist dann Subjekt des Traumerlebnisses. In diesen

Zusammenhang gehören auch die Ausführungen in Sadânandas Vedânta-
sâra § 119—120, wonach im Traume der Taijasa, die feine Individual -
seele, mittels feiner Funktionen des Manas die Objekte der Traumwelt
(sûksma prapahca) wahrnimmt15.

Neben diesen verhältnismäßig spärlichen Resten primitiver Traumtheorie

tritt nun schon in den ältesten Upanisads eine andere auf, die
den Traum als rein subjektive Erscheinung auffaßt, deren Schöpfer der
Atman selbst ist. Die wichtigste dafür in Betracht kommende Stelle ist

Brhadâranyaka Upanisad IV 3,9-10, die besagt: Der träumende Geist

entnimmt das Material des Traumes (mâtrâ, materies, das Bauholz) der
allenthaltenden Welt und baut es selber auf vermöge seines eigenen
Lichtes ; und von allem, was im Traume erscheint — Straßen, Wagen,
Brunnen, Teiche, Freude und Lust — ist er der Schöpfer. Aufs entschie-

13. Vgl. Deußen, System des Vêdânta, S. 368, und für das Sâmkhya Garbe, Die Sâmkhya-

Thilosophie 2, S. 321.
14. Englische Übersetzung von Thibaut, SBE 38, S. 120 ; deutsch von R. Otto, «Siddhânta

des Râmânuja» {Texte zur indischen Gottesmystik II), S. 112 : Im Traume schafft Bhagavant
entsprechend dem Verdienst oder der Schuld der Lebewesen wirkliche Gegenstände, allerdings
nur wahrnehmbar für den Träumer selbst und zu bestimmter Zeit wieder verschwindend.

1S- Vgl. Deußen, Allg. Geschichte der Philosophie I 3, S. 628. Taijasa heißt zunächst der
Traumschlaf selbst, weil in ihm der Âtman sein eigenes Licht ist; vgl.Mândûkya Upanisad I
4 f., und Dasgupta, A History of Indian Philosophy I, S.42C.



IO EMIL ABEGG

denste tritt dann die Mândûkya Kârikâ IV 33—3 c für reine Subjektivität
des Traumes ein : «Was wir im Traume wahrnehmen, ist irrig, weil es

im Körper eingeschlossen ist ; auch reicht die Zeit des Traumes nicht
hin zum Besuche ferner Gegenden, und beim Erwachen befindet man
sich nicht dort. Abmachungen, die wir im Traume getroffen, gelten für
den Erwachenden nicht mehr ; Dinge, die er im Traume anfaßte, befinden

sich nicht in seiner Hand. Alles, was wir im Traume wahrnehmen,
hat seinen Grund in uns selbst.» Hier verbleibt somit die träumende
Seele im Körper; höchstens von einem Wandern derselben innerhalb
des Körpers ist gelegentlich die Rede, so Brhadâranyaka Upanisad II 1,

18, wo der aus Erkenntnis bestehende Geist (vijnânamayah purusah) mit
den Prânas als Begleitern im Leibe nach Belieben umherzieht, wie ein

großer König seine Untergebenen mit sich nimmt und in seinem Lande

umherzieht, wo es ihm beliebt.
Hier empfängt also die im Leibe umherziehende Seele die Traumeindrücke.

Daraus entwickelte sich dann die spätere Vedânta-Theorie, daß

der Traum auf Aktivierung der Vâsanâs, der Eindrücke früheren Erlebens

in diesem, aber auch im vorausgehenden Dasein beruhe16, sowie der

Sâmkhya-Lehre von den Samskâras17. Im Traum erlischt nach dem
Vêdânta die Funktion der Indriyas, indem keine Eindrücke der Außenwelt

aufgenommen werden, während das Manas, der innere Sinn, tätig
bleibt18 und durch die Adern (nâdî) des Leibes zieht, wo es die von den

Erlebnissen des Wachens zurückgelassenen Vâsanâs genießt; dadurch

entstehen die Träume19. Schon Aitareya Upanisad I 3,12 bezeichnet

(nach dem Kommentar) das Manas als Stätte des Âtman im Traum, und

nach Prasna Upanisad IV 4-r gehen die Indriyas im Traumschlaf ins Manas

ein, welches dabei wach bleibt. Dann genießt das Manas seine Macht

16. Deußen, System des Vêdânta, S. 606. Daß im Traume die Seele die Eindrücke des

Wachens wieder belebt, sagt auch&rva Upanisad Sara 6.

17. Siehe S. 14.
18. Über die Funktionen des Manas s. E. Abegg, Indische Psychologie, S.éf., 32L, 92f.

19. S'amkara zu Brahmasûtra I 1,9 sowie zu I 3,20, wo ausdrücklich gesagt wird, daß die

Seele beim Traum durch die Adern ziehe (nâdîcarah).



INDISCHE TRAUMTHEORIE UND TRAUMDEUTUNG II
(mahiman), indem es sowohl im Wachen Erlebtes reproduziert als auch

noch nie Gesehenes oder Gehörtes sieht und hört.
Auch in epischen Texten über den Traum spielt das Manas eine wichtige

Rolle, so Mahâbhârata XII 276, 24, wo ebenfalls gelehrt wird, daß

beim Ruhen der Sinnesorgane das Manas wach bleibe (indriyânâm upa-
rame mano 'nuparatam yadi sevate visayân èva, tad vidyât svapnadarsanam).
Nach Mahâbhârata XII 216 ist das Manas, das sich vermöge der Macht
des Âtman überallhin bewegt, der eigentliche Urheber des Traumgeschehens.

Wie es im Wachen das Vorstellen und Wollen leitet, so richtet

sich sein Traum nach den vorwaltenden Wünschen des Menschen20.

Der von Verlangen beseelte Geist erlangt im Traum aus den unzähligen
Lebensläufen im Samsara alles, was er sich wünscht (über den Einwand,
der sich hier erhebt, siehe S. 14). Aber auch durch das Kaiman des Träumers

wird das Traumbild des Manas bedingt*1, und es tritt in ihm die
Frucht des unmittelbar vorangegangenen Lebens in Erscheinung". Im
Manas ist eine verborgene Pforte, und alles Seiende und Nichtseiende
und auch das noch Unentfaltete, noch nicht ins Dasein Getretene geht
von dort im Traumbild in den Menschen ein (manasy antarhitam dvâram

deham âsthâya mânusam yadyat sadasad avyaktam svapity asmin nidarsanam).
Dabei wird jedoch betont, daß es eigentlich der höchste Âtman sei, der,
wie die Welt überhaupt, so auch das Traumbild mit Hilfe des Manas

schaffe. In dem genannten Traumtext des Mahâbhârata wird auch die

Frage aufgeworfen, ob das Tun im Traume selbst wieder neues Karman
schaffe, und es wird eine solche Wirkung auch den im Traume begangenen

Sünden zugeschrieben ; es soll deshalb von einem, der einen fleckenlosen

Lebenswandel sich zu bewahren wünscht, mit aller Kraft der
Schlaf gemieden werden in Anbetracht der im Traume möglichen Sünden.

Denn im Traume wird die Seele von Rajas und Tamas, von Leiden-

20. Vgl. dazu Brhadâranyaka Upanisad I c, 3 : kâmâdayas ca manoso vrttayah.
21. Nach der Sâmkhya-Lehre ist der Sitz des Karman nicht das Manas, sondern die Buddhi ;

s. Garbe, Sâmkhya-Philosophie S. 336.
22. Über die Bedeutung des Karman für die Traumdeutung s. S. 14, 23.



12 EMIL ABEGG

schaft und Verblendung, überwältigt, und einem, der sonst frei von
Begierden ist, ergeht es, als wäre er in einen andern Leib hineingefahren.

Im Mittelpunkt der Erörterungen des Vêdânta über den Traum steht

die Frage nach der Realität oder Irrealität der Traumgebilde ; soll doch

daran die Realität der Erscheinungswelt selbst gemessen werden23.

Sofern das Traumgeschehen auf den im Manas aufgespeicherten Vâsanâs

beruht, hat es zwar psychologische, aber keine objektive Realität, wie
S'amkara zu Brahmasûtra II 3,40 bemerkt. Für eine relative Wirklichkeit

des Traumes spricht es, daß er wie die Wirklichkeit Empfindungen

von Lust und Schmerz hervorruft24 ; auch daß das von Träumen Prophezeite

in Erfüllung geht, verleiht ihnen ein gewisses Maß von Realität.

Darüber äußert sich S'amkara zu Sûtra III 2,4 zu der Frage eines

Opponenten, ob der Traum eine bloße Illusion ohne eine Spur von Realität

sei (na kascit svapne paramarthagandho 'sti?): Doch nicht! denn der

Traum ist ja vorbedeutend (sûcaka) für das künftige Gute und Schlimme,
und er verweist auf Chândogya Upanisad V 2,9 für einen glücklichen
Traum und auf Aitareya Âranyaka III 2,4, 17 für todbringende. Zu
Brahmasûtra III 2,3 setzt S'amkara die Gründe auseinander, warum dem

Traume nicht der gleiche Grad von Realität zukomme wie den Vorgängen

des Wachens : weil er « eine nicht mit Vollständigkeit sich

darlegende Natur hat» (mâyâmâtram tu, kârtsnyena anabhivyaktisvarûpatvât),
wobei unter «Vollständigkeit» die Übereinstimmung mit Raum, Zeit
und Kausalität sowie die Unwiderlegbarkeit zu verstehen ist25. Zunächst

ist nämlich beim Traume schon kein Raum vorhanden, welcher für

Wagen und dergleichen geeignet wäre. Auch besteht keine Möglichkeit,
daß ein eingeschlafenes Geschöpf in einem Augenblick in eine hundert

Meilen weit entfernte Gegend hineilen und von dort zurückkehren

23. Vgl. E. Abegg, Das Problem der Realität in der indischen Philosophie. Jahrbuch der

Schweiz.Philosoph.Ges., Bd.V,H94j, S.7f.
24. Daraufhat Dasgupta a.a.O., S.4C1, hingewiesen.
ic. Mit ähnlichen Argumenten wie S'amkara vertritt schon Mândûkya Kârikâ II 1-3 die

Irrealität der Traumgebilde; vgl. Walleser, Der ältere Vêdânta, S. 39fr., sowie die schon auf

S. 10 ausgehobene Stelle.



INDISCHE TRAUMTHEORIE UND TRAUMDEUTUNG I3

könnte. Und wäre der Träumer wirklich aus seinem Leibe herausgetreten,

so müßte er im Lande der Pancâlas erwachen, denn zu diesen war
er im Traume gelangt; er erwacht aber im Lande der Kurus. Dazu

kommt, daß, während der Träumende mit seinem Leibe in ein anderes

Land gelangt zu sein vermeint, die Anwesenden eben diesen Leib im
Bette liegen sehen. Ferner ist zu bemerken, daß die Gegenden in
Wirklichkeit gar nicht so sind, wie einer sie im Traume gesehen hat. Weiter
findet im Traume auch ein Widerspruch gegen die Zeit statt : man schläft

in der Nacht und meint, es sei Tag in Bharatavarsa, und in einem nur eine
Stunde dauernden Traume läßt man zuweilen eine ganze Reihe von Jahren

verstreichen. Endlich sind auch keine Ursachen (nimittâni) im
Traume vorhanden, welche für das Erkennen oder Handeln bestimmend

wären; denn da die Sinnesorgane eingezogen sind, ist kein Auge da,

welches den Wagen erblicken könnte ; und was die Hervorbringung des

Wagens betrifft : woher sollte dazu auch nur irgendwie dem Träumenden

die Fähigkeit oder das Material kommen? Auch finden diese im
Traume erschaffenen Wagen beim Erwachen ihre Widerlegung, ja sie

werden oft schon im Traume selbst widerlegt, indem sich zeigt, «daß

Anfang und Ende nicht übereinstimmen». Denn was man im Traume
für einen Wagen hält, das wird im Augenblick darauf ein Mensch, und

was man für einen Menschen hielt, wird auf einmal ein Baum26.

Anderseits führt S'amkaras konsequenter erkenntnistheoretischer
Idealismus dazu, auch der Wirklichkeit keine wahre Realität beizumessen,

wobei er ebenfalls in Gaudapâda einen Vorläufer hat27. Der Unterschied

der wirklichen Welt von der Traumillusion liegt nur darin, daß

die Weltausbreitung bis zur Erkenntnis der Seele von ihrer Wesenseinheit

mit dem Brahman fortbesteht, während die Traumwelt täglich
widerlegt wird28. Als Schöpfer der Traumbilder gilt dem Vêdânta die

26. Wie im Denken der Primitiven, so gilt hier das Gesetz der Identität nicht, indem alles
zuallem werden kann; vgl. E. Abegg, Das magische Weltbild der Inder, Studia Philosophica 19,
i960, S. 3.

27. Mândûkya Kârikâ II (Vaitathya).
28. S'amkara zu Brahmasûtra III 2,4.



14 EMIL ABEGG

individuelle Erscheinungsform des Âtman, der Jîva29. Auf die Frage
eines Opponenten, warum der Jîva, da er doch an Gottes Allmacht
teilhabe, im Traume nicht wie dieser alles nach Wunsch schaffen könne,

entgegnet S'amkara, daß die der Seele innewohnende Allmacht durch
ihre Verbindung mit der Leiblichkeit, den Upâdhis, beschränkt sei und
daß sie aus diesem Grunde ihre Träume nicht ausschließlich nach eigenem

Wunsch gestalten könne.

Mit S'amkara stimmt sein Nachfolger und Gegner Râmânuja in der

Deutung des Traumgeschehens im wesentlichen überein. Auch nach

ihm30 sind die Traumbilder nicht der Wirklichkeit gleichzustellen; sie

sind bloße Mâyâ, wunderbare Dinge, die der höchste Âtman nur für den

Träumer erschafft und die nur während einer gewissen Zeit bestehen.

Es ist somit den Traumbildern immerhin dieselbe Realität zuzusprechen
wie anderen durch Göttermacht erzeugten Wundererscheinungen. Die

Dinge, welche von der Individualseele im Traum erblickt werden, sind

von der höchsten Seele besonders erschaffen zur Vergeltung der guten
und bösen Taten des Träumers, sofern sie von geringerer Bedeutung
sind ; aus dem letzteren Grunde dauern sie nur während der Zeit des

Traumes und werden nur von jener besonderen Seele erblickt. Damit
wird auch das Traumgeschehen in den Zusammenhang des Karman
gerückt, was dann wiederum für die Traumdeutung bedeutsam wurde31.

Râmânuja bestreitet denn auch, der Ansicht S'amkaras entgegentretend,
daß dieTräume ausschließlich aus denWünschen des Menschen stammen,
denn dann würde der Mensch nur glückverkündende Träume haben32.

Mit der Vedânta-Lehre von den Vâsanâs als Sitz der Traumbilder
berührt sich aufs engste die Lehre des Sâmkhya von den Samskâras33. Der

29. S'amkara ebd.

30. S'rîbhâsya zu Brahmasütra III 2,1-3, übersetzt von R.Otto, Siddhânta des Râmânuja,

S. 112; ähnlich Dîpikâ des Nivâsa. Eine indische Heilslehre, aus dem Sanskrit von R.Otto,
1916, S. 10: Die Schrift lehrt, daß Paramapurusa die im Traum erscheinenden, zu ihrer Zeit
wieder verschwindenden Wagen und andere Dinge zum Genüsse des betreffenden Träumers

wirklich erschafft.

31. Siehe S. 23. 32. S'rîbhâsya zu Brahmasütra II 2,6.
33. Über dieses. Garbe, DieSamkhya-PhiIosophie,S. 331 ; E. Abegg, Indische Psychologie, S.jjf.



INDISCHE TRAUMTHEORIE UND TRAUMDEUTUNG IC

Traum, so lehren die Sarnkhya-Texte, ist eine Affektion des Denkorgans

(hier der Buddhi) von gleicher Art, wie die Empfindungen des Wachens,

nur mit dem Unterschied, daß der Traum nicht durch die Sinnesfunktionen,

sondern durch die im Denkorgan selbst ruhenden Eindrücke oder

Dispositionen hervorgerufen wird34. Es werden somit im Traum frühere

Wahrnehmungen - auch solche in früherem Dasein gehabte, da sie dem

«feinen Leib» (sûksma sarira) angehören, der über das gegenwärtige
Leben zurückreicht — ohne äußeren Anreiz wieder erweckt ; um niemals

wahrgenommene Dinge handelt es sich dabei nicht. Dadurch wird der

Traum mit der Erinnerung auf eine Linie gesetzt35, wie in den gleich zu
erwähnenden Yoga- und Vaisesika-Lehren. Sowohl im Wachen als im
Traum ist der Purusa Zeuge der im Denkorgan sich vollziehenden
Prozesse und damit auch der Träume.

Auch nach dem Sâmkhya gilt das Traumerlebnis der Welt des

Wachens gegenüber als unwirklich, hat jedoch als Affektion der Buddhi

psychologische Realität, ist also nicht im selben Sinne unwirklich wie
eine Blume in der Luft oder ähnliche Undinge (Hasenhorn, Sohn der

Unfruchtbaren), sondern nur im Verhältnis zu den im Wachen gesehenen,

objektiv realen Dingen. Wären die Traumbilder absolut unwirklich,

so würde die Vorstellung beziehungsweise Erinnerung, man habe

geträumt, unmöglich sein36.

Die Samskâra-Theorie ist vom Yoga weiter ausgebildet worden37,
ohne daß jedoch davon auf die Auffassung des Traumes neues Licht fiele.

Yogasûtra III 18 lehrt, daß die Samskâras aus früherem Dasein in der
Meditation aktiviert werden können, und so geschieht es auch im Traume ;

dadurch würde der Traum in gewissem Sinne mit dem Meditationserleb-

34. Siehe Aniruddha zu Sâmkhyasûtra III 27; Vijfianabhiksu Sâmkhyapravacanabhâsya zu
Sutra I 148 : svapnâvasthâ ca samskâramâtrajanyas tâdrsah parinâmah.

3J. Vijfianabhiksu zu Sûtra II 33 : smrtis ca satnskârajanyam jnânam.
36. Vijfianabhiksu zu Sâmkhya-Sûtra I 148 ; II 6 ; III 26 ; V j2.
37. Siehe besonders die wichtige Zusammenfassung bei P.Markus, Die Yoga-Philosophie,

nach dem Râjamârtanda dargestellt, S. 36—44 (von Garbe, Die Sâmkhya-Philosophie, S. 33if.,
übernommen) und Dasgupta, Yoga as Philosophy and Religion, S. 108f.



l6 EMIL ABEGG

nis verglichen. Genau zu den Sâmkhya-Lehren stimmend, lehrt der Râ-

jamârtanda38, daß im Traum die Wirkung der Außenwelt auf die

Sinnesorgane hinwegfällt, während die Tätigkeit des Denkorgans, im Yoga
des Citta, keine Unterbrechung erleidet, wobei ihm lediglich seine

eigenen Inhalte als Objekt dienen. Der Traum berührt sich also auch

hier aufs engste mit der vom Yoga angenommenen fünften Denkform,
der Erinnerung39.

Auch die Vaisesika-Philosophie hat die Lehre von den Samskâras

übernommen und ihren naturphilosophischen Anschauungen eingeordnet,
dem Begriff jedoch einen viel weiteren Sinn verliehen, der auch die
unbelebte Natur umfaßt. Der Samskâra ist nach diesem System dreifach :

Geschwindigkeit (vega), Elastizität (sthitisthâpaka) und bleibender
Eindruck (bhâvanâ) ; der letztere, dem Samskâra im engeren Sinne entsprechend,

kommt nur der menschlichen Seele zu und ist die Grundlage der

Erinnerung40. Der Traum wird vom Vaisesika wie vom Sâmkhya-Yoga
als Erinnerung erklärt41 ; während jedoch die Erinnerung im Wachen

wahr oder falsch sein kann, ist sie im Traume immer falsch42 ; denn der

Traum beruht auf einem Irrtum des Manas43. Dabei ist seine Funktion
bei Erinnerung und Traum durchaus dieselbe. Wie die Erinnerung
entsteht aus einer früheren Wahrnehmung und einer besonderen Verbindung

(samyogavisesa) der Seele (âtman) mit dem Manas, so geschieht es

auch bei den Traumvorstellungen; diese beruhen auf denjenigen
Funktionen des Manas, die nach dem Aufhören der Sinnesempfindungen
auftreten44. Eine solche Vorstellung entsteht, wenn die Eindrücke des Wa-

38. Bhojàrâjas Râjamârtanda I 38. 39. Yogasûtra I 6.

40. Laugâksibhâskaras Tarkakaumudî §49; Faddegon, The Vaiçesika-System, described with

the help of the oldest Texts (Verh. der Akademie Amsterdam, 1918), S. 267 ; Keith, Logic and

Atomism, S. 22 1 f.

41. Vaisesika Sûtra IX 2,7 mit dem Kommentar des S'amkara Misra, der sich eng an die

Ausführungen in Prasastapâdas Bhâsya anschließt.

42. Kesava Misra, Tarkabhâsâ ed. Poona; s. Suali, Introduzione allo studio della ßlosoßa

Indiana, S. 296.

43. Annambhattas Tarkasamgraha § 64.

44. Vgl. dazu und zum folgenden S'amkara Misra zu Vaisesika Sûtra IX 2,7 und Suali a. a. 0.



INDISCHE TRAUMTHEORIE UND TRAUMDEUTUNG I7

chens sehr kräftig waren. Wenn einer einschläft, indem er intensiv an

etwas denkt, das seine Liebe oder seinen Zorn erregt hat, so wird er
auch im Traumzustande eine so lebhafte Vorstellung davon haben, als

ob es ihm durch die Sinne vermittelt würde; so auch, wenn er eine

Legende angehört hat, etwa die vom Kampf des Arjuna mit Karna im
Mahâbhârata, und die Helden derselben nachher im Traume schaut.

Auch das Vaisesika-System läßt die Träume vom Karman bedingt sein,
indem das Manas die Eindrücke guter und böser Tat aus früherem Dasein

bewahrt. Wenn dann die durch gute Tat bewirkten Träume dem Träumer

Glück, die aus böser Tat stammenden Unglück bedeuten, so führt
dies schon zur Traumdeutung hinüber. Und noch in einem andern
Punkte berührt sich die Traumtheorie des Vaisesika mit der Traum-
mantik : wie diese45 eine Abhängigkeit der Träume vom Temperament,
das heißt dem relativen Vorwalten das windigen, schleimigen oder
galligen «Grundsaftes» (dhâtu, dosa) im Körper feststellt4^ und darnach

drei Gruppen typischer Träume unterscheidet, so geschieht es auch im
Vaisesika47. Bei Überwiegen des windigen Grundsaftes glaubt der Träumer,

in der Luft zu wandeln, die Erdräume zu durcheilen, wilden Tieren
zu entfliehen ; bei Vorwalten des schleimigen Dhâtu glaubt er, das Meer
zu überschreiten, in einem Sumpf zu versinken, Regengüsse zu sehen;
Menschen mit galligem Temperament glauben im Traum ins Feuer zu

stürzen, lodernde Flammen zu umarmen, den Blitz fallen, die Himmelsräume

sich entflammen zu sehen. Diese Theorie von der Bedingtheit der
Träume durch das Temperament tritt dann auch in unmittelbare Beziehung

zur Traummantik ; einmal insofern, als die aus den einzelnen

Veranlagungen entspringenden Träume nach den Traumbüchern bestimmte

Vorbedeutungen haben ; sodann durch die allgemeine Bestimmung, daß

4c. Atharva Pari&sta 68,1,13 f. ; 29f., 44L ; Jagaddevas Svapnacintâmani I 9-14; Padma-
Purâna ed. Ânandâsrama Series II 120, 4^-48.

46. Über die Lehre von den drei « Grundsäften », aus deren relativem Vorwiegen die Inder
nicht nur die Krankheiten, sondern auch die Temperamente erklären, s. Jolly, Medizin (in
Bühlers Grundriß der indo-arischen Philologie und Altertumskunde, 1901), S. 39 f.

47- Darüber am ausführlichsten S'amkaraMiéra a.a. O.



l8 EMIL ABEGG

die dem Temperament des Träumers entsprechenden Traumerscheinungen

Glück verkünden48.

Eine Beziehung der Erklärung der Träume aus dem Temperament zur
Astrologie kommt darin zum Ausdruck, daß die drei ersten Planeten

(Venus, Mars, Sonne) das gallige Temperament erzeugen sollen, die
mittleren (Jupiter, Merkur, Mond) das schleimige, die drei letzten

(Râhu, Ketu, Saturn) das windige49; damit ist freilich die Einwirkung
der Planeten aufdie Träume nur eine indirekte, über die Temperamente
erfolgende. Wenn sodann durch Träume bestimmte Krankheiten vorausgesagt

werden sollen, so liegt dem oft eine ganz richtige Beobachtung

zugrunde, indem die Träume Symptomen der betreffenden Krankheiten

entsprechen. Wem im Traume Tausendfüßler oder Würmer ins Ohrloch

hineinkriechen, der wird an Ohrenkrankheit sterben, oder
Augenkrankheit erfolgt beim Herabfallen von Sternen, Fackeln und Blitzen50.

Nicht nur die Einteilung der Träume nach dem Temperament ist
auch von der indischen Medizin vertreten worden ; sie nahm auch von

Anfang an lebhaften Anteil an der eigentlichen Traumdeutung, sind doch

die Träume der Patienten für die Prognose von entscheidender Bedeutung.

Namentlich die todverkündenden Träume sollen die Ärzte

kennen, raten ihnen doch die Lehrbücher, die Behandlung von Patienten,
die solche haben, sofort abzubrechen, um nicht eine Einbuße an Prestige

zu erleiden51. Unter den unheilverkündenden Träumen gibt es auch

solche, die von Leichengespenstern (Prêtas) verursacht werden52. «Wenn

einer im Traume durch Fußfesseln gefesselt oder sonst verstrickt wird,

wenn er um Speise gebeten wird oder aus eigenem Antrieb Übles tut;
wenn er im Traume ißt und, nachdem er Speise empfangen, davonläuft ;

wenn ein mit Stieren bespannter Ochsenkarren vorüberfährt ; wenn man

48. Atharva Pariéista 68, 1, $3.

49. Atharva Parisista 68,1,1 ff., wo der Svapnyâdhyâya als «Appendix zur Beschreibung
des Ganges der Venus » (sukra) bezeichnet wird.

jo. Jagaddeva In und 13.
Ci. Jolly, «Medizin», S. 23.

cl. E. Abegg, Der Pretakalpa des Garuda-Purâna, S. 236.



INDISCHE TRAUMTHEORIE UND TRAUMDEUTUNG I9

auffliegend sich in den Luftraum erhebt, oder von Hunger gequält nach

einem Wallfahrtsort (tirtha) geht; wenn man sein Weib, seine

Verwandten, seinen Sohn, seinen Herrn, seinen Fürsten, die doch noch
leben, tot sieht, so ist dies sicherlich durch die Prêtas verschuldet. Durch
den bösen Einfluß der Prêtas sieht er des Nachts seine Kinder, seine

Eltern, Brüder und sein Weib, auch sein Vieh das Haus verlassen». Natürlich

ist auch der Anblick von Prêtas im Traume unheilvoll53, und vollends

die Erscheinung eines Boten des Todesgottes Yama von furchtbarem

Aussehen, der die Schlinge in der Hand hält, mit der er den Toten
mit sich fortführen will, ist todbringend54. Das Gesetzbuch des Yâjnavalkya

I 2 70 f. nennt Träume der von dem elefantenköpfigen Gott Ganesa

Ergriffenen, dem Beseitiger der Hindernisse, der aber auch solche

schafft, wenn er nicht geziemend verehrt wird. Ein solcher taucht tief
ins Wasser und sieht Männer mit geschorenen Köpfen und braunen Kleidern,

besteigt fleischfressende Tiere, befindet sich unter Leuten der
untersten Kasten (antyaja), Eseln und Kamelen. Wenn er geht, glaubt er
sich von Feinden verfolgt; zerfahrenen Geistes, Unnützes beginnend,

verzagt er ohne Grund. Damit ist der Übergang zur Traummantik
gegeben.

Unsere Quellen der indischen Traumdeutung sind teils Traumerzählungen

der Literatur, wie sie uns die beiden großen Epen Mahâbhârata
und Râmâyana sowie die Legendensammlungen der Purânas bieten, teils

systematische Traumbücher, deren bekanntestes und bisher einzig
wissenschaftlich bearbeitetes der Svapnacintâmani, der «Wunschedelstein
der Träume» des Kasmirers Jagaddeva ist55. Auch manche Purânas

enthalten zusammenfassende Abschnitte über Traumdeutung, so die

J3- Matsya-Purâna 238,3.
S4-. Brahmavaivartta-Purâna II 63,4. Die Yama-Boten sind beschrieben im Pretakalpa des

Garuda-Purâna I, S. 30L Übersetzung von E. Abegg, S. 37L
Sc. «Der Traumschlüssel des Jagaddeva. Ein Beitrag zur indischen Mantik», von Julius

von Negelein. Religionsgeschichtliche Versuche und Vorarbeiten, hg. von Rieh. Wünsch und
Ludw. Deubner, XI. Bd., Heft 4, 1912, enthaltend Text, Übersetzung und reichhaltigen
Kommentar, der eine unerschöpfliche Fundgrube nicht nur für die Traumdeutung, sondern auch
über Omina und Portenta darstellt.



20 EMIL ABEGG

Svapnâdhyâyas Mârkandeya-Purâna 40, Matsya-Purâna i2o, Brahmavai-

vartta-Purâna II 63 und 70, Agni-Purâna 228. Für die relative Bewertung

der beiden Quellengattungen erhebt sich die Frage, ob Darstellungen

von Träumen in der Dichtung etwa bloß nach den schon vorhandenen

Traumbüchern konstruiert und zusammengestellt sind, oder ob

sie unmittelbar der dichterischen Phantasie oder dem Volksglauben
entstammen ; authentische Traumberichte Werden es in den allerwenigsten
Fällen sein. Auch wo eine ganze Reihe glück- oder unglückbringender
Züge in einem einzigen Traum zusammengehäüft sind, macht dies den

Eindruck, nach Rezepten gearbeitet zu sein, um dem Dichter Gelegenheit

zu geben, mit seiner Kenntnis dereinschlägigenLiteraturzu prunken.
Bevor wir versuchen, das reiche Material der Erzählungsliteratur und

der Traumbücher unter zusammenfassende Gesichtspunkte zu bringen,
seien einige in der epischen Dichtung beschriebene Träume aufgeführt,
um einen Begriff vom allgemeinen Charakter jener Traumgebilde zu

geben, die dem Inder bedeutsam erscheinen. Die ausführlichste

Traumerzählung ist die von der Trijatâ, einer der Sita wohlgesinnten ceylonesischen

Dämonin (Râksasî) im Râmâyana (V 2 7) ; aber gerade hier hat

man den Eindruck einer künstlichen Kompilation aller möglichen
Traummotive. Ebenfalls im Râmâyana (II 69) erzählt Bharata, ein

jüngerer Bruder Râmas, die schlimmen Träume, die er nach dem Tode

seines Vaters Dasaratha hatte. «Ich habe einen Traum gesehen : Der Mond

war auf die Erde gefallen. Das Meer war ausgetrocknet und die Sonne

von Râhu (dem Dämon, der die Eklipsen verursacht) verschlungen. Ich

sah die ganze Welt in Dunkel gehüllt, die Erde aufgerissen, alle Bäume

vertrocknet, die Berge eingestürzt und in Rauch gehüllt. Ich sah ferner

meinen Vater in rotem Gewände, wie er von Männern gebunden auf

einem von Eseln gezogenen Wagen nach Süden entführt wurde, und

abermals sah ich ihn mit Ol gesalbt, mit rotem Haar, von einem Berge

in einen unergründlichen Sumpf von Kuhmist fallen. Aus diesem nackt

wieder auftauchend, trank er aus der hohlen Hand Öl, dabei immer

wieder lachend.» «¦



INDISCHE TRAUMTHEORIE UND TRAUMDEUTUNG 21

Besonders zahlreich sind die dem Kamsa, dem bösen König von
Mathurä, der Krsna verderben wollte, erzählten Träume, die naturgemäß
alle unheilverkündend sind. Nach dem Bhâgavata-Purâna (X 42) umarmt
er im Traum Leichname, reitet auf einem Affen, trinkt Gift ; er sieht
sich allein wandern, einen Kranz roter Blüten tragend; er hat sich mit
Öl eingerieben und ist nackt. In einem weiteren Traum (Brahmavai-
vartta-Purâna II 63, 6) salbt ihn eine Witwe mit abgeschnittener Nase,

die der S'ûdra-Kaste angehört und nackt ist, mit Öl. An anderer Stelle

(ebd.II 63,4) klagt er darüber, daß gegen Morgen eine alte, schwarze

Frau in seiner Stadt tanzte, die einen Blumenkranz mit rotem Sandel,

ein rotes Gewand und einen Bettelnapf trug. In einem andern Traume
Kamsas (ebd. II6 3,16) verläßt eine Göttin erzürnt unter Flüchen Kamsas

Palast. In Bhâsas Krisna-Drama Bâlacarita zu Beginn des zweiten Aktes

tritt der Genius des Fluches (S'âpa) auf und bedroht den König und sein

Glück, und der gute Geist des Königshauses, die Râjasrî, verläßt ihn.
Auch dem Akrûra, einem Yâdava und Oheim Krsnas, werden

verschiedene Träume zugeschrieben, und zwar glückliche, da er Krsna

wohlgesinnt war. So sah er (Brahmavaivartta-Purâna II 70, c-7) einen

jugendlichen Brahmanen, der in seinen Armen eine Flöte trug, mit
einem gelben Gewand und einem Kranz von Waldblumen, mit Sandel

gesalbt, mit Juwelen geschmückt, einen Pfauenschweif in den Haarflechten

tragend und lächelnd ; da stand ihm großes Glück bevor. In einem
andern glückbringenden Traum erschien ihm eine schöne Frau mit
ihrem Gatten und ihrem Sohn, die in gelbes Gewand gekleidet war und
Edelsteinschmuck zeigte. Sie trug eine flammende Fackel und weiße
Getreidekörner in der Hand ; ihr Antlitz glich dem herbstlichen Mond,
und sie lächelte (ebd. 8). Auch ein Brahmane, der einen Segenswunsch
sprach, war von glücklicher Vorbedeutung.

Bedeutsame Träume, zumal unglückbringende, zeigt schon das älteste
Denkmal der indischen Literatur. In einem Liede des Rigveda (VIII 47)
wird Usas, die Sonnentochter und Göttin derMorgenröte, gebeten, die
bösen Träume, die Mensch und Vieh schrecken, weit hinweg zu Trita



22 EMIL ABEGG

Aptya zu führen, einem an den Enden der Erde weilenden Halbgott.
Und dann wird ein böser Traum genannt — es ist das älteste Zeugnis der

indischen Literatur für einen solchen - : « Legt sich einer Halsschmuck

und Blumenkranz an — laßt uns solchen bösen Traum hinweg zu Trita
Äptya schaffen.» Man wird hier an den Gegensinn der Träume denken,
den die Traumbücher wohl kennen56 ; aber das Anlegen des Schmuckes

und Kranzes erinnert an das Bekränzen des Opfertieres und an das

Schmücken eines zum Tode Verurteilten. Eine Aufzählung todverkündender

Träume enthält das Aitareya-Äranyaka57 : Wenn einer einen

schwarzen Menschen mit schwarzen Zähnen sieht, der ihn töten will ;

wenn ein Eber ihn tötet, wenn eine Wildkatze ihn anspringt, wenn er
Gold ißt und wieder ausspeit, wenn er mit Eseln und Ebern nach einem

Dorfe fährt, wenn er mit einem Nardenkranz auf dem Haupte eine

schwarze Kuh mit schwarzem Kalbe nach Süden treibt. Ein sehr altes

Beispiel eines glückbringenden Traums hat uns die Chândogya-Upanisad
aufbewahrt58. Wenn einem, der ein Wunschopfer darbringt (karmasu

kâmyesu), ein Weib im Traum erscheint, so wird sein Wunsch erfüllt
werden. Typische Wunsch- und Schreckträume nennt auch die

Brhadâranyaka-Upanisad59 : «Wenn es nun im Traume ist, als ob man ihn tötete,
als ob man ihm die Haut abzöge, als ob er in einen Brunnen stürze, oder

wenn es ihm ist, als wäre er ein Gott, ein großer König.»
Die vedischen Texte lehren, daß man böse Träume wie eine Schuld,

eine Befleckung empfand, die man zu bannen sucht60 ; der Sonnengott
wird gegen sie angerufen, allerlei Sühnehandlungen werden vorgeschrieben,

deren häufigster Bestandteil ein Bad in der Frühe sowie die

Schweigepflicht ist61. Wer vor dem Einschlafen der Götter, Lehrer und Tîrthas

j6. Siehe S. 28. 57. Aitareya Âranyaka III 2,4,17. j8. Chândogya-Upanisad V 2,9.

J9. Brhadâranyaka Upanisad IV 3,20; vgl. auch ebd. 13 : bald scherzt er wohlgemut mit
Frauen, bald erschaut er gleichsam Schreckliches.

60. Atharvaveda X î, 24; Oldenberg, Religion des Veda, S. 29 c; E. Abegg, Das magische

Weltbild der Inder, S. 1 r.
61. Atharva Parisista 68, 2,60,3,4; Jagaddeva I 22 (man soll nach dem Aufstehen an den

Sonnengott denken).



INDISCHE TRAUMTHEORIE UND TRAUMDEUTUNG 23

gedenkt, hat nie einen unheilbringenden Traum62. Jeder böse Traum

verlangt Sühnung Atharva Parisista 68, c, 17; ein Ritual zur Abwehr böser

Träume gibt Atharva Parisista 69, er.
Die Traumdeutung der späteren Zeit unterscheidet bestimmte Arten

von Träumen im Hinblick auf ihre Bedeutung. Schon der genannte
Atharvan-Text63 scheidet zwischen erklärbaren und unerklärbaren
Träumen. Die ersteren sind belanglos, denn sie reproduzieren lediglich
Erlebnisse des Vortages, die von den Sinnesorganen aufgenommen wurden

; die letzteren aber kommen von den Göttern und sind deshalb allein

bedeutsam, da sie aus den Erfahrungen des Wachens nicht zu erklären
sind. Ein alter, ebenfalls zum Atharvaveda gehörender Text über Omina
und Portenta64 unterscheidet drei Arten von Träumen : sinnlose (apâr-
thaka), sinngemäße (yathârtha) und solche, die «etwas anderes bedeuten»

(anyârtha), das heißt symbolisch oder gegensinnig sind. Die
komplizierteste Einteilung der Träume gibt Jagaddeva65, indem er neun
Traumformen unterscheidet: Gehörtes, Selbsterlebtes, aus dem

Temperament Entspringendes, aus Kummer, aus krankhafter Veranlagung
Stammendes, von den Göttern, den guten und schlechten Elementen

(punyânipâpâni, worunter offenbar gutes und schlechtes Karman zu
verstehen ist). Davon sind die ersten sechs Kategorien bedeutungslos (nis-
phala), nur die letzten drei künden unmittelbar bevorstehendes Glück
oder Unglück an. Bedeutungslos sind ferner: der am Tage gesehene

Traum, der auf bekannte Dinge sich beziehende, durch andere
hervorgerufene, aus seelischen oder körperlichen Leiden hervorgehende sowie
der«Kranz-» oder Serientraum66. Ohne Bedeutung ist auch jeder Traum,
der aus geschlechtlicher Erregung oder anderen körperlichen Zuständen

62. Jagaddeva I 2 2. Vorbereitungen auf einen glücklichen Traum lehrt Brahmavaivartta-
Purâna II 70, iff.; nach Agni-Purâna 241,63 soll einer, der einen glückbringenden Traum
wünscht, sich von den Priestern, die mit der Verehrung der Götterbilder beschäftigt sind

(pûjâri), vor der Inkubation in Frauenkleider hüllen lassen.

63. Atharva Parisista 68,1, ri. 64. Parâsara Adbhutasâgara, S.49c.
6r. Jagaddeva I 4 und j.
66. Ebd. I 6 und 8 ; Atharva Parisista 68,1, r2, wo auch der vergessene Traum als resultatlos

bezeichnet wird.



24 EMIL ABEGG

entsteht, zum Beispiel aus Hunger und Durst67. Sehr künstliche
Unterscheidungen macht Jagaddeva über die Zeit der Traumerfüllung je nach

der Nachtwache, in der man träumt ; ein Traum bei Sonnenaufgang
verwirklicht sich sofort. Wenn man nach einem glücklichen Traum weiterschläft,

wird dessen Resultat nicht erlangt, denn immer geht der zuletzt

gehabte Traum in Erfüllung68. Als Menschen, deren Träume immer in

Erfüllung gehen, nennt Atharva Parisista 68,2, er Königssöhne,
Höflinge und — Diebe.

Der einzige Gesichtspunkt, unter dem Jagaddeva und so schon der

Svapnâdhyâya des Brahmavaivartta-Purâna seine Darstellung durchführt,
ist die Unterscheidung glücklicher und unglücklicher Träume, unter
welch letzteren nur die todverkündenden besonders zusammengefaßt
werden. Auf die Persönlichkeit des Träumers, seine Lebensverhältnisse,

sein Geschlecht nehmen die Texte nur selten Rücksicht ; offenbar blieb

die individualisierende Ausdeutung des Trauminhalts jenen fahrenden

Priestern überlassen, die sich auch mit Traumdeutung befaßten ; es

waren dies namentlich die zum Atharvaveda, dem Veda der Zaubersprüche,
sich bekennenden. So fehlt es denn in den Traumbüchern zumeist an

genauerer Bezeichnung des Glücks oder Unglücks, das ein Traum
erwarten läßt ; auf alle Fälle ist aber die Liste unglücklicher Träume
bedeutend reichhaltiger als die der glücklichen, wie ja auch die Darstellungen

der höllischen Qualen in den Purânas weit vielgestaltiger ist als

die der himmlischen Freuden69.

So ist denn die Liste der in Aussicht gestellten Glücksfälle bald

erschöpft : die größte Rolle spielt der Gewinn von Reichtümern und die

Erlangung der Königswürde, wobei zu bedenken ist, wie billig der Titel

eines Râjâ in Indien zu allen Zeiten gewesen ist. Daneben werden

gelegentlich genannt : Gesundheit, Glück bei Weibern, Erlangung männ-

67. Ebd. I iî-17, Brahmavaivartta-Purâna II 70,9. 68. Jagaddeva I 15-17.
69. Daß auch in den Sprachen die Bezeichnungen für Unlustempfindungen zahlreicher sind

als diejenigen für lustbetonte, ist von Wundt (Völkerpsychologie I 2, S. cj6) hervorgehoben

worden, der dabei die Frage offen läßt, ob diese Erscheinung in der wirklichen Beschaffenheit

der Welt ihre Bestätigung finde. r



INDISCHE TRAUMTHEORIE UND TRAUMDEUTUNG 2r

licher Nachkommen — ein in Indien besonders erstrebenswertes Ziel, da

der leibliche Sohn allein die Totenopfer darzubringen vermag, die den

Vater vor der Hölle bewahren, während die Tochter für die Familie eine

schwere Belastung ist, da der Brautvater für die Kosten der Hochzeit
und die Ausstattung aufzukommen hat70. Dem steht eine reichhaltige
Musterkarte übler Traumfolgen gegenüber, an ihrer Spitze der Tod,
entweder sofort oder nach bestimmter Zeit erfolgend ; es reihen sich

an: schwere Krankheit, wie Blutsturz, Aussatz, Dysenterie ; Gefährdung
oder Abfall bestimmter Glieder, auf die der Traum hinweist ; Verlust

von Angehörigen, Kummer, Verarmung, Einbuße des Ansehens. Dabei

ist eine innere Beziehung zwischen dem Traum und seiner speziellen

Folge nicht immer aufzufinden ; manches macht bei Jagaddeva den
Eindruck des Spielerischen, bloß Konstruierten71.

Fragen wir zunächst nach den Gründen, aus denen eine Traumerscheinung

entweder Glück oder Unglück bedeutet, so ergibt sich, daß in der

überwiegenden Zahl der Fälle die Bestimmungen der Traummantik
mit der allgemeinen Lehre von glücklichen und unglücklichen Vorzeichen

übereinstimmen. Was im gewöhnlichen Leben als günstig oder

ungünstig gilt, ist dies auch im Traum72. Welche Einschränkung dies

erfährt, ergibt sich auf S. 28. So erklärt sich denn ein großer Teil der
indischen Traumdeutungen aus allgemeinen Vorstellungen von Omina
und Portenta sowie aus mythologischen Voraussetzungen. So ist die
südliche Himmelsgegend in Indien überhaupt und deshalb auch im
Traume ominös, denn sie ist die Gegend der Abgeschiedenen, wo Yama,
der Todesgott, seinen Sitz hat ; dorthin zu fahren, zumal auf einem von

unglückbringenden Tieren gezogenen Wagen, ist ein Vorzeichen baldigen

Todes, wie schon der Traum Bharatas im Râmâyana gezeigt hat73.

70. Deshalb heißt es schon im Aitareya-Brâhmana VII 7 : Der Sohn ist ein Licht im höchsten

Himmel, die Tochter aber ist ein Jammer (krpanam).
71. Ähnlich verhält es sich bei den Beziehungen zwischen bestimmten Verfehlungen und

den Formen der Wiedergeburt, wie sie im Gesetzbuch des Yâjnavalkya (III 2of.) und des Manu
(XII $3 f.) aufgezählt sind.

72. Jagaddeva II 1 c8. 73. Siehe S. 20.



26 EMIL ABEGG

Dagegen ist der Norden als Gegend der Götter und der Osten als

diejenige der aufgehenden Sonne im Traum wie im Wachen glückbringend,
und dies gilt in erhöhtem Maße von ihrer Kombination, dem Nordosten.
Das Betreten eines Kreuzweges, das Besteigen eines dort stehenden

Baumes bedeutet im Traume den Tod ; kultisch unreine Orte, wie das

Haus einer Wöchnerin, bringen im Traume wie in Wirklichkeit Unheil.

Desgleichen ist verhängnisvoll der Verkehr mit Gespenstern (bhûta),
Leichendämonen (prêta) oder Angehörigen verachteter Kasten, wie
Cândâlas oder Hundeköchen (svapaca). Die Zahl verachteter und auch

im Traume unheilvoller Kasten ist sehr groß ; fast alle Handwerker
gehören zu ihnen : Färber, Weber, Lederarbeiter, dann besonders Fischer

und Jäger. Dasselbe gilt von Krüppeln, Lahmen und Zwergen, die auch

in Wirklichkeit ominös sind und deshalb aus den Straßen entfernt werden,

durch die der König zieht74. Daß eine Witwe im Traum Unglück,
ja den Tod bringt, ist bei der Stellung, die eine solche im Leben

einnimmt, ohne weiteres verständlich. Todbringend ist natürlich auch

geschlechtlicher Verkehr mit dämonischen Wesen aller Art. Wer sich im
Traume von einer Frau, die keinen Bauch hat, umarmt sieht, den trifft
baldiger Tod. Interessant, weil in weitere Zusammenhänge führend, ist

der Glaube, daß Ausfall der Haare den Tod anzeige; man weiß, welche

Bedeutung den Haaren bei den Naturvölkern und im heutigen
Volksglauben zukommt und was sie im Mythos bedeuten (Simson)75. Ein
weitverbreitetes Mythenmotiv liegt auch dem Glauben zugrunde, daß das

Verschlungenwerden von Fischen oder Seeungeheuern Unglück
verheiße76. Aber auch ganz speziell indische Vorstellungen müssen oft

herangezogen werden, um eine Traumerscheinung zu erklären. Dafür nur

ein Beispiel : Wenn eine Frau mit rot geschminkten Gliedern, rotem
Gewand und rotem Kranz im Traum jemanden umarmt, so bedeutet dies

74. So das Handbuch der Staatswissenschaft, das Arthasâstra des Kautilya I 21, Übersetzung

von J.J.Meyer, Das altindische Buch vom Welt- und Staatsleben, S. cj.
7j. Wundt, Völkerpsychologie IV, 1, S. 101.

76. Jagaddeva II 137; Susruta I 29,8. Das Verschlingungsmotiv findet sich u. a. im Kalki-

Purâna, s. E. Abegg, Der Messiasglaube in Indien und Iran, S. 109f.



INDISCHE TRAUMTHEORIE UND TRAUMDEUTUNG 27

Brahmanenmord. Diese Deutung wird nur verständlich durch den alten

Mythos von Indras Brahmanenmord, seiner Brahmahatyâ, den er durch
die Tötung des vedakundigen Dämons Vrtra beging ; diese Brahmahatyâ
wird einerseits als unheilvolle Substanz gefaßt und von Brahma auf
verschiedene Wesen verteilt, unter anderem auf die menstruierenden Weiber,

anderseits als furchtbares Dämonenweib, das Indra verfolgt, und
diese Vorstellung liegt offenbar der Deutung dieses Traumes zugrunde.
Wenn sodann das Besteigen eines Wollbaums (S'âlmalî) baldigen Tod

bedeutet, so beruht dies auf der mythischen Vorstellung von einem auf
dem Yama-Weg stehenden Baum, an dessen eisernen Stacheln die Sünder

aufgespießt werden77.

Ominös ist im Traum wie in der Wirklichkeit das Einstürzen von
Palastmauern, das Niederfallen von Berggipfeln, das Wegrücken oder
Umfallen von Götterbildern. Sodann sind verderblich alle ungewöhnlichen
Erscheinungen am Himmel, partielle oder totale Verfinsterung von Sonne

und Mond, Meteore und Sternschnuppen, aber nur sofern sie zur Erde
fallen. Wie im Ritual des Veda die weißen Körner den guten Gottheiten
des Lichts, die schwarzen denjenigen des Verderbens und der Finsternis

geopfert werden, so bedeuten im Traum jene Glück, diese Unglück.
Die glückbringenden Tiere, voran das hochheilige Rind, sind es auch

im Traume : Akrûra sieht in einem glückbringenden Traum eine Kuh mit
ihrem Kalbe78; damit ist die noch heute in abgelegenen Gegenden
Indiens bestehende Sitte zu vergleichen, in einer Schulstube eine Kuh mit
ihrem Kalbe zu halten, wegen ihrer glücklichen Vorbedeutung, und um
das Lokal — kultisch — rein zu halten. Daß der Fisch als glückbringendes
Tier gilt, hängt mit seiner Bedeutung als Fruchtbarkeitssymbol zusammen.

Auch die Traumbedeutung gewisser Pflanzen läßt sich aus mythischen

Vorstellungen erklären ; so bringt der Lotos, zumal der weiße,
Glück, weil er ebenfalls als Fruchtbarkeitssymbol gilt79 und in kosmo-

77. Jagaddeva II38 ; Pretakalpa des Garuda-Purâna III 34L ; Übersetzungvon E. Abegg, S. 63.
78. Brahmavaivartta-Purâna II 70, 1 j.
79- E. Abegg, Der Lotos in der indischen Symbolik. Zs. Volkshochschule, 1934, Heft 3.



28 EMIL ABEGG

gonischen Mythen eine Rolle spielt. Glückbringend sind auch Bäume,
besonders fruchttragende und schattenspendende, was mit dem
Baumkultus des Hinduismus zusammenhängt, der schon für die vorgeschichtliche

Induskultur bezeugt ist. Milch, Reis, Butter und Honig sind im
Traum von günstiger Vorbedeutung, weil sie Opfergaben sind, ebenso

alles, was mit der Verehrung der Götter zusammenhängt : Indrastandar-

ten, Tempel, Götterbilder — sofern sich nichts Verdächtiges an ihnen

zeigt -, heilige Teiche, Wallfahrtsorte, Götterwagen. Auch Gesang,

Murmeln von Vedaversen undMantrams bringen Gutes. Wem die

Familiengottheit erscheint, wer auf dem göttlichen Adler Visnus, dem
Garuda, reitet, oder auf dem im Norden gedachten Götterberg Meru weilt
und dort den Wunschbaum Kalpadruma besteigt, dem steht das Glück

zur Seite. Brahmanen und Fürsten sind ein günstiges Zeichen, und daß

der Sonnenschirm Glück bringt, hängt damit zusammen, daß er in Indien

Abzeichen der Königswürde ist.
Neben diesen geläufigen Entsprechungen von Traumsinn und Bedeutung

im wirklichen Leben erscheint nun aber eine nicht sehr zahlreiche,

jedoch wichtige Gruppe von Träumen, wo von einem Gegensinn des

Traumes gesprochen werden muß, der ja auch dem Traumglauben des

Abendlandes wohlbekannt ist. Jagaddeva sagt darüber80: Diejenigen

Dinge, die im gewöhnlichen Leben Unheil bedeuten, bedeuten im

Traume im höchsten Maße Glück ; diejenigen Dinge, die im gewöhnlichen

Leben Glück bedeuten, bedeuten im Traume das Entgegengesetzte,

was sie auch sein mögen. Für welche Dinge die Annahme nicht

heilsam (na subhah) ist, deren Verlust im Traume ist heilsam. Daß der

Satz in dieser Allgemeinheit nicht zutrifft, zeigen viele Beispiele bei

Jagaddeva deutlich genug; solche Widersprüche erklären sich aus dem

kompilatorischen Charakter seines Werkes81. Er ist immerhin in der

80. Jagaddeva I 148 und 149.
81. Jagaddeva scheint selbst sich der Unsicherheit der gegensätzlichen Erklärung von Träumen

bewußt zu sein, wenn er II 8 7 sagt : Das Gehen in eine Einsiedelei, das Verlassen der
Heimat und des Besitzstandes sowie das Gegenteil davon (tad-vyatyaya) ist nicht heilvoll ; damit

ist dem Argument jede Beweiskraft genommen.



INDISCHE TRAUMTHEORIE UND TRAUMDEUTUNG 29

Lage, den Gegensinn des Traumes mit einer Reihe von Beispielen zu

belegen, von denen einige typische angeführt seien. Wie im abendländischen

Traumglauben, so ist auch in Indien der Anblick einer Hochzeit,
zumal der eigenen, im Traume verderblich. Wer im Traume trauert,
weint, wehklagt oder stirbt, erfährt überall Glück, desgleichen, wer
Leichen sieht oder dem Tod eines Freundes beiwohnt. Wer dagegen im
Traume lacht, muß später weinen, wer tanzt, muß sterben*2. Wer an

Gift stirbt, wird frei von Krankheit. Der Ton einer Trommel, der in
Wirklichkeit ominös ist und nach den Ritualtexten die Unterbrechung
des Vedastudiums erfordert83, ist im Traume glückbringend. Eine
Zunahme der Glieder des eigenen Leibes, namentlich aber ihre Vermehrung,

prophezeit dem Träumer Königsherrschaft, im Gegensatz zu dem

Glauben, jedes Zuviel an Gliedern sei ominös, wonach zum Beispiel
Personen mit überzähligen Gliedern von den Totenopfern (srâddha)
auszuschließen sind (Manu III 242 ; Yâjnavalkya I 222). Der Genuß von
berauschenden Getränken, insbesondere von Reisbranntwein (surâ), der
nach brahmanischem Gesetz eine Todsünde ist, bringt dem Träumer
Glück. Während der Anblick von Feinden im Traum verhängnisvoll ist,
bringt die Tötung durch solche Gutes84. Empfang von Gold, das als Symbol

des Lebens und der Unsterblichkeit gilt, ist im Traum verhängnisvoll85.

In den Zusammenhang der gegensinnigen Träume gehört es auch,

wenn das Zerschmettern oder Zerspalten des eigenen Hauptes Reichtum

und Nachkommenschaft verspricht und wenn allerlei
Selbstverstümmelungen, wie Abschneiden der Zunge, dem Träumer Glück bringen;

besonders bemerkenswert ist, daß Abschneiden des Penis Glück
in der Liebe verleihen soll86. Andere Selbstverstümmelungen sind jedoch

82. Atharva Parisista 68, 2,42.
83. Hillebrandt, Ritualliteratur (in Bühlers Grundriß der indo-arischen Philologie und

Altertumskunde), S. $9.
84. Atharva Parisista 68, 2, 16 und 47. 8ç. Vâgbhata, Svapnyâdhyâya 14.
86. So schon Atharva Parisista 68, 2, 11 : beim Abschneiden des Geschlechtsgliedes empfängt

man endloses Glück.



30 EMIL ABEGG

unheilbringend, so bedeutet Abschneiden der Hände und Füße Ermordung

der Eltern, Abschneiden von Nase und Ohren Vermögensverlust.
Viele der von Jagaddeva erklärten Träume stimmen mit den bereits

genannten Temperamentsträumen zusammen, sollten also nach seiner

eigenen Lehre87 bedeutungslos sein; anderseits aber gelten, wie wir
sahen88, die dem Temperament entsprechenden Träume als glückbringend.

Im allgemeinen erscheinen bei Jagaddeva die dem windigen
Temperament zugeschriebenen Träume als glücklich, die des schleimigen
und galligen vorwiegend als unglücklich. Dies erleidet jedoch manche

Ausnahmen ; so bedeutet das Wandeln im Luftraum, das für das windige
Temperament charakteristisch ist, den Tod.

Eine besondere Gruppe von Träumen umfaßt bei Jagaddeva solche,

welche Elementar- und Himmelserscheinungen betreffen. Als durchaus

glückbringend gilt das Feuer, aber nur das rauchlose, hell lodernde,
während das rauchende ominös ist. Wessen Körper, Palast, Lager oder

Gefährt von Flammen eingehüllt ist, dem ist das Glück zugewandt.
Auch wer sieht, wie ein Mensch vom Feuer verzehrt wird, hat Glück.

Der Empfang von Wasser schafft Gelingen und langes Leben, ebenso das

Baden in klarem Wasser oder der Anblick dichten Regenfalls. Dagegen

ist Anschwellen eines Gewässers, das der Träumer überschreiten sollte,

sowie Überschwemmung unheilkündend. Der Anblick der Sterne, des

sternklaren Himmels bedeutet Glück, ebenso die volle Scheibe der Sonne

und des Mondes ; auch das Erscheinen von Meteoren, Sternschnuppen
und Blitzen ist glückbringend, aber, wie schon gesagt, nur, sofern sie

nicht zur Erde fallen ; wer dagegen sieht, wie die Scheiben von Sonne und

Mond durch eine partielle Eklipse verletzt werden, sich verfärben oder

herabfallen, erleidet denTod ;alledieseErscheinungensindnatürlichauch
in Wirklichkeit ominös. König Kamsa sieht vor seinem Tode im Traum,

wie Sonne und Mond von dem Dämon Râhu verschlungen werden.
Unter den Farben ist Weiß in allen Fällen glückbringend : weiße

Blumenkränze, weißer Lotos, weiße Getreidekörner. Dagegen bedeutet

87. Jagaddeva I 4. 88. Siehe S. 18.



INDISCHE TRAUMTHEORIE UND TRAUMDEUTUNG 3I

alles Schwarze Unheil, «mit Ausnahme von Königen, Pferden, Elefanten

und Göttern», sagt Jagaddeva89. Wenn ein junges Mädchen, mit
schwarzen Salben geschmückt, in ein schwarzes Gewand gekleidet,
im Traum jemanden umarmt, so ist ihm der Gang ins Haus des Todes

sicher (während das junge Mädchen an sich Glück brächte). Finsternis

ist im Traume ominös ; es wurde bereits die mondlose Nacht genannt.
Wer in einen Schacht, eine Grube oder Höhle fällt, die von Finsternis
erfüllt ist, wird alles Mißgeschick auf sich ziehen. Auch die rote Farbe

ist von übler Vorbedeutung. Wer einen Wald roter Blumen sieht oder
solche pflückt, hat Verkrüppelung und Tod zu gewärtigen ; wem Lackfarbe

oder Mennige aufs Haus fällt, stirbt. Wenn um jemandes Körper
ein roter Kranz, Faden oder ein solches Gewand gelegt wird, geht das

davon berührte Glied verloren. Rot ist auch in der Vorzeichenkunde

verpönt und im Mythos die Unglücksfarbe ; Yama, der Todesgott, trägt
rotes Gewand; rot ist die Farbe des Südens, wo er seinen Sitz hat. Aber
auch ein Zusammenhang mit der Farbe des Blutes ist hier unverkennbar.

Allerdings bedeutet das Blut in der Traummantik Glück; deshalb ist
auch jede Verletzung, bei der Blut fließt, glückbringend90. Wer Blut

trinkt, in Blutströme taucht, hat Erfolg ; Blutspeien bedeutet dann

folgerichtig Unglück, so in einem Traum Kamsas91. Besudelung mit Blut ist

sogar geeignet, die ominöse Bedeutung gewisser Träume aufzuheben :

wer mit Blut bespritzt die eigene Hochzeit oder einen menschenfressenden

Dämon sieht, hat Glück; Genuß oder Anblick frischen, blutigen
Menschenfleisches verheißt Gutes.

Die Traumbedeutung bestimmter Tiere und Pflanzen im einzelnen zu
belegen, wäre wenig ergiebig ; man findet die Nachweise dafür im
systematischen Index von von Negeleins «Traumschlüssel». Besonders
verderblich ist die Entführung des Träumers durch ominöse Tiere, bei

89. Jagaddeva I 1 jo. Daß die schwarze Farbe unheilvoll ist, mag, abgesehen von ihrer
unmittelbaren Wirkung auf das Gefühl, auch mit dem Doppelsinn des Wortes kâla zusammenhängen,

das den Todesgott als die alles verschlingende Zeit bezeichnet.
90. Brahmavaivartta-Purâna II 70, 14.
91. Ebd. II 63,22.



32 EMIL ABEGG

denen auch die Affen figurieren. Wie in der allgemeinen Lehre von
Omina und Portenta sind auch im Traume Ameisen, Insekten überhaupt,
Würmer von übler Vorbedeutung ; dagegen bedeutet Stich von Bienen

oder Biß von Schlangen — deren bloßer Anblick als todbringend gilt — im
Traume Glück92.

Aus der Sexualsphäre sei erwähnt, daß der Beischlaf im Traume
glückbringend ist, besonders wenn der weibliche Partner auch sonst gute
Zeichen an sich trägt. Solche scheinen freilich an Frauen nicht allzu

häufig zu sein ; weit reichhaltiger ist die Liste unheilverkündender
Zeichen, die besonders dann aufgeführt werden, Wenn es sich um Frauen

handelt, die man nicht heiraten soll93. Verderblich ist, wie wir schon in
anderem Zusammenhang sahen, der Beischlaf mit dämonischen Wesen,
und ganz besonders unheilvoll ist natürlich der inzestuöse. «Wer sich

mit der eigenen Mutter begattet oder sonst in einen verbotenen Leib

eingeht, lebt nicht mehr länger als fünf Tage94.» Auch die
gleichgeschlechtliche Verbindung mitanzusehen, ist unheilvoll95 ; dagegen bringt
Geschlechtswechsel Glück96. Genuß des semen virile im Traum bringt
Kummer und Tod.

Von durchsichtiger Symbolbedeutung ist es, daß, wer mit Bast,

Schlingpflanzen oder Stricken seinen Körper umschlingt, baldigem Tod

verfällt ; die Schlinge des Todesgottes wird im Mythos oft genannt. König
Kamsa sieht Männer mit Netzen in der Hand und aufgelösten Haaren in

seine Stadt eindringen97. Diesem Motiv ist psychologisch verwandt das

Erlebnis der Ausweglosigkeit etwa eines in eine Erdspalte Gefallenen

und deutet auf Bedrängnis und Tod98. *»:-•'

Ominös sind auch allerlei monströse Veränderungen, die am Körper
des Träumenden eintreten. Wenn allerlei Pflanzen, besonders verdorrte

92. Ebd. II 70,26.
93. Hillebrandt, Ritualliteratur, S.63L ; Jolly, Recht und Sitte (in Bühlers Grundriß der

indo-arischen Philologie und Altertumskunde), S. J9.
94. Jagaddeva II24; vgl. auch Atharva Parisista 68, j, 1 ;Susrutal2.9, 8; Agni-Purâna229, c.

9j. Jagaddeva I ri. 96. Ebd. I ri. 97. Brahmavaivartta-Purâna II 63,17.
98. Jagaddeva II 60.



INDISCHE TRAUMTHEORIE UND TRAUMDEUTUNG 33

und verkrüppelte, aus dem Kopf des Träumers hervorwachsen oder ein

ganzer Baum aus seinem Herzen emporwächst, so bedeutet dies Verderben

; desgleichen, wenn Berge im Körper eines Menschen sich auftürmen.

Nur wenn die Pflanzen aus dem Nabel hervorwachsen, bedeutet
dies Glück99, denn aus dem Nabel des im Yoga-Schlaf auf den Urwassern
ruhenden Visnu-Nârâyana entspringt ja der Lotos, auf dessen Blüte Brahma

thront.
Eine typische Gruppe von Glücksträumen bilden schließlich jene

übermenschlichen Krafttaten, deren wir schon eine aus einer
Traumerzählung des Râmâyana kennengelernt haben100 ; eine ähnliche nennt
Jagaddeva101 : Wer die ganze vom Weltmeer umgürtete Erde samt Bergen,

Städten, Dörfern und Wäldern mit seinen Armen in die Höhe hebt,
wird, selbst wenn er von niedriger Abkunft ist, König. Wer die Erde
erbeben und die Berge wanken macht, wer das unergründliche Meer
austrinkt102 oder die Erde verschlingt, wird Fürst. Wer die volle Scheibe

von Sonne und Mond verschlingt, der umfaßt sicherlich die ganze Erde

samt Gold und den Ozeanen. Wer Sonne und Sterne verschlingt oder

wegwischt, hat Glück103. Aber auch das Gelingen eines bescheideneren

Vorhabens, wie das Überschreiten eines Gewässers, bringt Glück104.

Das Hinüberkommen über einen Strom ist im Hinduismus ein beliebtes

Symbol der Heilsgewinnung ; Rabindranath Tagore bezeugt, daß ihm die
Idee seines Dramas «Das Postamt» (Dhâk ghar) durch die Worte eines

bengalischen Volksliedes geweckt worden sei: «Fährmann, führ mich
hinüber nach dem andern Ufer », und noch in seinem letzten Gedicht,
das er unmittelbar vor seinem Tode schuf, klingt dieses Motiv an.

Von großer Bedeutung, und zwar glückbringend, ist endlich das Freisein

von Furcht in solchen Lagen, wo der Mensch naturgemäß Furcht
empfindet : beim Trinken von Gift, beim Biß von Tieren, Schlafen auf

99- Agni-Purâna 229,1. 100. Siehe S. 20. 101. Jagaddeva I 45.
102. Diese Wundertat wird im Mahâbhârata lü ioc dem Rsi Agastya zugeschrieben; auch

nach Brahmavaivartta-Purâna II 70,18 ist dies im Traume glückverheißend.
103. Jagaddeva I 31 ; Agni-Purâna 229,22.
104. Atharva Parisista 68, 2,1.



34 INDISCHE TRAUMTHEORIE UND TRAUMDEUTUNG

einer Leichenstätte, Umgang mit verbotenen Frauen, Genuß verbotener

Speisen ; desgleichen ist das Freisein von Ekel, zum Beispiel beim Genuß

von Exkrementen, glückbringend104.
So bietet der indische Traumglaube mit seiner unübersehbaren Kasuistik

und seiner bewundernswerten Systematik ein eindrucksvolles Zeugnis

für die Befähigung der Inder zu scharfer Beobachtung der Wirklichkeit,

wie sie auch in Medizin und Grammatik sich bewährt hat, während

allerdings eine mangelhafte Erfassung äußerer Tatsachen die Naturphilosophie

an einer gedeihlichen Entwicklung hinderte. Anderseits zeugt
die Traummantik für die hervorragende Gabe der Inder, die sie
umgebende Welt zu deuten und in jedem Geschehen seinen tieferen Sinn zu

finden. So wird ihnen die Welt mit allem Geschehen in ihr zum Symbol
einer höheren Wahrheit. Und wenn der Vêdânta die Wirklichkeit dem

Traum gleichstellte, so sind auch auf sie die Fragen anwendbar, die sich

für das Traumgeschehen stellen: Ist sie ein Wunschtraum? Ist sie ein

Angsttraum? Damit wird aber auch die Philosophie zur — Traumdeutung.


	Indische Traumtheorie und Traumdeutung

