Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 12 (1959)

Heft: 1-4

Artikel: Indische Traumtheorie und Traumdeutung
Autor: Abegg, Emil

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-145732

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-145732
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

INDISCHE TRAUMTHEORIE UND TRAUMDEUTUN G

VON EMIL ABEGG

Da der Ausgangspunkt des indischen Philosophierens nicht so sehr die
Betrachtung der duBeren Welt als die Ergriindung seelischer Phinomene
war, ist es verstandlich, daB die Zustinde des BewuBtseins schon in den
frihesten Zeiten die indischen Denker beschiftigten. Nun war es aber
gerade nicht der Zustand des wachen BewuBtseins, der zu Betrachtungen
solcher Art anregte ; erst durch den Kontrast desselben zu den Zustinden
des Schlafes, der Ohnmacht, des Todes gelangte man zu einer schirferen
Bestimmung dessen, was das Wesen des Bewuftseins {iberhaupt aus-
macht. Es war vor allem die Lehre der Upanisads von der Einheit des
Atman mit dem Brahman, die zu einer Analyse der BewuBtseinszustinde
fiihren muBte, war doch die erste Voraussetzung der bedeutsamen Glei-
chung Atman—Brahman eine tiefere Einsicht ins Wesen dieses Atman,
dessen Identitit mit dem iibersinnlichen Weltgrund man postulierte. Es
liegt nun im Wesen der Upanisads, daf in ihnen Vorstellungen aus ent-
legenster Urzeit noch tief in die sublimsten Spekulationen eines fortge-
schrittenen Denkens hineinragen. Dies gilt ganz besonders fiir die Leh-
ren von Schlaf und Traum. Einerseits treffen wir in ihnen noch deutliche
Spuren von Anschauungen, die uns aus dem Denken der heutigen Natur-
volker wohlbekannt sind ; anderseits finden sich schon hier die ersten
Ansitze jener vom indischen Standpunkt aus wissenschaftlichen Theo-
rien vor, die im spiteren Vedanta, im Simkhya-Yoga und in der Natur-
philosophie des Vaiesika zur Ausbildung gelangten.

Die Vorstellung einer schon wihrend des Lebens und dann besonders
beim Tode vom Kérper sich trennenden Seele, wie sie uns die allgemeine
Vélkerkunde fiir die Primitiven bezeugt, ist auch in der dltesten Uberlie-
ferung der Inder noch vielfach vertreten; Oldenberg* hat die vedischen
Zeugnisse im Zusammenhang gewiirdigt. Da heiBt es etwa vom Manas,

1. Religion des Veda? S. g24f.



6 EMIL ABEGG

daB es den Ohnmichtigen und Sterbenden verlasse und mit der ihm
eigenen Schnelligkeit (‘manojavas) nach Yamas, des Todesgottes, Reich
enteile?. Dal3 nun die Seele auch im Traum den Leib verlasse, ist eben-
falls eine vielen Naturvélkern geliufige Vorstellung, die in der Volks-
sage der Kulturvolker wiederkehrt; man denke etwa an die bekannte
Erzihlung von K6nig Guntram, wie sie Paulus Diaconus in seiner Lango-
bardenchronik iiberliefert hat3. Im Traume, so denkt der Primitive,
entweicht die Seele in irgendeiner Gestalt aus dem Leib des Schlafenden,
treibt sich auBBerhalb desselben herum, und was sie dabei erlebt, ist der
Inhalt des Traumes*. Unter den vedischen Seelenkonzeptionen ist es vor
allem das Manas, das auBBerhalb des Korpers sich bewegend gedacht wird.
Der Atharvaveda (VI 18, 5) spricht von dem «gefliigelten Geistlein»
( manaskam patayisnukam) , was an theriomorphe Vorstellungen erinnerts.
Der Spruch Vajasaneyi Sambhita 4, 1§: punar manah punar dyur ma dgan
«Moge mein Geist, mein Leben zuriickkehren», den der Einschlafende
zu sprechen hat, soll bewirken, daBl nach dem Schlafe der Geist, der im
Traume den Leib des Schlafenden verlieB, zuriickkehre. Der genannte
Yajus-Text® liBt die Seele, das Manas des Triumenden — aber auch die
des Wachenden beim freien Schweifen der Phantasie — in die Ferne zie-
hen: yaj jdgrata diiram udaiti daivam, tad u suptasya tathaivaiti. An ein Wei-
len der Seele in Yamas Reich liBt vielleicht Kausitaki Upanisad IV 15

2. Taittirlya Samhitd VI 6, 7, 2.

3. Reiche Materialien aus dem Gebiet der allgemeinen Vélkerkunde und der Volkssage
bietet Frazer, Taboo and the Perils of the Soul (The Golden Bough? II), S.36ff.; vgl. auch
Wundt, Vslkerpsychologie IV 1, S. 168f.

4. Die Seele ist also hier Subjekt des Traumes; es ist jedoch zu beachten, daB} die Schatten-
seele, die als eine Art Doppelginger gedacht ist, auch Objekt des Traumes sein kann, indem
sie (besonders die Seele eines Verstorbenen) dem Triumer erscheint. Sich selbst im Traume
zu sehen, ist nach Brahmavaivartta-Purana II yo, 14 gliickbringend.

5. Auch die Seelen Verstorbener werden in Indien gelegentlich als Vigel vorgestellt; s.
Baudhiyana Dharmastitra Il 14,9, 10 und E. Abegg, Der Pretakalpa des Garuda-Purdna. Eine
Darstellung des hinduistischen Totertkultes und Jenseitsglaubens, aus dem Sanskrit iibersetzt
und erklirt, S. 156, Anm. 1, wo weitere Belege aus den Gesetzbiichern des Manu und Visnu,
aus dem Mahibhérata und den Purinas gegeben sind. Vgl. auch von Negelein, Die Secle als Vo-
gel, Globus 79, S. 357f., 381f.

6. Vajasaneyf Samhité 34, 1-6 (8’ivasamkalpa).



INDISCHE TRAUMTHEORIE UND TRAUMDEUTUNG 7

denken, wo Ajaitasatru den Geist, der eingeschlafen im Traume wandelt,
als Konig Yama verehrt?. Das an den Traum ('svapna) gerichtete Lied
Atharvaveda XIX 56 lit den bésen Traum (‘dusvapnya) aus Yamas Reich
kommen, was ebenfalls auf einen Zusammenhang des Traumerlebnisses
mit der Yamawelt deutet.

An den wichtigsten Stellen der Upanisads iiber den Traum schimmert
die uralte Vorstellung vom Entweichen der Seele noch mehrfach durch,
wenn sie auch zumeist schon durch spitere Auffassungen verdringt er-
scheint. So Chandogya Upanisad VI 8,2, wo das Manas des Traumers
(vom Kommentar der Individualseele, dem jiva, gleichgesetzt) einem
Vogel® verglichen wird, der, an einer Schnur gefesselt, hin und her flat-
tert und sich, da er keine Ruhestatt findet, niedersetzt: so ruht im
Schlafe das Manas, nachdem es unstet nach allen Seiten geschweift, im
Prina, dem Inbegriff der animalischen Lebenskrifte. Wenn es sich auch
hier nur um einen dichterischen Vergleich handeln mag, so klingt dabei
doch die alte Vorstellung noch deutlich an. Chandogya Upanisad VIII 10
nennt als eine Form des Atman jenen, der im Traume frohlich umher-
schweift (yo esa svapne mahiyaménas carati), und in der Brhadaranyaka
Upanisad liegt in den Strophen iiber den Geist als den einzigen goldenen
Wandervogel (‘hiranmayah purusa ekahamsah, IV 3, 11-13), die in eine
ganz andersartige Darstellung eingestreut sind?, ebenfalls die Vorstel-
lung von der Seele zugrunde, die im Traume, einem Vogel gleich, sich
aus dem Leibe erhebt, unsterblich umherschweift, wohin es ihr beliebt,
im Traumzustand auf- und niederschwebt und als ein Gott sich vielerlei
Gestalten schafft. Aber das in Strophe 13 eingefiigte iva scheint doch
anzudeuten, daB diesen Erlebnissen volle Realitit nicht zukommt: bald
glaubt der Triumer mit Weibern zu scherzen, bald ist es, als ob er
Furchtbares erblickte.

7. Vgl. DeuBen, Sechzig Upanisads des Veda, S. 55, Anm. 3.

8. I:.:Iber die Traumseele als Vogel in der Ethnologie vgl. Frazer a.a.O., S. 34, 36.

9. Uber diese s. S. 10; die Strophen sind denn auch mit dem Vorangehenden nur ganz
notdiirftig verbunden : tad ete $lokih bhavanti.



8 EMIL ABEGG

Eine Konsequenz der Auffassung, daB die Seele den Leib des Schlafen-
den verlasse, ist die Mahnung, einen Schlifer nicht jihlings zu wecken,
ansonst seine Seele den Riickweg verfehlen konnte™. So sagt die Brha-
daranyaka Upanisad IV 3, 14 zur Begriindung dieser Warnung: « Denn
schwer ist einer zu heilen, zu dem (der Geist) sich nicht zuriickfindet.»
Schon das S’atapatha Brahmana X 5, 2, 12 gibt eine entsprechende Vor-
schrift, doch die dafiir gegebene Begriindung ist hier eine andere : wenn
man den Schlifer riicksichtslos weckt, so stért man die beiden Gotthei-
ten Indra und Indrani, die in den Pupillen wohnen und im Schlafe in die
Héhlung des Herzens hinabsteigen, um dort den Beischlaf zu vollziehen.
Offenbar handelt es sich hier um eine spiteren Vorstellungen entstam-
mende Begriindung jener alten Regel. Auch in der Rechtsliteratur wird
die Vorschrift gegeben, einen Schlafenden nicht zu wecken, so Yijia-
valkyal 138. NachManuIV 57 gilt sie jedoch nur einem Hoherstehenden
(Sreyas) gegeniiber, was zeigt, da} der urspriingliche Sinn des Verbotes
dem Autor nicht mehr gegenwirtig war.

Ein Verlassen des Korpers durch die Seele im Traumschlaf kennt auch
eine Yoga-Partie des Mahabharata, wo gesagt wird, dal im Schlaf der
feine ('siksma) Atman umherschweife, regelrecht sehend und fithlend
wie im Wachen™; es ist dies die vom Leibe losgeloste, in feiner Gestalt
bestehende Seele, die nur von den Yogins erschaut wird.

Eine eigenartige Lehre vom Wandern der Seele im Traum entwickelt
der Siirydrunasamvadajfidnabhiskara, den von Negelein handschriftlich
benutzt hat*?; hier scheint angenommen zu sein, dal wihrend des Trau-
mes die einzelnen Sinne des Schlifers auBerhalb seines Korpers weilen
und dort die Traumbilder als reale Objekte ergreifen. Diese Auffassung
ist schon Vijasaneyl Samhiti 4, 15 angedeutet, wo der Einschlafende
nicht nur sein Manas zuriickruft (siehe S. 6), sondern auch sein Auge,
sein Gehor: puna$ caksuh pupah $rotram ma dgan. Bei solchem Wandern

10. Belege dafiir aus dem Bereich der Naturvilker bei Frazer a.a.O., S. 39.
11. Mahibharata XII 303, 88—91.
12. Der Traumschliissel des Jagaddeva, S. sf.; der Text ist allerdings sehr verderbt.



INDISCHE TRAUMTHEORIE UND TRAUMDEUTUNG 9

der Sinne ist natiirlich nicht an die kérperlichen Sinnesorgane zu den-
ken, sondern an ihre feinstofflichen (siiksma), unwahrnehmbaren Ent-
sprechungen, wie sie dann im Vedanta als Vrttis erscheinen, die nach
dem Tode ihres Trigers in einen neuen Leib wandern™.

Eine bemerkenswerte Weiterbildung jener iltesten Traumtheorie,
die die Seele den Leib verlassen liBt, entwickelt Rimanuja in der Einlei-
tung seines Kommentars zu den Brahmastitras, dem S’ribhasya™. DaB3
der Triumende, der regungslos in seiner Kammer liegt, nach anderen
Gegenden gelangt, ist dadurch moglich, dafl die Gottheit, der [$vara,
fir ihn einen andern Leib schafft, der in jeder Hinsicht dem im Bette
Liegenden gleicht. Dieser wohl als von der Art des siiksma sarira zu den-
kende Doppelginger ist dann Subjekt des Traumerlebnisses. In diesen
Zusammenhang gehoren auch die Ausfithrungen in Saddnandas Vedanta-
sira § 119~120, wonach im Traume der Taijasa, die feine Individual-
seele, mittels feiner Funktionen des Manas die Objekte der Traumwelt
(stksma prapaiica) wahrnimmt®s,

Neben diesen verhiltnismiBig sparlichen Resten primitiver Traum-
theorie tritt nun schon in den dltesten Upanisads eine andere auf, die
den Traum als rein subjektive Erscheinung auffaBBt, deren Schopfer der
Atman selbst ist. Die wichtigste dafiir in Betracht kommende Stelle ist
Brhadaranyaka Upanisad IV 3, 9-10, die besagt: Der triumende Geist
entnimmt das Material des Traumes (mdtrd, materies, das Bauholz) der
allenthaltenden Welt und baut es selber auf verméoge seines eigenen
Lichtes; und von allem, was im Traume erscheint — Straflen, Wagen,
Brunnen, Teiche, Freude und Lust — ist er der Schopfer. Aufs entschie-

13. Vgl. Deullen, System des Vedédnta, S.368, und fir das Simkhya Garbe, Die Sdmkhya-
Philosophie 2, S. 321.

14. Englische Ubersetzung von Thibaut, SBE 38, S. 120; deutsch von R. Otto, «Siddhénta
des Raménuja» (Texte zur indischen Gottesmystik II), S. 112 : Im Traume schafft Bhagavant ent-
sprechend dem Verdienst oder der Schuld der Lebewesen wirkliche Gegenstinde, allerdings
nur wahrnehmbar fiir den Triumer selbst und zu bestimmter Zeit wieder verschwindend.

15. Vgl. DeuBen, Allg. Geschichte der Philosophie I 3, S.628. Taijasa heiBt zunichst der

Traumschlaf selbst, weil in ihm der Atman sein eigenes Licht ist; vgl. Mind{ikya Upanisad I
4f., und Dasgupta, A History of Indian Philosophy 1, S. 425.



10 : EMIL ABEGG

denste tritt dann die Mand{ikya Karika IV 33—3 s fiir reine Subjektivitit
des Traumes ein: «Was wir im Traume wahrnehmen, ist irrig, weil es
im Korper eingeschlossen ist; auch reicht die Zeit des Traumes nicht
hin zum Besuche ferner Gegenden, und beim Erwachen befindet man
sich nicht dort. Abmachungen, die wir im Traume getroffen, gelten fiir
den Erwachenden nicht mehr; Dinge, die er im Traume anfafite, befin-
den sich nicht in seiner Hand. Alles, was wir im Traume wahrnehmen,
hat seinen Grund in uns selbst.» Hier verbleibt somit die triumende
Seele im Korper; hochstens von einem Wandern derselben innerhalb
des Korpers ist gelegentlich die Rede, so Brhadaranyaka Upanisad II 1,
18, wo der aus Erkenntnis bestehende Geist (vijidnamayah purusah) mit
den Prénas als Begleitern im Leibe nach Belieben umbherzieht, wie ein
groBer Kénig seine Untergebenen mit sich nimmt und in seinem Lande
umbherzieht, wo es ihm beliebt.

Hier empfingt also die im Leibe umherziehende Seele die Traumein-
driicke. Daraus entwickelte sich dann die spitere Vedanta-Theorie, daf3
der Traum auf Aktivierung der Vasanis, der Eindriicke fritheren Erle-
bens in diesem, aber auch im vorausgehenden Dasein beruhe % sowie der
Samkhya-Lehre von den Samskaras'?, Im Traum erlischt nach dem Ve-
danta die Funktion der Indriyas, indem keine Eindriicke der AuBlenwelt
aufgenommen werden, wihrend das Manas, der innere Sinn, titig
bleibt*® und durch die Adern (nddi) des Leibes zieht, wo es die von den
Erlebnissen des Wachens zuriickgelassenen Vasanis genieBt; dadurch
entstehen die Traume™. Schon Aitareya Upanisad I 3,12 bezeichnet
(nach dem Kommentar) das Manas als Stitte des Atman im Traum, und
nach Prasna Upanisad IV 4-5 gehen die Indriyas im Traumschlaf ins Ma-
nas ein, welches dabei wach bleibt. Dann genieBt das Manas seine Macht

16. DeuBlen, System des Veddnta, S.606. DaBl im Traume die Seele die Eindriicke des
Wachens wieder belebt, sagt auch Sarva Upanisad Sira 6.

17. Siehe S. 14.

18. Uber die Funktionen des Manas s. E. Abegg, Indische Psychologie, S. 6f., 32f., 92f.

19. S’amkara zu Brahmasiitra I 1, 9 sowie zuI 3, 20, wo ausdriicklich gesagt wird, daB8 die
Seele beim Traum durch die Adern ziehe (nddicarah).



INDISCHE TRAUMTHEORIE UND TRAUMDEUTUNG II

(mahiman), indem es sowohl im Wachen Erlebtes reproduziert als auch
noch nie Gesehenes oder Gehortes siecht und hort.

Auch in epischen Texten iiber den Traum spielt das Manas eine wich-
tige Rolle, so Mahabharata XII 276, 24, wo ebenfalls gelehrt wird, daf3
beim Ruhen der Sinnesorgane das Manas wach bleibe (‘indriydndm upa-
rame mano ’nuparatam yadi sevate visaydn eva, tad vidydt svapnadarsanam) .
Nach Mahabharata XII 216 ist das Manas, das sich vermége der Macht
des Atman iiberallhin bewegt, der eigentliche Urheber des Traumge-
schehens. Wie es im Wachen das Vorstellen und Wollen leitet, so rich-
tet sich sein Traum nach den vorwaltenden Wiinschen des Menschen?.
Der von Verlangen beseelte Geist erlangt im Traum aus den unzihligen
Lebenslaufen im Samsara alles, was er sich wiinscht (iiber den Einwand,
der sich hier erhebt, siehe S. 14). Aber auch durch das Karman des Tréu-
mers wird das Traumbild des Manas bedingt**, und es tritt in ihm die
Frucht des unmittelbar vorangegangenen Lebens in Erscheinung®. Im
Manas ist eine verborgene Pforte, und alles Seiende und Nichtseiende
und auch das noch Unentfaltete, noch nicht ins Dasein Getretene geht
von dort im Traumbild in den Menschen ein (‘manasy antarhitam dvédram
deham dsthdya mdnusam yadyat sadasad avyaktam svapity asmin nidarfanam).
Dabei wird jedoch betont, daB es eigentlich der héchste Atman sei, der,
wie die Welt iiberhaupt, so auch das Traumbild mit Hilfe des Manas
schaffe. In dem genannten Traumtext des Mahdbhérata wird auch die
Frage aufgeworfen, ob das Tun im Traume selbst wieder neues Karman
schaffe, und es wird eine solche Wirkung auch den im Traume begange-
nen Siinden zugeschrieben ; es soll deshalb von einem, der einen flecken-
losen Lebenswandel sich zu bewahren wiinscht, mit aller Kraft der
Schlaf gemieden werden in Anbetracht der im Traume méglichen Siin-
den, Denn im Traume wird die Seele von Rajas und Tamas, von Leiden-

20. Vgl. dazu Brhadiranyaka Upanisad I s, 3: kimddayas ca manaso vrttayah.

21. Nach der Sdmkhya-Lehre ist der Sitz des Karman nicht das Manas, sondern die Buddhi;
5. Garbe, Simkhya-Philosophie S. 336.

22. Uber die Bedeutung des Karman fiir die Traumdeutung s. S. 14, 23.



12 EMIL ABEGG

schaft und Verblendung, iiberwiltigt, und einem, der sonst frei von Be-
gierden ist, ergeht es, als wire er in einen andern Leib hineingefahren.

Im Mittelpunkt der Erorterungen des Vedanta iiber den Traum steht
die Frage nach der Realitit oder Irrealitit der Traumgebilde; soll doch
daran die Realitit der Erscheinungswelt selbst gemessen werden. So-
fern das Traumgeschehen auf den im Manas aufgespeicherten Vasanis
beruht, hat es zwar psychologische, aber keine objektive Realitit, wie
S’amkara zu Brahmastitra II 3, 40 bemerkt. Fiir eine relative Wirklich-
keit des Traumes spricht es, da3 er wie die Wirklichkeit Empfindungen
von Lust und Schmerz hervorruft*; auch daB das von Traumen Prophe-
zeite in Erfiillung geht, verleiht ihnen ein gewisses Mal von Realitit.
Dariiber duBert sich S’amkara zu Stitra III 2, 4 zu der Frage eines Oppo-
nenten, ob der Traum eine bloBe Illusion ohne eine Spur von Realitit
sei (na kascit svapne paramérthagandho ’sti?): Doch nicht! denn der
Traum ist ja vorbedeutend ('siicaka) fiir das kiinftige Gute und Schlimme,
und er verweist auf Chindogya Upanisad V 2, ¢ fiir einen gliicklichen
Traum und auf Aitareya Arar_lyaka Il 2, 4, 17 fiir todbringende. Zu Brah-
masiitra III 2,3 setzt S’amkara die Griinde auseinander, warum dem
Traume nicht der gleiche Grad von Realitit zukomme wie den Vorgin-
gen des Wachens: weil er «eine nicht mit Vollstandigkeit sich darle-
gende Natur hat» (mdydmdtram tu, kdrtsnyena anabhivyaktisvariipatvdt),
wobei unter «Vollstindigkeit» die Ubereinstimmung mit Raum, Zeit
und Kausalitit sowie die Unwiderlegbarkeit zu verstehen ist*. Zunachst
ist nimlich beim Traume schon kein Raum vorhanden, welcher fiir
Wagen und dergleichen geeignet wire. Auch besteht keine M('iglichkeit,
daB ein eingeschlafenes Geschopf in einem Augenblick in eine hundert
Meilen weit entfernte Gegend hineilen und von dort zuriickkehren

23. Vgl. E. Abegg, Das Problem der Realitit in der indischen Philosophie. Jahrbuch der
Schweiz. Philosoph. Ges., Bd. V,a 945, S. 7f.

24. Darauf hat Dasgupta a.a. 0., S. 451, hingewiesen.

25. Mit dhnlichen Argumenten wie S’amkara vertritt schon Méindikya Karika Il 1-3 die
Irrealitit der Traumgebilde; vgl. Walleser, Der dltere Veddnta, S. 39ff., sowie die schon auf
S. 10 ausgehobene Stelle.



INDISCHE TRAUMTHEORIE UND TRAUMDEUTUNG 13

kénnte. Und wire der Traumer wirklich aus seinem Leibe herausgetre-
ten, so miillte er im Lande der Paficilas erwachen, denn zu diesen war
er im Traume gelangt; er erwacht aber im Lande der Kurus. Dazu
kommt, daf3, wihrend der Triumende mit seinem Leibe in ein anderes
Land gelangt zu sein vermeint, die Anwesenden eben diesen Leib im
Bette liegen sehen. Ferner ist zu bemerken, daB die Gegenden in Wirk-
lichkeit gar nicht so sind, wie einer sie im Traume gesehen hat. Weiter
findet im Traume auch ein Widerspruch gegen die Zeit statt : man schlaft
in der Nacht und meint, es sei Tag in Bharatavarsa, und in einem nur eine
Stunde dauernden Traume lit man zuweilen eine ganze Reihe von Jah-
ren verstreichen. Endlich sind auch keine Ursachen (nimittdni) im
Traume vorhanden, welche fiir das Erkennen oder Handeln bestimmend
wiren; denn da die Sinnesorgane eingezogen sind, ist kein Auge da,
welches den Wagen erblicken kénnte ; und was die Hervorbringung des
Wagens betrifft: woher sollte dazu auch nur irgendwie dem Trdumen-
den die Fihigkeit oder das Material kommen? Auch finden diese im
Traume erschaffenen Wagen beim Erwachen ihre Widerlegung, ja sie
werden oft schon im Traume selbst widerlegt, indem sich zeigt, «dal3
Anfang und Ende nicht iibereinstimmen». Denn was man im Traume
fiir einen Wagen hilt, das wird im Augenblick darauf ein Mensch, und
was man fiir einen Menschen hielt, wird auf einmal ein Baum?.
Anderseits fithrt S’amkaras konsequenter erkenntnistheoretischer
Idealismus dazu, auch der Wirklichkeit keine wahre Realitit beizumes-
sen, wobei er ebenfalls in Gaudapada einen Vorlaufer hat*’. Der Unter-
schied der wirklichen Welt von der Traumillusion liegt nur darin, daB
die Weltausbreitung bis zur Erkenntnis der Seele von ihrer Wesensein-
heit mit dem Brahman fortbesteht, wihrend die Traumwelt taglich
widerlegt wird®. Als Schopfer der Traumbilder gilt dem Vedéanta die

26. Wie im Denken der Primitiven, so gilt hier das Gesetz der Identitit nicht, indem alles
zu allem werden kann ; vgl. E. Abegg, Das magische Weltbild der Inder, Studia Philosophica 19,
1960, S. 3.

27. Méndlikya Karika II (Vaitathya).

28. S’amkara zu Brahmasiitra III 2, 4.



14 EMIL ABEGG

individuelle Erscheinungsform des Atman, der Jiva®, Auf die Frage
eines Opponenten, warum der Jiva, da er doch an Gottes Allmacht teil-
habe, im Traume nicht wie dieser alles nach Wunsch schaffen kénne,
entgegnet S’amkara, daBl die der Seele innewohnende Allmacht durch
ihre Verbindung mit der Leiblichkeit, den Upadhis, beschrankt sei und
daf} sie aus diesem Grunde ihre Traume nicht ausschlieBlich nach eige-
nem Wunsch gestalten kénne.

Mit S’amkara stimmt sein Nachfolger und Gegner Riméanuja in der
Deutung des Traumgeschehens im wesentlichen iiberein. Auch nach
ihm3° sind die Traumbilder nicht der Wirklichkeit gleichzustellen ; sie
sind bloBe Maya, wunderbare Dinge, die der hochste Atman nur fiir den
Traumer erschafft und die nur wihrend einer geWissen Zeit bestehen,
Es ist somit den Traumbildern immerhin dieselbe Realitit zuzusprechen
wie anderen durch Géttermacht erzeugten Wundererscheinungen. Die
Dinge, welche von der Individualseele im Traum erblickt werden, sind
von der héchsten Seele besonders erschaffen zur Vergeltung der guten
und bésen Taten des Triumers, sofern sie von geringerer Bedeutung
sind; aus dem letzteren Grunde dauern sie nur wihrend der Zeit des
Traumes und werden nur von jener besonderen Seele erblickt. Damit
wird auch das Traumgeschehen in den Zusammenhang des Karman ge-
riickt, was dann wiederum fiir die Traumdeutung bedeutsam wurde?".
Ramanuja bestreitet denn auch, der Ansicht S’amkaras entgegentretend,
daf3 die Traume ausschlieBlich aus den Wiinschen desMenschen stammen,
denn dann wiirde der Mensch nur gliickverkiindende Traume haben*.

Mit der Vedanta-Lehre von den Visanis als Sitz der Traumbilder be-
rithrt sich aufs engste die Lehre des Simkhya von den Samskaras?. Der

29. S’amkara ebd.
30. $’ribhisya zu Brahmastitra IIl 2, 13, iibersetzt von R. Otto, Stddhanta des Rdmdnuja,

S.112; dhnlich Dipikd des Nivdsa. Eine indische Heilslehre, aus dem Sanskrit von R.Otto,
1916, S. 10: Die Schrift lehrt, daB Paramapurusa die im Traum erscheinenden, zu ihrer Zeit
wieder verschwindenden Wagen und andere Dinge zum Genusse des betreffenden Traumers
wirklich erschafft.
31. Siehe S.23. 32.8S rlbhasya zu Brahmasitra II 2, 6.
33. Uber diese s. Garbe, Die Sdmkhya-Philosophie, S.331 ; E. Abegg, IndzscbePs]cboIogxe S.s5s5f.



INDISCHE TRAUMTHEORIE UND TRAUMDEUTUNG 15

Traum, so lehren die Simkhya-Texte, ist eine Affektion des Denkorgans
(hier der Buddhi) von gleicher Art, wie die Empfindungen des Wachens,
nur mit dem Unterschied, da} der Traum nicht durch die Sinnesfunktio-
nen, sondern durch die im Denkorgan selbst ruhenden Eindriicke oder
Dispositionen hervorgemfen wird3*, Es werden somit im Traum friihere
Wahrnehmungen — auch solche in fritherem Dasein gehabte, da sie dem
«feinen Leib» ('siksma arira) angehoren, der iiber das gegenwirtige Le-
ben zuriickreicht — ohne duBeren Anreiz wieder erweckt; um niemals
wahrgenommene Dinge handelt es sich dabei nicht. Dadurch wird der
Traum mit der Erinnerung auf eine Linie gesetzt3s, wie in den gleich zu
erwahnenden Yoga- und Vaisesika-Lehren. Sowohl im Wachen als im
Traum ist der Purusa Zeuge der im Denkorgan sich vollziehenden Pro-
zesse und damit auch der Triume,

Auch nach dem Samkhya gilt das Traumerlebnis der Welt des Wa-
chens gegeniiber als unwirklich, hat jedoch als Affektion der Buddhi
psychologische Realitit, ist also nicht im selben Sinne unwirklich wie
eine Blume in der Luft oder dhnliche Undinge (Hasenhorn, Sohn der
Unfruchtbaren), sondern nur im Verhiltnis zu den im Wachen gesehe-
nen, objektiv realen Dingen. Wiren die Traumbilder absolut unwirk-
lich, so wiirde die Vorstellung beziehungsweise Erinnerung, man habe
getriumt, unmdoglich sein,

Die Samskara-Theorie ist vom Yoga weiter ausgebildet worden?’,
ohne daB jedoch davon auf die Auffassung des Traumes neues Licht fiele.
Yogasutra III 18 lehrt, daB3 die Samskaras aus fritherem Dasein in der Me-
ditation aktiviert werden kénnen, und so geschieht es auch im Traume ;
dadurch wiirde der Traum in gewissem Sinne mit dem Meditationserleb-

34. Siehe Aniruddha zu Simkhyasiitra IIl 27; Vijiidnabhiksu Sdmkhyapravacanabhisya zu
Sitra I 148 svapndvasthd ca samskdramdtrajanyas tddrsah parindmah.

35. Vijiidnabhiksu zu Shtra Il 33 : smrtis ca samskdrajanyam jAdnam.

36. Vijidnabhiksu zu Sdmkhya-Siitral 148; I1 6; Il 26; V g2.

37. Siehe besonders die wichtige Zusammenfassung bei P.Markus, Die Yoga-Philosophie,
nach dem Rdjamdrtanda dargestellt, S.36—44 (von Garbe, Die Sdmkhya-Philosophie, S. y31rf.;
ibernommen) und Dasgupta, Yoga as Philosophy and Religion, S. 108f.



16 EMIL ABEGG

nis verglichen. Genau zu den Samkhya-Lehren stimmend, lehrt der R3-
jamartanda%®, daB im Traum die Wirkung der AuBenwelt auf die Sin-
nesorgane hinwegfallt, wihrend die Titigkeit des Denkorgans, im Yoga
des Citta, keine Unterbrechung erleidet, wobei ihm lediglich seine
eigenen Inhalte als Objekt dienen. Der Traum beriihrt sich also auch
hier aufs engste mit der vom Yoga angenommenen fiinften Denkform,
der Erinnerung®.

Auch die Vai$esika-Philosophie hat die Lehre von den Samskaras iiber-
nommen und ihren naturphilosophischen Anschauungen eingeordnet,
dem Begriff jedoch einen viel weiteren Sinn verliehen, der auch die un-
belebte Natur umfaB3t. Der SamskAra ist nach diesem System dreifach :
Geschwindigkeit (vega), Elastizitdt (sthitisthdpaka) und bleibender Ein-
druck (‘bhdvand) ; der letztere, dem Samskara im engeren Sinne entspre-
chend, kommt nur der menschlichen Seele zu und ist die Grundlage der
Erinnerung®. Der Traum wird vom Vaisesika wie vom Samkhya-Yoga
als Erinnerung erklart*; wihrend jedoch die Erinnerung im Wachen
wahr oder falsch sein kann, ist sie im Traume immer falsch# ; denn der
Traum beruht auf einem Irrtum des Manas®. Dabei ist seine Funktion
bei Erinnerung und Traum durchaus dieselbe. Wie die Erinnerung ent-
steht aus einer fritheren Wahrnehmung und einer besonderen Verbin-
dung (‘samyogavisesa) der Seele (dtman) mit dem Manas, so geschieht es
auch bei den Traumvorstellungen ; diese beruhen auf denjenigen Funk-
tionen des Manas, die nach dem Aufhéren der Sinnesempfindungen auf-
treten*, Eine solche Vorstellung entsteht, wenn die Eindriicke des Wa-

38. Bhojarajas Rijamiartanda I 38.  39. Yogasiitra I 6.

4o0. Laugiksibhaskaras Tarkakaumudi §49; Faddegon, The Vaigesika-System, described with
the help of the oldest Texts (Verh. der Akademie Amsterdam, 1918), S.267; Keith, Logic and
Atomism, S.221f.

41. Vaiéesika Siitra IX 2, 7 mit dem Kommentar des S’amkara Miéra, der sich eng an die
Ausfithrungen in Pradastapidas Bhisya anschlieBt.

42. Kefava Miéra, Tarkabhisi ed. Poona; s. Suali, Introduzione allo studio della filosofia
Indiana, S. 296.

43. Annambhattas Tarkasamgraha § 64.

44. Vgl. dazu und zum folgenden S’amkara Miéra zu Vaidesika Siitra IX 2, 7 und Sualia.a. 0.



INDISCHE TRAUMTHEORIE UND TRAUMDEUTUNG 17

chens sehr kriftig waren. Wenn einer einschlift, indem er intensiv an
etwas denkt, das seine Liebe oder seinen Zorn erregt hat, so' wird er
auch im Traumzustande eine so lebhafte Vorstellung davon haben, als
ob es ihm durch die Sinne vermittelt wiirde ; so auch, wenn er eine Le-
gende angehdrt hat, etwa die vom Kampf des Arjuna mit Karna im Ma-
habharata, und die Helden derselben nachher im Traume schaut.
Auch das Vaisesika-System1aBt die Traiume vom Karman bedingt sein,
indem das Manas die Eindriicke guter und boser Tat aus fritherem Dasein
bewahrt, Wenn dann die durch gute Tat bewirkten Traume dem Triu-
mer Gliick, die aus boser Tat stammenden Ungliick bedeuten, so fiihrt
dies schon zur Traumdeutung hiniiber. Und noch in einem andern
Punkte beriihrt sich die Traumtheorie des VaiSesika mit der Traum-
mantik : wie diese* eine Abhingigkeit der Traiume vom Temperament,
das heiBt dem relativen Vorwalten das windigen, schleimigen oder gal-
ligen «Grundsaftes» (dhdtu, dosa) im Kérper feststellt*® und darnach
drei Gruppen typischer Traume unterscheidet, so geschieht es auch im
Vaisesika47, Bei Uberwiegen des windigen Grundsaftes glaubt der Trau-
mer, in der Luft zu wandeln, die Erdriume zu durcheilen, wilden Tieren
zu entfliehen ; bei Vorwalten des schleimigen Dhatu glaubt er, das Meer
zu liberschreiten, in einem Sumpf zu versinken, Regengiisse zu sehen;
Menschen mit galligem Temperament glauben im Traum ins Feuer zu
stiirzen, lodernde Flammen zu umarmen, den Blitz fallen, die Himmels-
riume sich entflammen zu sehen. Diese Theorie von der Bedingtheit der
Traume durch das Temperament tritt dann auch in unmittelbare Bezie-
hung zur Traummantik ; einmal insofern, als die aus den einzelnen Ver-
anlagungen entspringenden Traume nach den Traumbiichern bestimmte
Vorbedeutungen haben ; sodann durch die allgemeine Bestimmung, daf3

45. Atharva Pariéista 68, 1, 13f.; 29f., 44f. ; Jagaddevas Svapnacintimani I 9—14; Padma-
Purina ed. Anandaérama Series I 120, 45—48.

46. Uber die Lehre von den drei « Grundsiften», aus deren relativem Vorwiegen die Inder
nicht nur die Krankheiten, sondern auch die Temperamente erkliren, s. Jolly, Medizin (in
Bihlers GrundriB der indo-arischen Philologie und Altertumskunde, 1901), S. 39f.

47. Dariiber am ausfiihrlichsten S’amkara Miéra a.a. O,

2



18 EMIL ABEGG

die dem Temperament des Traumers entsprechenden Traumerschei-
nungen Gliick verkiinden*.

Eine Beziehung der Erklirung der Triume aus dem Temperament zur
Astrologie kommt darin zum Ausdruck, daB die drei ersten Planeten
(Venus, Mars, Sonne) das gallige Temperament erzeugen sollen, die
mittleren (Jupiter, Merkur, Mond) das schleimige, die drei letzten
(Réhu, Ketu, Saturn) das windige#; damit ist freilich die Einwirkung
der Planeten auf die Traume nur eine indirekte, iiber die Temperamente
erfolgende. Wenn sodann durch Triume bestimmte Krankheiten voraus-
gesagt werden sollen, so liegt dem oft eine ganz richtige Beobachtung
zugrunde, indem die Triume Symptomen der betreffenden Krankheiten
entsprechen. Wem im Traume TausendfiiBler oder Wiirmer ins Ohr-
loch hineinkriechen, der wird an Ohrenkrankheit sterben, oder Augen-
krankheit erfolgt beim Herabfallen von Sternen, Fackeln und Blitzen*.

Nicht nur die Einteilung der Triume nach dem Temperament ist
auch von der indischen Medizin vertreten worden ; sie nahm auch von
Anfang an lebhaften Anteil an der eigentlichen Traumdeutung, sind doch
die Traume der Patienten fiir die Prognose von entscheidender Bedeu-
tung. Namentlich die todverkiindenden Triume sollen die Arzte ken-
nen, raten ihnen doch die Lehrbiicher, die Behandlung von Patienten,
die solche haben, sofort abzubrechen, um nicht eine Einbuf3e an Prestige
zu erleidens’. Unter den unheilverkiindenden Triaumen gibt es auch sol-
che, die von Leichengespenstern (Pretas) verursacht werden$*. «Wenn
einer im Traume durch FuBlfesseln gefesselt oder sonst verstrickt wird,
wenn er um Speise gebeten wird oder aus eigenem Antrieb Ubles tut;
wenn er im Traume iBt und, nachdem er Speise empfangen, davonlauft;
wenn ein mit Stieren bespannter Ochsenkarren voriiberfahrt ; wenn man

48. Atharva Parifista 68, 1, 53.

49. Atharva Parifista 68, 1, 1 ff., wo der Svapnyidhydya als « Appendix zur Beschreibung
des Ganges der Venus» (‘fukra) bezeichnet wird.

50. Jagaddeval 11 und 13.

s1. Jolly, «Medizin», S. 23.

52. E. Abegg, Der Pretakalpa des Geruda-Purdna, S. 236.



INDISCHE TRAUMTHEORIE UND TRAUMDEUTUNG 19

auffliegend sich in den Luftraum erhebt, oder von Hunger gequilt nach
einem Wallfahrtsort (‘tirtha) geht; wenn man sein Weib, seine Ver-
wandten, seinen Sohn, seinen Herrn, seinen Fiirsten, die doch noch le-
ben, tot sieht, so ist dies sicherlich durch die Pretas verschuldet. Durch
den bosen EinfluB der Pretas sieht er des Nachts seine Kinder, seine El-
tern, Briider und sein Weib, auch sein Vieh das Haus verlassen». Natiir-
lich ist auch der Anblick von Pretas im Traume unheilvoll53, und voll-
ends die Erscheinung eines Boten des Todesgottes Yama von furchtba-
rem Aussehen, der die Schlinge in der Hand hilt, mit der er den Toten
mit sich fortfiihren will, ist todbringend*. Das Gesetzbuch des Yajiia-
valkyaI 270f. nennt Traume der von dem elefantenkopfigen Gott Ganesa
Ergriffenen, dem Beseitiger der Hindernisse, der aber auch solche
schafft, wenn er nicht geziemend verehrt wird. Ein solcher taucht tief
ins Wasser und sieht Manner mit geschorenen Képfen und braunen Klei-
dern, besteigt fleischfressende Tiere, befindet sich unter Leuten der un-
tersten Kasten (‘antyaja), Eseln und Kamelen. Wenn er geht, glaubt er
sich von Feinden verfolgt ; zerfahrenen Geistes, Unniitzes beginnend,
verzagt er ohne Grund. Damit ist der ﬂbergang zur Traummantik ge-
geben.

Unsere Quellen der indischen Traumdeutung sind teils Traumerzih-
lungen der Literatur, wie sie uns die beiden groBen Epen Mahéabharata
und Rdmayana sowie die Legendensammlungen der Purénas bieten, teils
systematische Traumbiicher, deren bekanntestes und bisher einzig wis-
senschaftlich bearbeitetes der Svapnacintimani, der « Wunschedelstein
der Traume» des Ka$mirers Jagaddeva ist5. Auch manche Purinas
enthalten zusammenfassende Abschnitte iiber Traumdeutung, so die

§3. Matsya-Puréna 238, 3.

§4. Brahmavaivartta-Purina II 63, 4. Die Yama-Boten sind beschrieben im Pretakalpa des
Garuda-Puréna 1, S. 30f. Ubersetzung von E. Abegg, S. 37f.

§5. «Der Traumschliissel des Jagaddeva. Ein Beitrag zur indischen Mantik», von Julius
von Negelein. Religionsgeschichtliche Versuche und Vorarbeiten, hg. von Rich. Wiinsch und
Ludw. Deubner, XI. Bd., Heft 4, 1912, enthaltend Text, Ubersetzung und reichhaltigen Kom-
mentar, der eine unerschopfliche Fundgrube nicht nur fiir die Traumdeutung, sondern auch
iiber Omina und Portenta darstellt.



20 ‘ : - . EMIL ABEGG

Svapnadhyayas Markandeya-Purina 40, Matsya-Purina 120, Brahmavai-
vartta-Purana Il 63 und 70, Agni<Puradna 228. Fiir die relative Bewer-
tung der beiden Quellengattungen erhebt sich die Frage, ob Darstel-
lungen von Triumen in dér Dichtung etwa bloB nach-den schon vorhan-
denen Traumbiichern -konstruiert und zusammengestellt sind, oder ob
sie unmittelbar der dichterischen Phantasie oder dem Volksglauben ent-
stammen ; authentische Traumberichte werden es in den allerwenigsten
Fillen sein. Auch wo eine ganze Reihe gliick- oder ungliickbringender
Ziige in einem einzigen Traum zusammmengehauft-sind; macht dies den
Eindruck, nach Rezepten' gearbeitet zu sein, um dem Dichter Gelegen-
heitzu geben, mit seiner Kenntnis der einschligigen Literatur zu prunken,

Bevor wir versuchen, das reiche Material der Erzdhlungsliteratur und
der Traumbiicher unter zusammenfassende Gesichtspunkte zu bringen,
seien einige in der epischen Dichtung beschriebene Triume aufgefiihrt,
um einen Begriff vom allgemeinen Charakter jener Traumgebilde zu
geben, die dem Inder bedeutsam erscheinen. Die ausfiihrlichste Traum-
erzihlung ist die von der Trijatd, einer der Sitd wohlgesinnten ceylone-
sischen Damonin (Riksasi) im Rimayana (V 27); aber gerade hier hat
man den Eindruck einer kiinstlichen Kompilation aller méglichen
Traummotive. Ebenfalls im Ramayana (Il 69) erzihlt Bharata, ein jiin-
gerer Bruder Ramas, die schlimmen Traume, die er nach-dem Tode sei-
nes Vaters Dasaratha hatte. «Ich habe einen Traum gesehen: Der Mond
war auf die Erde gefallen. Das Meer war ausgetrocknet und die Sonne
von Rihu (dem Damon, der die Eklipsen verursacht) verschlungen. Ich
sah die ganze Welt in Dunkel gehiillt, die Erde aufgerissen, alle Biume
vertrocknet, die Berge eingestiirzt und in Rauch gehiillt. Ich sah ferner
meinen Vater in rotem Gewande, wie er von Minnern gebunden auf
einem von Eseln gezogenen Wagen nach Siiden entfiihrt wurde, und
abermals sah ich ihn mit Ol gesalbt, mit rotem Haar, von einem Berge
in einen unergriindlichen Sumpf von Kuhmist fallen. Aus diesem nackt
wieder auftauchend, trank er aus der hohlen Hand Ol, dabei immer

wieder lachend.» .



INDISCHE TRAUMTHEORIE.-UND TRAUMDEUTUNG 21

Besonders zahlreich sind die dem Kamsa, dem bésen Konig von Ma-
thurd, der Krsna verderben wollte, erzihlten Triume, die naturgemil
alle unheilverkiindend sind. Nach dem Bhagavata-Purana (X 42) umarmt
er im Traum Leéichname, reitet auf einem Affen, trinkt Gift; er sieht
sich allein wandern, einen Kranz roter Bliiten tragend ; er hat sich mit
Ol eingerieben und ist nackt. In einem weiteren Traum (Brahmavai-
vartta-Purana Il 63, 6) salbt ihn eine Witwe mit abgeschnittener Nase,
die der S’tidra-Kaste angehort und nackt ist, mit Ol. An anderer Stelle
(ebd.II 63, 4) klagt er dariiber, daBB gegen Morgen eine alte, schwarze
Frau in seiner Stadt tanzte, die einen Blumenkranz mit rotem Sandel,
ein rotes Gewand und einen Bettelnapf trug. In einem andern Traume
Kamsas (ebd. 11 6 3, 16) verliBt eine Gottin erziirnt unter Fliichen Kamsas
Palast. In Bhésas Krisna-Drama Bélacarita zu Beginn des zweiten Aktes
tritt der Genius des Fluches (S’apa) auf und bedroht den Kénig und sein
Gliick, und der gute Geist des Konigshauses, die Rajasri, verliBt ihn.

Auch dem Akriira, einem Yadava und Oheim Krsnas, werden ver-
schiedene Traume zugeschrieben, und zwar gliickliche, da er Krsna
wohlgesinnt war. So sah er (Brahmavaivartta-Purdna II 70, §—7) einen
jugendlichen Brahmanen, der in seinen Armen eine Fl6te trug, mit
einem gelben Gewand und einem Kranz von Waldblumen, mit Sandel
gesalbt, mit Juwelen geschmiickt, einen Pfauenschweif in den Haarflech-
ten tragend und lichelnd ; da stand ihm groBes Gliick bevor. In einem
andern gliickbringenden Traum erschien ihm eine schone Frau mit
ihrem Gatten und ihrem Sohn, die in gelbes Gewand gekleidet war und
Edelsteinschmuck zeigte. Sie trug eine flammende Fackel und weiBe
Getreidek6rner in der Hand ; ihr Antlitz glich dem herbstlichen Mond,
und sie lichelte (ebd. 8). Auch ein Brahmane, der einen Segenswunsch
sprach, war von gliicklicher Vorbedeutung.

Bedeutsame Triume, zumal ungliickbringende, zeigt schon das alteste
Denkmal der indischen Literatur. In einem Liede des Rigveda (VIII 47)
wird Usas, die Sonnentochter und Géttin der Morgenroéte, gebeten, die
bosen Triume, die Mensch und Vieh schrecken, weit hinweg zu Trita



22 EMIL ABEGG

Aptya zu fithren, einem an den Enden der Erde weilenden Halbgott.
Und dann wird ein béser Traum genannt — es ist das dlteste Zeugnis der
indischen Literatur fiir einen solchen —: «Legt sich einer Halsschmuck
und Blumenkranz an — laBt uns solchen bosen Traum hinweg zu Trita
Aptya schaffen.» Man wird hier an den Gegensinn der Triume denken,
den die Traumbiicher wohl kennen® ; aber das Anlegen des Schmuckes
und Kranzes erinnert an das Bekrinzen des Opfertieres und an das
Schmiicken eines zum Tode Verurteilten. Eine Aufzihlung todverkiin-
dender Triume enthilt das Aitareya-Aranyaka”: Wenn einer einen
schwarzen Menschen mit schwarzen Zihnen sieht, der ihn téten will;
wenn ein Eber ihn tétet, wenn eine Wildkatze ihn anspringt, wenn er
Gold iBt und wieder ausspeit, wenn er mit Eseln und Ebern nach einem
Dorfe fihrt, wenn er mit einem Nardenkranz auf dem Haupte eine
schwarze Kuh mit schwarzem Kalbe nach Siiden treibt. Ein sehr altes
Beispiel eines gliickbringenden Traums hat uns die Chandogya-Upanisad
aufbewahrt®. Wenn einem, der ein Wunschopfer darbringt (karmasu
kdmyesu), ein Weib im Traum erscheint, so wird sein Wunsch erfiillt
werden. Typische Wunsch- und Schrecktriume nennt auch die Brhada-
ranyaka-Upanisad : «<Wenn es nun im Traume ist, als ob man ihn tétete,
als ob man ihm die Haut abzége, als ob er in einen Brunnen stiirze, oder
wenn es ihm ist, als wire er ein Gott, ein groBer Konig.»

Die vedischen Texte lehren, daB man bose Triume wie eine Schuld,
eine Befleckung empfand, die man zu bannen sucht®; der Sonnengott
wird gegen sie angerufen, allerlei Sithnehandlungen werden vorgeschrie-
ben, deren hiufigster Bestandteil ein Bad in der Friihe sowie die Schwei-
gepflicht ist®*. Wer vor dem Einschlafen der Gétter, Lehrer und Tirthas

56. Siehe S.28.  57. Aitareya Arar_lyaka Il 2,4,17. 8. Chindogya-Upanigad V 2,9.

59. Brhaddranyaka Upanisad IV 3, 20; vgl. auch ebd. 13: bald scherzt er wohlgemut mit
Frauen, bald erschaut er gleichsam Schreckliches.

60. Atharvaveda X §,24; Oldenberg, Religion des Veda, S.295; E.Abegg, Das magische
Weltbild der Inder, S.15.

61. Atharva Parifista 68, 2, 60, 3, 4; Jagaddeva I 22 (man soll nach dem Aufstehen an den

Sonnengott denken). .



INDISCHE TRAUMTHEORIE UND TRAUMDEUTUNG 23

gedenkt, hat nie einen unheilbringenden Traum®. Jeder bose Traum
verlangt Sithnung Atharva Parisista 68, 5, 17; ein Ritual zur Abwehr bé-
ser Traume gibt Atharva Parisista 69, 55.

Die Traumdeutung der spiteren Zeit unterscheidet bestimmte Arten
von Triumen im Hinblick auf ihre Bedeutung. Schon der genannte
Atharvan-Text% scheidet zwischen erklirbaren und unerklirbaren
Triumen. Die ersteren sind belanglos, denn sie reproduzieren lediglich
Erlebnisse des Vortages, die von den Sinnesorganen aufgenommen wur-
den ; die letzteren aber kommen von den Géttern und sind deshalb allein
bedeutsam, da sie aus den Erfahrungen des Wachens nicht zu erkliren
sind. Ein alter, ebenfalls zum Atharvaveda gehorender Text iiber Omina
und Portenta® unterscheidet drei Arten von Triumen: sinnlose (‘apdr-
thaka), sinngemiBe (‘yathdrtha) und solche, die «etwas anderes bedeu-
ten» (‘anydrtha), das heit symbolisch oder gegensinnig sind. Die kom-
plizierteste Einteilung der Triume gibt Jagaddeva®, indem er neun
Traumformen unterscheidet: Gehortes, Selbsterlebtes, aus dem Tem-
perament Entspringendes, aus Kummer, aus krankhafter Veranlagung
Stammendes, von den Gottern, den guten und schlechten Elementen
(punydni pdpdni, worunter offenbar gutes und schlechtes Karman zu ver-
stehen ist). Davon sind die ersten sechs Kategorien bedeutungslos ('nis-
phala), nur die letzten drei kiinden unmittelbar bevorstehendes Gliick
oder Ungliick an. Bedeutungslos sind ferner: der am Tage gesehene
Traum, der auf bekannte Dinge sich beziehende, durch andere hervor-
gerufene, aus seelischen oder korperlichen Leiden hervorgehende sowie
der «Kranz-» oder Serientraum®. Ohne Bedeutungist auch jeder Traum,
der aus geschlechtlicher Erregung oder anderen kérperlichen Zustinden

62. Jagaddeva I 22. Vorbereitungen auf einen gliicklichen Traum lehrt Brahmavaivartta-
Purina II jo, 1 ff.; nach Agni-Purina 241,63 soll einer, der einen gliickbringenden Traum
wiinscht, sich von den Priestern, die mit der Verehrung der Gétterbilder beschiftigt sind
(pijari), vor der Inkubation in Frauenkleider hiillen lassen.

63. Atharva Pariista 68,1, 51.  64. Paridara Adbhutasigara, S. 495.

65. Jagaddeval 4 und g5.

66. Ebd. I 6 und 8 ; Atharva Pariista 68, 1, 52, wo auch der vergessene Traum als resultat-
los bezeichnet wird.



24 EMIL ABEGG .

entsteht, zum Beispiel aus Hunger und Durst®. Sehr kiinstliche Unter-
scheidungen macht Jagaddeva iiber die Zeit der Traumerfiillung je nach
der Nachtwache, in der man traumt ; ein Traum bei Sonnenaufgang ver-
wirklicht sich sofort. Wenn man nach einem gliicklichen Traum weiter-
schlaft, wird dessen Resultat nicht erlangt, denn immer geht der zuletzt
gehabte Traum in Erfiillung®. Als Menschen, deren Traume immer in
Erfiilllung gehen, nennt Atharva Parisista 68, 2, 55 Konigssohne, Hof-
linge und — Diebe.

Der einzige Gesichtspunkt, unter dem Jagaddeva und so schon der
Svapnidhyaya des Brahmavaivartta-Purina seine Darstellung durchfiihrt,
ist die Unterscheidung gliicklicher und ungliicklicher Traume, unter
welch letzteren nur die todverkiindenden besonders zusammengefaBt
werden. Auf die Personlichkeit des Triumers, seine Lebensverhiltnisse,
sein Geschlecht nehmen die Texte nur selten Riicksicht; offenbar blieb
die individualisierende Ausdeutung des Trauminhalts jenen fahrenden
Priestern iiberlassen, die sich auch mit Traumdeutung befaBBten ; es wa-
ren dies namentlich die zum Atharvaveda, dem Veda der Zauberspriiche,
sich bekennenden. So fehlt es denn in den Traumbiichern zumeist an
genauerer Bezeichnung des Gliicks oder Ungliicks, das ein Traum er-
warten laBt; auf alle Falle ist aber die Liste ungliicklicher Traume be-
deutend reichhaltiger als die der gliicklichen, wie ja auch die Darstel-
lungen der héllischen Qualen in den Purinas weit vielgestaltiger ist als
die der himmlischen Freuden®.

So ist denn die Liste der in Aussicht gestellten Gliicksfalle bald er-
schopft: die groBte Rolle spielt der Gewinn von Reichtiimern und die
Erlangung der K&inigswﬁrde, wobei zu bedenken ist, wie billig der Titel
eines R4ja in Indien zu allen Zeiten gewesen ist. Daneben werden gele-
gentlich genannt: Gesundheit, Gliick bei Weibern, Erlangung ménn-

67. Ebd. I 15-17, Brahmavaivartta-Purina Il 70,9. 68. Jagaddeval 15-17.

69. DaB auch in den Sprachen die Bezeichnungen fiir Unlustempfindungen zahlreicher sind
als diejenigen fiir lustbetonte, ist von Wundt (Vélkerpsychologie 1 2, S. 576) hervorgehoben

worden, der dabei die Frage offen liBt, ob diese Erscheinung in der wirklichen Beschaffenheit
der Welt ihre Bestitigung finde.

L d



INDISCHE TRAUMTHEORIE. UND TRAUMDEUTUNG 2¢

licher Nachkommen — ein in Indien besonders erstrebenswertes Ziel, da
der leibliche Sohn allein die Totenopfer darzubringen vermag, die den
Vater vor der Holle bewahren, wihrend die Tochter fiir die Familie eine
schwere Belastung ist, da der Brautvater fiir die Kosten der Hochzeit
und die Ausstattung aufzukommen hat™. Dem steht eine reichhaltige
Musterkarte iibler Traumfolgen gegeniiber, an ihrer Spitze der Tod,
entweder sofort oder nach bestimmter Zeit erfolgend; es reihen sich
an: schwere Krankheit, wie Blutsturz, Aussatz, Dysenterie ; Gefahrdung
oder Abfall bestimmter Glieder, auf die der Traum hinweist; Verlust
von Angehdrigen, Kummer, Verarmung, EinbuBe des Ansehens. Dabei
ist eine innere Beziehung zwischen dem Traum und seiner speziellen
Folge nicht immer aufzufinden ; manches macht bei Jagaddeva den Ein-
druck des Spielerischen, bloB Konstruierten?,

Fragen wir zundchst nach den Griinden, aus denen eine Traumerschei-
nung entweder Gliick oder Ungliick bedeutet, so ergibt sich, daB in der
iiberwiegenden Zahl der Fille die Bestimmungen der Traummantik
mit der allgemeinen Lehre von gliicklichen und ungliicklichen Vorzei-
chen iibereinstimmen. Was im gewo6hnlichen Leben als giinstig oder
unglinstig gilt, ist dies auch im Traum”™. Welche Einschrinkung dies
erfahrt, ergibt sichauf S. 28. So erklart sich denn ein groBer Teil der in-
dischen Traumdeutungen aus allgemeinen Vorstellungen von Omina
und Portenta sowie aus mythologischen Voraussetzungen. So ist die
siidliche Himmelsgegend in Indien iiberhaupt und deshalb auch im
Traume omings, denn sie ist die Gegend der Abgeschiedenen, wo Yama,
der Todesgott, seinen Sitz hat; dorthin zu fahren, zumal auf einem von
ungliickbringenden Tieren gezogenen Wagen, ist ein Vorzeichen baldi-
gen Todes, wie schon der Traum Bharatas im RimAiyana gezeigt hat?.

70. Deshalb heiit es schon im Aitareya-Brdhmana VII 7: Der Sohn ist ein Licht im hich-
sten Himmel, die Tochter aber ist ein Jammer (‘krpanam).

7I. Ahnhch verhilt es sich bei den Beziehungen zwischen bestimmten Verfehlungen und
den Formen der Wiedergeburt, wie sie im Gesetzbuch des Yajnavalkya (I 20f.) und des Manu
(XII 53f.) aufgezahlt sind.

72. Jagaddeva Il 1¢8.  73. Siehe S. 20.



26 EMIL ABEGG

Dagegen ist der Norden als Gegend der Gotter und der Osten als die-
jenige der aufgehenden Sonne im Traum wie im Wachen gliickbringend,
und dies gilt in erh6htem MaBe von ihrer Kombination, dem Nordosten.
Das Betreten eines Kreuzweges, das Besteigen eines dort stehenden
Baumes bedeutet im Traume den Tod; kultisch unreine Orte, wie das
Haus einer Wéchnerin, bringen im Traume wie in Wirklichkeit Unheil.
Desgleichen ist verhingnisvoll der Verkehr mit Gespenstern ('bhiita),
Leichenddmonen (preta) oder Angehdrigen verachteter Kasten, wie
Cindélas oder Hundekochen (svapaca). Die Zahl verachteter und auch
im Traume unheilvoller Kasten ist sehr groB; fast alle Handwerker ge-
hoéren zu ihnen: Fiarber, Weber, Lederarbeiter, dann besonders Fischer
und Jager. Dasselbe gilt von Kriippeln, Lahmen und Zwergen, die auch
in Wirklichkeit ominos sind und deshalb aus den Straflen entfernt wer-
den, durch die der Konig zieht?. DaB} eine Witwe im Traum Ungliick,
ja den Tod bringt, ist bei der Stellung, die eine solche im Leben ein-
nimmt, ohne weiteres verstindlich. Todbringend ist natiirlich auch ge-
schlechtlicher Verkehr mit dimonischen Wesen aller Art. Wer sich im
Traume von einer Frau, die keinen Bauch hat, umarmt sieht, den trifft
baldiger Tod. Interessant, weil in weitere Zusammenhinge fiihrend, ist
der Glaube, daB Ausfall der Haare der Tod anzeige ; man weil}, welche
Bedeutung den Haaren bei den Naturvélkern und im heutigen Volks-
glauben zukommt und was sie im Mythos bedeuten (Simson) 7, Ein weit-
verbreitetes Mythenmotiv liegt auch dem Glauben zugrunde, daB3 das
Verschlungenwerden von Fischen oder Seeungeheuern Ungliick ver-
heiBe”. Aber auch ganz speziell indische Vorstellungen miissen oft her-
angezogen werden, um eine Traumerscheinung zu erkliren. Dafiir nur
ein Beispiel: Wenn eine Frau mit rot geschminkten Gliedern, rotem
Gewand und rotem Kranz im Traum jemanden umarmt, so bedeutet dies

74. So das Handbuch der Staatswissenschaft, das Artha$istra des Kautilyal 21, Ubersetzung
von ].]J.Meyer, Das altindische Buch vom Welt- und Staatsleben, S. 57.

75. Wundt, Vélkerpsychologie IV, 1, S.101.

76. Jagaddeva Il 137; Suérutal 29, 8. Das Verschlingungsmotiv findet sich u.a. im Kalki-
Purina, s. E. Abegg, Der Messiasglaube in Indien und Iran, S. 109f.



INDISCHEV TRAUMTHEORIE UND TRAUMDEUTUNG 27

Brahmanenmord. Diese Deutung wird nur verstindlich durch den alten
Mythos von Indras Brahmanenmord, seiner Brahmahatya, den er durch
die Tétung des vedakundigen Dimons Vrtra beging; diese Brahmahatya
wird einerseits als unheilvolle Substanz gefaBt und von Brahma auf ver-
schiedene Wesen verteilt, unter anderem auf die menstruierenden Wei-
ber, anderseits als furchtbares Dimonenweib, das Indra verfolgt, und
diese Vorstellung liegt offenbar der Deutung dieses Traumes zugrunde.
Wenn sodann das Besteigen eines Wollbaums (S’almali) baldigen Tod
bedeutet, so beruht dies auf der mythischen Vorstellung von einem auf
dem Yama-Weg stehenden Baum, an dessen eisernen Stacheln die Siinder
aufgespieBt werden?,

Omings ist im Traum wie in der Wirklichkeit das Einstiirzen von Pa-
lastmauern, das Niederfallen von Berggipfeln, das Wegriicken oder Um-
fallen von Gétterbildern. Sodann sind verderblich alle ungewéhnlichen
Erscheinungen am Himmel, partielle oder totale Verfinsterung von Sonne
und Mond, Meteore und Sternschnuppen, aber nur sofern sie zur Erde
fallen. Wie im Ritual des Veda die weiBlen Kérner den guten Gottheiten
des Lichts, die schwarzen denjenigen des Verderbens und der Finsternis
geopfert werden, so bedeuten im Traum jene Gliick, diese Ungliick.
Die gliickbringenden Tiere, voran das hochheilige Rind, sind es auch
im Traume : Akriira sieht in einem gliickbringenden Traum eine Kuh mit
ihrem Kalbe”™; damit ist die noch heute in abgelegenen Gegenden In-
diens bestehende Sitte zu vergleichen, in einer Schulstube eine Kuh mit
ihrem Kalbe zu halten, wegen ihrer gliicklichen Vorbedeutung, und um
das Lokal — kultisch — rein zu halten. DaB} der Fisch als gliickbringendes
Tier gilt, hingt mit seiner Bedeutung als Fruchtbarkeitssymbol zusam-
men. Auch die Traumbedeutung gewisser Pflanzen 1iBt sich aus mythi-
schen Vorstellungen erkliren; so bringt der Lotos, zumal der weille,
Gliick, weil er ebenfalls als Fruchtbarkeitssymbol gilt” und in kosmo-

77. Jagaddeva Il 38 ; Pretakalpa des Garuda-Purana Ill 34 f. ; Ubersetzung von E. Abegg, S. 63.
78. Brahmavaivartta-Purna Il 70, 15.
79- E. Abegg, Der Lotos in der indischen Symbolik. Zs. Volkshochschule, 1934, Heft 3.



28 o EMIL ABEGG

gonischen Mythen eine Rolle spielt. Gliickbringend sind auch Biume,
besonders fruchttragende und schattenspendende, was mit dem Baum-
kultus des Hinduismus zusammenhingt, der schon fiir die vorgeschicht-
liche Induskultur bezeugt ist. Milch, Reis, Butter und Honig sind im
Traum von giinstiger Vorbedeutung, weil sie Opfergaben sind, ebenso
alles, was mit der Verehrung der Gotter zusammenhangt : Indrastandar-
ten, Tempel, Gotterbilder — sofern sich nichts Verdachtiges an ihnen
zeigt —, heilige Teiche, Wallfahrtsorte, Gotterwagen. Auch Gesang,
Murmeln von Vedaversen und Mantrams bringen Gutes. Wem die Fami-
liengottheit erscheint, wer auf dem gottlichen Adler Visnus, dem Ga-
ruda, reitet, oder auf dem im Norden gedachten G&tterberg Meru weilt
und dort den Wunschbaum Kalpadruma besteigt, dem steht das Gliick
zur Seite. Brahmanen und Fiirsten sind ein giinstiges Zeichen, und daB
der Sonnenschirm Gliick bringt, hingt damit zusammen, daf3 er in Indien
Abzeichen der Konigswiirde ist.

Neben diesen geliufigen Entsprechungen von Traumsinn und Bedeu-
tung im wirklichen Leben erscheint nun aber eine nicht sehr zahlreiche,
jedoch wichtige Gruppe von Triumen, wo von einem Gegensinn des
Traumes gesprochen werden muB3, der ja auch dem Traumglauben des
Abendlandes wohlbekannt ist. Jagaddeva sagt dariiber®: Diejenigen
Dinge, die im gewchnlichen Leben Unheil bedeuten, bedeuten im
Traume im h&chsten MaBle Gliick; diejenigen Dinge, die im gewdhn-
lichen Leben Gliick bedeuten, bedeuten im Traume das Entgegenge-
setzte, was sie auch sein mdgen. Fiir welche Dinge die Annahme nicht
heilsam ('na subhah) ist, deren Verlust im Traume ist heilsam. Daf} der
Satz in dieser Allgemeinheit nicht zutrifft, zeigen viele Beispiele bei Ja-
gaddeva deutlich genug; solche Widerspriiche erkliren sich aus dem
kompilatorischen Charakter seines Werkes® . Er ist immerhin in der

80. Jagaddeva I 148 und 149.

81. Jagaddeva scheint selbst sich der Unsicherheit der gegensitzlichen Erklirung von Trau-
men bewuBt zu sein, wenn er I 87 sagt: Das Gehen in eine Einsiedelei, das Verlassen der Hei-
mat und des Besitzstandes sowie das Gegenteil davon (tad-vyatyaya) ist nicht heilvoll ; damit

ist dem Argument jede Beweiskraft genommen.
L 4



INDISCHE TRAUMTHEORIE UND TRAUMDEUTUNG 29

Lage, den Gegensinn des Traumes mit einer Reihe von Beispielen zu be-
legen, von denen einige typische angefiihrt seien. Wie im abendlindi-
schen Traumglauben, so ist auch in Indien der Anblick einer Hochzeit,
zumal der eigenen, im Traume verderblich. Wer im Traume trauert,
weint, wehklagt oder stirbt, erfihrt iiberall Gliick, ‘desgleichen, wer
Leichen sieht oder dem Tod eines Freundes beiwohnt. Wer dagegen im
Traume lacht, muB} spiter weinen, wer tanzt, muB sterben®. Wer an
Gift stirbt, wird frei von Krankheit. Der Ton einer Trommel, der in
Wirklichkeit omings ist und nach den Ritualtexten die Unterbrechung
des Vedastudiums -erfordert®, ist im Traume gliickbringend. Eine Zu-
nahme der Glieder des eigenen Leibes, namentlich aber ihre Vermeh-
rung, prophezeit dem Triumer Konigsherrschaft, im Gegensatz zu dem
Glauben, jedes Zuviel an Gliedern sei ominds, wonach zum Beispiel
Personen mit liberzihligen Gliedern von den Totenopfern (érdddha) aus-
zuschlieBen sind (Manu III 242 ; Yijfiavalkya I 222). Der GenuB3 von be-
rauschenden Getrianken, insbesondere von Reisbranntwein (surd), der
nach brahmanischem Gesetz eine Todsiinde ist, bringt dem Traumer
Gliick. Wihrend der Anblick von Feinden im Traum verhingnisvoll ist,
bringt die T6tung durch solche Gutes*. Empfang von Gold, das als Sym-
bol des Lebens und der Unsterblichkeit gilt, ist im Traum verhingnis-
voll®,

In den Zusammenhang der gegensinnigen Triume gehdrt es auch,
wenn das Zerschmettern oder Zerspalten des eigenen Hauptes Reich-
tum und Nachkommenschaft verspricht und wenn allerlei Selbstver-
stimmelungen, wie Abschneiden der Zunge, dem Traumer Gliick brin-
gen; besonders bemerkenswert ist, daB Abschneiden des Penis Gliick
inder Liebe verleihen soll*. Andere Selbstverstiimmelungen sind jedoch

82, Atharva Pariéista 68, 2, 42.

83. Hillebrandt, Ritualliteratur (in Bithlers GrundriB der indo- arlschen Philologie und
Altertumskunde), S. 9.

84. Atharva Pariéista 68,2, 16 und 47.  85. Vigbhata, Svapnyadhyaya 14.

86. So schon Atharva Pariista 68, 2, 11: beim Abschneiden des Geschlechtsgliedes emp-
fingt man endloses Gliick.



30 EMIL ABEGG

unheilbringend, so bedeutet Abschneiden der Hinde und Fiie Ermor-
dung der Eltern, Abschneiden von Nase und Ohren Vermégensverlust.

Viele der von Jagaddeva erklirten Triume stimmen mit den bereits
genannten Temperamentstriumen zusammen, sollten also nach seiner
eigenen Lehre®” bedeutungslos sein; anderseits aber gelten, wie wir
sahen®, die dem Temperament entsprechenden Triume als gliickbrin-
gend. Im allgemeinen erscheinen bei Jagaddeva die dem windigen Tem-
perament zugeschriebenen Traume als gliicklich, die des schleimigen
und galligen vorwiegend als ungliicklich. Dies erleidet jedoch manche
Ausnahmen ; so bedeutet das Wandeln im Luftraum, das fiir das windige
Temperament charakteristisch ist, den Tod.

Eine besondere Gruppe von Triumen umfaft bei Jagaddeva solche,
welche Elementar- und Himmelserscheinungen betreffen. Als durchaus
gliickbringend gilt das Feuer, aber nur das rauchlose, hell lodernde,
wihrend das rauchende ominés ist. Wessen Korper, Palast, Lager oder
Gefahrt von Flammen eingehiillt ist, dem ist das Gliick zugewandt.
Auch wer sieht, wie ein Mensch vom Feuer verzehrt wird, hat Gliick.
Der Empfang von Wasser schafft Gelingen und langes Leben, ebenso das
Baden in klarem Wasser oder der Anblick dichten Regenfalls. Dagegen
ist Anschwellen eines Gewissers, das der Triumer tiberschreiten sollte,
sowie Uberschwemmung unheilkiindend. Der Anblick der Sterne, des
sternklaren Himmels bedeutet Gliick, ebenso die volle Scheibe der Sonne
und des Mondes; auch das Erscheinen von Meteoren, Sternschnuppen-
und Blitzen ist gliickbringend, aber, wie schon gesagt, nur, sofern sie
nicht zur Erde fallen ; wer dagegen sieht, wie die Scheiben von Sonne und
Mond durch eine partielle Eklipse verletzt werden, sich verfirben oder
herabfallen, erleidetdenTod ;alle diese Erscheinungensind natiirlichauch
in Wirklichkeit omin6s. Konig Kamsa sieht vor seinem Tode im Traum,
wie Sonne und Mond von dem Dimon Rahu verschlungen werden.

Unter den Farben ist WeiB in allen Fillen gliickbringend : weifle Blu-
menkrinze, weiler Lotos, weiBe Getreidekorner. Dagegen bedeutet

87. Jagaddeval 4. 88, Siehe S. 18.

v



INDISCHE TRAUMTHEORIE UND TRAUMDEUTUNG 31

alles Schwarze Unheil, «mit Ausnahme von Konigen, Pferden, Elefan-
ten und Gottern», sagt Jagaddeva®. Wenn ein junges Miadchen, mit
schwarzen Salben geschmiickt, in ein schwarzes Gewand gekleidet,
im Traum jemanden umarmt, so ist ihm der Gang ins Haus des Todes
sicher (wihrend das junge Madchen an sich Gliick brichte). Finsternis
ist im Traume ominds; es wurde bereits die mondlose Nacht genannt.
Wer in einen Schacht, eine Grube oder Hohle fillt, die von Finsternis
erfiillt ist, wird alles MiBgeschick auf sich ziehen. Auch die rote Farbe
ist von iibler Vorbedeutung. Wer einen Wald roter Blumen sieht oder
solche pfliickt, hat Verkriippelung und Tod zu gewirtigen; wem Lack-
farbe oder Mennige aufs Haus fillt, stirbt. Wenn um jemandes Korper
ein roter Kranz, Faden oder ein solches Gewand gelegt wird, geht das
davon beriihrte Glied verloren. Rot ist auch in der Vorzeichenkunde
verpont und im Mythos die Ungliicksfarbe ; Yama, der Todesgott, trigt
rotes Gewand ; rot ist die Farbe des Siidens, wo er seinen Sitz hat. Aber
auch ein Zusammenhang mit der Farbe des Blutes ist hier unverkennbar.
Allerdings bedeutet das Blut in der Traummantik Gliick; deshalb ist
auch jede Verletzung, bei der Blut flieBt, gliickbringend**. Wer Blut
trinkt, in Blutstréme taucht, hat Erfolg; Blutspeien bedeutet dann folge-
richtig Ungliick, so in einem Traum Kamsas?*. Besudelung mit Blut ist
sogar geeignet, die omindse Bedeutung gewisser Traume aufzuheben:
wer mit Blut bespritzt die eigene Hochzeit oder einen menschenfressen-
den Dimon sieht, hat Gliick; GenuB oder Anblick frischen, blutigen
Menschenfleisches verhei3t Gutes.

Die Traumbedeutung bestimmter Tiere und Pflanzen im einzelnen zu
belegen, wire wenig ergiebig; man findet die Nachweise dafiir im syste-
matischen Index von von Negeleins « Traumschliissel ». Besonders ver-
derblich ist die Entfiihrung des Traumers durch ominése Tiere, bei

89. Jagaddeval 1 50. DaB die schwarze Farbe unheilvoll ist, mag, abgesehen von ihrer un-
mittelbaren Wirkung auf das Gefiihl, auch mit dem Doppelsinn des Wortes kila zusammen-
hingen, das den Todesgott als die alles verschlingende Zeit bezeichnet.

90. Brahmavaivartta-Puréna Il 70, 14.

91. Ebd. Il 63, 22.



32 R EMIL ABEGG-

denen auch die Affen figurieren. Wie in der allgemeinen Lehre von
Omina und Portenta sind auch im Traume Ameisen, Insekten iiberhaupt,
Wiirmer von iibler Vorbedeutung; dagegen bedeutet Stich von Bienen
oder Bi3 von Schlangen — deren bloBer Anbhck als todbrlngend gllt —im
Traume Gliick®. ' S

Aus der Sexualsphire sei erwihnt, daB der Beischlaf im Traume gliick-
bringend ist, besonders wenn der weibliche Partner auch sonst gute
Zeichen an sich trigt. Solche scheinen freilich an Frauen' nicht allzu
héufig zu sein ; weit reichhaltiger ist die Liste unheilverkiindender Zei-
chen, die besonders dann aufgefiihrt werden, wenn es'sich-um: Frauen
handelt, die man nicht heiraten soll?3. Verderblich ist, wie wir schon in
anderem Zusammenhang sahen, der Beischlaf mit dimonischen Wesen,
und ganz besonders unheilvoll ist natiirlich der inzestudse. «Wer sich
mit der eigenen Mutter begattet oder sonst in einen verbotenen Leib
eingeht, lebt nicht mehr linger als fiinf Tage’.» Auch die gleichge-
schlechtliche Verbindung mitanzusehen, ist unheilvoll% ; dagegen bringt
Geschlechtswechsel Gliick®. Genuf} des semen virile im Traum bringt
Kummer und Tod.

Von durchsichtiger Symbolbedeutung' ist es, da, wer mit Bast,
Schlingpflanzen oder Stricken seinen Kérper umschlingt, baldigem Tod
verfillt ; die Schlinge des Todesgottes wird im Mythos oft genannt. Kénig
Kamsa sieht Manner mit Netzen in der Hand und aufgelsten Haaren in
seine Stadt eindringen?’. Diesem Motiv ist psychologisch verwandt das
Erlebnis der Ausweglosigkeit etwa eines in eine Erdspalte Gefallenen
und deutet auf Bedringnis und Tod®. - N

Ominos sind auch allerlei monstrése Verinderungen, die am Koérper
des Traumenden eintreten. Wenn allerlei Pflanzen, besonders verdorrte

92, Ebd. II 70, 26.

93. Hillebrandt, Ritualliteratur, S.63f.; Jolly, Recht und Sitte (in Bithlers GrundriB der
indo-arischen Philologie und Altertumskunde), S. 59.

94. Jagaddevall 24 ; vgl. auch Atharva Pariista 68, g, 1 ; Susrutal 29, 8 ; Agni-Puréna 229, §.

95. Jagaddeval 1.  96. Ebd. I g1.  97. Brahmavaivartta-Purina Il 63, 17.

98. Jagaddevall 60.



INDISCHE TRAUMTHEORIE UND TRAUMDEUTUNG 33

und verkriippelte, aus dem Kopf des Traumers hervorwachsen oder ein
ganzer Baum aus seinem Herzen emporwichst, so bedeutet dies Verder-
ben; desgleichen, wenn Berge im Kérper eines Menschen sich auftiir-
men. Nur wenn die Pflanzen aus dem Nabel hervorwachsen, bedeutet
dies Gliick?, denn aus dem Nabel des im Yoga-Schlaf auf den Urwassern
ruhenden Visnu-Narayana entspringt ja der Lotos, auf dessen Bliite Brah-
ma thront.

Eine typische Gruppe von Gliickstriumen bilden schlieBlich jene
iibermenschlichen Krafttaten, deren wir schon eine aus einer Traum-
erzihlung des Rimayana kennengelernt haben™®; eine dhnliche nennt
Jagaddeva™*: Wer die ganze vom Weltmeer umgiirtete Erde samt Ber-
gen, Stidten, Dorfern und Wildern mit seinen Armen in die Hhe hebt,
wird, selbst wenn er von niedriger Abkunft ist, Kénig. Wer die Erde
erbeben und die Berge wanken macht, wer das unergriindliche Meer
austrinkt™? oder die Erde verschlingt, wird Fiirst. Wer die volle Scheibe
von Sonne und Mond verschlingt, der umfaBt sicherlich die ganze Erde
samt Gold und den Ozeanen. Wer Sonne und Sterne verschlingt oder
wegwischt, hat Gliick™3. Aber auch das Gelingen eines bescheideneren
Vorhabens, wie das Uberschreiten eines Gewissers, bringt Gliick™*.
Das Hiniiberkommen iiber einen Strom ist im Hinduismus ein beliebtes
Symbol der Heilsgewinnung ; Rabindranath Tagore bezeugt, dal ihm die
Idee seines Dramas «Das Postamt» (Dhdk ghar) durch die Worte eines
bengalischen Volksliedes geweckt worden sei: «Fihrmann, filhr mich
hiniiber nach dem andern Ufer ! », und noch in seinem letzten Gedicht,
das er unmittelbar vor seinem Tode schuf, klingt dieses Motiv an.

Von groBer Bedeutung, und zwar gliickbringend, ist endlich das Frei-
sein von Furcht in solchen Lagen, wo der Mensch naturgemal Furcht
empfindet : beim Trinken von Gift, beim BiB} von Tieren, Schlafen auf

99. Agni-Purina 229,1.  100. Siehe S.20.  r101. Jagaddeval 45.

102, Diese Wundertat wird im Mahabharata IIl 105 dem Rsi Agastya zugeschrieben ; auch
nach Brahmavaivartta-Purapa II 70, 18 ist dies im Traume gliscckverheiBend.

103. Jagaddeval 31; Agni-Purina 229, 22.

104. Atharva Pariéista 68, 2, 1.

3



34 INDISCHE TRAUMTHEORIE UND TRAUMDEUTUNG

einer Leichenstitte, Umgang mit verbotenen Frauen, GenuB verbotener
Speisen ; desgleichen ist das Freisein von Ekel, zum Beispiel beim Genu8
von Exkrementen, gliickbringend ™.

So bietet der indische Traumglaube mit seiner uniibersehbaren Kasui-
stik und seiner bewundernswerten Systematik ein eindrucksvolles Zeug-
nis fiir die Befahigung der Inder zu scharfer Beobachtung der Wirklich-
keit, wie sie auch in Medizin und Grammatik sich bewihrt hat, wihrend
allerdings eine mangelhafte Erfassung duBerer Tatsachen die Naturphilo-
sophie an einer gedeihlichen Entwicklung hinderte. Anderseits zeugt
die Traummantik fiir die hervorragende Gabe der Inder, die sie umge-
bende Welt zu deuten und in jedem Geschehen seinen tieferen Sinn zu
finden. So wird ihnen die Welt mit allem Geschehen in ihr zum Symbol
einer héheren Wahrheit. Und wenn der Vedanta die Wirklichkeit dem
Traum gleichstellte, so sind auch auf sie die Fragen anwendbar, die sich
fiir das Traumgeschehen stellen: Ist sie ein Wunschtraum? Ist sie ein
Angsttraum? Damit wird aber auch die Philosophie zur — Traumdeu-
tung.



	Indische Traumtheorie und Traumdeutung

