
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 11 (1957-1958)

Heft: 3-4

Buchbesprechung: Bücherbesprechungen = Comptes rendus

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BÜCHER BE S PRE CHUNG EN- COMPTES RENDUS

Titus Burckhardt, Vom Sußtum. Einführung in die Mystik des Islams, i 31S.

München-Planegg, Otto-Wilhelm-Barth-Verlag GmbH, 1953.
Das handliche Büchlein, in dem uns Burckhardt eine Eüiführung in die Sufik bietet,

unterscheidet sich von einer erwarteten geschichtlichen Darstellung durch die
Zielsetzung : es will dem modernen Europäer einen Zugang zu den Wahrheiten der
islamischen Mystik eröffnen. Zu diesem Zweck bedient sich der Verfasser der mystischen

Philosophie des Ibn cArabï (gest. 1240) und des Dschïlî (gest. 1428), deren

System zwar eine besondere Ausprägung der Sufik darstellt, aber tatsächlich das spätere

mystische Denken des Islams weitgehend beherrscht hat und in Kreisen
gewisser «übergetretener» Europäer sogar im Abendland eine Heim- und Pflegestätte
gefunden hat. Burckhardt bleibt daher auch nicht bei einer schlichten Nachzeichnung

der Theorie der beiden genannten Sufis stehen, sondern versucht ihre
Spekulationen durch eigene Überlegungen über sich selbst hinauszuführen, zu begründen
und dem Leser verständlich zu machen. Das Unternehmen imponiert durch seine
Geschlossenheit und Sachlichkeit sowie durch den sittlichen Ernst und die positive
Einstellung des Verfassers zu den Bemühungen der sufischen Denker. Man mag zu
der Abwertung, die eine rein geschichtliche Aufarbeitung solcher Themen in den

Augen Burckhardts verdient, stehen, wie man will: die Behandlung, die er der
Sache angedeihen läßt, wirft Licht auf manches, was sonst nicht in Erscheinung zu
treten pflegt und in seinem Sinngehalt und in seiner logischen Richtigkeit allzu lang
verkannt worden ist ; seine Haltung scheint mir ebenso berechtigt zu sein wie im
Schoß der katholischen Kirche die eines Thomisten. F. Meier

Rudi Paret, Symbolik des Islam. Symbolik der Religionen, herausgegeben
von Ferdinand Herrmann. 96 Seiten. Stuttgart, Verlag Anton Hierse-

mann, 19r8.
Der einfache Monotheismus, ein genereller Zug ins Abstrakte, das grundsätzliche

Fehlen von Mythos und Mysterium im Islam bedingen die allgemein geringe Bedeutung

der Symbolik in seinem Glaubensbereich. Diese Tatsache hatte R. P. von
Anfang an im Auge, denn er hätte den vorgelegten Stoff mit «Symbolik im Islam» oder
mit «Betrachtungen über die Bedeutung der Symbolik im Bereich der islamischen
Welt» (S. 9) betiteln wollen. Trotzdem in der Lehre Mohammeds ein wesenhafter
Mangel an Symbolik besteht, gelingt es R. P., ihrem Gehalt nachzugehen, der unter
den Muslimen in den verschiedenartigsten Formen sich erhalten hat. Seine Ergebnisse

weiß R. P. einem allgemein interessierten Leserkreis klar zusammengefaßt und



164 BÜCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

meisterhaft darzustellen. Dabei kommen allgemeingültige Kultformen im Bereich
des Islam, wie die täglichen Gebete oder die Pilgerfahrt nach Mekka, in gleicher
Weise wie die speziellen Zeremonielle der Derwischorden, die volkstümliche
Heiligenverehrung oder die Friedhofbrauche auf ihren Symbolgehalt zur Beschreibung.
Gewiß wären da und dort noch einige Beispiele zu ergänzen oder vielleicht andere

Deutungen zu erwägen, aber R.P. versucht stets die nicht- bzw. vorislamischen
Elemente in der Sinnauslegung der Muslime zu verstehen, was ihm besonders bei
der Darstellung der schiitischen Passionsfeiern Irans sehr eindringlich gelingt
(S. 7 2 f.). Im letzten Kapitel werden kurz einige Erscheinungsformen der islamischen

Magie und des islamischen Aberglaubens auf ihren Symbolwert hin geprüft, der in
den meisten Fällen - so auch in der Zahlen- und Farbensymbolik - gewiß nicht mehr
als spezifisch islamisch zu bezeichnen ist. Doch das Amulettwesen und die magischen
Quadrate haben bis in die Gegenwart unter den Muslimen große Bedeutung
bewahrt und belegen die Fähigkeit des volkstümlichen Islam, fremdes Gedankengut
zu assimilieren. Dabei zeigt sich auch hier, wie eingangs schon angedeutet, ein

Hang zum Abstrakten, auch in dieser Form, die viel unvollendeter ist, als sie «in
den arabischen Schriftbändern und Linienmustern einer Moscheedekoration bis zur
höchsten Vollendung» (S. 92) entwickelt erscheint. Liegt nicht das Wesentliche der
muslimischen Symbolik gerade im Abstrakten? Sind nicht, darüber hinaus, viele

Kulturerscheinungen des Islam ganz allgemein nur so zu deuten?

Die gehaltvolle Studie von R. P. wird mit einem ideologisch sorgsam durchdachten

Register abgeschlossen, das ein rasches Auffinden irgendeines darin erwähnten
Problems ermöglicht. Gilt die Schrift auch einem weiteren Publikum, so ist sie dem

Fachmann gewiß nicht minder willkommen. C. E. Dubler

Die erste abendländische Sanskrit-Grammatik desP. Heinrich Roth SJ. Die
merkwürdigen Schicksale eines verschollenen Manuskripts. Von Staatsbibliothekar

Dr. Bruno Zimmel. 22 S.Mödling bei Wien, Missionsdruckerei

St. Gabriel, 195/7.

Die ersten Angaben über die Devanâgarî-Schrift finden sich in Athanasius Kirchers
«China illustrata» von 1667, wo auch eine kurze Textprobe abgedruckt ist. Kircher
verdankte die Unterlagen dazu dem Indienmissionar P. Heinrich Roth, der im Jahre

1664 in Rom weilte und ihm diese Proben der Sanskrit-Schrift zur Verfügung stellte.
Roth hatte während seines Aufenthaltes in Goa und Agra in mehrjähriger Arbeit
eine vollständige Grammatik des Sanskrit zusammengestellt und sie mit sich nach

Rom gebracht. Er war überzeugt, daß eine erfolgreiche Missionstätigkeit in Indien

mit der Bekehrung der Brahmanenkaste beginnen müsse — ein wohl schon damals

ebenso fruchtloses Unternehmen wie heute -, und daß die Voraussetzung dazu die



BÜCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS l6r

Erlernung ihrer heiligen Sprache und die Kenntnis ihrer religiösen Schriften sei.
Neben seiner Grammatik verfaßte er dann auch ein Werk über die Philosophie und

Religion der Brahmanen. Kircher erkannte sogleich die große Bedeutung von Roths
Grammatik und erklärte ihre Veröffentlichung für höchst wünschenswert, um so

mehr als es sehr schwer sei, die Kenntnis dieser Sprache zu erlangen, da es kaum
jemand gebe, der Unterricht in derselben erteile, auch nicht um Geld. Roth hatte

Gelegenheit, sein Manuskript Kaiser Leopold I. vorzulegen, der sich lebhaft dafür
interessierte ; aber eine Drucklegung war in Abwesenheit des Verfassers, der sich

neuerdings auf eine Missionsreise begab, nicht durchführbar und unterblieb in der
Folge gänzlich. Das Manuskript blieb trotz verschiedener Angaben über seinen
Verbleib verschollen, und auch die überaus sorgfältigen Nachforschungen Zimmels
haben seine Wiederauffindung nicht ermöglicht, doch immerhin wertvolle Hinweise
dafür gegeben, an welcher Stelle es allenfalls einmal zutage treten könnte ; einer der
letzten, die es in Händen hatten, war der gelehrte spanische Jesuit Lorenzo Hervas,
der es in der Bibliothek des Collegio Romano auffand und in seinem Werke « Catalogo

de las lenguas de las naciones conocidas » ausführlich besprach ; vielleicht könnten

genauere Erkundungen in der Geschichte dieser Bibliothek zur Wiederauffindung

der Handschrift führen, die auf alle Fälle einen Ehrenplatz in der Geschichte
der Sanskrit-Philologie einnehmen würde. E. Abegg

Hymnes spéculatifs du Véda. Traduits du sanskrit et annotés par Louis
Renou. Conaissance de l'Orient. Collection Unesco d'oeuvres représentatives.

XIV, 276 p. 8°. Paris, Gallimard, 1956 (2e éd.).

Toute science doit tâcher de rendre accessibles les résultats de recherches
minutieuses à un public intéressé qui dépasse le cercle restreint des spécialistes. C'est
pourquoi la traduction des « Hymnes spéculatifs du Véda » répond à un besoin
profond. Et qui en aurait été plus qualifié que M. Louis Renou L'éminent indianiste
de Paris nous présente dans cet ouvrage ji hymnes tirés du Rg-Veda et de YAtharva-
Veda, c'est-à-dire des monuments littéraires les plus anciens de l'Inde. Ce sont des

recueils religieux contenant des spéculations principalement d'ordre rituel et
magique. Aussi le traducteur peut il affirmer que «le Sacrifice (sanglant), somme des

manifestations du culte, a été conçu comme le siège de la création du cosmos;
mieux que le siège, comme la force qui a mis en branle cette création » (Introduction,

p. 10). En même temps, la magie «fournissait justement l'élan qui permettait
le transfert des phénomènes d'un clavier à un autre, une manière de transsubstantiation»

(id.).
M. Louis Renou décèle les connexions secrètes entre ces hymnes et les systèmes

philosophiques postérieurs, en particulier le Vêdânta et le Sâmkhya. Ses notes et ré-



l66 BÜCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

férences montrent que «les Upanisad, qui annoncent le Vedïnta classique, sont toutes

imprégnées de l'antique spéculation, qu'elles approfondissent et intériorisent
sans en rien laisser pour ainsi dire d'inexploité, d'inexploré» (p. 13). Cette
influence est surtout mise en évidence par les hymnes de VAtharva- Veda, où le brahman

comme hypostase cosmique et l'âtman comme Soi universel figurent déjà — dans

deux ou trois passages — en leur pleine vertu métaphysique (p. 10). De même le
thème du Géant primitif (RV 10, 90) constitue le lien majeur entre le Veda et la

philosophie Sâmkhya. Les membres dispersés de ce Géant (purusa, «homme»), immolé
au cours d'un vaste sacrifice, donnent naissance, par des séries évolutives, au monde
différencié. C'est ainsi que le «védisme s'affirmait en somme comme une ébauche

de Sîmkhya » (p. 12). A côté de ces conceptions proprement spéculatives, cette
anthologie a recueilli des poésies qui jettent une vive lumière sur des données eschato-

logiques, sur des valeurs éthiques et même artistiques (voir le magnifique hymne à la

terre, AV 12, 1).

Quant à la traduction, la rigueur philologique de M. L. Renou ne le cède en rien
à l'expressivité de son style vigoureux et sobre. Il est intéressant de noter qu'il
retient pour le mot xta l'acception traditionnelle d'ordre (contre Lüders qui le traduit

par «vérité»). En général il ne croit pas à une interprétation unilatérale du Veda,

«car des valeurs secondes, implicites, strictement injustifiables, viennent fréquemment

interférer avec les acceptions primaires, nous obligeant à imaginer une
interprétation à deux ou plusieurs niveaux» (p. 7). Dans un autre ouvrage, l'auteur a

exprimé la même idée en affirmant que «traduire le Veda n'est pas nécessairement
le trahir; c'est sûrement le réduire» (Etudes védiques et pïninéennes, I, Paris 19 s ç,

p. 22).
Voici comme exemple deux strophes d'un hymne (RV 10, 136) qui décrit l'ascète

chevelu, le précurseur des moines, religieux itinérants etyogin, qui ont laissé

l'empreinte de leur ferveur mystique sur la pensée philosophique de l'Inde (p. 131).

1. Le Chevelu (porte) le feu, le Chevelu (porte) le philtre,
le Chevelu porte le Ciel et la Terre.
Le Chevelu est le soleil (qui permet) de voir l'univers,
le Chevelu s'appelle lumière, celle que voici.

2. Ceinturés de vent, les ascètes

sont vêtus de brunes souillures.
Ils suivent la fougue du vent,
dès que les dieux sont entrés en eux.

Cette traduction appelle un commentaire que l'auteur nous donne dans des notes

précieuses, bien que sommaires. Après un bref résumé de chaque hymne, les noms

de divinités, les termes techniques et les passages difficiles sont expliqués. L'accent

est avant tout mis sur le rapport entre les hymnes et les Upanisad. En effet le mot



BÜCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS 167

même d'upanisad ne signifie pas autre chose qu'«équivalence ésotérique». Et ce

principe se trouve déjà dans le Veda. «On devient précisément la chose qu'on adore

(ou, avec le sens ancien d'upïste, la chose au sujet de laquelle on formule une Corrélation,

une Equivalence »(p. 264/6 $•). Ajoutons que M. L. Renou a publié récemment
dans ses Etudes védiques et pininéennes, II, p. gç ss. une analyse pénétrante de quelques

hymnes spéculatifs.
L'ouvrage que voici se recommande en somme comme la plus belle introduction

à la philosophie indienne. P. Horsch

Wolfgang Binded, Tabu. Die magische Welt und wir. 8°, 144 p., rpl.
h.-t. ; Berne, P. Haupt, 1954.

Deux notions servent d'axes à ce livre : tabou et mana. Par le terme polynésien de

tabou, les ethnographes désignent, on le sait, la condition d'un objet, d'un acte ou
d'un être porteur d'une force qui le rend sacré et en interdit le contact au profane.
Le tabou est provisoire (ainsi à Madagascar celui des premiers chevaux importés
dans l'île) ou permanent, comme celui, p. ex., de la personne royale. Frazer, Webster,

Radcliffe-Brown et d'autres1 ont montré la richesse morphologique de ce
phénomène qui intéresse aussi, largement, le vocabulaire2. Quant au mana, concept
mélanésien, c'est, selon la définition précise de M.Eliade, la «force mystérieuse et
active que possèdent certains individus et généralement les âmes des morts et tous les

esprits» (o.e.p. 30); ainsi les Anglais ont asservi les Maoris parce que leur mana
était le plus fort, etc.

Comme l'indique le titre de son essai, M. B. veut montrer que les manifestations

magiques observées dans les sociétés archaïques trouvent leur équivalent jusque
dans l'époque moderne. C'est que la «Urfrage» reste la même, à savoir «die nach
der Vergänglichkeit des Daseins, nach dem ungreifbaren und zu immer neuer
Beunruhigung führenden Gegensatz des objektiv Bleibenden und des subjektiv
Dahinschwindenden» (p. 8). Des exemples empruntés à l'ethnographie, au folklore et à

l'histoire montrent ainsi que «das Tabu-Bewußtsein ist Wissen von der Existenz des

Überzeitlichen, von der Instanz, die höher als alle Dämonie ist. Tabu-Bewußtsein
ist aus Dämonie entstanden und so charakteristisch für alle irdische Dämonie. Aber
es ist Streben über sie hinaus, das heißt: Streben zur Harmonie» (p. 82). L'exposé
ressortit surtout à la «magische Psychologie » (titre du chapitre 3) et l'on ne s'étonnera

pas d'y voir Freud cité avec Wundt ou Frobenius. M. B. s'attache particulièrement

au tabou du roi, à son mana auquel peut succéder le «Führer-Mana» lorsque

1. J.G.Frazer, Le Rameau d'or III, Paris 1927; H. Webster, Taboo — A sociological study,
Stanford Univ. 1942; D.R. Radcliffe-Brown, Tabu, Cambridge 1940, etc. Cf. M. Eliade,
Traité d'histoire des religions, Paris 1949, p. 26ss. (avec la bibliographie, p. 44-46).

2. W. Havers, Neuere Literatur zum Sprachtabu, Vienne 194$.



I 68 BÜCHERBESPRECHUNGEN- COMPTES RENDUS

«das Bewußtsein von der Aufgabe des Königs nicht mehr im Volke verwurzelt ist»
(p. 83); et quand, par «Absetzimg des objektiven und Einsetzung des subjektiven
Dämons»(p. 87), le «Führer-Mana» devient lui-même tabou, l'usurpateur peut
accéder à la royauté (les cas de Bonaparte et de Hitler illustrent ces diverses phases).
Le mana a aussi pour support l'argent et le fétichisme permanent qui en résulte
affirme la réalité d'un «Gesetz der Erhaltung der Magie» (p. 92). Bref, les manifestations

sont nombreuses, qui montrent que la démonie moderne a les mêmes racines

que la démonie dite primitive, et partout, toujours, on assiste au même effort de

l'homme pour atteindre, à travers elle, la «göttliche erlösende Harmonie».
M. B. ne craint pas les rapprochements inattendus (ainsi Gilgamesh lui rappelle

le harpiste égyptien et Schubert), ce qui ne va pas toujours sans confusions : il identifie

hardiment Cyrus et le génie ailé de Pasargade, ou conclut ses propos sur
l'Assyrie et la Babylonie par: «Übrigens sind neuerdings enge Zusammenhänge
zwischen hethitischer und altgriechischer Ur-Mythologie aufgedeckt worden» (p. 123).

Que viennent faire ici les Hittites et quelles sont ces liaisons mythologiques
Mais plus que de telles approximations, qui sont nombreuses, inquiète ici le

constant recours au tabou et au mana à l'aide de quoi on a cru pouvoir tout expliquer,

y compris la religion romaine! En réalité la force du mana «n'est partout la

même que parce qu'on ne peut rien en dire», elle est «éparse, sans contour propre
et prête à s'enfermer dans tous les contours», a justement noté G.Dumézil3 qui a

fait, dans une série d'ouvrages capitaux, justice de cette pseudo-uniformité. Les

ressemblances que l'on constate, si évidentes soient-elles, ne sauraient permettre de

conclure à l'identité d'origine et d'évolution. On se gardera de l'oublier en lisant,

non sans profit, les méditations que nous propose W. Binde sur la genèse du monde

moderne. G. Redard

3. Préface à l'ouvrage cité de M.Eliade, p. j.


	Bücherbesprechungen = Comptes rendus

