Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft
Band: 11 (1957-1958)
Heft: 3-4

Buchbesprechung: Bucherbesprechungen = Comptes rendus
Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BUCHERBESPRECHUNGEN.COMPTES RENDUS

Trrus BURCKHARDT, Vom Sufitum. Einfiihrung in die Mystik des Islams. 13 18.
Miinchen-Planegg, Otto -Wilhelm-Barth-Verlag GmbH, 1953.

Das handliche Biichlein, in dem uns Burckhardt eine Einfiihrung in die Sufik bietet,
unterscheidet sich von einer erwarteten geschichtlichen Darstellung durch die Ziel-
setzung : es will dem modernen Europier einen Zugang zu den Wahrheiten der isla-
mischen Mystik eréffnen. Zu diesem Zweck bedient sich der Verfasser der mysti-
schen Philosophie des Ibn “Arabi (gest. 1240) und des Dschili (gest. 1428), deren
System zwar eine besondere Ausprigung der Sufik darstellt, aber tatsichlich das spi-
tere mystische Denken des Islams weitgehend beherrscht hat und in Kreisen ge-
wisser «iibergetretener » Europier sogar im Abendland eine Heim- und Pflegestitte
gefunden hat. Burckhardt bleibt daher auch nicht bei einer schlichten Nachzeich-
nung der Theorie der beiden genannten Sufis stehen, sondern versucht ihre Speku-
lationen durch eigene Uberlegungen iiber sich selbst hinauszufiihren, zu begriinden
und dem Leser verstindlich zu machen. Das Unternehmen imponiert durchseine
Geschlossenheit und Sachlichkeit sowie durch den sittlichen Ernst und die positive
Einstellung des Verfassers zu den Bemiihungen der sufischen Denker. Man mag zu
der Abwertung, die eine rein geschichtliche Aufarbeitung solcher Themen in den
Augen Burckhardts verdient, stehen, wie man will: die Behandlung, die er der
Sache angedeihen 1iBt, wirft Licht auf manches, was sonst nicht in Erscheinung zu
treten pflegt und in seinem Sinngehalt und in seiner logischen Richtigkeit allzu lang
verkannt worden ist; seine Haltung scheint mir ebenso berechtigt zu sein wie im
SchoB der katholischen Kirche die eines Thomisten. F. MEIER

Rup1 PARET, Symbolik des Islam. Symbolik der Religionen, herausgegeben
von Ferdinand Herrmann. 96 Seiten. Stuttgart, Verlag Anton Hierse-
mann, 1948.

Der einfache Monotheismus, ein genereller Zug ins Abstrakte, das grundsitzliche
Fehlen von Mythos und Mysterium im Islam bedingen die allgemein geringe Bedeu-
tung der Symbolik in seinem Glaubensbereich. Diese Tatsache hatte R.P. von An-
fang an im Auge, denn er hitte den vorgelegten Stoff mit «Symbolik im Islam» oder
mit «Betrachtungen iiber die Bedeutung der Symbolik im Bereich der islamischen
Welt» (S. 9) betiteln wollen. Trotzdem in der Lehre Mohammeds ein wesenhafter
Mangel an Symbolik besteht, gelingt es R. P.,ihrem Gehalt nachzugehen, der unter
den Muslimen in den verschiedenartigsten Formen sich erhalten hat. Seine Ergeb-
nisse weil} R. P. einem allgemein interessierten Leserkreis klar zusammengefaB3t und



164 BUCHERBESPRECHUNGEN *COMPTES RENDUS

meisterhaft darzustellen. Dabei kommen allgemeingiiltige Kultformen im Bereich
des Islam, wie die tiglichen Gebete oder die Pilgerfahrt nach Mekka, in gleicher
Weise wie die speziellen Zeremonielle der Derwischorden, die volkstiimliche Hei-
ligenverehrung oder die Friedhofbrauche auf ihren Symbolgehalt zur Beschreibung.
Gewill wiren da und dort noch einige Beispiele zu erginzen oder vielleicht andere
Deutungen zu erwigen, aber R.P. versucht stets die nicht- bzw. vorislamischen
Elemente in der Sinnauslegung der Muslime zu verstehen, was ihm besonders bei
der Darstellung der schiitischen Passionsfeiern Irans sehr eindringlich gelingt
(S.72f.). Im letzten Kapitel werden kurz einige Erscheinungsformen der islamischen
Magie und des islamischen Aberglaubens auf ihren Symbolwert hin gepriift, der in
den meisten Fillen — so auch in der Zahlen- und Farbensymbolik — gewi3 nicht mehr
als spezifisch islamisch zu bezeichnen ist. Doch das Amulettwesen und die magischen
Quadrate haben bis in die Gegenwart unter den Muslimen groBle Bedeutung be-
wahrt und belegen die Fihigkeit des volkstiimlichen Islam, fremdes Gedankengut
zu assimilieren. Dabei zeigt sich auch hier, wie eingangs schon angedeutet, ein
Hang zum Abstrakten, auch in dieser Form, die viel unvollendeter ist, als sie «in
den arabischen Schriftbindern und Linienmustern einer Moscheedekoration bis zur
hochsten Vollendung» (8. 92) entwickelt erscheint. Liegt nicht das Wesentliche der
muslimischen Symbolik gerade im Abstrakten? Sind nicht, dariiber hinaus, viele
Kulturerscheinungen des Islam ganz allgemein nur so zu deuten?

Die gehaltvolle Studie von R.P. wird mit einem ideologisch sorgsam durchdach-
ten Register abgeschlossen, das ein rasches Auffinden irgendeines darin erwihnten
Problems ermdéglicht. Gilt die Schrift auch einem weiteren Publikum, so ist sie dem
Fachmann gewiB nicht minder willkommen. C.E.DusLER

Dieerste abendldndische Sanskrit-Grammatik des P. Heinrich Roth §J. Die merk-
wiirdigen Schicksale eines verschollenen Manuskripts. Von Staatsbiblio-
thekar Dr. BRuNo ZIMMEL. 22 S. M6dling bei Wien, Missionsdruckerei
St. Gabriel, 19¢7.

Die ersten Angaben iiber die Devanagari-Schrift finden sich in Athanasius Kirchers
«China illustrata» von 1667, wo auch eine kurze Textprobe abgedruckt ist. Kircher
verdankte die Unterlagen dazu dem Indienmissionar P. Heinrich Roth, der im Jahre
1664 in Rom weilte und ihm diese Proben der Sanskrit-Schrift zur Verfiigung stellte.
Roth hatte wihrend seines Aufenthaltes in Goa und Agra in mehrjihriger Arbeit
eine vollstindige Grammatik des Sanskrit zusammengestellt und sie mit sich nach
Rom gebracht. Er war iiberzeugt, da8 eine erfolgreiche Missionstitigkeit in Indien
mit der Bekehrung der Brahmanenkaste beginnen miisse — ein wohl schon damals
ebenso fruchtloses Unternehmen wie heute —, und daB3 die Voraussetzung dazu die



BUCHERBESPRECHUNGEN *COMPTES RENDUS 16§

Erlernung ihrer heiligen Sprache und die Kenntnis ihrer religiosen Schriften sei.
Neben seiner Grammatik verfaBte er dann auch ein Werk iiber die Philosophie und
Religion der Brahmanen. Kircher erkannte sogleich die groie Bedeutung von Roths
Grammatik und erklirte ihre Versffentlichung fiir hochst wiinschenswert, um so
mehr als es sehr schwer sei, die Kenntnis dieser Sprache zu erlangen, da es kaum je-
mand gebe, der Unterricht in derselben erteile, auch nicht um Geld. Roth hatte
Gelegenheit, sein Manuskript Kaiser Leopold I. vorzulegen, der sich lebhaft dafiir
interessierte; aber eine Drucklegung war in Abwesenheit des Verfassers, der sich
neuerdings auf eine Missionsreise begab, nicht durchfiihrbar und unterblieb in der
Folge ginzlich. Das Manuskript blieb trotz verschiedener Angaben iiber seinen Ver-
bleib verschollen, und auch die iiberaus sorgfiltigen Nachforschungen Zimmels ha-
ben seine Wiederauffindung nicht erméglicht, doch immerhin wertvolle Hinweise
dafiir gegeben, an welcher Stelle es allenfalls einmal zutage treten konnte ; einer der
letzten, die es in Hinden hatten, war der gelehrte spanische Jesuit Lorenzo Hervas,
der es in der Bibliothek des Collegio Romano auffand und in seinem Werke «Cata-
logo de las lenguas de las naciones conocidas » ausfiihrlich besprach ; vielleicht kénn-
ten genauere Erkundungen in der Geschichte dieser Bibliothek zur Wiederauffin-
dung der Handschrift fiihren, die auf alle Fille einen Ehrenplatz in der Geschichte
der Sanskrit-Philologie einnehmen wiirde. E. ABEGG

Hymnes spéculatifs du Véda. Traduits du sanskrit et annotés par Louis Re-
Nou, Conaissance de I’Orient. Collection UNEsco d’ceuvres représen-
tatives. XIV, 276 p. 8°. Paris, Gallimard, 1956 (2°éd.).

Toute science doit ticher de rendre accessibles les résultats de recherches minu-
tieuses & un public interessé qui dépasse le cercle restreint des spécialistes. C’est
pourquoi la traduction des « Hymnes spéculatifs du Véda» répond a un besoin pro-
fond. Et qui en aurait été plus qualifié que M.Louis Renou? L’éminent indianiste
de Paris nous présente dans cet ouvrage 51 hymnes tirés du Rg-Veda et de I’ Atharva-
Veda, c’est-a-dire des monuments littéraires les plus anciens de I’Inde. Ce sont des
recueils religieux contenant des spéculations principalement d’ordre rituel et ma-
gique. Aussi le traducteur peut il affirmer que «le Sacrifice (sanglant), somme des
manifestations du culte, a été congu comme le si¢ge de la création du cosmos;
mieux que le siége, comme la force quia mis en branle cette création » (Introduc-
tion, p. 10). En mé&me temps, la magie «fournissait justement 1’élan qui permettait
le transfert des phénomeénes d’un clavier 4 un autre, une maniére de transsubstan-
tiation » (id.).

M. Louis Renou décele les connexions secrétes entre ces hymnes et les systémes
Philosophiques postérieurs, en particulier le Vedinta et le Samkhya. Ses notes et ré-



166 BUCHERBESPRECHUNGEN *COMPTES RENDUS

férences montrent que «les Upanisad, qui annoncent le Vedinta classique, sont tou-
tes imprégnées de l’antique spéculation, qu’elles approfondissent et intériorisent
sans en rien laisser pour ainsi dire d’inexploité, d’inexploré» (p.13). Cette in-
fluence est surtout mise en évidence par les hymnes de 1’ Atharva- Veda, ol le brahman
comme hypostase cosmique et I’atman comme Soi universel figurent déja — dans
deux ou trois passages — en leur pleine vertu métaphysique (p.10). De méme le
théme du Géant primitif (RV 10, 90) constitue le lien majeur entre le Veda et la phi-
losophie Samkhya. Les membres dispersés de ce Géant (purusa, «homme »), immolé
au cours d’un vaste sacrifice, donnent naissance, par des séries évolutives, au monde
différencié. C’est ainsi que le «védisme s’affirmait en somme comme une ébauche
de Samkhya» (p. 12). A c6té de ces conceptions proprement spéculatives, cette an-
thologie a recueilli des poésies qui jettent une vive lumiére sur des données eschato-
logiques, sur des valeurs éthiques et méme artistiques (voir le magnifique hymne a la
terre, AV 12, 1).

Quant 2 la traduction, la rigueur philologique de M. L. Renou ne le céde en rien
a I’expressivité de son style vigoureux et sobre. Il est intéressant de noter qu’il re-
tient pour le mot rta ’acception traditionnelle d’ordre (contre Liiders qui le traduit
par «vérité»). En général il ne croit pas a une interprétation unilatérale du Veda,
«car des valeurs secondes, implicites, strictement injustifiables, viennent fréquem-
ment interférer avec les acceptions primaires, nous obligeant a imaginer une inter-
prétation a deux ou plusieurs niveaux» (p. 7). Dans un autre ouvrage, 1’auteur a ex-
primé la méme idée en affirmant que «traduire le Veda n’est pas nécessairement
le trahir; c’est stirement le réduire» (Etudes védiques et paninéennes, 1, Paris 1955,
p- 22).

Voici comme exemple deux strophes d’un hymne (RV 10, 136) qui décrit I’ascete
chevelu, le précurseur des moines, religieux itinérants et yogin, qui ont laissé I’em-
preinte de leur ferveur mystique sur la pensée philosophique de I'Inde (p. 131).

1. Le Chevelu (porte) le feu, le Chevelu (porte) le philtre,
le Chevelu porte le Ciel et la Terre.
Le Chevelu est le soleil (qui permet) de voir I’univers,
le Chevelu s’appelle lumiére, celle que voici.

2. Ceinturés de vent, les ascétes
sont vétus de brunes souillures.
Ils suivent la fougue du vent,
dés que les dieux sont entrés en eux.

Cette traduction appelle un commegntaire que 1’auteur nous donne dans des notes
précieuses, bien que sommaires. Aprés un bref résumé de chaque hymne, les noms
de divinités, les termes techniques et les passages difficiles sont expliqués. L’accent
est avant tout mis sur le rapport entre les hymnes et les Upanisad. En effet le mot



BUCHERBESPRECHUNGEN *COMPTES RENDUS 167

méme d’upanisad ne signifie pas autre chose qu’«équivalence ésotérique». Et ce
principe se trouve déja dans le Veda. «On devient précisément la chose qu’on adore
(ou, avec le sens ancien d’upiste, la chose au sujet de laquelle on formule une Corré-
lation, une Equivalence » (p. 264/6 5). Ajoutons que M. L. Renou a publié récemment
dans ses Etudes védiques et paninéennes, Il, p. 55 ss. une analyse pénétrante de quel-

ques hymnes spéculatlfs
L’ouvrage que voici se recommande en somme comme la plus belle introduction
a la philosophie indienne. P.HorscH

WoOLFGANG BINDED, Tabu. Die magische Welt und wir. 8°, 144 p., 5pl.
h.-t.; Berne, P. Haupt, 19 54.

Deux notions servent d’axes a ce livre : tabou et mana. Par le terme polynésien de
tabou, les ethnographes désignent, on le sait, la condition d’un objet, d’un acte ou
d’un €tre porteur d’une force qui le rend sacré et en interdit le contact au profane.
Le tabou est provisoire (ainsi a Madagascar celui des premiers chevaux importés
dans I'fle) ou permanent, comme celui, p. ex., de la personne royale. Frazer, Webs-
ter, Radcliffe-Brown et d’autres® ont montré la richesse morphologique de ce
phénoméne qui intéresse aussi, largement, le vocabulaire?. Quant au mana, concept
mélanésien, c’est, selon la déﬁnition précise de M. Eliade, la «force mystérieuse et
active que possédent certains individus et généralement les imes des morts et tous les
esprits» (0.c.p. 30); ainsi les Anglais ont asservi les Maoris parce que leur mana
était le plus fort, etc.

Comme I’indique le titre de son essai, M. B. veut montrer que les manifestations
magiques observées dans les sociétés archaiques trouvent leur équivalent jusque
dans I’époque moderne. C’est que la «Urfrage» reste la méme, & savoir «die nach
der Verginglichkeit des Daseins, nach dem ungreifbaren und zu immer neuer Be-
unruhigung fithrenden Gegensatz des objektiv Bleibenden und des subjektiv Dahin-
schwindenden » (p. 8). Des exemples empruntés 4 1’ethnographie, au folklore et 4
I'histoire montrent ainsi que «das Tabu-BewuBtsein ist Wissen von der Existenz des
Uberzeitlichen, von der Instanz, die hoher als alle Dimonie ist. Tabu-BewuBtsein
ist aus Damonie entstanden und so charakteristisch fiir alle irdische Dimonie. Aber
es ist Streben tiber sie hinaus, das heiBt: Streben zur Harmonie » (p. 82). L’exposé
ressortit surtout a la «magische Psychologie » (titre du chapitre 3) et I’on ne s’éton-
nera pas d’y voir Freud cité avec Wundt ou Frobenius. M. B. s’attache particuliére-
ment au tabou du roi, & son mana auquel peut succéder le «Fiihrer-Mana» lorsque

1. J. G.Frazer, Le Rameau d’or 1Il, Paris 1927; H. Webster, Taboo — A sociological study,
Stanford Univ. 1942; D.R.Radcliffe-Brown, Tabu, Cambridge 1940, etc. Cf.M.Eliade,
Traité d’histoire des religions, Paris 1949, p. 26ss. (avec la bibliographie, p. 44-46).

2. W.Havers, Neuere Literatur zum Sprachtabu, Vienne 1945.



168 BUCHERBESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS

«das BewuBtsein von der Aufgabe des Konigs nicht mehr im Volke verwurzelt ist»
(p- 83); et quand, par «Absetzung des objektiven und Einsetzung des subjektiven
Dimons » (p. 87), le «Fithrer-Mana» devient lui-m&me tabou, 1’usurpateur peut ac-
céder a la royauté (les cas de Bonaparte et de Hitler illustrent ces diverses phases).
Le mana a aussi pour support I’argent et le fétichisme permanent qui en résulte af-
firme la réalité d’un «Gesetz der Erhaltung der Magie » (p. 92). Bref, les manifesta-
tions sont nombreuses, qui montrent que la démonie moderne a les mémes racines
que la démonie dite primitive, et partout, toujours, on assiste au méme effort de
I’homme pour atteindre, a travers elle, la «gottliche erlosende Harmonie».

M.B. ne craint pas les rapprochements inattendus (ainsi Gilgamesh lui rappelle
le harpiste égyptien et Schubert), ce qui ne va pas toujours sans confusions:: il iden-
tifie hardiment Cyrus et le génie ailé de Pasargade, ou conclut ses propos sur 1’As-
syrie et la Babylonie par: «Ubrigens sind neuerdings enge Zusammenhinge zwi-
schen hethitischer und altgriechischer Ur-Mythologie aufgedeckt worden» (p. 123).
Que viennent faire ici les Hittites et quelles sont ces liaisons mythologiques ?

Mais plus que de telles approximations, qui sont nombreuses, inquitte ici le
constant recours au tabou et au mana i I’aide de quoi on a cru pouvoir tout expli-
quer, y compris la religion romaine! En réalité la force du mana «n’est partout la
méme que parce qu’on ne peut rien en dire», elle est «éparse, sans contour propre
et préte A s’enfermer dans tous les contours», a justement noté G. Dumézil3 qui a
fait, dans une série d’ouvrages capitaux, justice de cette pseudo-uniformité. Les
ressemblances que 1’on constate, si évidentes soient-elles, ne sauraient permettre de
conclure a I’identité d’origine et d’évolution. On se gardera de I’oublier en lisant,
non sans profit, les méditations que nous propose W.Binde sur la genése du monde
moderne. G.REDARD

3. Préface a 'ouvrage cité de M. Eliade, p. .



	Bücherbesprechungen = Comptes rendus

