Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 11 (1957-1958)

Heft: 3-4

Artikel: Zwei islamische Lehrerzahlungen bei Tolstoj?
Autor: Meier, Fritz

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-145697

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-145697
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ZWEI ISLAMISCHE
LEHRERZAHLUNGEN BEI TOLSTO]?

VON FRITZ MEIER

UNIVERSITAT BASEL

I

Wohl in allen Religionen gibt es heilige Stitten, zu denen gewallfahrt
wird, doch nimmt der Islam eine besondere Stellung ein, insofern er eine
bestimmte Wallfahrt sogar zur Pflicht macht : die Wallfahrt nach Mekka
und “Arafa. Diese Reise gehort zu den sogenannten «fiinf Eckpfeilern des
Islams», wie das Glaubensbekenntnis, das Ritualgebet, die Armen-
steuer, das Ramadanfasten. Nach einem angeblichen Ausspruch des
Propheten Mohammed ist der Umgang um das heilige Haus in Mekka
eine Art Ritualgebet, nur dal das Sprechen dabei erlaubt sei (Hilya 8,
128), doch veranschlagt Djabir b.Zayd (gest.93/712) das Verdienst
des Pilgers hoher als das des Fastenden und Betenden, da Fasten und
Beten nur den Kérper, die Pilgerfahrt aber auch noch das Geld in Mit-
leidenschaft z6gen (Hilya 3, 87). Nach Dja‘far al-$adik (gest. 148/765)
wird das Verdienst, das man sich durch die Wallfahrt erwirbt, nur
noch vom Tod im Glaubenskrieg iiberboten (Da“a’im 1, 346f.). Doch
iber das Verhiltnis von Glaubenskrieg und Pilgerfahrt schwanken die
Angaben. Auf der einen Seite ist die «beste Reise » der Glaubenskrieg,
vor der Pilgerfahrt und dem Besuch des Prophetengrabes in Medina,
auf der andern Seite steht das Verdienst des Glaubenskampfes erst an
zweiter Stelle, zwischen dem der groflen und der kleinen Pilgerfahrt
(Suhrawardi : Adab 44b). Innerhalb der Pilgerfahrt kann das Verdienst
noch durch besondere Opfer, Leistungen und Leiden gesteigert wer-
den. «Die FuBBginger werden auf dem Weg nach Mekka von den
Engeln umarmt, den Reitern driicken die Engel die Hand, und die
Pilger in Sinften werden von den Engeln nur aus der Ferne gegriifit»



144 FRITZ MEIER

(Suhrawardi, ib. 45b). Einer glaubte, das Verdienst dadurch erhshen
zu konnen, dal er den Umgang um die Ka‘ba stets barful auf dem glii-
hend heiBen Pflaster zur Mittagszeit vollzog (Ibn Battiita 1,280ff.).
Andere suchten dasselbe Ziel durch die Haufigkeit der Umginge (ib. 1,
356) oder durch die moglichst groBe Zahl ihrer Pilgerfahrten zu errei-
chen. Abi 1-Hasan al-Shadhili (gest. 656/ 1258) z. B. gehorte zu denen,
die die Mekkawallfahrt jedes Jahr wiederholten (Ibn Battita 1, 39).
Die Volksfrommigkeit bewertet die Wallfahrt eines armen Mannes hé-
her als die eines reichen, die eines Pilgers von weither héher als die
aus einem niher gelegenen Gebiet.

Als Belohnung fiir die Pilgerfahrt stellt die religiose Uberlieferung
Siindenvergebung in Aussicht. Wer sich der Hitze Mekkas aussetzt,
sieht die Holle in groBere Entfernung zuriickweichen und das Paradies
um das Doppelte naher riicken (Ibn al-Fakih 17, 15f.), und Tod auf der
Pilgerfahrt bewirkt nach einem angeblichen Prophetenwort Wegfall
der Abrechnung und freien Eintritt ins Paradies (ib. 17, 10f.). «Hadjdj
und ‘umra (groBe und kleine Wallfahrt) », heiB3t es in einem weiteren
hadith, «waschen von euch die Siinden ab wie Wasser den Schmutz»
(Musnad 3669, Da‘d’im 1,348). «Wer den hadjdj vollzieht, ohne sich
dabei unflitig zu benehmen oder sich gegen die Religion zu vergehen,
kehrt zuriick, wie ihn die Mutter gebar » (Musnad 7136). Sowohl an der
Ka‘ba wie in “Arafa erwirbt man sich Stindenvergebung (Da@’im 1,
347). Fiir einige Siinden wird nur in “Arafa Absolution erteilt (Da‘3’im
1, 348). Der AblaB kann sogar Siinden bis zu einer Zeitspanne von sieb-
zig Tagen nach der Wallfahrt mit einschlieBen (Da@’im 1, 347), und
jede einzelne Zeremonie der Wallfahrt tragt das Ihre zur Herabsetzung
der Siindenlast bei (vgl. Musnad 4462). Wie das Weinen in ‘Arafa
(Maltzan 2,341f.) so gilt auch der Umgang um die Ka‘ba (tawaf) als
Sithneritus und wird als Abbild ein€s schon von den Engeln im Himmel
geiibten Tuns aufgefat. Die dtiologische Legende findet sich in ver-
schiedenen Fassungen (Daa’im 1, 344f.; Ibn “Arabi: Muhadarat al-ab-
rar 1,171 ; u.a.). Eine davon ist in Kiirze die: Als Gott den Engeln ge-



ZWEI ISLAMISCHE LEHRERZAHLUNGEN 14F%

geniiber die Absicht dubBerte, «einen Stellvertreter» auf Erden einzu-
setzen, d.h. den Menschen zu erschaffen, wagten sie, Bedenken iiber
die Verheerungen, die dieser dort anrichten werde, vorzubringen
(Sure 2, 30), und als sie dann vor dem neuen Geschopf den befohlenen
FuBfall verrichteten, hegten sie ein leises Gefiihl der Zuriicksetzung.
Dadurch versiindigten sie sich an Gott und suchten nun sein Wohlge-
fallen wiederzuerlangen, indem sie sich um seinen Thron dringten und
ihn umwandelten. Da verzieh ihnen Gott und befahl ihnen, auf Erden
ein Haus zu bauen, das die Menschen, wenn sie gesiindigt hitten, in
ihnlicher Weise umkreisen konnten. Nach dem Siindenfall und der
AusstoBung aus dem Paradiese umwandelte Adam als erster jenes Haus,
erbat und erhielt Gottes Verzeihung fiir sich und fiir alle diejenigen
seiner Nachkommen, die in gleicher Weise ihre Siinden an die Ka‘ba
bringen wiirden. In der Sintflut wurde diese erste Ka‘ba dann in den
vierten Himmel entriickt, und Abraham errichtete spiter dafiir ein
neues Gebiude,

Allein nicht nur vor dem Islam, sondern auch nach der Neubegriin-
dung der Riten durch Mohammed war nicht alles, was sich dabei ab-
spielte, eitel Frommigkeit. Man laBt dies schon Mohammed vorausver-
kiinden : «Es wird fiir die Menschen eine Zeit kommen, da die Reichen
meiner Gemeinde die Pilgerfahrt zum Vergniigen, die Leute vom Mittel-
stand zu Handelszwecken, die Koranleser, um einen frommen Eindruck
zu machen, und die Armen zum Betteln unternehmen » (Suhrawardi:
Adib 45a). Bekannt sind die vielen Erzihlungen, in denen sich mit dem
Besuch Mekkas Liebesaffiren verbanden. Ein weltlicher Dichter wie
‘Umar b. Abi Rabi‘a (gest. um 101/ 712), selbst Mekkaner, stellt
sich geradezu in Gegensatz zu den frommen Pilgern, wenn er singt:
«Die Leute erstreben vom Umgang um die Ka‘ba Belohnung, wenn
aber ich die Ka‘ba umkreise, hiufen sich meine Siinden» (‘Uytin al-
akhbar 4,107,13), und der persische Dichter “‘Ubayd-i Zakani (gest.
769—72/1367—70) warnt im 81. seiner 100 Ratschlige: «Geht nicht
auf den hadjdj, damit ihr nicht euern Glauben und eure Rechtlichkeit

10



146 FRITZ MEIER

verliert! » (Kulliyyat 2,47) Der Sufi Abii I-Kasim-i Nasrabadi (gest. 372/
982-3) hitte angesichts dieses Treibens die Ka‘ba am liebsten ver-
brannt (Tadhkira 2,312,20-23; Jacob: Bektaschijje 43f.; Variante mit
Shibli in Tadhkira 2,163, 13—14; Ritter: Meer 522), und mancher hat
sich beim Anblick des toten Gebiudes der Ka‘ba, nach soviel Miihen
und Hoffnungen, eine Enttiuschung bemidchtigt. Nasrabadi soll nach-
her sogar einen Feuertempel umkreist haben, aber er fand auch dort
nicht, was er suchte (Tadhkira 2,312, §—10; Jacob: Bektaschijje 29).
Andererseits wiren manche gern nach Mekka und “Arafa gepilgert,
konnten es sich aber nicht leisten, fiihlten sich durch irgendwelche
Umstinde daran verhindert. Im 6./12. Jh. und vielleicht auch noch
spater pflegte man in Damaskus und in andern syrischen Stidten am g.
Dhi l-hidjdja den Ritus des «Verweilens» (wukiif, wakfa) in “Arafa
barhduptig und weinend nachzuahmen und Gott um den Segen dafiir
zu bitten (Ibn Djubayr 291, 14ff., Ibn Battiita 1,243f.). Die Frage nach
einem Ersatz der Wallfahrt wurde aufgeworfen und war oft durch poli-
tische Hindernisse akut. So entstand wihrend des Gegenchalifats von
Ibn al-Zubayr (61/681—72/691) die These von der Gleichwertigkeit
einer Wallfahrt nach dem Felsendom von Jerusalem (Goldziher: Mu-
hammedanische Studien 2, 35f.), spater nahm ein Salimit Abstand von der
Mekkawallfahrt, weil er den dortigen Karmaten nicht in die Hinde ar-
beiten wollte (Massignon: Essai 62, n.7), aus dhnlichen Erwigungen
und um die Pilger nicht unnétig der Ausbeutung durch die angeblich
irreligiose Herrschaft in Mekka auszusetzen, haben sich auch almoha-
dische Rechtsgelehrte gegen einen Besuch der heiligen Stitten ausge-
sprochen (Ibn Djubayr 77,21-78,6). Man denkt an Konig Jerobeam,
der in Israel die Schaffung oder Neubegriindung von Heiligtiimern for-
derte, um seine Untertanen nicht zu nétigen, nach dem judiischen Je-
rusalem zu pilgern. Zahlreiche auf Mohammed zuriickgefiihrte Spriiche
versuchen den Segen, den eine Wallfahrt nach Jerusalem mit sich brin-
ge, dem einer Wallfahrt nach Mekka an die Seite zu stellen (vgl. Ibn
al-Fakih 96). Die Schiiten wagen auch etwa den Besuch von Gribern ih-



ZWEI ISLAMISCHE LEHRERZAHLUNGEN 147

rer Imame als hadjdj zu bezeichnen (Massignon : Passion 276), ja gehen
soweit, das Verdienst, das man sich mit solchen Griberbesuchen er-
wirbt, hoher zu stellen als das einer Wallfahrt nach Mekka. Eine Reise
zum Grabe “Alis kann soviel bedeuten wie siebzig hadjdjs, eine Reise
zum Grabe Husayns in Karbala® soviel wie zwanzig hadjdjs und eben-
so viele ‘umras oder wie «mindestens» tausend hadjdjs, eine Reise nach
Mashhad ans Grab Imam Ridas kann dem Verdienst von tausend hadjdjs
und tausend ‘umras oder gar einer Million hadjdjs gleichkommen. Ja,
jeder Schritt auf dem Wege zum Grab Husayns, hin und zuriick, kann
einen hadjdj und eine ‘umra wert sein. Auch Vergebung der Siinden, der
vergangenen wie der zukiinftigen, wird mit diesen Reisen verbunden
(Madjma® ul-ma“arif 97—98). Einen ahnlichen Ersatz konnten Heiligen-
griber bilden. Einige Beispiele (die sich ins Ungemessene vermehren
lieBen) zdhlt Goldziher in seinen Muhammedanischen Studien 2, 314f. auf.
Schon der groBle Mystiker Abii Sa‘id b. Abi I-Khayr selbst (gest. 440/
1049) soll die Umwandlung des Grabes eines Abi@i I-Fadl Hasan der
circumambulatio der Ka‘ba gleichgestellt haben (Nafisi: Sukhanan-i man-
zim-i Abi Said, Einleitung 3). Nach Burnes gilt ein zweimaliger, nach
Olufsen ein dreimaliger Besuch des Grabmals von Bah3 ud-din-i Naksh-
band (gest. 791/ 1389) bei Bukhari soviel wie ein Besuch Mekkas (Bur-
nes 322, Olufsen 419). Die siebenmalige Umwandlung des Grabmals
eines Khwadja “Abdi-i Dartin in Samarkand kann eine Mekkawallfahrt
auf Schuhmachers Rappen ersetzen (Kandiyya 20) oder gar den Lohn
von siebzig Mekkawallfahrten einbringen (ib. 51). Manchmal erhalten
auch lebende Heilige Besuche, die eine oder mehrere Wallfahrten nach
Mekka ersetzen sollen oder aufwiegen (vgl. Frank 79). Der Wallfahrt
nach Mekka und “Arafa haben aber gerade Sufis oft eine innere Wall-
fahrt gegeniibergestellt, bezeichneten sie doch auch sonst die von ihnen
betriebene Erweckung eines ganz auf Gott ausgerichteten und von
Gott berithrten Lebens gern als eine «Reise» (sayr), einen «Gang»
(suliik). Fiir sie war das wahre Haus Gottes nicht die Ka‘ba, sondern das
Herz im eigenen Innern, und die wahre Pilgerfahrt vollzog sich fiir sie



148 FRITZ MEIER

nicht in der Zuriicklegung groBer Reisestrecken iiber Land und Meer,
sondern in einem inneren Fortschritt, nicht in der ﬂberwindung dulle-
rer Schwierigkeiten, sondern in der ﬁberwindung der eigenen Trieb-
seele (vgl. Muhammad b.al-Fadl, gest. 319/931, bei Hudjwirl 327;
Kazartinl 237, 15—18; Nafahat ed. Nassau Lees 131/Lucknow 119).
Abii Yazid al-Bistami (gest. 261/ 874 oder 234/ 857) soll bei seinem Aus-
zug auf die Pilgerfahrt eine Vision gehabt haben, in der ihm ein Neger
drohte, seinen Kopf abzuschlagen, wenn er die Reise fortsetze, da er
Gott in Bistam zuriickgelassen habe (Tadhkira 1,139, 16—20). Die
Edelsteine der Erkenntnis, sagt Ibn “Ata” (gest. 309/921 oder 311/
923), sind besser als die Steine, aus denen die Eckpfeiler der Ka‘ba be-
stehen (Sulami: Tabakat 267). Der fromme Philosoph Abu Hayyan al-
Tawhidi (gest. 410/1019) spricht von einer «intellektuellen Wall-
fahrt» (hadjdj akli), die die duBere zu ersetzen imstande sei, wenn die
Mittel dazu nicht ausreichten (Keilani: Abti Hayyan at-Tawhidi 82ff.;
Massignon : Passion 348) ; Ibrahim b. Adham scheint darunter allerdings
das Nachdenken zu verstehen (Goldziher: Vorlesungen 344, n.125).
Hudjwiri (326ff.) verlangt den inneren Vollzug gleichzeitig mit der
duBeren Pilgerfahrt und bringt u.a. das Beispiel von einem Mann, der
in Mind an Stelle eines Opfertieres sich selber darbrachte und starb (ib.
329). Man bemiiht sich, der ﬁberschéitzung der Ka‘ba entgegenzuwir-
ken, indem man hadithe zitiert, die das Ansehen des Menschen bei Gott
héher stellen als das Ansehen der Ka‘ba (Kat 2, 118), und Nasrabadi
beruft sich darauf, von Gott immerhin als «mein Knecht» angespro-
chen worden zu sein, wenn sich die Ka‘ba so stolz als «sein Haus » be-
zeichne (Tadhkira 2,312,23ff.; Variante im Musibatnama von “Attar,
vgl. Ritter: Meer 522). Es ist die Linie, die spiter, bei Djalal ul-din-i
Rimi (gest. 672/ 1273), in die vom «vollkommenen Menschen » miin-
det (vgl. Mathnawi 2,2231—51). In den Makalat-i Shams wird ein alter
Spruch Rabi‘as, nach dem Gott weder in der Ka‘ba drin noch eigent-
lich auBerhalb ihrer sei (Massignon: Passion 276), so abgewandelt:
«Seit man jenes Haus (die Ka‘ba) gebaut hat, ist er nie drin gewesen,



ZWEI ISLAMISCHE LEHRERZAHLUNGEN 149

aber seit man dieses Haus (das Herz) gebaut hat, ist er nie davon weg-
gewesen» (Furiizanfar: Ma’akhidh 70). In Legenden pilgert geradezu
umgekehrt die Ka‘ba zum Heiligen (Frank r11). Die Ismailiten haben
in der Ka‘ba zuweilen ein Sinnbild fiir den Imam gesehen, dem sich die
Seele zuwenden solle (Nasir-i Khusraw : Djami°© ul-hikmatayn 308,15ff.).

Unter all den Vorschligen, die gemacht worden sind, um die Wall-
fahrt nach Mekka und “Arafa zu ersetzen, findet sich nun einer, von
dem ich glaube, daBB er Leo N. Tolstoj zu einer seiner Volkserzihlun-
gen inspiriert hat. Dies ist der vom Ersatz der Wallfahrt durch sozial-
ethisches Verhalten. Der Gedanke taucht schon in einem Bericht iiber
den frommen Siidaraber Tawiis b. Kaysan (gest. 105/724) auf. Tawis
soll die Mekkawallfahrt vierzigmal — das soll wohl heien «ungezihlte-
mal » — vollzogen haben und auch in Muzdalifa oder Mina gestorben
sein, doch einmal, so heiBt es, sei er bei einem kranken Freund geblie-
ben, so daBB ihm der hadjdj entging (Hilya 4, 10). Ab Hazim Salama b.
Dinar al-Madani (gest. 140/757-8) riet einmal auf Grund einer Wei-
sung, die er im Traum vom Propheten erhalten habe, einem Besucher,
lieber seine Mutter zu beriicksichtigen als den hadjdj zu vollziehen,
also umzukehren und das Wohlgefallen seiner Mutter zu erstreben
(Huﬁwir’i 91 ; Tadhkira 1, 57, 9ff.; Massignon: Essai 62). In einem wei-
teren Bericht ist bereits von einem viel groBeren Lohn die Rede, den
ein Frommer erhalten werde, wenn er sein Geld fiir eine sozialethische
Tat statt fiir die Pilgerfahrt ausgebe. “Abd Allah b.al-Mubarak (gest:
181/797) sieht nimlich in Mekka in einem Traum zwei Engel, die sich
iber die Zahl und den Lohn der diesjihrigen Pilger unterhalten. Der
besser unterrichtete teilt dem andern mit, daB der Lohn der 600000
Pilger, die dieses Jahr nach Mekka und “Arafa gekommen seien, insge-
samt einem armen Schuhflicker °All b. Muwaffak zufalle, der die Wall-
fahrt gar nicht gemacht habe, sondern daheim in Damaskus geblieben
sei. Auf diesen Traum hin begibt sich “Abd Allah nach Damaskus zu je-
nem Schuhflicker und erfihrt von ihm: Er habe dreiig Jahre fiir die
Wallfahrt gespart. Als er nun dieses Jahr habe gehen wollen, sei er zu



I1foO FRITZ MEIER

einer Nachbarin gekommen, bei der er fiir eine Schwangere etwas zu
essen hitte holen sollen, Die Nachbarin aber habe ihm weinend erklirt,
sie hitten drei Tage selber nichts gegessen und heute, um nicht zu ver-
hungern, nur ein Stiick von einem toten Esel gekocht, also Fleisch, das
sie ihm nicht anbieten diirfe. Da habe er der Armen die 350 Dirham,
die er fiir die Wallfahrt auf die Seite gelegt habe, geholt und gesagt:
«Verwende das Geld fiir deine Kinder; das soll mein hadjdj sein!»
(Tadhkira 1,181,24ff.) Eine Variante dieser Geschichte wird sodann
von Dhii I-Ntn al-Misri (gest. 245/859 oder 248/862) erzihlt: Ein
Mann in Damaskus hat 8co Dirham gespart, um die Wallfahrt zu ma-
chen. Sein kleiner Knabe, der bei Nachbarn etwas zu besorgen hat,
trifft sie beim Kochen und kommt weinend zuriick, da sie ihm nichts
zum Versuchen gegeben hitten. Als der Vater bei den unfreundlichen
Leuten deshalb vorstellig wird, erzihlen sie ihm, daB sie seit fiinf Tagen
selbst nichts gegessen und nun sogar Ungeschichtetes im Topfe hitten,
das sie zu essen niemand zumuten méchten. Der Mann schenkt den armen
Leuten seine 8oo Dirham. Dhii 1-Niin erfahrt zu “Arafa im Traum, daf3
dieser Wohltiter durch seine gesinnungsmiBige, geistige Wallfahrt den
Lohn simtlicher Mekkapilger des Jahres zugesprochen erhalten habe (Ibn
‘Arabi: Muhadarat al-abrar 1, 122f., aus Ibn al-Djawzis Muthir al-gharam
al-sakin ; Massignon : Essai 63). Eine dritte, versifizierte Variante bei dem
persischen Dichter Mashriki-i Shirazi (11./17.Jh.) im 9. Kapitel seines
religisen Lehrgedichts Shabistan-i uns (Hs. Universititsbibliothek Tehe-
ran, Sammlung Bastani-i Rad 683, p.115-117). Weiter héren wir: Einst
kam ein Mann zu Bishr al-Hafi (gest. 227/841) und sagte ihm, er habe
2000 rechtmiBig erworbene Dirham und méchte die Wallfahrt vollzie-
hen. Bishr entgegnete : « Du gehst zum Vergniigen. Willst du zum Wohl-
gefallen Gottes gehen, so erlege jemandes Schuld oder gib das Geld ei-
nem Waisenkind oder einem armen Mann ; denn die Freude, die einem
Muslim ins Herz einzieht, ist wohlge‘fiilliger als hundert hadjdjs ...»
(Tadhkira 1,111, 3ff.; Massignon: Essai 62, zitiert noch Kiit). Ferner
soll Abii Yazid al-Bistami erzihlt haben: Ich zog einst auf den hadjdj.



ZWEI ISLAMISCHE LEHRERZAHLUNGEN IfI

Da begegnete mir in einer Wiiste ein Mann und fragte: «Abi Yazid,
wohin gehst du?» Ich antwortete : «Auf den hadjdj.» Er fragte: «Wie-
viel Geld hast du bei dir ?» Ich erwiderte : «200 Dirham.» Da versetzte
er: «Geh siebenmal um mich herum und gib die 200 Dirham mir;
denn ich habe eine Familie!» Ich vollzog den Umgang um ihn und gab
ihm das Geld (Sahlagi 128). Diese Geschichte streift durch die Szene
vom siebenmaligen Umgang um den armen Mann das Gebiet der Li-
sterung und Heterodoxie. Trotzdem ist sie mehrfach wiederholt und er-
weitert worden. Furtzanfar (Ma’akhidh 69f.) fithrt die Linie iiber
“Attar (Tadhkira 1,139, 20—23) bis auf Djalal ul-din-i Rimi (Mathnawi
2,2231—51). Halladj (gest. 309/922) vertrat die Theorie: Wenn ein
Mensch nicht die Mittel aufbringe, um den hadjdj zu vollziehen, so
solle er in seinem Haus einen reinen Raum einrichten und diesen um-
kreisen, hernach dreiBlig Waisenkinder zu einem kostlichen Mahl ein-
laden, sie dabei eigenhindig bedienen und am Ende jedem ein neues
Hemd und 7 oder 3 Dirham geben. Das ersetze ihm den hadjdj voll-
kommen (d’Herbelot s.v. Hallage; Riickert: Sieben Biicher 2,139f.;
Goldziher: Muhammedanische Studien 2,316 ; Massignon: Passion 275f.,
281f.; bei Ibn Dihya al-Kalbi: Al-nibras 103, fehlt der sozialethische
Zug). Halladj berief sich dafiir auf ein Werk Hasan al-Basris (gest. 110/
728), und Massignon (Passion 28 5f.) hilt die Richtigkeit dieser Behaup-
tung fiir sehr wahrscheinlich. Aber auch wenn sich dies nicht erweisen
sollte, so besitzen wir doch einen angeblichen hadith, der bis auf Aba
I-Husayn al-Niiri (gest. 295/908) so beharrlich von einigen namhaften
Sufis iiberliefert worden ist, daB iiber die Verbreitung des hier bespro-
chenen Gedankens in der Sufik nicht der geringste Zweifel bestehen
kann; der hadith lautet: «Wer seinem Bruder ein Bediirfnis erfiillt, hat
denselben Lohn wie einer, der die kleine und die gro8e Wallfahrt voll-
zicht» (Ta’rikh Baghdid 5,131, 11-12). Gegen ihn scheint sich Dja‘far
al-Sadik zu wenden, wenn er auf die Frage, ob einem Almosen in der
Hohe der Wallfahrtskosten dasselbe Verdienst einbrichten, wie wenn
man die Wallfahrt wirklich vollzogen hitte, antwortet: «Selbst wenn



152 FRITZ MEIER

du Gold und Silber im AusmaB} des Berges Ab&i Kubays dahingibest,
wiirdest du das Verdienst der Pilgerfahrt nicht erreichen» (Da‘a’im 1,
347). Das Problem taucht auch in einer Geschichte in Sa‘dis Bostin
(verfaBt 655/ 1257) auf, wo ein Pilger sich die Strapaze auferlegt, bei
jedem Schritt ein kurzes Ritualgebet zu verrichten und dabei den Diin-
kel bekommt, daB der Weg schéner nicht zuriickgelegt werden kénnte,
aber von einer iibersinnlichen Stimme belehrt wird, daB} mit einer
Wohltat ein Herz zu erfreuen mehr wiege als fiinfhundert solcher Ge-
bete auf jeder Wegstation (Bostan 151f.). Ich habe diese Beispiele ab-
sichtlich einzeln aufgefiihrt, damit man sieht, daf die Idee von der so-
zialethischen Betitigung als Ersatz fiir die Wallfahrt in der Literatur des
Islams eine breite Bahn gezogen und selbst in den héchsten und be-
kanntesten Werken ihre Spiegelung gefunden hat.

Die Volkserzihlung Tolstojs, die ich damit in Verbindung bringen
méchte, ist, wie ich schon in meiner Einleitung zu den Fawa’ih al-gamal
des Kubri 2 37 angedeutet habe, die von «denbeiden Alten», geschrieben
1885. Zwei russische Bauern haben das Geliibde abgelegt, nach Jerusa-
lem zu pilgern, und machen sich endlich auf den Weg. Aber der eine
von ihnen, Jelisej, findet in einem Dorf, wo er in einer Hiitte um ei-
nen Trunk Wasser bitten will, eine vollkommen verarmte, verhungerte
und kranke Familie. Er bleibt bei ihr, kauft ihr alles Nétige, bezahlt
ihre Schulden und arbeitet fiir sie. «Sonst gehe ich», sagt er sich, «viel-
leicht iibers Meer, um Christus zu suchen, und verliere ihn dabei in
mir selbst.» Nachdem er an Ort und Stelle sein Hilfswerk vollendet
hat, reicht ihm das verbliebene Geld nicht mehr fiir die Weiterreise.
Er kehrt in sein Heimatdorf zuriick. Aber sein Gefihrte, den er hat
vorausgehen lassen, gelangt bis nach Jerusalem und sieht nun hier in
der Grabeskirche bei allen Gottesdiensten Jelisej wie einen Priester
an vorderster Stelle. )

Nun diirfte diese Geschichte zum Teil wohl auf ein eigenes Erleb-
nis zuriickgehen, das Tolstoj im Jahre zuvor gehabt und in einem
Briefe vom Oktober 1884 schildert. Da begegnete er nimlich auf sei-



ZWEI ISLAMISCHE LEHRERZAHLUNGEN 153

nem Weg von Rudakof nach Tula zwei alten Briidern aus Sibirien,
die sich, ohne einen Kopeken in der Tasche, auf dem Weg nach Jeru-
salem befanden. Sie waren schon frither einmal zu dieser Reise aufge-
brochen, waren aber dann wieder umgekehrt, als sie gehort hatten, daB3
die Gemeindeverwaltung auf Grund eines falschen Geriichts, sie seien
tot, ihr Haus beschlagnahmt und zunichte gemacht hatte. Nachdem
ihnen dann aber ein Monch vorgerechnet hatte, es sei Siinde, einen
Menschen ins Gefangnis zu bringen, hatten sie verzichtet, in einem
ProzeB ihr Recht geltend zu machen, und waren nun, zwar véllig mit-
tellos, aber ohne sich versiindigt zu haben, auf dem Wege nach Jerusa-
lem. «Einer», schreibt Tolstoj, «hat einen Sohn, er hat sich wieder
ein Haus gebaut. Sehr majestitische und rithrende Greise. Ich habe gar
nicht gemerkt, wie ich mit jhnen von Rudakof nach Tula kam » (Biru-
kof: Biographie 2,546). Allein die Moral ist hier, trotz mancher An-
klinge, eine andere als in der Volkserzihlung. Von den beiden Briidern
aus Sibirien, in der wahren Geschichte, wird die Pilgerfahrt ja wirk-
lich ausgefiihrt, und die Moral liegt nur in ihrem Verzicht auf ein ihnen
zustehendes Recht. Die sozialethische Wendung nahm die Geschichte
offenbar erst unter dem EinfluB der islamischen Vorbilder. Es liBt sich
mit meinen Mitteln allerdings nicht beweisen, daB Tolstoj die islami-
schen Geschichten oder eine von ihnen gekannt hat, und es wire ohne
weiteres denkbar, daB er sich auch durch christliche Uberlieferungen,
die mir nicht bekannt sind, hat anregen lassen. Tolstoj hat sich viel mit
der christlichen religiésen Literatur, auch mit den Kirchenvitern, be-
schiftigt, und dort finden sich mehrere Stellen, die vor falschen Vor-
stellungen iiber die Verdienste des Wallfahrens warnen. So sagt schon
Augustin: Dominus non dixit: Vade in Orientem et quaere iustitiam, naviga
usque ad Occidentem, ut accipias indulgentiam. Oder : Noli longa itinera me-
ditari ; ubi credis, ibi veni; ad eum enim, qui ubique est, amando venitur, non
navigando (weitere Stellen bei Louis de Sivry et M. Champagnac: Dic-
tionnaire des pélerinages 11). Auch die mystische Bedeutung und Um-
deutung von Wallfahrt ist dem Christentum bekannt, doch diirfte we-



154 FRITZ MEIER

nigstens Barhebrdus in diesem Punkt wieder von islamischen Gedan-
ken abhingig sein (vgl. Wensinck: The Book of the Dove, Einleitung
XXXIV). AuBerdem gehort der Grundgedanke zu jenen Weisheiten,
die selbst in China verbreitet sind; soll es doch das chinesische Sprich-
wort geben: «Es ist besser, zu Hause etwas Gutes zu tun, als weit weg
zu ziehen, um Weihrauch zu brennen.» Doch lassen sich einige Anhalts-
punkte namhaft machen, die eine Bekanntschaft Tolstojs mit den isla-
mischen Geschichten in den Bereich der Wahrscheinlichkeit riicken.
Ich meine die Tatsache, daB} sich Tolstoj zeit seines Lebens immer wie-
der mit dem Islam beschiftigt hat. Nachdem er schon vor der Universi-
tat Arabisch und Tiirkisch gelernt hatte, bestand er 1844 die Aufnahme-
priiffung an der Universitdt Kasan in diesen Sprachen, die {ibrigens auch
am Kasaner Gymnasium unterrichtet wurden, mit der besten Note.
Vielleicht mit der Absicht, die diplomatische Laufbahn einzuschlagen,
bezog er auf der Universitit die «Abteilung fiir tiirkische und arabische
Literatur », sattelte aber nach einem Jahr auf die Rechtswissenschaft
um. Spiter kam er im Kaukasus in engere Beriihrung mit der moham-
medanischen Bevolkerung, und von 1862 datieren seine festen Bezie-
hungen hauptsichlich zu den Baschkiren. Freundschaftsbande kniipften
ihn an den Dichter Fet, der unter anderm auch Hifiz iibersetzte und uns
1860 mitteilt, daB Tolstoj «wegen seiner hochst originellen morgen-
lindischen Weisheit den Spitznamen Firdusi erworben» habe (Biru-
kof: Biographie 1,364). Ein reger Briefwechsel vor allem iiber welt-
anschauliche Fragen verband Tolstoj nicht nur mit Brahmanen und
Buddhisten, sondern auch mit Muslimen. Literarischen Niederschlag
hat Tolstojs Interesse an der islamischen Welt in Werken wie «Der
Gefangene im Kaukasus », «Hadschi Murat», in der ﬁbertragung einer
Auswahl angeblicher Ausspriiche des Propheten Mohammed aus dem
Englischen und in einer Reihe von, Mirchen und Legenden aus dem
Arabischen, die er in seine Lesebiicher fiir das Volk einfiigte, gefunden.
Er selbst behauptet, den Islam und die Sufik zu kennen (Birukoff: Tol-
stoi und der Orient 108, 119). Wenn das alles auch unsere Frage noch



ZWEI ISLAMISCHE LEHRERZAHLUNGEN IcL

lange nicht entscheidend beantwortet, so sehen wir doch, daB die
Voraussetzungen fiir eine Anregung aus dem Gebiet der islamischen
Literatur, wie wir sie vermuten, vorhanden waren. Dazu kommt nun
aber noch, wie ich ebenfalls schon in den Fawa’ih 237 ausgefiihrt habe,
die Analogie einer zweiten Geschichte, iiber deren Herkunft aus dem
[slam kaum ein Zweifel bestehen kann.

2

Diese zweite Geschichte ist Tolstojs Volkserzihlung «Der Teufel ist
zihe, aber Gott ist stirker». Sie stammt aus demselben Jahr wie die
erste, namlich 1885, und klingt am Anfang wie Hiob und die damit
verwandte Geschichte von der Versuchung Abrahams bei °‘Attar:
Ilahinama 309-13, und ihre Vorlduferinnen (s. Ritter: Meer 519). Ein
reicher Gutsbesitzer wird wegen seiner véterlichen Giite von allen ge-
rithmt. Das argert den Teufel. Er ergreift Besitz von einem Knecht na-
mens Aleb und verleitet ihn zu dem Versuch, seinen Herrn durch eine
boswillige Tat von seiner Giite abzubringen. Als der Herr nun einmal
Giste bekommt und seinem Knecht befiehlt, den Freunden seinen lieb-
sten Hammel zu zeigen, zerbricht der grobe Mensch diesem absicht-
lich das linke Hinterbein. Die Anwesenden befiirchten das Schlimmste.
Doch der Herr wendet erst seinen Blick gen Himmel und sagt dann:
«O Aleb, Aleb! Dein Herr (sc. der Teufel) hat dir geboten, mich zu
erziirnen ; mein Herr (sc. Gott) aber ist michtiger als deiner: du hast
mich nicht erziirnt, ich aber werde deinen Herrn erziirnen. Du hast
befiirchtet, ich wiirde dich bestrafen, und du méchtest frei sein, Aleb;
so wisse denn, daBB du von mir keine Strafe bekommst; willst du aber
frei sein, so setze ich dich hier vor den Gisten in Freiheit. Geh in alle
Welt ... »

Das islamische Vorbild dieser Erzihlung ist, wenn nicht direkt, so
doch indirekt, eine Geschichte bei dem groBen arabischen Klassiker
Djahiz (gest. 255/868) in seinem Werk Al-bayan wa I-tabyin, Kairo
1949, Bd. 3, 141—142; sie wird dort auf Abi 1-Hasan “Ali b. Muham-



156 FRITZ MEIER

mad al-Mada’ini (gest. 224/839) zuriickgefiihrt und besteht nur aus
diesen wenigen Sitzen: Ein frommer Mann hatte ein Schaf, an dem er
groBes Gefallen fand. Eines Tages kam er und sah, daB das Tier nur
noch auf drei Beinen stand. Er fragte: «Wer hat das dem Schaf ange-
tan ?» Sein Sklave erwiderte: «Ich.» Der Herr fragte : «Warum ?» Der
Sklave antwortete: «Um dich zu drgern.» Da sprach der Herr: «So
will ich nun den drgern, der dir geboten hat, mich zu drgern (sc. den
Teufel) : Geh, du bist frei!»

Die Entsprechung ist hier vollstindig und die Ahnlichkeiten gehen,
trotz der verschiedenen Linge der Geschichten, bis in die Worte
hinein. Ein historischer Zusammenhang scheint mir unabweislich.
Moglich wire freilich auch hier eine gemeinsame Quelle in der friih-
christlichen oder jiidischen Literatur, doch darf diese unbestimmte
Méglichkeit nicht mehr Gewicht beanspruchen als die einer mehr oder
weniger direkten Ubernahme aus dem Islam. Zu den islamischen Ver-
hiltnissen passen sehr gut die Sklavenschaft und der Akt der Sklaven-
freilassung. Wir besitzen aulerdem andere islamische Geschichten, die
dhnlich enden und in denen die Freilassung eines Sklaven ebenfalls den
Akt einer Vergeltung von Bésem mit Gutem bildet. Abd 1-Dard3’, ein
jiingerer Zeitgenosse des Propheten Mohammed, soll einmal, nachdem
er von einer Magd aus Hal} vergiftet worden und nur dadurch, da8} er
vor dem Essen den «gréBten Namen Gottes» ausgesprochen hatte,
dem Tod entgangen war, die Verbrecherin zu Ehren Gottes freigelas-
sen haben (Damiri 1,277, s.v. hayya). Nicht weit vom Sinn unserer
Geschichte liegt auch eine fromme Maxime, die al-Hadjdjadj b.al-
Furasifa irgendwo gelesen haben will: «Wer unberaten handelt, ist
nichts wert und erleidet Pein und erfihrt weder von einer Hand noch
von einer Zunge Hilfe gegen seinen Bedriicker. Wer aber fiir seinen
Bedriicker um Verzeihung bittet, der schligt den Satan in die Flucht»
(Hilya 3, 109, 1-2). '



ZWEI ISLAMISCHE LEHRERZAHLUNGEN 157

ERKLARUNG DER ZITATE

“Attar: Ilahinima, ed. Hellmut Ritter, in Bibliotheca Islamica 12, Leipzig-Istanbul 1940.

Birukof = Leo N. Tolstois Biographie und Memoiren. Autobiographische Memoiren, Briefe und bio-
graphisches Material, hg. v. Paul Birukof, Wien-Leipzig 190 ff.

Birukoff = Paul Birukoff: Tolstoi und der Orient. Briefe und sonstige Zeugnisse iiber Tolstois Bezie-
hungen zu den Vertretern orientalischer Religionen, Ziirich-Leipzig 1925.

Bostin = Le Boustdn de Sa“di. Texte persan avec un commentaire persan, publié ... par Ch. H. Graf,
Vienne 1858. ‘

Burnes = Alexander Burnes: Reise nach und in Bokhara, deutsch in der Neuen Bibliothek der
wichtigsten Reisebeschreibungen Nr. 64, Weimar 1835, Bd. 1.

Da“3’im = al-Kadi al-Nu°man b. Muhammad: Da3’im al-islim, ed. Asaf b. “Ali Asghar Faydi,
Kairo 1951, Bd. 1.

Damiri = Hayat al-hayawin, Kairo 1356, 2 Bde.

Dijahiz: Al-bayan wa I-tabyin, ed. “Abd al-Salim Muhammad Hariin, Kairo 1948 ff.

Fawa’ih = Die Fawd’ih al-§amal wa-fawitih al-§alal des Nagm ad-din al-Kubra. Eine Darstellung
mystischer Erfahrungen im Islam aus der Zeit um 1200 n. Chr., hg. u. erliutert v. Fritz Meier,
Wiesbaden 1957.

Frank = Rudolf Frank: Scheich “Adi, der grofe Heilige der Jezidis, in der Tiirkischen Bibliothek,
Bd. 14, Berlin 1911.

Furtizinfar = Badi®ul-Zaman-i Furiizinfar : Ma’akhidh-i kisas wa-tamthilit-i Mathnawi, Teheran
1333.

Goldziher: Muhammedanische Studien = Ignaz Goldziher: Muhammedanische Studien, Halle a.d.
Saale 1889—90, 2 Bde.

Goldziher: Vorlesungen iiber den Islam. Zweite, umgearbeitete Auflage von Franz Babinger,
Heidelberg 1925.

d’Herbelot : Bibliothéque orientale ou Dictionnaire universel contenant généralement tout ce qui re-
garde la connoissance des peuples de I’Orient etc., Maestricht 1776.

Hilya = Abi Nu‘aym Ahmad b. “Abd Allah al-Isbahani: Hilyat al-awliya® wa-tabakat al-as fiya’,
Kairo 1932 ff., 10 Bde.

Hudjwiri= Reynold A. Nicholson: The Kashf al-Mahjib. The oldest Persian Treatise on Sifiism by
‘Ali b. “Uthmdn al-Julldbi al-Hujwiri, translated ..., in Gibb Memorial Series, Vol. 17, New
Edition London 1936.

Ibn “Arabi: Muhadarat al-abrir wa-musimarat al-akhyir f1 I-adabiyyat wa I-nawidir wa I-akhbar,
Kairo 1305.

Ibn Battiita = C.Defrémery-B. R. Sanguinetti: Voyages d’Ibn Batoutah. Texte arabe, accompagné
d’une traduction. Paris 18 53—58, 4 Bde. Die Seitenzahlen dieser Ausgabe enthilt am Rande
auch die ﬂbersetzung von H. A.R. Gibb : The Travels of Ibn Battiita, Cambridge 1948, Bd. 1.

Ibn Dihya al-Kalbi: Al-nibras f1 ta’rikh khulaf3® Bani I-°Abbis, ed. “Abbas al-“Azzawi, Baghdad
1946.

Ibn Djubayr = The Travels of Ibn Jubayr, ed. William Wright. Second Edition revised by M. J.
De Goeje, in Gibb Memorial Series g, 1907.

[bn al-Fakih = Compendium libri Kitéb al-boldén auctore Ibn al-Fakih al-Hamadhdni, ed. M. J. De
Goeje, in Bibliotheca Geographorum Arabicorum g, Leiden 1885.



158 FRITZ MEIER

Jacob: Bektaschijje = Georg Jacob: Die Bektaschijje in ihrem Verhdltnis zu verwandten Erscheinun-
gen, in Abh. d. k. Bayer. Akad. d. Wiss., 1. Kl. 24.Bd. 3.Abt., Miinchen 1909.

Kandiyya = Kandiyya, dar bayin-i mazarat-i Samarkand, ed. Iradj-i Afshar, Teheran 1334.

Kazarini = Die Vita des Scheich Abui Ishaq al-Kazariini in der persischen Bearbeitung von Mahmid b.

‘Utman, hg. u. eingeleitet v. Fritz Meier, in Bibliotheca Islamica 14, Lelpzng-Istanbul 1948.

Keilani = Ibrahim Keilani: Abli Hayyan at-Tawhidi, essayiste arabe du IV siécle de I’ Hégire, Bey-
routh 1950.

Kulliyyat-i “Ubayd-i Zikani, ed. “Abbas-i Ikbal-i Ashtiyani, Teheran 1332.

Kiit = Aba Talib al-Makki: Kat al-kulib, Kairo 1932, 4 Bde.

Madjma* ul-ma‘arif = Hilyat ul-muttakin ta’lif-i Muhammad Bakir-i Madjlis1 ba-inzimim-i Madjma
ul-ma“arif [wa-makhzan ul-“awirif ta’lif-i Muhammad Shafi® b. Muhammad $alih ] wa -[ Mu-
kalamiat-i | Husayniyya [ta’lif-i AbG I-Futah-i Razi-i Makki], Teheran 1332.

Makalat-i Shams, zitiert bei Furizanfar.

Maltzan = Heinrich von Maltzan: Meine Wallfahrt nach Mekka, Leipzig 1865, 2 Bde.

Massignon: Passion = Louis Massignon: La passion d’al-Hosayn-ibn-Mansour al-Hallaj, martyr
mystique de I’Islam exécuté a Bagdad le 26 mars 922, Paris 1922, 2 Bde.

Massignon: Essai = Louis Massignon: Essai sur les origines du lexique technique de la mystique mu-
sulmane. Nouvelle édition revue et considérablement augmentée. Paris 1954.

Mathnawi = The Mathnawi of Jalilu’ddin Rimi, edited from the oldest mss. available with critical
notes, translation, and commentary by Reynold A. Nicholson, in Gibb Memorial New Series 4,
London 192 ff.

Musnad = Ahmad b. Muhammad b. Hanbal : Al-musnad, ed. Ahmad Muhammad Shakir, Kairo
1946 ff. (Die Zitate betreffen die Nummern der hadithe.)

Nafahat = “Abd ul-Rahmin -i Djami: Nafahat ul-uns, ed. Nassau Lees, Calcutta 1859/ lith.
Naval Kishore, Lucknow 19135.

Nafisi = Sa“id-i Nafisi: Sukhanan-i manziim-i Abt Sa“id-i Abu I-Khayr, Teheran 1334.

Nagir-i Khusraw: Djami ul-hikmatayn = Nasir-é Khosraw Kitab-¢ Jami® al-Hikmatain, Le livre
réunissant les deux sagesses... Texte persan édité avec une double étude préliminaire en frangais et en
persan par Henry Corbin et Moh. Mo®in. Bibliothéque iranienne 3, Teheran-Paris 1953.

Olufsen = O. Olufsen: The Emir of Bokhara and his Country, London 1911.

Ritter: Meer = Hellmut Ritter: Das Meer der Seele. Mensch, Welt und Gott in den Geschichten
des Fariduddin “Attar. Leiden 1955.

Riickert: Sieben Biicher = Friedrich Riickert: Sieben Biicher morgenlindischer Sagen und Geschich-
ten, Stuttgart 1837, 2 Bde.

Sahlagi = “Abd al-Rahman Badawi: Shatahat al-siifiyya, 1.Teil, Kairo 1949.

de Sivry et Champagnac = Louis de Sivry et M. Champagnac: Dictionnaire géographique, histo-
rique etc. des pélerinages anciens et modernes..., Paris 1850.

Suhrawardi: Adab = Abii 1-Nadjib al-Suhrawardi : Ad3b al-muridin, Hs. Kopriilii 702 (Istanbul).

Sulami: Tabakat al-sifiyya, ed. Nir al-din Shariba, Kairo 19¢3.

Tadhkira = The Tadhkiratu ’1-Awliya of Faridu_ *ddin “Attar, ed. Reynold A.Nicholson, London-
Leiden 1905—07, 2 Bde.

Ta’rikh Baghdid von Abi Bakr Ahmad b. ‘Ali al-Khatib al- Baghdadl, Kairo 1931, 14 Bde.

“Uytin al-akhbar von Ibn Kutayba al-Dinawari, Kairo 192¢ff., 4 ‘Bde.

Wensinck = A. J. Wensinck: The Book of the Dove, Leiden 1919,

[



	Zwei islamische Lehrerzählungen bei Tolstoj?

