
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 11 (1957-1958)

Heft: 3-4

Artikel: Zwei islamische Lehrerzählungen bei Tolstoj?

Autor: Meier, Fritz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-145697

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-145697
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ZWEI ISLAMISCHE

LEHRERZÄHLUNGEN BEI TOLSTOJ?

VON FRITZ MEIER

UNIVERSITÄT BASEL

Wohl in allen Religionen gibt es heilige Stätten, zu denen gewallfahrt
wird, doch nimmt der Islam eine besondere Stellung ein, insofern er eine

bestimmte Wallfahrt sogar zur Pflicht macht : die Wallfahrt nach Mekka
und cArafa. Diese Reise gehört zu den sogenannten «fünfEckpfeilern des

Islams», wie das Glaubensbekenntnis, das Ritualgebet, die Armensteuer,

das Ramadänfasten. Nach einem angeblichen Ausspruch des

Propheten Mohammed ist der Umgang um das heilige Haus in Mekka
eine Art Ritualgebet, nur daß das Sprechen dabei erlaubt sei QAilya 8,

128), doch veranschlagt Djäbir b.Zayd (gest.93/712) das Verdienst
des Pilgers höher als das des Fastenden und Betenden, da Fasten und
Beten nur den Körper, die Pilgerfahrt aber auch noch das Geld in
Mitleidenschaft zögen (Hilya 3, 87). Nach Djacfar al-Sädik (gest. 148/76$)
wird das Verdienst, das man sich durch die Wallfahrt erwirbt, nur
noch vom Tod im Glaubenskrieg überboten (Dacâ3im 1, 346f.). Doch
über das Verhältnis von Glaubenskrieg und Pilgerfahrt schwanken die

Angaben. Auf der einen Seite ist die «beste Reise» der Glaubenskrieg,
vor der Pilgerfahrt und dem Besuch des Prophetengrabes in Medina,
auf der andern Seite steht das Verdienst des Glaubenskampfes erst an

zweiter Stelle, zwischen dem der großen und der kleinen Pilgerfahrt
(Suhrawardï: Âdâb 44b). Innerhalb der Pilgerfahrt kann das Verdienst
noch durch besondere Opfer, Leistungen und Leiden gesteigert werden.

«Die Fußgänger werden auf dem Weg nach Mekka von den

Engeln umarmt, den Reitern drücken die Engel die Hand, und die

Pilger in Sänften werden von den Engeln nur aus der Ferne gegrüßt»



144 FRITZ MEIER

(Suhrawardï, ib. 4cb). Einer glaubte, das Verdienst dadurch erhöhen

zu können, daß er den Umgang um die Kacba stets barfuß auf dem
glühend heißen Pflaster zur Mittagszeit vollzog (Ibn Battuta 1,2 80 ff.).
Andere suchten dasselbe Ziel durch die Häufigkeit der Umgänge (ib. 1,

3 r6) oder durch die möglichst große Zahl ihrer Pilgerfahrten zu erreichen.

Abu 1-Hasan al-Shädhili (gest. 6r6/ i2c8) z.B. gehörte zu denen,
die die Mekkawallfahrt jedes Jahr wiederholten (Ibn Battuta 1,39).
Die Volksfrömmigkeit bewertet die Wallfahrt eines armen Mannes
höher als die eines reichen, die eines Pilgers von weither höher als die

aus einem näher gelegenen Gebiet.
Als Belohnung für die Pilgerfahrt stellt die religiöse Überlieferung

Sündenvergebung in Aussicht. Wer sich der Hitze Mekkas aussetzt,
sieht die Hölle in größere Entfernung zurückweichen und das Paradies

um das Doppelte näher rücken (Ibn al-Fakïh 17,1 rf.), und Tod auf der

Pilgerfahrt bewirkt nach einem angeblichen Prophetenwort Wegfall
der Abrechnung und freien Eintritt ins Paradies (ib. 17, 10f.). «Hadjdj
und zumra (große und kleine Wallfahrt) », heißt es in einem weiteren
hadîth, «waschen von euch die Sünden ab wie Wasser den Schmutz»

(Musnad 3669, Dacâ3im 1,348). «Wer den hadjdj vollzieht, ohne sich

dabei unflätig zu benehmen oder sich gegen die Religion zu vergehen,
kehrt zurück, wie ihn die Mutter gebar » (Musnad 7136). Sowohl an der

Kacba wie in cArafa erwirbt man sich Sündenvergebung (Da'ä'im 1,

347). Für einige Sünden wird nur in cArafa Absolution erteilt (Da Vim

1, 348). Der Ablaß kann sogar Sünden bis zu einer Zeitspanne von siebzig

Tagen nach der Wallfahrt mit einschließen (Da'â'im 1,347), unc^

jede einzelne Zeremonie der Wallfahrt trägt das Ihre zur Herabsetzung

der Sündenlast bei (vgl. Musnad 4462). Wie das Weinen in cArafa

(Maltzan 2,341 f.) so gilt auch der Umgang um die Kacba (tawäf) als

Sühneritus und wird als Abbild eine's schon von den Engeln im Himmel

geübten Tuns aufgefaßt. Die ätiologische Legende findet sich in
verschiedenen Fassungen (Da'â^im 1, 344f. ; Ibn cArabi : Muhâdarat al-ab-

râr i, 171 ; u. a.). Eine davon ist in Kürze die : Als Gott den Engeln ge-



ZWEI ISLAMISCHE LEHRERZAHLUNGEN 14.C

genüber die Absicht äußerte, «einen Stellvertreter» auf Erden

einzusetzen, d.h. den Menschen zu erschaffen, wagten sie, Bedenken über
die Verheerungen, die dieser dort anrichten werde, vorzubringen
(Sure 2, 30), und als sie dann vor dem neuen Geschöpf den befohlenen
Fußfall verrichteten, hegten sie ein leises Gefühl der Zurücksetzung.
Dadurch versündigten sie sich an Gott und suchten nun sein Wohlgefallen

wiederzuerlangen, indem sie sich um seinen Thron drängten und

ihn umwandelten. Da verzieh ihnen Gott und befahl ihnen, auf Erden

ein Haus zu bauen, das die Menschen, wenn sie gesündigt hätten, in
ähnlicher Weise umkreisen könnten. Nach dem Sündenfall und der

Ausstoßung aus dem Paradiese umwandelte Adam als erster jenes Haus,
erbat und erhielt Gottes Verzeihung für sich und für alle diejenigen
seiner Nachkommen, die in gleicher Weise ihre Sünden an die Ka"ba

bringen würden. In der Sintflut wurde diese erste KaTîa dann in den

vierten Himmel entrückt, und Abraham errichtete später dafür ein

neues Gebäude.

Allein nicht nur vor dem Islam, sondern auch nach der Neubegründung

der Riten durch Mohammed war nicht alles, was sich dabei

abspielte, eitel Frömmigkeit. Man läßt dies schon Mohammed vorausverkünden

: «Es wird für die Menschen eine Zeit kommen, da die Reichen

meiner Gemeinde die Pilgerfahrt zum Vergnügen, die Leute vom Mittelstand

zu Handelszwecken, die Koranleser, um einen frommen Eindruck
zu machen, und die Armen zum Betteln unternehmen » (Suhrawardï :

Adâb 4ra). Bekannt sind die vielen Erzählungen, in denen sich mit dem

Besuch Mekkas Liebesaffären verbanden. Ein weltlicher Dichter wie
cUmar b. Abï Rabïca (gest. um 101/712), selbst Mekkaner, stellt
sich geradezu in Gegensatz zu den frommen Pilgern, wenn er singt:
«Die Leute erstreben vom Umgang um die Kacba Belohnung, wenn
aber ich die Ka*ba umkreise, häufen sich meine Sünden» (cUyûn al-
akhbâr 4,107,13), und der persische Dichter cUbayd-i Zâkânï (gest.

769-72/1367—70) warnt im 81. seiner 100 Ratschläge: «Geht nicht
auf den hadjdj, damit ihr nicht euern Glauben und eure Rechtlichkeit



146 FRITZ MEIER

verliert » (Kulliyyât 2,47) Der Sufi Abu 1-Käsim-i Nasräbädi (gest. 372/
982-3) hätte angesichts dieses Treibens die Kacba am liebsten
verbrannt (Tadhkira 2,312,20-23; Jacob: Bektaschijje 43f.; Variante mit
Shibli in Tadhkira 2,163,13-14; Ritter: Meer C22), und mancher hat

sich beim Anblick des toten Gebäudes der Kacba, nach soviel Mühen
und Hoffnungen, eine Enttäuschung bemächtigt. Nasräbädi soll nachher

sogar einen Feuertempel umkreist haben, aber er fand auch dort
nicht, was er suchte (Tadhkira 2,3i2,r-io; Jacob: Bektaschijje 29).
Andererseits wären manche gern nach Mekka und cArafa gepilgert,
konnten es sich aber nicht leisten, fühlten sich durch irgendwelche
Umstände daran verhindert. Im 6./12.Jh. und vielleicht auch noch

später pflegte man in Damaskus und in andern syrischen Städten am 9.
Dhü 1-hidjdja den Ritus des «Verweilens» (wukûf, wakfa) in cArafa

barhäuptig und weinend nachzuahmen und Gott um den Segen dafür

zu bitten (Ibn Djubayr 291, i4ff., Ibn Battuta 1,243f.). Die Frage nach

einem Ersatz der Wallfahrt wurde aufgeworfen und war oft durch
politische Hindernisse akut. So entstand während des Gegenchalifats von
Ibn al-Zubayr (61/6 81-7 2/691) die These von der Gleichwertigkeit
einer Wallfahrt nach dem Felsendom von Jerusalem (Goldziher : Mu-

hammedanische Studien 2, 3$f.), später nahm ein Sälimit Abstand von der

Mekkawallfahrt, weil er den dortigen Karmaten nicht in die Hände
arbeiten wollte (Massignon: Essai 62, n. 7), aus ähnlichen Erwägungen
und um die Pilger nicht unnötig der Ausbeutung durch die angeblich

irreligiöse Herrschaft in Mekka auszusetzen, haben sich auch almoha-

dische Rechtsgelehrte gegen einen Besuch der heiligen Stätten

ausgesprochen (Ibn Djubayr 77, 21—78,6). Man denkt an König Jerobeam,
der in Israel die Schaffung oder Neubegründung von Heiligtümern
förderte, um seine Untertanen nicht zu nötigen, nach dem judäischen
Jerusalem zu pilgern. Zahlreiche auf Mohammed zurückgeführte Sprüche
versuchen den Segen, den eine Wallfahrt nach Jerusalem mit sich bringe,

dem einer Wallfahrt nach Mekka an die Seite zu stellen (vgl. Ibn

al-Fakih 96). Die Schiiten wagen auch etwa den Besuch von Gräbern ih-



ZWEI ISLAMISCHE LEHRERZAHLUNGEN 147

rer Imame als hadjdj zu bezeichnen (Massignon: Passion 276), ja gehen

soweit, das Verdienst, das man sich mit solchen Gräberbesuchen

erwirbt, höher zu stellen als das einer Wallfahrt nach Mekka. Eine Reise

zum Grabe cAlïs kann soviel bedeuten wie siebzig hadjdjs, eine Reise

zum Grabe Husayns in Karbalä3 soviel wie zwanzig hadjdjs und ebenso

viele 'umras oder wie «mindestens» tausend hadjdjs, eine Reisenach
Mashhad ans Grab Imam Ridäs kann dem Verdienst von tausend hadjdjs
und tausend cumras oder gar einer Million hadjdjs gleichkommen. Ja,

jeder Schritt auf dem Wege zum Grab Husayns, hin und zurück, kann

einen hadjdj und eine cumra wert sein. Auch Vergebung der Sünden, der

vergangenen wie der zukünftigen, wird mit diesen Reisen verbunden

(Madjmac ul-macârif 97—98). Einen ähnlichen Ersatz konnten Heiligengräber

bilden. Einige Beispiele (die sich ins Ungemessene vermehren

ließen) zählt Goldziher in seinen Muhammedanischen Studien 2,314^ auf.

Schon der große Mystiker Abu Sacïd b. Abï 1-Khayr selbst (gest. 440/
1049) soll die Umwandlung des Grabes eines Abu 1-Fadl Hasan der
circumambulatio der Kacba gleichgestellt haben (Nafîsï: Sukhanân-i man-
züm-i Abu Sacîd, Einleitung 3). Nach Burnes gilt ein zweimaliger, nach

Olufsen ein dreimaliger Besuch des Grabmals von Bahä ud-din-i Naksh-
band (gest. 791/1389) bei Bukhara soviel wie ein Besuch Mekkas (Burnes

322, Olufsen 419). Die siebenmalige Umwandlung des Grabmals
eines Khwädja cAbdï-i Darün in Samarkand kann eine Mekkawallfahrt
auf Schuhmachers Rappen ersetzen (Kandiyya 20) oder gar den Lohn

von siebzig Mekkawallfahrten einbringen (ib. ci). Manchmal erhalten
auch lebende Heilige Besuche, die eine oder mehrere Wallfahrten nach
Mekka ersetzen sollen oder aufwiegen (vgl. Frank 79). Der Wallfahrt
nach Mekka und cArafa haben aber gerade Sufis oft eine innere Wallfahrt

gegenübergestellt, bezeichneten sie doch auch sonst die von ihnen
betriebene Erweckung eines ganz auf Gott ausgerichteten und von
Gott berührten Lebens gern als eine «Reise» (sayr), einen «Gang»
(sulük). Für sie war das wahre Haus Gottes nicht die Kacba, sondern das

Herz im eigenen Innern, und die wahre Pilgerfahrt vollzog sich für sie



148 FRITZ MEIER

nicht in der Zurücklegung großer Reisestrecken über Land und Meer,
sondern in einem inneren Fortschritt, nicht in der Überwindung äußerer

Schwierigkeiten, sondern in der Überwindung der eigenen Triebseele

(vgl. Muhammad b.al-Fadl, gest. 319/931, bei Hudjwîrî 327;
Käzarüni 237,15-18; Nafahât ed. Nassau Lees 131/Lucknow 119).
Abu Yazïd al-Bistâmï (gest. 261/ 874 oder 234/8 cj) soll bei seinem Auszug

auf die Pilgerfahrt eine Vision gehabt haben, in der ihm ein Neger
drohte, seinen Kopf abzuschlagen, wenn er die Reise fortsetze, da er
Gott in Bistäm zurückgelassen habe (Tadhkira 1,139, 16-20). Die
Edelsteine der Erkenntnis, sagt Ibn 'Ata3 (gest. 309/921 oder 311/
923), sind besser als die Steine, aus denen die Eckpfeiler der Kata
bestehen (Sulamï: Tabakât 267). Der fromme Philosoph Abu Hayyän al-

Tawhïdï (gest. 410/1019) spricht von einer «intellektuellen
Wallfahrt» (hadjdj caldï), die die äußere zu ersetzen imstande sei, wenn die

Mittel dazu nicht ausreichten (Keilani: Abu Hayyân at-Tawhïdî 82 ff. ;

Massignon: Passion 348) ; Ibrahim b. Adham scheint darunter allerdings
das Nachdenken zu verstehen (Goldziher: Vorlesungen 344, n. 12c).

Hudjwîrî (326ff.) verlangt den inneren Vollzug gleichzeitig mit der

äußeren Pilgerfahrt und bringt u.a. das Beispiel von einem Mann, der

in Mina an Stelle eines Opfertieres sich selber darbrachte und starb (ib.

329). Man bemüht sich, der Überschätzung der Kacba entgegenzuwirken,

indem man hadithe zitiert, die das Ansehen des Menschen bei Gott
höher stellen als das Ansehen der Kacba (Küt 2, 118), und Nasräbädi

beruft sich darauf, von Gott immerhin als «mein Knecht» angesprochen

worden zu sein, wenn sich die Kacba so stolz als «sein Haus»
bezeichne (Tadhkira 2,312,23fr.; Variante im Musîbatnâma von cAttär,

vgl. Ritter: Meer c2 2). Es ist die Linie, die später, bei Djaläl ul-dïn-i
Rumï (gest. 672/1273), in die vom «vollkommenen Menschen» mündet

(vgl. Mathnawï 2, 2231-ri). In den Makâlât-i Shams wird ein alter

Spruch Räbicas, nach dem Gott weder in der Kacba drin noch eigentlich

außerhalb ihrer sei (Massignon: Passion 276), so abgewandelt:
«Seit man jenes Haus (die Kacba) gebaut hat, ist er nie drin gewesen,



ZWEI ISLAMISCHE LEHRERZAHLUNGEN 149

aber seit man dieses Haus (das Herz) gebaut hat, ist er nie davon

weggewesen» (Furüzänfar: Ma'âkhidh 70). In Legenden pilgert geradezu

umgekehrt die Ka'oa zum Heiligen (Frank 111). Die Ismailiten haben

in der Kacba zuweilen ein Sinnbild für den Imam gesehen, dem sich die

Seele zuwenden solle (Näsir-i Khusraw : Djâmic ul-hikmatayn 3o8,icff.).
Unter all den Vorschlägen, die gemacht worden sind, um die Wallfahrt

nach Mekka und cArafa zu ersetzen, findet sich nun einer, von
dem ich glaube, daß er Leo N.Tolstoj zu einer seiner Volkserzählungen

inspiriert hat. Dies ist der vom Ersatz der Wallfahrt durch
sozialethisches Verhalten. Der Gedanke taucht schon in einem Bericht über
den frommen Südaraber Täwüs b.Kaysän (gest. 1 or/724) auf. Täwüs

soll die Mekkawallfahrt vierzigmal — das soll wohl heißen «ungezählte-
mal» — vollzogen haben und auch in Muzdalifa oder Mina gestorben
sein, doch einmal, so heißt es, sei er bei einem kranken Freund geblieben,

so daß ihm der hadjdj entging (Hilya 4,10). Abu Häzim Salama b.
Dïnâr al-Madanî (gest. 140/757-8) riet einmal auf Grund einer Weisung,

die er im Traum vom Propheten erhalten habe, einem Besucher,
lieber seine Mutter zu berücksichtigen als den hadjdj zu vollziehen,
also umzukehren und das Wohlgefallen seiner Mutter zu erstreben

(Hudjwîrî 91 ; Tadhkira 1, cj, 9 ff. ; Massignon : Essai 62). In einem
weiteren Bericht ist bereits von einem viel größeren Lohn die Rede, den

ein Frommer erhalten werde, wenn er sein Geld für eine sozialethische

Tat statt für die Pilgerfahrt ausgebe. cAbd Allah b.al-Mubärak (gest:

181/797) sieht nämlich in Mekka in einem Traum zwei Engel, die sich

über die Zahl und den Lohn der diesjährigen Pilger unterhalten. Der
besser unterrichtete teilt dem andern mit, daß der Lohn der 600 000

Pilger, die dieses Jahr nach Mekka und cArafa gekommen seien, insgesamt

einem armen Schuhflicker cAlî b. Muwaffak zufalle, der die Wallfahrt

gar nicht gemacht habe, sondern daheim in Damaskus geblieben
sei. Auf diesen Traum hin begibt sich cAbd Allah nach Damaskus zu
jenem Schuhflicker und erfährt von ihm : Er habe dreißig Jahre für die

Wallfahrt gespart. Als er nun dieses Jahr habe gehen wollen, sei er zu



ICO FRITZ MEIER

einer Nachbarin gekommen, bei der er für eine Schwangere etwas zu

essen hätte holen sollen. Die Nachbarin aber habe ihm weinend erklärt,
sie hätten drei Tage selber nichts gegessen und heute, um nicht zu

verhungern, nur ein Stück von einem toten Esel gekocht, also Fleisch, das

sie ihm nicht anbieten dürfe. Da habe er der Armen die 350 Dirham,
die er für die Wallfahrt auf die Seite gelegt habe, geholt und gesagt:
«Verwende das Geld für deine Kinder; das soll mein hadjdj sein!»
(Tadhkira 1, i8i,24ff.) Eine Variante dieser Geschichte wird sodann

von Dhü 1-Nün al-Misri (gest. 245/859 oder 248/862) erzählt: Ein
Mann in Damaskus hat 800 Dirham gespart, um die Wallfahrt zu
machen. Sein kleiner Knabe, der bei Nachbarn etwas zu besorgen hat,
trifft sie beim Kochen und kommt weinend zurück, da sie ihm nichts

zum Versuchen gegeben hätten. Als der Vater bei den unfreundlichen
Leuten deshalb vorstellig wird, erzählen sie ihm, daß sie seit fünf Tagen
selbst nichts gegessen und nun sogar Ungeschächtetes im Topfe hätten,
das sie zu essen niemand zumuten möchten. Der Mann schenkt den armen
Leuten seine 800 Dirham. Dhü 1-Nün erfährt zu cArafa im Traum, daß

dieser Wohltäter durch seine gesinnungsmäßige, geistige Wallfahrt den

Lohn sämtlicher Mekkapilger des Jahres zugesprochen erhalten habe (Ibn
cArabï : Muhadarat al-abrâr 1, 12 2 f., aus Ibn al-Djawzïs Muthîr al-gharâm

al-sâkin; Massignon: Essai 63). Eine dritte, versifizierte Variante bei dem

persischen Dichter Mashrikï-i Shîrâzî (i 1 ./17. Jh.) im 9. Kapitel seines

religiösen Lehrgedichts Shabistân-i uns (Hs. Universitätsbibliothek Teheran,

Sammlung Bästäni-i Räd 683^.115-117). Weiter hören wir : Einst

kam ein Mann zu Bishr al-Hâfî (gest. 227/841) und sagte ihm, er habe

2000 rechtmäßig erworbene Dirham und möchte die Wallfahrt vollziehen.

Bishr entgegnete : «Du gehst zum Vergnügen. Willst du zum
Wohlgefallen Gottes gehen, so erlege jemandes Schuld oder gib das Geld

einem Waisenkind oder einem armen Mann ; denn die Freude, die einem
*

Muslim ins Herz einzieht, ist wohlgefälliger als hundert hadjdjs ...»
(Tadhkira 1,111, 3 ff. ; Massignon: Essai Gl, zitiert noch Küt). Ferner

soll Abu Yazïd al-Bistâmî erzählt haben : Ich zog einst auf den hadjdj.



ZWEI ISLAMISCHE LEHRERZAHLUNGEN I51

Da begegnete mir in einer Wüste ein Mann und fragte : «Abu Yazîd,
wohin gehst du?» Ich antwortete: «Auf den hadjdj.» Er fragte: «Wieviel

Geld hast du bei dir » Ich erwiderte : « 200 Dirham.» Da versetzte

er: «Geh siebenmal um mich herum und gib die 200 Dirham mir;
denn ich habe eine Familie » Ich vollzog den Umgang um ihn und gab

ihm das Geld (Sahlagî 128). Diese Geschichte streift durch die Szene

vom siebenmaligen Umgang um den armen Mann das Gebiet der

Lästerung und Hétérodoxie. Trotzdem ist sie mehrfach wiederholt und
erweitert worden. Furüzänfar (Ma'âkhidh 69 f.) führt die Linie über
cAttär (Tadhkira 1,139, 20-23) ms auf Djaläl ul-dïn-i Rumï (Mathnawî

2,2231-51). Hallädj (gest. 309/922) vertrat die Theorie: Wenn ein
Mensch nicht die Mittel aufbringe, um den hadjdj zu vollziehen, so

solle er in seinem Haus einen reinen Raum einrichten und diesen

umkreisen, hernach dreißig Waisenkinder zu einem köstlichen Mahl
einladen, sie dabei eigenhändig bedienen und am Ende jedem ein neues

Hemd und 7 oder 3 Dirham geben. Das ersetze ihm den hadjdj
vollkommen (d'Herbelot s.v. Hallage; Rückert: Sieben Bücher 2,139^;
Goldziher: Muhammedanische Studien 2,316; Massignon: Passion Ijçî.,
28 if.; bei Ibn Dihya al-Kalbî : Al-nibrâs 103, fehlt der sozialethische

Zug). Hallädj berief sich dafür auf ein Werk Hasan al-Basris (gest. 11 o/
728), und Massignon (Passion 285^) hält die Richtigkeit dieser Behauptung

für sehr wahrscheinlich. Aber auch wenn sich dies nicht erweisen

sollte, so besitzen wir doch einen angeblichen hadïth, der bis auf Abu

1-Husayn al-Nüri (gest. 295/908) so beharrlich von einigen namhaften
Sufis überliefert worden ist, daß über die Verbreitung des hier besprochenen

Gedankens in der Sufik nicht der geringste Zweifel bestehen

kann; der hadïth lautet: «Wer seinem Bruder ein Bedürfnis erfüllt, hat
denselben Lohn wie einer, der die kleine und die große Wallfahrt
vollzieht» (Ta^rïkh Baghdad 5, 131, 11-12). Gegen ihn scheint sich Djafar
al-Sädik zu wenden, wenn er auf die Frage, ob einem Almosen in der
Höhe der Wallfahrtskosten dasselbe Verdienst einbrächten, wie wenn
man die Wallfahrt wirklich vollzogen hätte, antwortet: «Selbst wenn



152 FRITZ MEIER

du Gold und Silber im Ausmaß des Berges Abu Kubays dahingäbest,
würdest du das Verdienst der Pilgerfahrt nicht erreichen» (Da'â'im i,
347). Das Problem taucht auch in einer Geschichte in Sa°dïs Böstan

(verfaßt 655/1257) auf, wo ein Pilger sich die Strapaze auferlegt, bei

jedem Schritt ein kurzes Ritualgebet zu verrichten und dabei den Dünkel

bekommt, daß der Weg schöner nicht zurückgelegt werden könnte,
aber von einer übersinnlichen Stimme belehrt wird, daß mit einer
Wohltat ein Herz zu erfreuen mehr wiege als fünfhundert solcher
Gebete auf jeder Wegstation (Böstan 151 f.). Ich habe diese Beispiele
absichtlich einzeln aufgeführt, damit man sieht, daß die Idee von der
sozialethischen Betätigung als Ersatz für die Wallfahrt in der Literatur des

Islams eine breite Bahn gezogen und selbst in den höchsten und
bekanntesten Werken ihre Spiegelung gefunden hat.

Die Volkserzählung Tolstojs, die ich damit in Verbindung bringen
möchte, ist, wie ich schon in meiner Einleitung zu den iwä'ih al-gamâl
des Kubrä 237 angedeutet habe, die von « den beiden Alten», geschrieben

1885. Zwei russische Bauern haben das Gelübde abgelegt, nach Jerusalem

zu pilgern, und machen sich endlich auf den Weg. Aber der eine

von ihnen, Jelisej, findet in einem Dorf, wo er in einer Hütte um
einen Trunk Wasser bitten will, eine vollkommen verarmte, verhungerte
und kranke Familie. Er bleibt bei ihr, kauft ihr alles Nötige, bezahlt

ihre Schulden und arbeitet für sie. «Sonst gehe ich », sagt er sich,
«vielleicht übers Meer, um Christus zu suchen, und verliere ihn dabei in

mir selbst.» Nachdem er an Ort und Stelle sein Hilfswerk vollendet

hat, reicht ihm das verbliebene Geld nicht mehr für die Weiterreise.
Er kehrt in sein Heimatdorf zurück. Aber sein Gefährte, den er hat

vorausgehen lassen, gelangt bis nach Jerusalem und sieht nun hier in

der Grabeskirche bei allen Gottesdiensten Jelisej wie einen Priester

an vorderster Stelle.

Nun dürfte diese Geschichte zum Teil wohl auf ein eigenes Erlebnis

zurückgehen, das Tolstoj im Jahre zuvor gehabt und in einem

Briefe vom Oktober 1884 schildert. Da begegnete er nämlich aufsei-



ZWEI ISLAMISCHE LEHRERZAHLUNGEN I 53

nem Weg von Rudakof nach Tula zwei alten Brüdern aus Sibirien,
die sich, ohne einen Kopeken in der Tasche, auf dem Weg nach
Jerusalem befanden. Sie waren schon früher einmal zu dieser Reise

aufgebrochen, waren aber dann wieder umgekehrt, als sie gehört hatten, daß

die Gemeindeverwaltung auf Grund eines falschen Gerüchts, sie seien

tot, ihr Haus beschlagnahmt und zunichte gemacht hatte. Nachdem

ihnen dann aber ein Mönch vorgerechnet hatte, es sei Sünde, einen
Menschen ins Gefängnis zu bringen, hatten sie verzichtet, in einem
Prozeß ihr Recht geltend zu machen, und waren nun, zwar völlig
mittellos, aber ohne sich versündigt zu haben, auf dem Wege nach Jerusalem.

«Einer», schreibt Tolstoj, «hat einen Sohn, er hat sich wieder
ein Haus gebaut. Sehr majestätische und rührende Greise. Ich habe gar
nicht gemerkt, wie ich mit ihnen von Rudakof nach Tula kam» (Biru-
kof: Biographie 2,546). Allein die Moral ist hier, trotz mancher

Anklänge, eine andere als in der Volkserzählung. Von den beiden Brüdern
aus Sibirien, in der wahren Geschichte, wird die Pilgerfahrt ja wirklich

ausgeführt, und die Moral liegt nur in ihrem Verzicht auf ein ihnen
zustehendes Recht. Die sozialethische Wendung nahm die Geschichte
offenbar erst unter dem Einfluß der islamischen Vorbilder. Es läßt sich

mit meinen Mitteln allerdings nicht beweisen, daß Tolstoj die islamischen

Geschichten oder eine von ihnen gekannt hat, und es wäre ohne

weiteres denkbar, daß er sich auch durch christliche Überlieferungen,
die mir nicht bekannt sind, hat anregen lassen. Tolstoj hat sich viel mit
der christlichen religiösen Literatur, auch mit den Kirchenvätern,
beschäftigt, und dort finden sich mehrere Stellen, die vor falschen

Vorstellungen über die Verdienste des Wallfahrens warnen. So sagt schon

Augustin : Dominus non dixit : Vade in Orientem et quaere iustitiam, naviga
usque ad Occidentem, ut accipias indulgentiam. Oder : Noli longa itinera
meditar! ; ubi credis, ibi veni; ad eum enim, qui ubique est, amando venitur, non

navigando (weitere Stellen bei Louis de Sivry et M. Champagnac :

Dictionnaire des pèlerinages 11). Auch die mystische Bedeutung und Um-
deutung von Wallfahrt ist dem Christentum bekannt, doch dürfte we-



154 FRITZ MEIER

nigstens Barhebräus in diesem Punkt wieder von islamischen Gedanken

abhängig sein (vgl. Wensinck : The Book of the Dove, Einleitung
XXXIV). Außerdem gehört der Grundgedanke zu jenen Weisheiten,
die selbst in China verbreitet sind ; soll es doch das chinesische Sprichwort

geben : «Es ist besser, zu Hause etwas Gutes zu tun, als weit weg
zu ziehen, um Weihrauch zu brennen. » Doch lassen sich einige Anhaltspunkte

namhaft machen, die eine Bekanntschaft Tolstojs mit den
islamischen Geschichten in den Bereich der Wahrscheinlichkeit rücken.
Ich meine die Tatsache, daß sich Tolstoj zeit seines Lebens immer wieder

mit dem Islam beschäftigt hat. Nachdem er schon vor der Universität

Arabisch und Türkisch gelernt hatte, bestand er 1844 die Aufnahmeprüfung

an der Universität Kasan in diesen Sprachen, die übrigens auch

am Kasaner Gymnasium unterrichtet wurden, mit der besten Note.
Vielleicht mit der Absicht, die diplomatische Laufbahn einzuschlagen,

bezog er auf der Universität die «Abteilung für türkische und arabische

Literatur», sattelte aber nach einem Jahr auf die Rechtswissenschaft

um. Später kam er im Kaukasus in engere Berührung mit der
mohammedanischen Bevölkerung, und von 1862 datieren seine festen

Beziehungen hauptsächlich zu den Baschkiren. Freundschaftsbande knüpften
ihn an den Dichter Fet, der unter anderm auch Häfiz übersetzte und uns

i860 mitteilt, daß Tolstoj «wegen seiner höchst originellen
morgenländischen Weisheit den Spitznamen Firdusi erworben» habe (Biru-
kof: Biographie 1,364). Ein reger Briefwechsel vor allem über
weltanschauliche Fragen verband Tolstoj nicht nur mit Brahmanen und

Buddhisten, sondern auch mit Muslimen. Literarischen Niederschlag
hat Tolstojs Interesse an der islamischen Welt in Werken wie «Der

Gefangene im Kaukasus», «Hadschi Murat», in der Übertragung einer

Auswahl angeblicher Aussprüche des Propheten Mohammed aus dem

Englischen und in einer Reihe von, Märchen und Legenden aus dem

Arabischen, die er in seine Lesebücher für das Volk einfügte, gefunden.

Er selbst behauptet, den Islam und die Sufik zu kennen (Birukoff : Tolstoi

und der Orient 108, 119). Wenn das alles auch unsere Frage noch



ZWEI ISLAMISCHE LEHRERZAHLUNGEN I 55

lange nicht entscheidend beantwortet, so sehen wir doch, daß die

Voraussetzungen für eine Anregung aus dem Gebiet der islamischen

Literatur, wie wir sie vermuten, vorhanden waren. Dazu kommt nun
aber noch, wie ich ebenfalls schon in den Fawâ^ih 237 ausgeführt habe,

die Analogie einer zweiten Geschichte, über deren Herkunft aus dem
Islam kaum ein Zweifel bestehen kann.

Diese zweite Geschichte ist Tolstojs Volkserzählung «Der Teufel ist
zähe, aber Gott ist stärker». Sie stammt aus demselben Jahr wie die

erste, nämlich 1885, und klingt am Anfang wie Hiob und die damit
verwandte Geschichte von der Versuchung Abrahams bei cAttär:
Uâhïnâma 309—13, und ihre Vorläuferinnen (s.Ritter: Meer 519). Ein
reicher Gutsbesitzer wird wegen seiner väterlichen Güte von allen
gerühmt. Das ärgert den Teufel. Er ergreift Besitz von einem Knecht
namens Aleb und verleitet ihn zu dem Versuch, seinen Herrn durch eine

böswillige Tat von seiner Güte abzubringen. Als der Herr nun einmal
Gäste bekommt und seinem Knecht befiehlt, den Freunden seinen liebsten

Hammel zu zeigen, zerbricht der grobe Mensch diesem absichtlich

das linke Hinterbein. Die Anwesenden befürchten das Schlimmste.
Doch der Herr wendet erst seinen Blick gen Himmel und sagt dann :

«O Aleb, Aleb! Dein Herr (sc. der Teufel) hat dir geboten, mich zu

erzürnen; mein Herr (sc. Gott) aber ist mächtiger als deiner: du hast

mich nicht erzürnt, ich aber werde deinen Herrn erzürnen. Du hast

befürchtet, ich würde dich bestrafen, und du möchtest frei sein, Aleb ;

so wisse denn, daß du von mir keine Strafe bekommst; willst du aber

frei sein, so setze ich dich hier vor den Gästen in Freiheit. Geh in alle

Welt...»
Das islamische Vorbild dieser Erzählung ist, wenn nicht direkt, so

doch indirekt, eine Geschichte bei dem großen arabischen Klassiker

Djähiz (gest. 255/868) in seinem Werk Al-bayân wa 1-tabyïn, Kairo

J949, Bd. 3, 141-142 ; sie wird dort auf Abu 1-Hasan cAlî b.Muham-



156 FRITZ MEIER

mad al-MadâMnî (gest. 224/839) zurückgeführt und besteht nur aus

diesen wenigen Sätzen : Ein frommer Mann hatte ein Schaf, an dem er

großes Gefallen fand. Eines Tages kam er und sah, daß das Tier nur
noch auf drei Beinen stand. Er fragte : «Wer hat das dem Schaf angetan

» Sein Sklave erwiderte : «Ich. » Der Herr fragte : «Warum » Der
Sklave antwortete: «Um dich zu ärgern^» Da sprach der Herr: «So

will ich nun den ärgern, der dir geboten hat, mich zu ärgern (sc. den

Teufel) : Geh, du bist frei »

Die Entsprechung ist hier vollständig und die Ähnlichkeiten gehen,

trotz der verschiedenen Länge der Geschichten, bis in die Worte
hinein. Ein historischer Zusammenhang scheint mir unabweislich.

Möglich wäre freilich auch hier eine gemeinsame Quelle in der
frühchristlichen oder jüdischen Literatur, doch darf diese unbestimmte

Möglichkeit nicht mehr Gewicht beanspruchen als die einer mehr oder

weniger direkten Übernahme aus dem Islam. Zu den islamischen
Verhältnissen passen sehr gut die Sklavenschaft und der Akt der
Sklavenfreilassung. Wir besitzen außerdem andere islamische Geschichten, die

ähnlich enden und in denen die Freilassung eines Sklaven ebenfalls den

Akt einer Vergeltung von Bösem mit Gutem bildet. Abu 1-Dardä3, ein

jüngerer Zeitgenosse des Propheten Mohammed, soll einmal, nachdem

er von einer Magd aus Haß vergiftet worden und nur dadurch, daß er

vor dem Essen den «größten Namen Gottes» ausgesprochen hatte,
dem Tod entgangen war, die Verbrecherin zu Ehren Gottes freigelassen

haben (Damïrï 1,277, s-v- ha//a). Nicht weit vom Sinn unserer
Geschichte liegt auch eine fromme Maxime, die al-Hadjdjädj b.al-
Furäsifa irgendwo gelesen haben will: «Wer unberaten handelt, ist

nichts wert und erleidet Pein und erfährt weder von einer Hand noch

von einer Zunge Hilfe gegen seinen Bedrücker. Wer aber für seinen

Bedrücker um Verzeihung bittet, der schlägt den Satan in die Flucht»

(HiJ/a 3,109,1-2).



ZWEI ISLAMISCHE LEHRERZAHLUNGEN I 57

ERKLÄRUNG DER ZITATE

cAttär: Ilîhïnâma, ed. Hellmut Ritter, in Bibliotheca Islamica 1 2, Leipzig-Istanbul 1940.
Birukof Leo N. Tolstois Biographie und Memoiren. Autobiographische Memoiren, Briefe und

biographisches Material, hg. v. Paul Birukof, Wien-Leipzig i<)o$ff.
Birukoff Paul Birukoff : Tolstoi und der Orient. Briefe und sonstige Zeugnisse über Tolstois

Beziehungen zu den Vertretern orientalischer Religionen, Zürich-Leipzig 192 j.
ßösfän ¦> Le Boustân de Sa'dî. Texte persan avec un commentaire persan, publié par Ch. H.Graf,

Vienne i8j8.
Burnes Alexander Burnes: Reise nach und in Bokhara, deutsch in der Neuen Bibliothek der

wichtigsten Reisebeschreibungen Nr. 64, Weimar 18 3 j, Bd. 1.

Dacä'im al-Kâdï al-Nucmän b. Muhammad : Da'äfim al-islim, ed. Äsaf b. cAlï Asghar Faydî,
Kairo 19JI, Bd. 1.

Damïrï— Hayät al-hayawün, Kairo 1356, 2 Bde.

Djähiz : Al-bayin wa 1-tabyln, ed. cAbd al-Saläm Muhammad Härün, Kairo 1948 ff.
faifä'ih =» Die Fawâ'ih al-^amil wafawätih a/-gaiä/ des Nafem ad-dîn al-Kubrä. Eine Darstellung

mystischer Erfahrungen im Islam aus der Zeit um 1200 n. Chr., hg. u. erläutert v. Fritz Meier,
Wiesbaden 1957.

Frank Rudolf Frank: Scheich 'Adi, der große Heilige der Jezîdis, in der Türkischen Bibliothek,
Bd. 14, Berlin 1911.

Furüzänfar Badic ul-Zamän-i Furüzänfar : Ma'äkhidh-i kisas wa-tamthlllt-i Mathnawi, Teheran

"333-
Goldziher: Muhammedanische Studien — Ignaz Goldziher: Muhammedanische Studien, Halle a.d.

Saale 1889-90, 2 Bde.
Goldziher: Vorlesungen über den Islam. Zweite, umgearbeitete Auflage von Franz Babinger,

Heidelberg 1925.
d'Herbelot: Bibliothèque orientale ou Dictionnaire universel contenant généralement tout ce qui

regarde la connoissance des peuples de l'Orient etc., Maestricht 1776.
Hilya Abu Nucaym Ahmad b. cAbd Allah al-Isbahânî : Hilyat al-awliyï? wa-tabaVät al-asßyä°,

Kairo 1932ff., 10 Bde.

Hudjwîrî Reynold A. Nicholson : The Kashfal-Mahjub. The oldest Persian Treatise on Sûfiism by

'AU b. 'Uthmdn al-Julldbl al-Hujwirl, translated.... in Gibb Memorial Series, Vol. 17, New
Edition London 1936.

Ibn cArabî : Muhîdarat al-abrâr wa-musìmarat al-akhyïrfî 1-adabiyyät wa 1-nawädir wa l-akhbür,
Kairo 130J.

Ibn Battuta C. Defrémery-B. R.Sanguinetti: Voyages d'Ibn Batoutah. Texte arabe, accompagné
d'une traduction. Paris 18 C3-J8, 4 Bde. Die Seitenzahlen dieser Ausgabe enthält am Rande
auch die Übersetzung von H. A. R. Gibb : The Travels ofIbn Battuta, Cambridge 19 j8, Bd. 1.

Ibn Dihya al-Kalbî: Al-nibrâsfï ta'rîkh khulafâ? Boni l-cAbbäs, ed. cAbbâs al-cAzzâwï, Baghdad

1946.
Ibn Djubayr The Travels oflbnjubayr, ed. William Wright. Second Edition revised by M. J.

De Goeje, in Gibb Memorial Series j, 1907.
Ibn al-Fakïh Compendium libri Kitâb al-boldân auctore Ibn al-Fakîh al-Hamadhânî, éd. M. J. De

Goeje, in Bibliotheca Geographorum Arabicorum 5, Leiden i88j.



158 FRITZ MEIER

Jacob : Bektaschijje Georg Jacob : Die Bektaschijje in ihrem Verhältnis zu verwandten Erscheinun¬

gen, in Abb. d. k. Bayer. Akad. d. Wiss., 1. Kl. 24.Bd. 3. Abt., München 1909.
Kandiyya «= Kandiyya, dar bayîn-i mazürät-i Samarkand, ed. Iradj-i Afshär, Teheran 1334.
Käzarüni Die Vita des Scheich Abu /shäa ai-Käzarüm in der persischen Bearbeitung von Mahmûd b.

c(/tmän, hg. u. eingeleitet v. Fritz Meier, in Bibliotheca Islamica 14, Leipzig-Istanbul 1948.
Keilani Ibrahim Keilani : Abu Hayyïn at-Tawhïdï, essayiste arabe du IV' siècle de l'Hégire, Bey¬

routh I9JO.
Kulliyyât-i cUbayd-i Zakanï, éd. 'Abbâs-i Ikbâl-i Ashtiyânï, Teheran 1332.
Kût Abu Tâlib al-Makkï: Küt a/-ku/üfc, Kairo 1932, 4 Bde.

Madjmac ul-ma%rif= Hilyat ul-muttakïn ta'lÂf-i Muhammad Bàkir-i Madjlisï ba-inzinâm-i Madjmac

ul-mazÂrif [wa-makhzan ul-cawürif ta'Rf-i Muhammad Shafïc b. Muhammad SälihJ wa -[Mu-
kïlamât-i] Husayniyya [ta'lîf-i Abu 1-Futûh-i Râzî-i Makkï], Teheran 1332.

Makilät-i Shams, zitiert bei Furüzänfar.
Maltzan Heinrich von Maltzan: Meine Wallfahrt nach Mekka, Leipzig i86j, 2 Bde.

Massignon: Passion Louis Massignon: La passion d'al-Hosayn-ibn-Mansour al-Hallaj, martyr
mystique de l'Islam exécuté à Bagdad le 26 mars Ç)22. Paris 1922, 2 Bde.

Massignon : Essai Louis Massignon : Essai sur les origines du lexique technique de la mystique
musulmane. Nouvelle édition revue et considérablement augmentée. Paris 1954.

Mathnawï= The Mathnawï ofJaWu'ddïn Rûmî, edited from the oldest mss. available with critical

notes, translation, and commentary by Reynold A. Nicholson, in Gibb Memorial New Series 4,
London 192 jff.

Musnad Ahmad b. Muhammad b. Hanbal : Al-musnad, ed. Ahmad Muhammad Shäkir, Kairo

1946fr. (Die Zitate betreffen die Nummern der hadïthe.)
Nafahät cAbd ul-Rahmän -i Djämi: Nafahüt ul-uns, ed. Nassau Lees, Calcutta i8j9/lith.

Naval Kishore, Lucknow 1915.
Nafïsï ¦• Sacîd-i Nafîsï : Sukhanân-i manzûm-i Abu Sa°îd-i Abu l-Khayr, Teheran 13 34.
Nâsir-i Khusraw : DjÂmic ul-hikmatayn Nasir-é Khosraw Kitab-é Jamic al-Hikmatain, Le livre

réunissant les deux sagesses... Texte persan édité avec une double étude préliminaire en français et en

persan par Henry Corbin et Moh.Mocin. Bibliothèque iranienne 3, Teheran-Paris 1953.
Olufsen O. Olufsen : The Emir of Bokhara and his Country, London 1911.
Ritter: Meer Hellmut Ritter: Das Meer der Seele. Mensch, Welt und Gott in den Geschichten

des Farîduddïn Mttär. Leiden 19JÎ.
Rückert : Sieben Bücher Friedrich Rückert : Sieben Bücher morgenländischer Sagen und Geschichten,

Stuttgart 1837, 2 Bde.

Sahlagi= cAbd al-Rahmän Badawi: SAatahät al-süßyya, I.Teil, Kairo 1949.
de Sivry et Champagnac Louis de Sivry et M. Champagnac : Dictionnaire géographique, histo¬

rique etc. des pèlerinages anciens et modernes..., Paris 1850.
Suhrawardï: Adâb Abu 1-Nadjïb al-Suhrawardî : Âdâb al-murïdîn, Hs. Köprülü 702 (Istanbul).
Sulamï: Tafcakät al-süßyya, ed. Nur al-dïn Sharïba, Kairo 1953.
Tadhkira TheTadhkiratu 'l-Awliyà. of Farïdu 'ddîn c^ttâr, éd. Reynold A.Nicholson, London-

Leiden 190c—07, 2 Bde.
Ta'rïkh Baghdad von Abu Bakr Ahmad b. cAli al-Khatib al-Baghdädi, Kairo 1931, 14 Bde.

cUyün al-akhbär von Ibn Kutayba al-Dïnawarî, Kairo 192 jff., 4 Bde.

Wensinck — A. J. Wensinck : The Book of the Dove, Leiden 1919.


	Zwei islamische Lehrerzählungen bei Tolstoj?

