Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 11 (1957-1958)

Heft: 3-4

Artikel: Le principe d'individuation dans la philosophie indienne : troisieme
partie : le Bouddhisme mahyniste et les systemes hindous

Autor: Horsch, Paul

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-145696

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-145696
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LE PRINCIPE D’ INDIVIDUATION
DANS LA PHILOSOPHIE INDIENNE

Troisieme partie: Le bouddhisme mahﬁ)fﬁniste et les .ystémes hindous

PAR PAUL HORSCH

Les intéressants points de vue que le bouddhisme ancien a ouverts sur
notre probléme (voir Etudes Asiatiques 12, 1957/ 8, p. 295s.) conservent,
malgré la diversité des sectes, une profonde unité. Les voici bri¢vement
résumes :

1. L’individu consiste en un assemblage de groupes (‘skandha) subdi-
visés en un nombre, variable selon les écoles, de «facteurs fondamen-
taux» (dharma) produits par la coopération des conditions (samskrza).
Comme tel, il n’a qu’une existence nominale.

2. Le principe d’individuation réside dans le karman, 1’acte moral
qui, a son tour, dépend d’autres conditions, en particulier de la soif
(tanha), volonté instinctive et irrationnelle, et du non-savoir (‘avidya).
Ce principe dynamique n’a pas de commencement dans le temps (‘ana-
di). Aussi la différenciation est-elle primordiale — vue opposée a la con-
ception védique (voir Etudes Asiatiques, Vol. X, 1956,p. 80ss.).

3. Tous les composants de 1’individu sont impermanents (anitya).
Tous les étres vivants sont soumis a la loi de la transmigration ('samsara).
Cette existence individuelle perpétuellement changeante est doulou-
reuse (duhkha). Le but supréme, c’est de s’en libérer.

4. La délivrance définitive est possible, parce qu’il n’existe pas d’ame
persistante, parce que tous les dharma sont exempts d’un soi (‘atman)
particulier. L’individu ne posséde pas de facteurs permanents et subs-
tantiels. C’est un complexe de forces centralisées par le désir. Le moi
est multiple et transitoire, donc contingent et phénoménal.

5. Le Nirvana est essentiellement impersonnel: c’est la destruction
de Vindividualité (‘satkdya-nirodha). Cela présuppose la disparition du
principe d’individuation, de la soif et du non-savoir, grice au détache-



120 PAUL HORSCH: LE PRINCIPE

ment (‘viraga) et au réveil (‘bodhi) spirituel. Voila bien I’intuition fon-
damentale du Bouddha, si admirablement exprimée dans une stance du
Dhammapada (154)": «O architecte de 1’édifice, je t’ai découvert! Tu
ne construiras plus I’édifice! Tes poutres sont toutes brisées; le faite de
Iedifice est détruit! Cette pensée (citta) a perdu ses énergies construc-
trices (‘'visamkhara) et a atteint le terme des soifs (tanha).»

Sous les profondes différences entre les pensées brahmanique et
bouddhique se décele donc de ce biais une affinité frappante — la né-
gation de l'individualité — qui tient principalement & 1’héritage vé-
dique commun. La convergence des deux traditions s’accentuera en-
core au cours du développement ultérieur, que nous allons d’abord
retracer dans le bouddhisme mahayaniste, pour passer ensuite aux sys-
témes hindous.

I.LA DOCTRINE DE LA VACUITE [SUNYAVADA]

Le terme $tinya signifie proprement ,vide‘. On n’a pas manqué d’y trou-
ver des résonances philosophiques occidentales — ,relativité univer-
selle‘, ,non-substantialité‘, etc.* — qui ont I’inconvénient de provoquer
des associations étrangéres au bouddhisme. Si donc nous retenons la va-
leur étymologique du mot il s’agit de déterminer: 1. ce qui est vide
et 2. de quoi ce quelque chose est vide. La vacuité s’applique a tous les
dharma, a tous les facteurs constituant ’univers, ce qui veut dire qu’ils
sont ,vides‘, exempts d’une nature propre ('svabhava). Les Hinayanistes

1. Traduction de L. Silburn, Instant et cause, Paris 1955, p. 209.

2. Voir en particulier Th. Stcherbatsky, Conception of Buddhist Nirvana, Leningrad 1927;
E.Obermiller, The term §iinyata and its different interpretations, based chiefly on Tibetan
sources, Journal of the Greater Indian Society I, p. 105—117 (1934); la discussion la plus ré-
cente chez T.R.V.Murti, The central philosophy of Buddhism, London 1955, p. 351 ff.; cf.
E.Lamotte, Le traité de la grande vertu de sagesse de Nagarjuna (Mahaprajiiaparamitasastra),
Louvain 1944, tome I p. 442. Pour le reste nous renvoyons le lecteur au livre de'C. Regamey,
Buddhistische Philosophie (Bibliographische Einfilhrungen in das Studium der Philosophie
hsg.von I.M. Bochenski, 20/21), Bern 1950; aussi J.May, ouvrage cité ci-dessous n. 4, index
s.v. $linyata.



D INDIVIDUATION DANS LA PHILOSOPHIE INDIENNE 121

admettaient que les dharma sont dépourvus d’un soi permanent (de
,moi‘ et de ,mien‘) sans nier pour autant qu’ils possédent une nature
propre?. Le siinyavada, tout au contraire, étend I’impersonnalité de I’in-
dividu (pudgala-nairatmya) aux dharma en général (dharma-nairatmya),
établissant par la qu’il n’existe aucun &tre permanent, aucune essence
substantielle. C’est ainsi qu’il dépasse la critique des Sautrantika contre
les Sarvastivadin, et abolit toute notion d’un &tre en soi, d’une perma-
nence qui garderait un caractere individuel.

Du point de vue méthodique la doctrine est inaugurée par Nagarjuna
qui, en s’appuyant sur la théorie de la ,production en consécution’
(pratityasamutpada) et les textes dits de la ,Perfection de la sagesse’
( Prajiiaparamita) , montre par une dialectique destructrice que les dhar-
ma sont relatifs, interdépendants, ce qui implique leur vacuité, c’est-a-
dire ’absence d’une nature propre (nihsvabhava). De fait, si nous ad-
mettions avec ’adversaire qu’un étre existe en soi, il serait éternel;
donc il ne pourrait étre ni produit ni détruit, etc. On ne saurait p. ex.
connaitre un atman, «une chose en soi qui existerait indépendamment
des phénomeénes et antérieurement a eux»+. D’autre part tous les dhar-
ma conditionnés doivent €tre déterminés par un indice ou caractére
propre (‘svalaksana), car I’indéterminé n’est nulle part pergu par 1’ex-
périence (Milamadhyamakakarikas V 1—2). Or les choses ne possedent
pas d’indice spécifique qui leur appartienne en propre, car autrement
elles seraient permanentes, inconditionnées. Quant aux caractéres gé-
néraux, évanescence, vacuité, impersonnalité et douleur, ce sont des
attributs communs a tous les dharma, qu’ils ne suffisent pas a spécifier.

3. Le Hinayina scolastique définit le mot dharma de préférence par «ce qui porte (‘dhdrana)

un caractére propre (svalaksana)»; cf. La Vallée Poussin, Abhidharmakosa I 4; cf. en pili
sabhavadhdrandd dhamma.

4. Milamadhyamakakarikas de Nagarjuna avec la Prasannapada éd. par La Vallée Poussin
(Bibl. Buddh.IV) IX 3; cf. la traduction de J.May, Madhyamakavrtti Prasannapada, Paris
1959, p. 159 ; cet ouvrage, actuellement sous presse, compléte les traductions fragmentaires
déja existantes de la Prasannapada. — Par la méme méthode Nagarjuna nie dans sa doctrine

des huit ,non¢: I’arrét, la production, la cessation, I’éternité, 1'unité, la pluralité, la venue
et le départ,



122 PAUL HORSCH: LE PRINCIPE

Les dharma sont donc indifférenciés (sarvadharmanam asambheda)’; la
particularité (prthaktva), que les Hinayanistes leur attribuaient, n’existe
pas. Aussi ne saurait-on les définir, étant donné que la pluralité, les qua-
lités spécifiques, pures apparences, n’appartiennent qu’a la ,réalité mon-
daine‘, au ,langage conventionnel‘. Le nominalisme bouddhique aussi
bien que brahmanique (cf. Etudes Asiatiques, Vol. X, 1956, p. 95-6), loin
de mettre en valeur I’individuel contre les idées générales comme dans
la querelle des universaux, résorbe au contraire le particulier dans I’uni-
versel, la multiplicité dans la non-dualité®. Ainsi le $tnyavada dissout
I’individu et le monde entier en un ensemble d’apparences insubstan-
tielles, de phénoménes illusoires. Il n’est pas surprenant de trouver ici
pour la premiere fois la doctrine de la maya traitée d’une maniére dé-
taillée et systématique. «Les dharma sont pareils & une magie, a un mi-
rage, a la lune réfléchie dans 1’eau, a I’espace, a un écho, a une ville de
Gandharva, a un réve, a une ombre, a un reflet dans un miroir, a une
métamorphose’.»

Cette critique dissolvante, qui réduit a ’absurde toutes les proposi-
tions métaphysiques, n’aboutit nullement, comme on I’avait cru, a un
phénomeénisme nihiliste, mais bien au contraire a une ontologie pure
transcendant les antinomies, les contraires de I’étre et du non-étre, de
la pluralité et de I’unité, etc. C’est pourquoi les slinyavadin s’appellent

5. Cf. Paiicaviméatisahasrika Prajiiaparamitd, ed. E.Conze, London 1939, p.165-168;
voir aussi E. Conze, The ontology of the Prajfiaparamita, Phil. East-West, July 1953, p. 117ss.

6. St.Schayer, Ausgewihlte Kapitel aus der Prasannapadi, Cracovie 1931, p.XXII, n. 3,
remarque justement & propos du nominalisme bouddhique: «Es handelt sich nicht nur um
die Realitit des Allgemeinen, sondern iiberhaupt um die Frage, ob es wirklich seiende ,De-
signata‘ gibt. Die Tatsache, daB gerade dieses Problem eine so wichtige Rolle in der buddhi-
stischen Scholastik gespielt hat, steht, wie mir scheint, im Widerspruch zu der AuBerung
de la Vallée Poussins, Bouddhisme Opinions, S.191:, ... c’est le grand défaut des boud-
dhistes, le péché originel de leur spéculation, de ne jamais distinguer entre les mots, les con-
cepts et les choses. ‘» Sur la réalisation de I’'universel dans le bouddhisme voir aussi Hubert
Benoit, le Bouddha et I’intuition de I'universel, France-Asie février-juin 1959, Présence du
Bouddhisme, p. 541 ss.

7. E.Lamotte, ouvrage cité (tome I, p.357) ol il donne de nombreuses références con-
cernant Ihistoire de I'illusionnisme bouddhique.



D’INDIVIDUATION DANS LA PHILOSOPHIE INDIENNE 123

aussi madhyamika, partisans du chemin du ,milieu’, car ils évitent les hé-
résies fondamentales de 1’éternalisme et du nihilisme. La réalité absolue
est négativement caractérisée par I’inexistence du moi et du mien, mais
en derni¢re analyse elle est indéterminée, inexprimable et inconce-
vable. Les dharma et les &tres sont vides d’une nature propre, donc in-
définissables, non-nés, éteints, ,nirvanés‘ de toute éternité. Cela veut
dire qu’ «il n’existe aucune différence entre le Nirvana et le samsara»:
na samsarasya nirvanat kimcid asti viSesanam?®. Aussi paradoxal que paraisse
cet aboutissement de la dialectique nagarjunienne, sa these de I’identité
de ’extinction finale et de I’existence transmigrante trouve un complé-
ment frappant dans 1’équivalence upanisadique de 1’dme individuelle
(jivitman) et ’dme universelle ou supréme (paramitman).

D’ailleurs on doit se garder de ne voir dans la philosophie de cette
école qu’une gymnastique mentale, une méthode logique qui détruit
tout raisonnement, car comme 1’a bien fait remarquer R. Grousset «le
vide psychologique et métaphysique du Madhyamika a pour raison d’étre
de faire plus stirement le vide des passions»?. C’est par une expérience
mystique que le bouddhiste puise dans I’intuition de la vacuité univer-
selle la joie du détachement et du dévouement au salut des autres.

2. L’ IDEALISME BOUDDHIQUE [VIJNANAVADA]

La doctrine de la vacuité transposait la critique hinayaniste de I’individu
sur le plan des dharma en déniant tout étre propre non seulement a la
personnalité mais aussi aux facteurs fondamentaux qui la constituent.
Le vijhanavada pousse 1’analyse plus loin du c6té du sujet, de la cons-

8. Nagarjuna, Madhyamakakarikas XXV 19. Sur la conception de la réalité (tattva) absolue
chez Nagarjuna, voir la kdrikd XVIIl 9: «... c’est un état sans lien avec les choses (aparapra-
tyaya), sans trace de pluralité, indifférencié, indéterminé, inexprimé ou non manifesté, un
¢tat d’extinction bienheureuse (éanti)»; citée par R.Grousset, Les philosophies indiennes,
I p.249 (Paris 1931); cf. aussi Prasannapadi XVIII 12—15 (J.W.de Jong, Cinq chapitres de
la Prasannapada, Leiden 1949).

9.Ib. I, p. 344; cf. ].W.de Jong, ib., p.XIV.



124 PAUL HORSCH: LE PRINCIPE

cience (vijiiana); il montre tout d’abord que le sujet se suffit & lui-
méme, qu’il n’existe pas de réalité objective, ,extérieure‘. Tout se ré-
duit donc a la pensée (citta-matra), les choses ne sont ,rien que notifi-
cations® ('vijiiapti-matra), c’est-a-dire des représentations psychiques.
Or le sujet, le moi, ne possede pas d’unité substantielle, puisqu’il est
composé d’une multitude d’éléments psychologiques coopérateurs.
Mais d’ou1 lui viennent, en ’absence d’une base objective (‘alambana),
ses caractéres génériques et spécifiques?

Selon les vijiianavadin, c’est dans le ,tréfonds® (alaya) de la cons-
cience que s’emmagasinent les impressions laissées par les actes et les
volitions anciens. Ces traces ou imprégnations (‘'vasana) subconscientes
forment les semences (‘bija) mentales qui seront projetées par le pro-
cessus de maturation (vipaka) karmique en pleine conscience, créant
ainsi I’apparence du monde réceptacle (‘bhajanaloka), c’est-a-dire les
supports extérieurs et I’apparence de sujet et d’objet, en bref de cons-
cience individuelle. Le ,psychisme de fonds (‘alaya-vijiiana; J. Filliozat)
sous-tend par conséquent tous les phénomenes particuliers; il est uni-
versel, antérieur a la scission de la conscience en un c6té subjectif et
objectif. Ce sont les semences qu’il contient qui ont le pouvoir d’indi-
vidualiser. Dans cette pensée-racine (miila-vijfidna) «se trouvent des
virtualités (‘Sakti ou samarthya) qui engendrent immédiatement leur
fruit, c’est-a-dire un Dharma actuel, ,en acte‘»™.

L’inhérence des pensées potentielles particulieres dans ce réservoir
subliminal n’entraine-t-elle pas un solipsisme intransigeant: la réduc-
tion de toutes les représentations a un sujet unique, a un esprit indivi-
duel? L’idéalisme bouddhique échappe. a cette consequence facheuse
par la distinction de trois modes de réalité et de différentes espéces de
bija/vasana.

1° Les choses psychiques peuvent étre purement imaginées (parikal-
pita), dues a des modifications accidentelles, aberrantes du fonctionne-

10. Vijfiaptimatratasiddhi, La Siddhi de Hiuan-Tsang, traduite et annotée par L. de la Val-
lée Poussin, tome I, Paris 1928 (Buddhica I), p. 100.



D’INDIVIDUATION DANS LA PHILOSOPHIE INDIENNE 12§

ment psychologique — illusions sensorielles, par exemple — et donc dé-
nuées d’un fondement ,objectif‘, commun a une catégorie d’individus.

2° Les phénomeénes psychiques possédent une nature dépendante (‘pa-
ratantra), en tant qu’ils ressortissent a des causes réguliéres, a des lois
générales (cf. la loi de la production en dépendance fonctionnelle).
Les divers psychismes sont régis par un déterminisme identique; ils ont
des semences communes ('sadharana-bija), par conséquent des carac-
teres génériques. Une nature homogene et des fonctions universelles
sous-tendent la multiplicité des individus. Les vijfidnavadin évitent ainsi
I’écueil solipsiste, tout en rendant compte de I’intersubjectivité et de
la régularité des phénomenes. Ce sont en effet les mémes empreintes
qui produisent dans chaque conscience les mémes représentations d’ob-
jets et de sens. Il existe aussi une ,imprégnation par I’attachement a
soi’ (‘atmabhiniveSavasana) qui est la source de la conscience individuelle
isolée, de la notion du moi. D’autre part chaque personne produit par
ses actes des imprégnations particulieres; ce sont ces dernieres vasana
qui constituent a proprement parler le principe d’individuation, les se-
mences non-communes (‘asidharana-bija) ™. L’affirmation de Sankara
(Vedantasiitra-Bhasya I, 2, 28), que selon cette école la «diversité de la
connaissance est due aux imprégnations» (‘vasananimittam jfanavaicitry-
am) exige dans ce sens une restriction critique. Quant a I’origine des
bija-vasana, qui se conditionnent mutuellement, il fallait bien admettre
qu’il y en a qui existent a priori, de toute éternité, puisqu’autrement on
ne saurait expliquer les particularités individuelles. En d’autres termes,
les individualités sont, comme dans les écoles anciennes, sans commen-
cement. Mais il serait abusif de parler, a cause de ces potentialités
(Sakii) différenciatrices a 'intérieur de la conscience-tréfonds, d’un
idéalisme individualiste™, car les bouddhistes ne raménent pas 1’exis-

11. La théorie des bija est décrite en détail dans la Vijfiaptimatratasiddhi, p. rooss.; cf.
P-136: «On nomme donc ,Bijas communs, les Bijas des Vijfinas des différents étres qui con-
courent a la production des choses qui apparaissent 4 tous les étres» ; sur les asadhdarana-bija
voir p. 135,

12. J.Masuda, Der individqalistische Idealismus der Yogicara-Schule, Heidelberg 1926



126 PAUL HORSCH: LE PRINCIPE

tence a une conscience individuelle, mais & un esprit impersonnel et
indifférencié. Le vijiidnavada accepte d’ailleurs la négation du moi
comme un dogme indubitable. Ce qui a I’apparence d’un moi n’est
qu’une série individuelle dont I’unicité, la permanence et la continuité
sont |’effet illusoire d’imprégnations constamment répétées.

3° L’idéalisme mahayaniste transcende I’ordre des relations interexis-
tentielles et la réalité empirique — valable pour tous les esprits hu-
mains — en admettant une pure existence psychique, le rien-que-pensée,
une réalité ineffable, ,fait d’étre telle qu’elle est‘ (‘tathata),appelée par-
faite ou ,intégrale’ (parinispanna). Dans la subconscience universelle
réside donc la source impersonnelle de la personnalité. Du point de vue
de la vérité absolue elle transcende toute pluralité, elle est dégagée de
toute différenciation ou représentation. C’est le dharma-kiya ,le corps
de la loi‘®, sans caractére distinctif ni particularisation d’aucune sorte,
échappant a I’étre comme au non-étre. Il constitue la transcendante
unité des phénomenes, ,1’égalité de tous les dharma® (‘sarvadharma-sa-
mata) *. Nous retrouvons ici le théeme madhyamika de I’identité du Nir-
vana et du samsara, de 1’absolu et du relatif. Aussi les vijfianavadin ont-

(Materialien zur Kunde des Buddhismus, 10.Heft), p. 43, allégue que c’est seulement dans
des ouvrages tardifs, comme le Mahiyana-éraddhotpadasastra, que I’dlaya-vijiidna se trouve
identifié avec 1’absolu. Mais déja dans le Lankavatara Sitra (translated by D.T.Suzuki, Lon-
don 1932, p. 39 et passim) le vijidnavada s’annonce comme un idéalisme moniste fondé sur
un absolu impersonnel, qui exclut le solipsisme aussi bien que le subjectivisme : le moi, irréel
du point de vue de la vérité ultime, possede sur le plan empirique une structure générique,
commune 3 une classe d’individus.

13. La doctrine du dharmakdya est contenue dans les Siitra précurseurs du vijiidnavada, bien
que la plus ancienne version du Suvarnaprabhisa (éd. J. Nobel) ne la connaisse pas encore. Le
Samadhiraja-siitra définit le dharmakdya comme ineffable, sans caractéristiques (XXII, 15, 16,
33, 46), indifférencié (XII 14), immesurable (XXII 46), inconnaissable (XXII 17), etc.; voir
C.Regamey, Three chapters from the Samadhirjasitra, Varsovie 1938, p. 24. A rapprocher
du corps de la loi, en dépit des profondes différences, la conception chrétienne du Corpus
Christi mysticum (cf. I. Cor. 12, 27). .

14. Samadhirija-siitra (dont le titre complet est sarvadharmasvabhdvasamatavipaiicitasamd-
dhirdja; C.Regamey, ibid., p. 21). Cf. Abhisamayalamkara, traduit par E. Conze, Serie Orien-
tale Roma VI, 1954, p.95: «When he (habitually) does not even view as two separate items
(that which appears to him as an object in) a dream and the (subjective) act of seeing it, then
he (finally) sees the truly real non-duality of (all) dharmas in one single instant.»



D’ INDIVIDUATION DANS LA PHILOSOPHIE INDIENNE 127

ils recours a I’illusionnisme pour expliquer I’apparence de la multipli-
cité. « Comme I’espace est toujours universel, ainsi la bouddhéité (1’ab-
solu) est toujours universelle; comme 1’espace est universel dans les
multitudes de formes, elle est universelle dans la multitude des &étres*.»
On compare encore |’absolu a ’océan et les phénomeénes aux vagues —
individualisations artificielles, sans fondement métaphysique. Le monde
se dissout en une fantasmagorie cohérente pour autant qu’il existe des
bija qui concourent a la production des choses qui apparaissent a tous
les étres, mais irréelle pour le saint, qui, arrivé a I’extase (‘dhyana) par
la possession de la sagesse (prajiia), «voit comme une illusion tous les
mondes avec leurs créatures, leurs créations et leurs destructions pé-
riodiques» (Sttralamkara VII, 4; S. Lévi).

Le bouddhisme s’achemine ainsi vers une ontologie spiritualiste dont
on a voulu trouver le prototype dans de curieux passages pali mention-
nant la «conscience (vififiana) du saint, invisible, illimitée et irradi-
ante»*®. Derri¢re 1’absolu impersonnel de cette école, ne pourrait-on
voir transparaitre 1’azman universel des Upanisad?

Au monisme métaphysique du Mahayana correspond son universa-
lisme éthique. A 1’idéal égocentrique du moine hinayaniste, il oppose
le salut universel préché par le Bodhisattva. Celui-ci, au cours d’innom-
brables existences, renonce volontairement a entrer dans le Nirvana
pour sauver par sa grande compassion (‘maha-karuna) tous les €tres. Mal-
gre lanotion de transfert des mérites, le vijfianavadin met Dinitiative per-
sonnelle au premier plan. Par des disciplines mystiques, en particulier
par la pratique du yoga qui lui vaut son autre nom de yogacira, il pour-
suit a travers les différentes terres (bhiimi) ou étapes de sa carriere un
effort d’ascension jusqu’a la source impersonnelle, indépendante de
toutes les particularités des créatures, qu’il atteint finalement par la

15. Asanga, Mahayana-Sitrilamkara, édité et traduit par S.Lévi, Paris 1907, IX 15. Le
tréfonds est homogeéne (‘ekajdtiya), de saveur unique (ekarasa).

16. Digha-Nikiya (PTS) I 223; cf. Majjhima-Nikaya I 326. Sur la doctrine du cittamdtra

(;rien-que-pensée¢) consulter en particulier Vasubandhu, Vimsakakarikaprakarana, traduit
par L. de la Vallée Poussin, Muséon 1912, p.77.



128 PAUL HORSCH: LE PRINCIPE

conversion du support (‘aSraya-paryarrtti) et la destruction des avarana.
La «conversion du support» consiste en une révolution spirituelle com-
pléte, qui abolit les projections illusoires et permet le retour a I’essence
sans dualité. Quant aux avarana, «enveloppes», ce sont des limitations
ou individualisations factices conditionnées par les klesa ou souillures
mentales (vue du soi, égarement a propos du soi, estime du soi, amour
du soi). C’est donc dans les kle$a que réside, en dernier ressort, le prin-
cipe dynamique d’individuation qui perpétue le conditionnement réci-
proque des bija-vasana et détermine la série personnelle.

Vasubandhu donne dans la Triméika (éd. S. Lévi) une description con-
cise de I’individuation: «La conscience contient toutes les semences;
il en résulte telle et telle transformation par la force de la dépendance
mutuelle qui produit telle et telle idéation particuliere» :

sarvabijam hi vijidnam parinamas tatha tatha

yaty anyonyava$ad yena vikalpah sa sa jayate. 18

3. THEORIES DES JAINA ET DES AJIVIKA

Si le monisme prédomine en philosophie indienne, il existe néanmoins
de nombreuses exceptions. Le matérialisme, attesté déja, sous des
formes variées, par les sources jaina et bouddhiques, n’admet comme
principes ultimes de I'univers que les quatre éléments, terre, air, feu,
eau, dont les combinaisons constituent les choses et les individus. Es-
sentiellement athée, ce syst¢éme nie méme la loi karmique — I’ordre di-
vin — et la destinée. L’individuation est une fonction intrinseque, spon-
tanée ; elle réside dans la nature propre (svabhava) des €tres.

Les doctrines jaina et 3jivika, fondées ou plutdt réformées par deux
contemporains du Bouddha, reconnaissent un nombre infini d’ames in-
dividuelles (jiva). Celles-ci, une fois libérées, ne se distinguent pas es-
sentiellement les unes des autres, si ce n’est par le souvenir des exis-
tences antérieures. Quant aux ames transmigrantes, les Ajivika nient
I’efficience de I’acte moral (akriyavada). C’est par la seule force du des-



D’ INDIVIDUATION DANS LA PHILOSOPHIE INDIENNE 129

tin (‘niyati), de la chance (samgati) et de leur nature innée (bhava)*’ que
les individus, dont les nombreuses catégories sont minutieusement dé-
crites, atteignent la purification automatiquement aprés avoir évolué
dans le samsara pendant des éons poury replonger selon le sort mysté-
rieux que leur assigne cette nécessité inéluctable.

Tout au contraire, les Jaina attribuent au karman les caractéres dis-
tinctifs que revétent les dmes individuelles au cours de la transmigra-
tion. Ils le congoivent comme un agent physique, quasi-matériel, dont
le mérite ou le démérite enduit le jiva a la fagon d’une teinte (lesya).
Pour mieux expliquer les diverses qualités des hommes™, on va jusqu’a
distinguer huit espéces de karman. De méme, les Jaina discernent cinq
corps: 1. le corps physique; 2. le corps de transformation (que pos-
sedent p. ex. les ascetes doués de pouvoirs extraordinaires); 3. le corps
de transfert (a la base des phénomenes de télépathie, etc.); 4. le corps
ardent (chargé d’énergie) ; 5. le corps karmique. Le principe dynamique
derriere ces facteurs de différenciation est découvert dans la passion,
I'erreur, le non-renoncement, notions sans doute pan-indiennes mais
possédant ici un import particulier a cause de 1’extréme austérité avec
laquelle les Jaina s’efforcent de rejeter les ,influx® (asrava) qui enva-
hissent les monades spirituelles. Celles-ci forment néanmoins une sorte
de ,société‘, «car 'univers se constitue spontanément de telle sorte
qu’il assure leur solidarité, leur dépendance mutuelle, pour le bien et
pour le mal»™,

Le rejet et I’exclusion de la matiére karmique s’obtient au cours de
quatorze stades d’exercices ascétiques. Le moine jaina se désindividua-
lise en quelque sorte par degrés, il se débarrasse des cloisonnements
(avarana) qualitativement diversifiés qui obscurcissent la pureté intrin-

17. Digha-Nikaya I 53: les &tres sont niyati-samgati-bhdva-parinata; quant & I’interpréta-
tion de ces termes nous suivons A. L. Basham, History and doctrines of the Ajivikas, London
1941, p.22¢5ss.

18. Les jiva sont infectés par des karma-prakrti et différenciés par le nama-karman; cf. H. von

Glasenapp, Die Lehre vom Karman in der Philosophie der Jainas, Leipzig 1915, p. 26ss.
19. O.Lacombe dans I'Inde classique II, § 2492.

9



130 PAUL HORSCH: LE PRINCIPE

seque de son essence spirituelle. La doctrine reste pourtant fid¢le aux
prémisses pluralistes: il existe une infinité de monades autonomes et
identiques a la fois. «Grice a leur omniscience, les dmes délivrées
peuvent communiquer entre elles et former une société spirituelle, di-
vine méme: elles sont en effet d’essence homogene, et métaphysique-
ment si pure et si élevée qu’a la fagon des purusa du Samkhya, elles bé-
néficient d’d peu prés toutes les perfections absolues accordées par les
Upanisad au Soi universel; au Brahman supréme, a I’exception de I’uni-
cité» (O.Lacombe, id.).

4.LE SAMKHYA

Une tendance pluraliste analogue se manifeste dans la majeure partie des
systémes hindous, et tout d’abord dans le Samkhya dont certaines Upa-
nisad (Katha, Mundaka, Svetasvatara, Maitri) présentent une premiere
ébauche. C’est un dualisme radical : 1’esprit (purusa) et la nature (prak-
rti) sont les deux seuls principes, éternels et indépendants. D’ou nait
alors la diversité des individus? Elle dérive 1. de 1’association entre ces
deux substances et 2. des différentes émanations de la prakrti.

La premiére cause de l’individuation consiste donc dans le lien
(bandha) entre I’esprit et la nature, qui existe de toute éternité. L’es-
prit est en réalité libre, indifférencié, pur spectateur; le spectacle du
monde empirique provient uniquement de la prakrti. Pourquoi s’ima-
gine-t-il alors qu’il est asservi, qu’il subit les effets de la matiere? C’est
qu’il ne connait pas sa propre essence non-qualifiée, autonome et im-
passible. Tout se réduit donc a la non-discrimination, forme particu-
liére de ’ancienne avidya. Le systeme envisage aussi un processus posi-
tif : par une ,imposition* (adhyasa) erronée, le purusa s’impute les phe-
nomenes de la nature. .

La prakrti est la ,base‘ des phénomenes physiques aussi bien que psy-
chologiques, car ces derniers appartiennent, selon la conception in-
dienne d’une spiritualité ,pure‘, au monde matériel. Bien que fonciére-



D’ INDIVIDUATION DANS LA PHILOSOPHIE INDIENNE I31I

ment une, elle est constituée par trois essences substantielles, les guna,
i savoir: le sattva, qui comprend tout ce qui est ,bon°, pur, léger, etc. ;
le rajas ou pouvoir dynamique du samsara, la passion; le tamas, la qualité
,ténébreuse’, cause de la passivité et de I’aveuglement. Les guna ne sont
en équilibre que dans les périodes de résorption cosmique ; au cours des
périodes de manifestation, ils varient sans cesse dans leur dosage et leurs
rapports. Toutes les particularités qualitatives résultent de leurs com-
binaisons en proportions diverses; ainsi, un homme en qui le tamas pré-
domine est caractérisé par la ,lourdeur® et I’égarement. Le Samkhya est
une doctrine évolutionniste. La prakrti, natura naturans, se déploie en
une série de ,réalités® (‘tattva). Ce sont: les trois facultés psychiques
formant I’organe interne, cinq sens, cinq organes d’action, cinq élé-
ments subtils (substrat objectif correspondant aux organes sensoriels, la
forme, etc.) et cinq éléments grossiers. De notre point de vue il est in-
téressant de noter que 1’organe interne comprend, outre la conscience
et le sensorium commune, une fonction spéciale appelée ahamkara, celle
qui ,fait I’égo‘ et en vertu de laquelle chacun se sent comme un sujet
individuel, unique. C’est un fait doublement caractéristique, que méme
ce systeme dualiste ait recours a un facteur particulier d’individuation,
et que ce dernier se situe en dehors de 1’esprit et appartienne par consé-
quent au domaine phénoménal, impermanent et contingent.

Pour expliquer la persistance de I’individualité dans le devenir in-
cessant, le Samkhya congoit un organisme psychique spécifique, le corps
subtil (‘stiksma $arira), porteur du karman, «principe de la personnalité
et de I’identité dans les innombrables réincarnations»*. Imperceptible
et transcendant, ce corps a de lointaines affinités avec la conscience-
tréfonds (‘alaya-vijiidna) des vijfianavadin, ce qui est confirmé par la con-
ception complémentaire des empreintes ('vasana) latentes et des cons-
tructions psychiques subconscientes (samskara) se trouvant dans une
relation réciproque avec le siiksma-$arira.

Le systéme classique connait une infinité de purusa, esprits purs, lu-

20. R. Garbe, Samkhya und Yoga, Strassburg 1896, p. 26.



132 PAUL HORSCH: LE PRINCIPE

mineux par soi, sans particularité aucune. Comme ils sont tous iden-
tiques, on serait tenté de les réduire a un Soi unique et absolu. Mais les
partisans du dualisme objectent que la prakrti subsiste aprés la déli-
vrance, ce qui implique qu’elle existe pour d’autres 4mes non-libérées.
Autrement la naissance et lamort d’un seul individu entraineraient celles
de tous les autres*. Toute cette argumentation est fondée en derniére
analyse sur le point de départ réaliste, que les monistes n’auront qu’a re-
jeter pour construire sur les prémisses du Samkhya leur propre position.
La notion des séries évolutives a des attaches solides dans des con-
ceptions védiques (cf. le démembrement du géant primitif appelé pu-
rusa). En revanche, il est malais¢ d’assigner une cause au lien entre
’esprit et la nature, substances essentiellement indépendantes et méme
opposées. Sur ce point, nos philosophes se contentent de remarquer
que ce rapport a toujours existé, qu’il résulte d’une nécessité inhé-
rente, d’'une détermination spontanée qui se rameéne en définitive a la
non-discrimination. Ce qui importe, c’est la délivrance, qui consiste
précisément dans la rupture du lien, dans la dissociation des deux prin-
cipes, ou, comme disent encore les textes, dans I’isolement (‘kaivalya)
complet du purusa grice a la connaissance discriminatrice (viveka). Pour
arriver a ce but, la théorie du Samkhya s’appuie sur la méthode du
Yoga, qui aboutit, malgré I’assomption réaliste d’une pluralité de mo-
nades spirituelles, a la suppression de la conscience individuelle.
Athée (niri§vara) comme les autres doctrines mentionnées jusqu’a
présent, le Samkhya a néanmoins largement influencé les sectes théistes,
en particulier le Visnuisme et le Sivaisme. L’un des traits dominants de
ces formes religieuses est la bhakti, la ,participation‘ au dieu anthropo-
morphique Bhagavant (Visnu, mais plus tard aussi siva) par une attitude
mélée de foi et d’amour. L’adorateur tiche de gagner au moyen de la
dévotion la grice du Seigneur. Or, 14 notion de Seigneur met I’accent
sur ’aspect personnel du divin. C’est donc ici qu’on attendrait un indi-

21. Samkhyakariki 18; S.Dasgupta, A history of Indian philosophy, Cambridge 19571,
vol.1, p. 238.



D INDIVIDUATION DANS LA PHILOSOPHIE INDIENNE 133

vidualisme pleinement développé. Il n’en est rien. Le fidele ,participe’
par la bhakti au divin, et plus son amour est intense, plus il s’y intégre
de sorte qu’il tend a s’identifier a ’absolu®. Cette dialectique de dé-
passement de ’individuel est typique de 1’orientation indienne: le plu-
ralisme se résout en monisme, le théisme en panthé¢isme. Le dieu in-
carné, manifestation personnifiée de la réalité transcendante, est le mé-
diateur entre ces deux pdles.

§. LE VAISESIKA

L’apport original de ce systéme réaliste consiste sans doute dans la théo-
rie des catégories (‘padartha) : substance, propriéte, activité, généralité
(simanya), différence spécifique (viSesa), inhérence. Comme on I’a bien
remarqué le terme samanya ne doit pas étre traduit par genre, «car, a
la différence de ce mot, il ne comprend pas les individus appartenant au
genre, mais désigne seulement ce qui fait qu’ils appartiennent a un
méme genre (Athalye)»*. On explique I’existence des caractéres com-
muns dans I’ infinie multiplicité des individus par un ,substrat générique®.
Celui-ci posséde une réalité objective; ce n’est pas un produit de la
pensée. Les caractéristiques individuelles dérivent de méme d’un prin-
cipe authentique de valeur métaphysique, le visesa (d’ou1 le nom de I’¢-
cole), facteur spécifique, ,discriminatif‘. L’individualité (prthaktva) est
donc réelle.

Le monde physique est constitué par des composés d’atomes éternels
dont on distingue quatre espéces: terre, eau, feu, air. Leur combinai-
son ou dissociation se fait en vertu d’une énergie ,invisible‘ (‘adrsta) dé-
terminée par le karman ou la volonté divine. L’atomisme vaiSesika est
plus élaboré que celui des Sarvastivadin, des Jaina et des Ajivika*.

22, Cf. spécialement la philosophie du Paficaritra avec sa conception d’un purusa total en-
globant les Ames vivantes incarnées.

23. L. Renou, L’Inde classique II, § 1490.

24. On trouvera une bréve étude comparée des diverses théories atomistiques indiennes
chez A. L. Basham, op.cit., p.267-270.



134 PAUL HORSCH: LE PRINCIPE

Du point de vue de la sotériologie, le syst¢tme est syncrétique. Des
ames multiples sont associées aux composés matériels et entrainées dans
le cercle de la transmigration. Elles sont délivrées par la discrimination,
par la connaissance qui distingue la nature de 1’atman particulier de celle
des autres substances. Ces atman multiples dans leur manifestation sont
identiques dans leur essence. L’individuation procéde de leur associa-
tion avec la matitre; ce lien lui-mé&me est dii 4 la non-discrimination.
Nous voila ramenés de nouveau a un déterminisme impersonnel, bien
que le Vaifesika soit théiste. Il est d’ailleurs curieux de noter qu’on
rencontre la conception d’un dieu personnel justement dans les sys-
témes qui s’occupent le moins des problémes religieux, comme cette
doctrine naturaliste, ou la logique (Nyaya) et la technique du Yoga.

Apparenté au Vaisesika, le Nydya énumere cinq conditions princi-
pales de I’existence individuelle, qui s’apparentent peut-&tre au pratitya-
samutpada bouddhique® : la fausse connaissance (‘mithyajfiana), les fautes,
’activité, la naissance et la souffrance. C’est par la connaissance cor-
recte et I’épuisement des actes qu’on réalise la vraie nature des dmes,
congues comme des monades sans caractéristiques individuelles. Leur
pluralité n’est qu’un postulat réaliste. Il est méme dit qu’elles sont,
dans leur essence, inconscientes comme des pierres.

6. LA MIMAMSA ET LA PHILOSOPHIE DU LANGAGE

Cette doctrine, issue de I’,investigation® (‘mimamsa) du rituel védique,
spécule sur la nature des mots (‘Sabda), base des écritures sacrées. Sui-
vant de preés les catégories du Vaisesika elle distingue entre le genre
(jati) et le concept d’individu. «Chez elle le ,genre® est éternel en ce
qu’il continue d’exister chez d’autres individus lorsque ceux ou on
I’avait observé d’abord ont disparu ; lorsque parait ou disparait un indi-
vidu, un lien d’inhérence se trouve produit ou aboli, miais la jati pour-

2 5. Nyayasiitras (ed. W.Ruben, Leipzig 1928) I 2: duhkha-janma-pravrttidosa-mithydjiiand-
ndm uttarottardpaye tad anantarabhdvad apavargah.



D’ INDIVIDUATION DANS LA PHILOSOPHIE INDIENNE 138

suit son existence propre. Toutefois la Mimamsa se refuse a considérer
le ,genre’ comme entierement séparé des individus» (L. Renou, ibid.,
§ 1384). Les universaux existent in rebus. Néanmoins la Mimamsa oscille
entre le point de vue aristotélicien et le réalisme de Platon. Elle affirme
en effet I’éternité et ’unicité du son; il est éternel parce qu’on recon-
nait sa signification ; sa variabilité n’est que pure apparence qui dépend
du nombre d’individus qui parlent. Dans ce sens I’espéce est une entité
transcendante, une ,forme* (‘akrti, ,eidos‘) permanente. Aussi Kumarila
Bhatta maintient-il vigoureusement contre ses adversaires (Nyaya-Vai-
sesika et Bouddhistes) que les mots désignent le genre et non pas I’indi-
vidu. Ce dernier est défini: asadharanavisesa vyakti, ce qui signifie selon
le Tantravarttika qu’il est «caractérisé par des particularités spéci-
fiques»*. '

Bien qu’elle développe longuement la question de I’existence indivi-
duelle et de I’existence générique ou universelle, la Mimamsa n’indique
pas quel est le principe de 1’individuation; elle n’explique pas le pas-
sage des concepts généraux aux choses particulieres — tout en admettant
la réalité objective des deux catégories. C’est sans doute son réalisme
naif qui I’a amenée a la thése paradoxale que les ,sons‘ éternels et indé-
pendants (ante rem!) ne se manifestent, n’existent que dans les indivi-
dus?7, .

La philosophie du langage, prolongeant I’ancienne spéculation gram-
maticale, tente de résoudre le conflit. Elle part de la pérennité du spho-
ta, «le substrat phonique du mot, le prototype éternel, imperceptible,
indivisible, qui est a la source de I’émission sonore (dhvani) momenta-

26. Translated by G. Jha, Calcutta 1924, p.332; cf. p.342: «words cannot denote the
specific individuality — svalaksana — of any class or individual»; tout le chapitre, de p.323 3
P- 372 s’occupe du méme probléme. Les logiciens bouddhiques (Digniga) définissent le mot
négativement par I’exclusion (‘apoha) du différent: le mot vache est déterminé par I’opposi-
tion commune aux autres catégories d’animaux (J. Filliozat dans L’Inde classique II, § 2353).
Voir aussi E. Abegg, Die Lehre von der Ewigkeit des Wortes bei Kumarila, Festschrift Wak-
kernagel, 1923, pp. 255-264.

27. Cf. O.Strauss, Altindische Spekulationen iiber die Sprache und ihre Probleme,
ZDMG, N.F.Bd.6 (Bd.81), H. 2, p.133 et Pataiijali, Mahabhisya 1,6, 8—11.



136 PAUL HORSCH: LE PRINCIPE

née»*. Il manifeste, individualise en quelque sorte, ce qui existait an-
térieurement sous une forme archétypique. Selon Bhartrhari, le monde
empirique se déploie a partir du brahman sans commencement ni fin,
qui est essence verbale (sabda-tattva) immuable. Le brahman n’est qu’un,
mais «comme il dépend de différentes potentialités ($ak:i) il existe, en
vertu de ces potentialités, sous une forme différenciée tout en étant in-
différencié. Ses six modifications, naissance, etc., matrices de la diver-
sité des choses, s’appuient sur la sakti du temps avec ses parcelles sur-
imposées®.» Ici I'individuation dérive des ,potentialités® inhérentes a
’unique brahman congu comme le Verbe (Logos) primordial. Ces po-
tentialités sont spécifiées par I’état particulier, 1’espace et le temps:
avastha-desa-kilanam bhedad bhinnasu Saktisu ... (Vakyapadiya I 32). Elles
modifient le brahman en vertu des significations individuelles — on parle
d’une creéation ,par le déploiement des significations‘ (arthabhavena,
ibid.I 1) — qui a leur tour créent les choses. Ces curieuses spécula-
tions sur le langage auront maintes incidences dans la philosophie védan-
tique.

La Mimamsa n’innove guére en matiére métaphysique. Les dmes im-
mortelles et omniprésentes sont liées a un corps et se réincarnent tou-
jours a nouveau par la force du karman entendu dans le vieux sens ritua-
liste. Le sacrifice confere a celui qui I’a accompli une virtualité durable,
,sans précédent (‘apiirva), déterminant 1’obtention ultérieure d’un fruit
particulier. Pour se libérer des renaissances ont doit s’abstenir des actes
bons aussi bien que des actes mauvais, car les deux entrainent une exis-
tence déterminée. La métaphysique nie ainsi tout cet immense systéme
ritualiste, parado'xc fondamental qui s’explique par le fait que deux
idées contradictoires — celles du salut par les actes et par la connais-
sance mystique — furent greffées ’'une sur I'autre. Ajoutons que les
4mes délivrées ne se distinguent en rien les unes des autres, si ce n’est

28. L.Renou, ibid. § 1510; cf. E. Abegg, Die Lehre vom Sphota im Sarvadarfanasam-
graha, Festschrift E. Windisch, 1914, pp. 188—195.
29. Bhartrhari, Vikyapadiya, 1.Kanda, ed. Carudeva Sastri, Lahore 1934, I 2.



D’ INDIVIDUATION DANS LA PHILOSOPHIE INDIENNE 137

par leur multiplicité, leur existence isolée. En réalité elles sont sans spé-
cification aucune, donc pures, impersonnelles, désindividualisées.

7.LE VEDANTA

Une fois purifiées, les 4mes multiples se trouvaient désindividualisées,
privées de toute différence intrinséque. Aussi tendaient-elles naturelle-
ment a étre résorbées dans I’unique réalité spirituelle. C’est le Vedanta
non-dualiste qui, préparé par les visions unitaires upanisadiques aussi
bien que par I'illusionnisme et I’épistémologie idéaliste des vijfianava-
din, en a tiré les conséquences ultimes: il n’existe que I’€tre absolu, in-
fini, indivisible, homogéne, pure conscience. Le probléme le plus ur-
gent était alors d’expliquer I’origine du devenir diversifi¢, limité et re-
latif. '

Sankara analyse d’abord les structures individualisantes, congues
comme des enveloppes limitantes surimposées au Soi universel, et nom-
mées upadhi, ,appositions factices et contingentes. «Le Soi spirituel
est obscurci par le contact avec les upadhi consistant dans 1’agrégat du
corps, des sens, du mental et de ’intellect®.» Les différentes ,apposi-
tions‘ relévent en majeure partie de la terminologie du Samkhya. Elles
conditionnent la.diversité des caracteéres (laksana-bheda) entre le Soi
universel et individuel (ibid. 2, 3, 17), comme 1’espace infini est limité
par des cruches, etc. (ibid. 1, 1, 17). Sankara reste tout de méme réa-
liste du point de vue empirique ou disons plutét pragmatique (vyava-
hara), puisque chaque classe d’&tres (il en existe tout une hiérarchie)
possede des catégories communes. Il évite ainsi le solipsisme, et ses suc-
cesseurs rejetteront explicitement la doctrine d’une seule 4me indivi-
duelle (‘ekajivavida) contenant tous les autres mois. La scission en sujet
et objet, la fissure (‘bheda) qui sépare 1’absolu du relatif garde grice a
son universalité un caractere objectif.

3o. Mahabhisya, commentaire aux Brahmasitra de Bidarayana (Anandaérama Series 21)
1,4, 19; cf. Sankara ad thad-ﬁrqpyaka-llpanigad 3, 8,12,



138 PAUL HORSCH: LE PRINCIPE

Mais d’ou viennent les conditions limitantes? Fid¢le a la pensée upa-
nisadique, notre philosophe les rameéne au karman et au désir pour ajou-
ter que ces deux facteurs eux-mémes procedent du non-savoir (avi-
dya) 3. Ce principe d’individuation différe de I’avidya bouddhique en
ce qu’il implique une réalité spirituelle, car I’illusion se fonde sur un
objet réel (la corde qu’on prend pour un serpent, p.ex.). Et cette con-
ditio sine qua non de I’apparence phénoménale est préciSément le brah-
man/atman. Ce qu’est le non-savoir au sujet connaissant, la maya I’est
au monde extérieur. Les post-sankariens (en particulier Prakasatman)
toutefois parlent de deux degrés de différenciation. La maya transforme
le brahman neutre en dieu personnel (I§vara) qui a son tour est scindé
en une multiplicité d’ames ,vivantes® par la force du non-savoir (gjiia-
na)®. Quoi qu’il en soit, ce pouvoir mystérieux reste irrationnel, in-
explicable; tout en étant irréel il présuppose le réel. La variété des
étres et des choses est due a un déploiement ('vivarta) illusoire. Aussi
peut-elle &tre supprimée par la connaissance vraie, la discrimination
entre le spectateur et le spectacle qui méne a I’intuition de I'ultime
non-dualité. L’acosmisme de Sankara est un corollaire du caractére
impersonnel de ’absolu, inqualifié (nirguna).

La thése que la cause seule existe (karanavada), que ’effet résulte
d’une fausse surimposition (‘adhyasa), puisqu’il contredit la base onto-
logique, I’étre immuable et identique a lui-mé&me, s’oppose aux autres
conceptions indiennes de la causalité, que ce soit le conditionnalisme
bouddhique, le satkaryavada (I’effet étant contenu virtuellement dans la
cause) du Samkhya ou l’asatkaryavada du VaiSesika qui maintient que

31. Cf. Mahibhasya 3, 2, 6: evam avidydpratyupasthapitanamariipakrtadehadyupadhisa-
myogat...

32. Voir S. Dasgupta, op.cit., p.476.

33. Le Vedanta connait aussi le ,délivré vivant* (jivan-mukta) dont le karman nocif est épuisé
bien que son individualité persiste jusqu’a la mort 4 cause de la maturation des actes passés;
a rapprocher la distinction bouddhique entre le sa-upadhi-sesa- et nir-upadhi-sesa-nirvana dont
la terminologie rappelle les ,appositions* (upddhi) individualisantes de Sankara. L’dtman, as-

similé dans les anciennes Upanisad au sommeil profond, est identifié i partir de la Mandukya-
Upanisad et de Gaudapiada avec un ,quatriéme‘ état transcendant.



D’INDIVIDUATION DANS LA PHILOSOPHIE INDIENNE 139

I’effet est un produit authentique, non-préformé. Les autres vedantin se
distinguent d’ailleurs de Sankara en ce qui concerne le degré de réalité
attribué au principe d’individuation. Ils admettent eux aussi que la dif-
férenciation existe de toute éternité, mais ils interprétent sa nature
d’une maniere divergente. Méme Vallabha, le plus proche de Sankara,
rejette son illusionnisme, pour affirmer que la dualité reléve du jeu
(1ila) cosmique du Seigneur — notion d’inspiration théiste avec une ten-
dance marquée vers le réalisme.

Une orientation semblable se faisait déja jour dans le ,non-dualisme
spécifié’ (visistadvaita) de Ramanuja: la substance absolue est douée
d’attributs (vifesana) déterminatifs. Les ames individuelles sont — a la
fagon spinoziste — les modes (‘prakara) du brahman/atman3t. Délivrées,
elles y replongent sans s’identifier complétement a lui. Nimbarka a une
position encore plus ambigué : il admet a la fois la différence et la non-
différence (‘bhedabheda) des individus vis-a-vis du brahman. Tout en
etant de l]a m&me essence ils possédent une nature propre comparable a
celle des étincelles a I’égard du feu. L’interprétation des Brahmasiitra
par Madhva est — apres ces positions intermédiaires — consciemment
dualiste. Chaque étre humain constitue une partie distincte (bhinnamsa)
du brahman, lui-mé&me infiniment qualifié et personnifié sous la forme
de Visnu. Délivrées, par la grice du Seigneur, du karman qui les aliéne
de leur source divine, les 4mes ont une nature toute pure, homogéne,
dépouillée de caractéristiques singulieres. C’est dire que Madhva tend,
comme les autres pluralistes indiens, non pas a revaloriser I’individua-
lit¢ mais plut6t & multiplier les absolus impersonnels.

Le Vedanta non-dualiste de Sankara avec son absolu sans détermina-
tions a sans doute exercé la plus grande influence; il a méme eu de
vastes répercussions dans le Saktisme et le Tantrisme ol le principe fé-
minin, le pouvoir (Sakti) créateur est ramené a I’essence universelle et
stable. Le monisme a en effet les assises les plus profondes dans la pensée
indienne avec sa caractéristique impersonnalité.

34. Cf. O.Lacombe, L’absolu selon le Vedanta, Paris 1937, p. VIIL



140 PAUL HORSCH: LE PRINCIPE

CONCLUSION

Apres cette revue sommaire, une conclusion générale et définitive s’im-
pose: la prédominance en philosophie indienne de I’impersonnel, de
I’absolu neutre et universel, I’absence d’une ,métaphysique de I’indi-
vidu‘ (Hans Barth). Historiquement, cette orientation s’explique par
les prémisses védiques: 1. les anciennes cosmogonies-(1’univers se dé-
ploie a partir d’une force ou substance neutre), 2. la doctrine du kar-
man. C’est ’acte, donc un principe de prééminence subjective, qui in-
dividualise les créatures, les ali¢ne de 1’étre homogene, non-qualifié. A
partir des Upanisad et du bouddhisme primitif, les métaphysiciens de
I’Inde cherchent comment il serait possible de se libérer de cette loi fa-
tale qui perpétue les existences individuelles considérées comme dou-
loureuses. Aussi s’efforcent-ils de saisir la structure de ’individualité
et d’approfondir le mécanisme qui la détermine, en réduisant le karman
tant6t au désir ou vouloir-vivre, tant6t au non-savoir entendu soit
comme I’ignorance des nobles vérités bouddhiques soit comme un pou-
voir mystérieux obscurcissant la réalité spirituelle. Quelle que soit la
terminologie, le principe d’individuation est toujours dénué d’un sens
ontologique ; c’est I’inessentiel, le contingent et relatif qui peut et doit
étre détruit. Sur son annihilation repose en effet selon la sotériologie
indienne le salut universel qui consiste donc en une condition parfaite-
ment désindividualisée. La pensée brahmanique transpose ’homme dans
I’&tre pur (brahman/itman) pour rejeter finalement comme irréels le
devenir et la différenciation. Le Bouddhisme au contraire part des phé-
nomenes concrets et changeants pour montrer qu’ils sont vides d’un
étre en soi, d’un moi substantiel, de sorte que les individus peuvent se
débarrasser de leur impermanence et de leur limitation, c’est-a-dire
s’éteindre dans le Nirvana congu également comme un état impersonnel
et éternellement apaisé. )

Ces croyances et ces spéculations demeurent en général étrangéres
aux philosophes occidentaux. De son c6t¢, I’Inde ne connait ni les idées



D’ INDIVIDUATION DANS LA PHILOSOPHIE INDIENNE 141

platoniciennes avec le probléme de la methexis, ni la matiere individua-
lisante d’Aristote, ni la querelle des universaux, bien qu’elle s’en ap-
proche avec la théorie de I’éternité des mots. Si Locke, Schopenhauer
et d’autres penseurs voient le principe d’individuation dans I’espace et
le temps, comme certaines écoles indiennes, il faut bien remarquer que
ces derniéres n’y voient que des catégories fondamentales d’un ,pou-
voir‘ plus profond et plus général. Or, sur ce point essentiel, Schopen-
hauer lui-mé&me différe radicalement des penseurs indiens3. Il serait en-
core plus abusif de trouver avec Deussen une affinité intrinseque entre
les conceptions védantiques et I’épistémologie kantienne. Bref, méme
dans les systémes fonciérement pluralistes, les philosophies indiennes
ne sauraient admettre des monades ,sans fenétres ni portes‘; rien ne
leur répugnerait davantage que la proposition de Leibniz: ,omne indivi-
duum sua tota entitate individuatur*3®. C’est sans doute Spinoza qui s’y ap-
parente le plus avec son axiome: ,omnis determinatio est negatio®.
L’interprétation bouddhique de 1’individu comme un faisceau de fac-
teurs changeants et insubstantiels — 1’apport peut-&tre le plus intéressant
et le plus durable de la philosophie indienne — est restée pour une bonne
part fermée a la compréhension européenne. Et toutefois des consideé-
rations bien semblables se sont fait jour chez nous, qu’on pense a Hume,
réduisant I’ame a une ,collection‘ de perceptions, aux objections contre
la notion de la substance, a Taine, affirmant qu’ «il n’y a rien de réel dans
le moi, sauf la file de ses événements»37. On ne songerait guére a cher-
cher de telles affinités chez Pascal; pourtant, une de ses Pensées offre
un exemple frappant. «Qu’est-ce que le moi? Un homme qui se met a
la fenétre pour voir les passants, si je passe par 14, puis-je dire qu’il s’est
mis la pour me voir? Non; car il ne pense pas 4 moi en particulier. Mais

35. La volonté de Schopenhauer n’est pas le principe d’individuation; elle transcende
Pespace et le temps; elle est unique «doch nicht ... wie ein Individuum, noch wie ein Be-
griff Eins; sondern wie etwas, dem die Bedingung der Méglichkeit der Vielheit, das princi-
pium individuationis, fremd ist» (Die Welt als Wille und Vorstellung 2, § 25, p.151-2).

36. De principio individui § 4.

37. Cité par La Vallée Poussin, Nirvana, p. 38, n. 2.



142 PAUL HORSCH:

celui qui aime quelqu’un a cause de sa beauté, I’aime-t-il? Non; car la
petite vérole, qui tuera la beauté sans tuer la personne, fera qu’il ne
I’aimera plus. Et si on m’aime pour mon jugement, pour ma mémoire,
m’aime-t-on, moi? Non; car je puis perdre ces qualités sans me perdre
moi-méme. Ou est donc ce moi, s’il n’est ni dans le corps, ni dans
I’dme? et comment aimer le corps ou I’dme, sinon pour ces qualités,
qui ne sont point ce qui fait le moi, puisqu’elles sont périssables? Car
aimerait-on la substance de I’ame d’une personne abstraitement, et quel-
ques qualités qui y fussent? Cela ne se peut, et serait injuste. On n’aime
donc jamais personne, mais seulement des qualités®. »

Ce qui en Europe est resté pour une grande partie speculation sa-
vante répondait en Inde au plus profond besoin humain: se désindivi-
dualiser signifie se libérer des conditions limitantes pour retourner a
’unité originelle et bienheureuse de I’étre.

38. Pensées de Blaise Pascal, éd. Léon Brunschvicg, Paris 1934, p. 186 (No323).



	Le principe d'individuation dans la philosophie indienne : troisième partie : le Bouddhisme mahāyāniste et les systèmes hindous

