
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 11 (1957-1958)

Heft: 3-4

Artikel: Le principe d'individuation dans la philosophie indienne : troisième
partie : le Bouddhisme mahyniste et les systèmes hindous

Autor: Horsch, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-145696

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-145696
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE PRINCIPE D'INDIVIDUATION
DANS LA PHILOSOPHIE INDIENNE

Troisième partie: Le bouddhisme mahâyâniste et les systèmes hindous

PAR PAUL HORSCH

Les intéressants points de vue que le bouddhisme ancien a ouverts sur

notre problème (voir EtudesAsiatiques i—2,19^7/8,p. 29 ss.) conservent,
malgré la diversité des sectes, une profonde unité. Les voici brièvement
résumés :

1. L'individu consiste en un assemblage de groupes (skandha) subdivisés

en un nombre, variable selon les écoles, de «facteurs fondamentaux»

(dharma) produits par la coopération des conditions (samskrta).
Comme tel, il n'a qu'une existence nominale.

2. Le principe d'individuation réside dans le karman, l'acte moral

qui, à son tour, dépend d'autres conditions, en particulier de la soif

(tanhâ), volonté instinctive et irrationnelle, et du non-savoir (avidyâ).
Ce principe dynamique n'a pas de commencement dans le temps (anâ-

di). Aussi la différenciation est-elle primordiale — vue opposée à la

conception védique (voir Etudes Asiatiques, Vol.X, I9r6,p. 80ss.).

3. Tous les composants de l'individu sont impermanents (anitya).
Tous les êtres vivants sont soumis à la loi de la transmigration (samsara).
Cette existence individuelle perpétuellement changeante est douloureuse

(duhkha). Le but suprême, c'est de s'en libérer.

4. La délivrance définitive est possible, parce qu'il n'existe pas d'âme

persistante, parce que tous les dharma sont exempts d'un soi (âtman)

particulier. L'individu ne possède pas de facteurs permanents et
substantiels. C'est un complexe de forces centralisées par le désir. Le moi
est multiple et transitoire, donc contingent et phénoménal.

r. Le Nirvana est essentiellement impersonnel: c'est la destruction
de l'individualité (satkâya-nirodha). Cela présuppose la disparition du

principe d'individuation, de la soif et du non-savoir, grâce au détache-



I20 PAUL HORSCH: LE PRINCIPE

ment (virago) et au réveil (bodhi) spirituel. Voilà bien l'intuition
fondamentale du Bouddha, si admirablement exprimée dans une stance du

Dhammapada (1^4)': «O architecte de l'édifice, je t'ai découvert! Tu

ne construiras plus l'édifice Tes poutres sont toutes brisées ; le faîte de

l'édifice est détruit Cette pensée (citta) a perdu ses énergies constructrices

(visamkhâra) et a atteint le terme des soifs (tanhâ).»
Sous les profondes différences entre les pensées brahmanique et

bouddhique se décèle donc de ce biais une affinité frappante - la

négation de l'individualité - qui tient principalement à l'héritage
védique commun. La convergence des deux traditions s'accentuera

encore au cours du développement ultérieur, que nous allons d'abord

retracer dans le bouddhisme mahâyâniste, pour passer ensuite aux
systèmes hindous.

I. LA DOCTRINE DE LA VACUITE [sÛnYAVÂDA]

Le terme sûnya signifie proprement ,vide*. On n'a pas manqué d'y trouver

des résonances philosophiques occidentales — .relativité universelle'

,non-substantialité', etc.2 — qui ont l'inconvénient de provoquer
des associations étrangères au bouddhisme. Si donc nous retenons la
valeur étymologique du mot il s'agit de déterminer: 1. ce qui est vide

et 2. de quoi ce quelque chose est vide. La vacuité s'applique à tous les

dharma, à tous les facteurs constituant l'univers, ce qui veut dire qu'ils
sont vides', exempts d'une nature propre (svabhâva). Les Hïnayânistes

1. Traduction de L. Silburn, Instant et cause, Paris i9jj, p. 209.
2. Voir en particulier Th. Stcherbatsky, Conception of Buddhist Nirvana, Leningrad 1927;

E. Obermiller, The term Çûnyatâ and its different interpretations, based chiefly on Tibetan

sources, Journal of the Greater Indian Society I, p. 10 j—i 17 (1934); la discussion la plus
récente chez T.R.V.Murti, The central philosophy of Buddhism, London i9jj, p. 3 ji ff. ; cf.

E. Lamotte, Le traité de la grande vertu de sagesse de Nâgârjuna (Mahäprajnäpäramitäsastra),
Louvain 1944, tome I p. 442. Pour le reste nous renvoyons le lecteur au livre de C. Regamey,
Buddhistische Philosophie (Bibliographische Einführungen in das Studium der Philosophie
hsg.von I.M.Bochenski, 20/21), Bern 1950; aussi J.May, ouvrage cité ci-dessous n.4, index

s.v. sunyatâ.



D INDIVIDUATION DANS LA PHILOSOPHIE INDIENNE 121

admettaient que les dharma sont dépourvus d'un soi permanent (de

,moi' et de ,mien') sans nier pour autant qu'ils possèdent une nature

propre3. Le sûnyavâda, tout au contraire, étend l'impersonnalité de

l'individu (pudgala-nairâtmya) aux dharma en général (dharma-nairâtmya),
établissant par là qu'il n'existe aucun être permanent, aucune essence

substantielle. C'est ainsi qu'il dépasse la critique des Sautrântika contre
les Sarvâstivâdin, et abolit toute notion d'un être en soi, d'une permanence

qui garderait un caractère individuel.
Du point de vue méthodique la doctrine est inaugurée par Nâgârjuna

qui, en s'appuyant sur la théorie de la .production en consecution'

(pratïtyasamutpâda) et les textes dits de la ,Perfection de la sagesse'

(Prajnâpâramitâ), montre par une dialectique destructrice que les dharma

sont relatifs, interdépendants, ce qui implique leur vacuité, c'est-à-
dire l'absence d'une nature propre (nihsvabhâva). De fait, si nous
admettions avec l'adversaire qu'un être existe en soi, il serait éternel;
donc il ne pourrait être ni produit ni détruit, etc. On ne saurait p. ex.
connaître un âtman, «une chose en soi qui existerait indépendamment
des phénomènes et antérieurement à eux»4. D'autre part tous les dharma

conditionnés doivent être déterminés par un indice ou caractère

propre (svalaksana), car l'indéterminé n'est nulle part perçu par
l'expérience (Mûlamadhyamakakârikâs V 1-2). Or les choses ne possèdent

pas d'indice spécifique qui leur appartienne en propre, car autrement
elles seraient permanentes, inconditionnées. Quant aux caractères

généraux, evanescence, vacuité, impersonnalité et douleur, ce sont des

attributs communs à tous les dharma, qu'ils ne suffisent pas à spécifier.

3. Le Hînayâna scolastique définit le mot dharma de préférence par «ce qui porte (dhârana)
un caractère propre (svalaksana)-»; cf. La Vallée Poussin, Abhidharmakosa I 4; cf. en pâli
sabhâvadhâranâd dhamma.

4. Mûlamadhyamakakârikâs de Nâgârjuna avec la Prasannapadâ éd. par La Vallée Poussin

(Bibl.Buddh.IV) IX 3; cf. la traduction de J.May, Madhyamakavrtti Prasannapadâ, Paris

l9S9, P- 1J9 ; cet ouvrage, actuellement sous presse, complète les traductions fragmentaires
déjà existantes de la Prasannapadâ. - Par la même méthode Nâgârjuna nie dans sa doctrine
des huit ,non' : l'arrêt, la production, la cessation, l'éternité, l'unité, la pluralité, la venue
et le départ.



122 PAUL HORSCH: LE PRINCIPE

Les dharma sont donc indifférenciés (sarvadharmânâm asambheda)5 ; la

particularité (prthaktva), que les Hïnayânistes leur attribuaient, n'existe

pas. Aussi ne saurait-on les définir, étant donné que la pluralité, les qualités

spécifiques, pures apparences, n'appartiennent qu'à la .réalité
mondaine', au ,langage conventionnel'. Le nominalisme bouddhique aussi

bien que brahmanique (cf. Etudes Asiatiques, Vol.X, i9ç6,p.9c-6), loin
de mettre en valeur l'individuel contre les idées générales comme dans

la querelle des universaux, résorbe au contraire le particulier dans

l'universel, la multiplicité dans la non-dualité6. Ainsi le sûnyavâda dissout

l'individu et le monde entier en un ensemble d'apparences insubstantielles,

de phénomènes illusoires. Il n'est pas surprenant de trouver ici

pour la première fois la doctrine de la mâyâ traitée d'une manière
détaillée et systématique. «Les dharma sont pareils à une magie, à un

mirage, à la lune réfléchie dans l'eau, à l'espace, à un écho, à une ville de

Gandharva, à un rêve, à une ombre, à un reflet dans un miroir, à une

métamorphose7. »

Cette critique dissolvante, qui réduit à l'absurde toutes les propositions

métaphysiques, n'aboutit nullement, comme on l'avait cru, à un

phénoménisme nihiliste, mais bien au contraire à une ontologie pure
transcendant les antinomies, les contraires de l'être et du non-être, de

la pluralité et de l'unité, etc. C'est pourquoi les iûnyavâdin s'appellent

j. Cf. PaScaviipsatisähasrikä Prajnâpâramitâ, éd. E. Conze, London 1939, p. iéj-168;
voir aussi E. Conze, The ontology of the Prajnâpâramitâ, Phil. East-West, July 1953, p. 117 ss.

6. St.Schayer, Ausgewählte Kapitel aus der Prasannapadâ, Cracovie 1931, p.XXII, n.3,
remarque justement à propos du nominalisme bouddhique : « Es handelt sich nicht nur um
die Realität des Allgemeinen, sondern überhaupt um die Frage, ob es wirklich seiende .De¬

signata' gibt. Die Tatsache, daß gerade dieses Problem eine so wichtige Rolle in der
buddhistischen Scholastik gespielt hat, steht, wie mir scheint, im Widerspruch zu der Äußerung
de la Vallée Poussins, Bouddhisme Opinions, S. 191 :, c'est le grand défaut des

bouddhistes, le péché originel de leur spéculation, de ne jamais distinguer entre les mots, les

concepts et les choses.'» Sur la réalisation de l'universel dans le bouddhisme voir aussi Hubert
Benoit, le Bouddha et l'intuition de l'universel, France-Asie février-juin 1959, Présence du

Bouddhisme, p. {41 ss.

7. E. Lamotte, ouvrage cité (tome I, p. 357) où il donne de nombreuses références
concernant l'histoire de l'illusionnisme bouddhique.



D INDIVIDUATION DANS LA PHILOSOPHIE INDIENNE 123

aussi mâdhyamika, partisans du chemin du ,milieu', car ils évitent les

hérésies fondamentales de l'éternalisme et du nihilisme. La réalité absolue

est négativement caractérisée par l'inexistence du moi et du mien, mais

en dernière analyse elle est indéterminée, inexprimable et inconcevable.

Les dharma et les êtres sont vides d'une nature propre, donc

indéfinissables, non-nés, éteints, ,nirvânés' de toute éternité. Cela veut
dire qu'«il n'existe aucune différence entre le Nirvana et le samsara»:

na samsârasya nirvânât kimcidasti visesanam*. Aussi paradoxal que paraisse
cet aboutissement de la dialectique nâgârjunienne, sa thèse de l'identité
de l'extinction finale et de l'existence transmigrante trouve un complément

frappant dans l'équivalence upanisadique de l'âme individuelle
(jïvatman) et l'âme universelle ou suprême (paramâtman).

D'ailleurs on doit se garder de ne voir dans la philosophie de cette
école qu'une gymnastique mentale, une méthode logique qui détruit
tout raisonnement, car comme l'a bien fait remarquer R. Grousset «le
vide psychologique et métaphysique duMâdhyamika a pour raison d'être
de faire plus sûrement le vide des passions»9. C'est par une expérience
mystique que le bouddhiste puise dans l'intuition de la vacuité universelle

la joie du détachement et du dévouement au salut des autres.

2. l'idéalisme bouddhique [vijnânavâda]

La doctrine de la vacuité transposait la critique hïnayàniste de l'individu
sur le plan des dharma en déniant tout être propre non seulement à la

personnalité mais aussi aux facteurs fondamentaux qui la constituent.
Le vijîiânavâda pousse l'analyse plus loin du côté du sujet, de la cons-

8. Nâgârjuna, Madhyamakakârikâs XXV 19. Sur la conception de la réalité (tattva) absolue
chez Nâgârjuna, voir la kârikâ XVIII 9 : «... c'est un état sans lien avec les choses (aparapra-
tyoya), sans trace de pluralité, indifférencié, indéterminé, inexprimé ou non manifesté, un
etat d'extinction bienheureuse (sânti) » ; citée par R. Grousset, Les philosophies indiennes,
' P-249 (Paris 1931); cf. aussi Prasannapadâ XVIII 12-1 j (J.W.de Jong, Cinq chapitres de
la Prasannapadâ, Leiden 1949).

9. Ib. I, p. 344; cf. J.W.de Jong, ib., p.XIV.



124 PAUL BORSCH: LE PRINCIPE

cience (vijnâna) ; il montre tout d'abord que le sujet se suffit à lui-
même, qu'il n'existe pas de réalité objective, ,extérieure'. Tout se

réduit donc à la pensée (citta-mâtra), les choses ne sont ,rien que
notifications' (vijhapti-mâtra), c'est-à-dire des représentations psychiques.
Or le sujet, le moi, ne possède pas d'unité substantielle, puisqu'il est

composé d'une multitude d'éléments psychologiques coopérateurs.
Mais d'où lui viennent, en l'absence d'une base objective (âlambana),
ses caractères génériques et spécifiques?

Selon les vijnânavâdin, c'est dans le ,tréfonds' (âlaya) de la
conscience que s'emmagasinent les impressions laissées par les actes et les

volitions anciens. Ces traces ou imprégnations (vâsanâ) subconscientes

forment les semences (bîja) mentales qui seront projetées par le

processus de maturation (vipâka) karmique en pleine conscience, créant

ainsi l'apparence du monde réceptacle (bhâjanaloka), c'est-à-dire les

supports extérieurs et l'apparence de sujet et d'objet, en bref de

conscience individuelle. Le ,psychisme de fonds' (âlaya-vijnâna; J. Filliozat)
sous-tend par conséquent tous les phénomènes particuliers ; il est

universel, antérieur à la scission de la conscience en un côté subjectif et

objectif. Ce sont les semences qu'il contient qui ont le pouvoir
d'individualiser. Dans cette pensée-racine (mûla-vijnâna) «se trouvent des

virtualités (éakti ou sâmarthya) qui engendrent immédiatement leur

fruit, c'est-à-dire un Dharma actuel, ,en acte'»10.

L'inhérence des pensées potentielles particulières dans ce réservoir
subliminal n'entraîne-t-elle pas un solipsisme intransigeant : la réduction

de toutes les représentations à un sujet unique, à un esprit individuel?

L'idéalisme bouddhique échappe à cette conséquence fâcheuse

par la distinction de trois modes de réalité et de différentes espèces de

bîja/ vâsanâ.

i° Les choses psychiques peuvent être purement imaginées (parikal-
pita), dues à des modifications accidentelles, aberrantes du fonctionne-

i o. Vijnaptimätratäsiddhi, La Siddhi de Hiuan-Tsang, traduite et annotée par L. de la Vallée

Poussin, tome I, Paris 1928 (Buddhica I), p. 100.



D INDIVIDUATION DANS LA PHILOSOPHIE INDIENNE I2C

ment psychologique - illusions sensorielles, par exemple — et donc
dénuées d'un fondement .objectif, commun à une catégorie d'individus.

2° Les phénomènes psychiques possèdent une nature dépendante (pa-
ratantra), en tant qu'ils ressortissent à des causes régulières, à des lois

générales (cf. la loi de la production en dépendance fonctionnelle).
Les divers psychismes sont régis par un déterminisme identique ; ils ont
des semences communes (sâdhârana-bîja), par conséquent des caractères

génériques. Une nature homogène et des fonctions universelles
sous-tendent la multiplicité des individus. Les vijnânavâdin évitent ainsi

l'écueil solipsiste, tout en rendant compte de l'intersubjectivité et de

la régularité des phénomènes. Ce sont en effet les mêmes empreintes
qui produisent dans chaque conscience les mêmes représentations d'objets

et de sens. Il existe aussi une .imprégnation par l'attachement à

soi' (âtmâbhinivesavâsanâ) qui est la source de la conscience individuelle
isolée, de la notion du moi. D'autre part chaque personne produit par
ses actes des imprégnations particulières ; ce sont ces dernières vâsanâ

qui constituent à proprement parler le principe d'individuation, les

semences non-communes (asâdhârana-bïja) ". L'affirmation de Sankara

(Vedäntasütra-Bhäsya I, 2, 28), que selon cette école la «diversité de la

connaissance est due aux imprégnations» (vâsanânimittam jnânavaicitry-
am) exige dans ce sens une restriction critique. Quant à l'origine des

bîja-vâsanâ, qui se conditionnent mutuellement, il fallait bien admettre

qu'il y en a qui existent a priori, de toute éternité, puisqu'autrement on
ne saurait expliquer les particularités individuelles. En d'autres termes,
les individualités sont, comme dans les écoles anciennes, sans commencement.

Mais il serait abusif de parler, à cause de ces potentialités
(sakti) différenciatrices à l'intérieur de la conscience-tréfonds, d'un
idéalisme individualiste", car les bouddhistes ne ramènent pas l'exis-

11. La théorie des bîja est décrite en détail dans la Vijfiaptimätratäsiddhi, p. iooss. ; cf.

p. 136 : «On nomme donc ,Bîjas communs, les Bïjas des Vijnânas des différents êtres qui
concourent à la production des choses qui apparaissent à tous les êtres»; sur les asâdhârana-bïja
voir p. 13 c.

12. J.Masuda, Der individualistische Idealismus der Yogäcära-Schule, Heidelberg 1926



126 PAUL HORSCH: LE PRINCIPE

tence à une conscience individuelle, mais à un esprit impersonnel et
indifférencié. Le vijnânavâda accepte d'ailleurs la négation du moi
comme un dogme indubitable. Ce qui a l'apparence d'un moi n'est

qu'une série individuelle dont l'unicité, la permanence et la continuité
sont l'effet illusoire d'imprégnations constamment répétées.

3° L'idéalisme mahâyâniste transcende l'ordre des relations interexistentielles

et la réalité empirique - valable pour tous les esprits
humains — en admettant une pure existence psychique, le rien-que-pensée,

une réalité ineffable, ,fait d'être telle qu'elle est' (tathatâ), appelée
parfaite ou ,intégrale' (parinispanna). Dans la subconscience universelle
réside donc la source impersonnelle de la personnalité. Du point de vue
de la vérité absolue elle transcende toute pluralité, elle est dégagée de

toute différenciation ou représentation. C'est le dharma-kâya ,1e corps
de la loi'13, sans caractère distinctif ni particularisation d'aucune sorte,

échappant à l'être comme au non-être. Il constitue la transcendante

unité des phénomènes, ,l'égalité de tous les dharma' (sarvadharma-sa-

matâ) I4. Nous retrouvons ici le thème mâdhyamika de l'identité du
Nirvana et du samsara, de l'absolu et du relatif. Aussi les vijnânavâdin ont-

(Materialien zur Kunde des Buddhismus, io.Heft), p.43, allègue que c'est seulement dans

des ouvrages tardifs, comme le Mahäyäna-sraddhotpädasastra, que l'âlaya-vijnâna se trouve
identifié avec l'absolu. Mais déjà dans le Lankävatära Sütra (translated by D.T.Suzuki, London

1932, p. 39 et passim) le vijnânavâda s'annonce comme un idéalisme moniste fondé sur

un absolu impersonnel, qui exclut le solipsisme aussi bien que le subjectivisme : le moi, irréel
du point de vue de la vérité ultime, possède sur le plan empirique une structure générique,
commune à une classe d'individus.

13. La doctrine du dharmakâya est contenue dans les Sütra précurseurs du vijnânavâda, bien

que la plus ancienne version du Suvarnaprabhâsa (éd. J. Nobel) ne la connaisse pas encore. Le

Samädhiräja-sütra définit le dharmakâya comme ineffable, sans caractéristiques (XXII, 1 j, 16,

33,46), indifférencié (XII 14), immesurable (XXII 46), inconnaissable (XXII 17), etc.; voir
C. Regamey, Three chapters from the Samädhiräjasütra, Varsovie 1938, p. 24. A rapprocher
du corps de la loi, en dépit des profondes différences, la conception chrétienne du Corpus
Christi mysticum (cf. I. Cor. 12,27). »

14. Samädhiräja-sütra (dont le titre complet est sarvadharmasvabhâvasamatâvipahcitasamâ-

dhirâja; C. Regamey, ibid., p. 21). Cf. Abhisamayälamkära, traduit par E. Conze, Serie Orientale

Roma VI, 1954, p. 9J: «When he (habitually) does not even view as two separate items

(that which appears to him as an object in) a dream and the (subjective) act of seeing it, then

he (finally) sees the truly real non-duality of (all) dharmas in one single instant.»



D'INDIVIDUATION DANS LA PHILOSOPHIE INDIENNE 127

ils recours à l'illusionnisme pour expliquer l'apparence de la multiplicité.

«Comme l'espace est toujours universel, ainsi labouddhéité (l'absolu)

est toujours universelle; comme l'espace est universel dans les

multitudes de formes, elle est universelle dans la multitude des êtres15.»

On compare encore l'absolu à l'océan et les phénomènes aux vagues -
individualisations artificielles, sans fondement métaphysique. Le monde

se dissout en une fantasmagorie cohérente pour autant qu'il existe des

bîja qui concourent à la production des choses qui apparaissent à tous
les êtres, mais irréelle pour le saint, qui, arrivé à l'extase (dhyâna) par
la possession de la sagesse (prajnâ), «voit comme une illusion tous les

mondes avec leurs créatures, leurs créations et leurs destructions

périodiques» (Süträlamkära VII, 4; S.Lévi).
Le bouddhisme s'achemine ainsi vers une ontologie spiritualiste dont

on a voulu trouver le prototype dans de curieux passages pâli mentionnant

la «conscience (vinnâna) du saint, invisible, illimitée et
irradiante»16. Derrière l'absolu impersonnel de cette école, ne pourrait-on
voir transparaître l'âtman universel des Upanisad?

Au monisme métaphysique du Mahâyâna correspond son universa-
lisme éthique. A l'idéal égocentrique du moine hïnayâniste, il oppose
le salut universel prêché par le Bodhisattva. Celui-ci, au cours d'innombrables

existences, renonce volontairement à entrer dans le Nirvana

pour sauver par sa grande compassion (mahâ-karunâ) tous les êtres. Malgré

lanotion de transfert des mérites, le vijnânavâdin met l'initiative
personnelle au premier plan. Par des disciplines mystiques, en particulier
par la pratique Anyoga qui lui vaut son autre nom de yogâcâra, il poursuit

à travers les différentes terres (bhûmi) ou étapes de sa carrière un
effort d'ascension jusqu'à la source impersonnelle, indépendante de

toutes les particularités des créatures, qu'il atteint finalement par la

ir. Asanga, Mahäyäna-Süträlamkära, édité et traduit par S.Lévi, Paris 1907, IX ij. Le
tréfonds est homogène (ekajâtiya), de saveur unique (ekarasa).

i6. Dîgha-Nikâya (PTS) I 223; cf. Majjhima-Nikâya I 326. Sur la doctrine du cittamâtra

(,rien-que-pensée') consulter en particulier Vasubandhu, Vimsakakärikäprakarana, traduit
par L. de la Vallée Poussin, Muséon 1912, p. 77.



128 PAUL HORSCH: LE PRINCIPE

conversion du support (âsraya-paryâvrtti) et la destruction des âvarana.

La «conversion du support» consiste en une révolution spirituelle
complète, qui abolit les projections illusoires et permet le retour à l'essence

sans dualité. Quant aux âvarana, «enveloppes», ce sont des limitations

ou individualisations factices conditionnées par les kleia ou souillures
mentales (vue du soi, égarement à propos du soi, estime du soi, amour
du soi). C'est donc dans les kleia que réside, en dernier ressort, le principe

dynamique d'individuation qui perpétue le conditionnement

réciproque des bîja-vâsanâ et détermine la série personnelle.
Vasubandhu donne dans la Trimsikâ (éd. S. Lévi) une description concise

de I'individuation: «La conscience contient toutes les semences;
il en résulte telle et telle transformation par la force de la dépendance
mutuelle qui produit telle et telle ideation particulière» :

sarvabïjam hi vijnânam parinâmas tathâ tathâ

yâty anyonyavasâd yena vikalpah sa sa jâyate. 18

3.THÉORIES DES JAINA ET DES ÂjïVIKA

Si le monisme prédomine en philosophie indienne, il existe néanmoins

de nombreuses exceptions. Le matérialisme, attesté déjà, sous des

formes variées, par les sources jaina et bouddhiques, n'admet comme

principes ultimes de l'univers que les quatre éléments, terre, air, feu,

eau, dont les combinaisons constituent les choses et les individus.
Essentiellement athée, ce système nie même la loi karmique — l'ordre
divin — et la destinée. L'individuation est une fonction intrinsèque,
spontanée; elle réside dans la nature propre (svabhâva) des êtres.

Les doctrines jaina et âjïvika, fondées ou plutôt réformées par deux

contemporains du Bouddha, reconnaissent un nombre infini d'âmes
individuelles (jïva). Celles-ci, une fols libérées, ne se distinguent pas
essentiellement les unes des autres, si ce n'est par le souvenir des

existences antérieures. Quant aux âmes transmigrantes, les Âjïvika nient
l'efficience de l'acte moral (akriyâvâda). C'est par la seule force du des-



D INDIVIDUATION DANS LA PHILOSOPHIE INDIENNE 129

tin (niyati), de la chance (samgati) et de leur nature innée (bhâva)I7 que
les individus, dont les nombreuses catégories sont minutieusement
décrites, atteignent la purification automatiquement après avoir évolué
dans le samsara pendant des éons pour y replonger selon le sort mystérieux

que leur assigne cette nécessité inéluctable.
Tout au contraire, les Jaina attribuent au karman les caractères dis-

tinctifs que revêtent les âmes individuelles au cours de la transmigration.

Ils le conçoivent comme un agent physique, quasi-matériel, dont
le mérite ou le démérite enduit le jïva à la façon d'une teinte (leiya).
Pour mieux expliquer les diverses qualités des hommes18, on va jusqu'à
distinguer huit espèces de karman. De même, les Jaina discernent cinq

corps: i. le corps physique; 2. le corps de transformation (que
possèdent p. ex. les ascètes doués de pouvoirs extraordinaires) ; 3. le corps
de transfert (à la base des phénomènes de télépathie, etc.) ; 4. le corps
ardent (chargé d'énergie) ; r. le corps karmique. Le principe dynamique
derrière ces facteurs de différenciation est découvert dans la passion,

l'erreur, le non-renoncement, notions sans doute pan-indiennes mais

possédant ici un import particulier à cause de l'extrême austérité avec

laquelle les Jaina s'efforcent de rejeter les ,influx' (âsrava) qui
envahissent les monades spirituelles. Celles-ci forment néanmoins une sorte
de ,société', «car l'univers se constitue spontanément de telle sorte

qu'il assure leur solidarité, leur dépendance mutuelle, pour le bien et

pour le mal»19.

Le rejet et l'exclusion de la matière karmique s'obtient au cours de

quatorze stades d'exercices ascétiques. Le moine jaina se désindividua-
lise en quelque sorte par degrés, il se débarrasse des cloisonnements

(âvarana) qualitativement diversifiés qui obscurcissent la pureté intrin-

17. Dîgha-Nikâya I J3: les êtres sont niyati-samgati-bhâva-parinatâ; quant à l'interprétation
de ces termes nous suivons A. L. Basham, History and doctrines of the Ajïvikas, London

I9JI,p. 22CSS.

18. Les jîva sont infectés par des karma-prakiti et différenciés par le nâma-karman; cf. H. von
Glasenapp, Die Lehre vom Karman in der Philosophie der Jainas, Leipzig 1915, p. 26ss.

19- O.Lacombe dans l'Inde classique II, § 2492.



130 PAUL HORSCH: LE PRINCIPE

sèque de son essence spirituelle. La doctrine reste pourtant fidèle aux

prémisses pluralistes: il existe une infinité de monades autonomes et

identiques à la fois. «Grâce à leur omniscience, les âmes délivrées

peuvent communiquer entre elles et former une société spirituelle,
divine même: elles sont en effet d'essence homogène, et métaphysique-
ment si pure et si élevée qu'à la façon des purusa du Sâmkhya, elles

bénéficient d'à peu près toutes les perfections absolues accordées par les

Upanisad au Soi universel, au Brahman suprême, à l'exception de l'unicité»

(O.Lacombe, id.).

4. LE SÂMKHYA

Une tendance pluraliste analogue se manifeste dans la majeure partie des

systèmes hindous, et tout d'abord dans le Sâmkhya dont certaines
Upanisad (Katha, Mundaka, Svetâsvatara, Maitri) présentent une première
ébauche. C'est un dualisme radical : l'esprit (purusa) et la nature (prakrti)

sont les deux seuls principes, éternels et indépendants. D'où naît

alors la diversité des individus? Elle dérive 1. de l'association entre ces

deux substances et 2. des différentes émanations de la prakrti.
La première cause de 1'individuation consiste donc dans le lien

(bandha) entre l'esprit et la nature, qui existe de toute éternité. L'esprit

est en réalité libre, indifférencié, pur spectateur; le spectacle du

monde empirique provient uniquement de la prakrti. Pourquoi s'ima-

gine-t-il alors qu'il est asservi, qu'il subit les effets de la matière? C'est

qu'il ne connaît pas sa propre essence non-qualifiée, autonome et
impassible. Tout se réduit donc à la non-discrimination, forme particulière

de l'ancienne avidyâ. Le système envisage aussi un processus positif:

par une .imposition' (adhyâsa) erronée, le purusa s'impute les

phénomènes de la nature. »

La prakrti est la ,base' des phénomènes physiques aussi bien que
psychologiques, car ces derniers appartiennent, selon la conception
indienne d'une spiritualité ,pure', au monde matériel. Bien que foncière-



D INDIVIDUATION DANS LA PHILOSOPHIE INDIENNE I 3 I

ment une, elle est constituée par trois essences substantielles, les guna,
à savoir : le sattva, qui comprend tout ce qui est ,bon', pur, léger, etc. ;

le rajas ou pouvoir dynamique du samsara, la passion ; le tamas, la qualité
,ténébreuse', cause de la passivité et de l'aveuglement. Les guna ne sont

en équilibre que dans les périodes de résorption cosmique ; au cours des

périodes de manifestation, ils varient sans cesse dans leur dosage et leurs

rapports. Toutes les particularités qualitatives résultent de leurs
combinaisons en proportions diverses ; ainsi, un homme en qui le tamas

prédomine est caractérisé par la ,lourdeur' et l'égarement. Le Sâmkhya est

une doctrine evolutionniste. La prakrti, natura naturans, se déploie en

une série de ,réalités' (tattva). Ce sont: les trois facultés psychiques
formant l'organe interne, cinq sens, cinq organes d'action, cinq
éléments subtils (substrat objectif correspondant aux organes sensoriels, la

forme, etc.) et cinq éléments grossiers. De notre point de vue il est
intéressant de noter que l'organe interne comprend, outre la conscience

et le sensorium commune, une fonction spéciale appelée ahamkâra, celle

qui ,fait l'égo' et en vertu de laquelle chacun se sent comme un sujet
individuel, unique. C'est un fait doublement caractéristique, que même

ce système dualiste ait recours à un facteur particulier d'individuation,
et que ce dernier se situe en dehors de l'esprit et appartienne par conséquent

au domaine phénoménal, impermanent et contingent.
Pour expliquer la persistance de l'individualité dans le devenir

incessant, le Sâmkhya conçoit un organisme psychique spécifique, le corps
subtil (sûksma sarîra), porteur du karman, «principe de la personnalité
et de l'identité dans les innombrables réincarnations»10. Imperceptible
et transcendant, ce corps a de lointaines affinités avec la conscience-
tréfonds (âlaya-vijnâna) des vijnânavâdin, ce qui est confirmé par la

conception complémentaire des empreintes (vâsanâ) latentes et des

constructions psychiques subconscientes (samskâra) se trouvant dans une
relation réciproque avec le sûksma-sarïra.

Le système classique connaît une infinité de purusa, esprits purs, lu-
20. R. Garbe, Sâmkhya und Yoga, Strassburg 1896, p. 26.



132 PAUL Hopsen: LE PRINCIPE

mineux par soi, sans particularité aucune. Comme ils sont tous

identiques, on serait tenté de les réduire à un Soi unique et absolu. Mais les

partisans du dualisme objectent que la prakrti subsiste après la

délivrance, ce qui implique qu'elle existe pour d'autres âmes non-libérées.
Autrement la naissance et lamort d'un seul individu entraîneraient celles

de tous les autres". Toute cette argumentation est fondée en dernière

analyse sur le point de départ réaliste, que les monistes n'auront qu'à
rejeter pour construire sur les prémisses du Sâmkhya leur propre position.

La notion des séries évolutives a des attaches solides dans des

conceptions védiques (cf. le démembrement du géant primitif appelé
purusa). En revanche, il est malaisé d'assigner une cause au lien entre

l'esprit et la nature, substances essentiellement indépendantes et même

opposées. Sur ce point, nos philosophes se contentent de remarquer
que ce rapport a toujours existé, qu'il résulte d'une nécessité

inhérente, d'une détermination spontanée qui se ramène en définitive à la

non-discrimination. Ce qui importe, c'est la délivrance, qui consiste

précisément dans la rupture du lien, dans la dissociation des deux

principes, ou, comme disent encore les textes, dans l'isolement (kaivalya)

complet du purusa grâce à la connaissance discriminatrice (viveka). Pour

arriver à ce but, la théorie du Sâmkhya s'appuie sur la méthode du

Yoga, qui aboutit, malgré l'assomption réaliste d'une pluralité de

monades spirituelles, à la suppression de la conscience individuelle.
Athée (nirîsvara) comme les autres doctrines mentionnées jusqu'à

présent, le Sâmkhya a néanmoins largement influencé les sectes théistes,

en particulier le Visnuisme et le Sivaïsme. L'un des traits dominants de

ces formes religieuses est la bhakti, la participation' au dieu anthropo-

morphique Bhagavant (Visnu, mais plus tard aussi Siva) par une attitude

mêlée de foi et d'amour. L'adorateur tâche de gagner au moyen de la

dévotion la grâce du Seigneur. Or, là notion de Seigneur met l'accent

sur l'aspect personnel du divin. C'est donc ici qu'on attendrait un indi-

21. Sämkhyakärikä 18; S.Dasgupta, A history of Indian philosophy, Cambridge 19p,
vol.1, p. 238.



D INDIVIDUATION DANS LA PHILOSOPHIE INDIENNE I 3 3

vidualisme pleinement développé. Il n'en est rien. Le fidèle ,participe'

par la bhakti au divin, et plus son amour est intense, plus il s'y intègre
de sorte qu'il tend à s'identifier à l'absolu". Cette dialectique de

dépassement de l'individuel est typique de l'orientation indienne : le
pluralisme se résout en monisme, le théisme en panthéisme. Le dieu
incarné, manifestation personnifiée de la réalité transcendante, est le
médiateur entre ces deux pôles.

C. LE VAISESIKA

L'apport original de ce système réaliste consiste sans doute dans la théorie

des catégories (padârtha) : substance, propriété, activité, généralité
(sâmânya), différence spécifique (visesa), inhérence. Comme on l'a bien

remarqué le terme sâmânya ne doit pas être traduit par genre, «car, à

la différence de ce mot, il ne comprend pas les individus appartenant au

genre, mais désigne seulement ce qui fait qu'ils appartiennent à un
même genre (Athalye)»*3. On explique l'existence des caractères

communs dans l'infinie multiplicité des individus par un,substrat générique'.
Celui-ci possède une réalité objective; ce n'est pas un produit de la

pensée. Les caractéristiques individuelles dérivent de même d'un principe

authentique de valeur métaphysique, le visesa (d'où le nom de

l'école), facteur spécifique, ,discriminatif. L'individualité (prthaktva) est

donc réelle.
Le monde physique est constitué par des composés d'atomes éternels

dont on distingue quatre espèces : terre, eau, feu, air. Leur combinaison

ou dissociation se fait en vertu d'une énergie ,invisible' (adrsta)
déterminée par le karman ou la volonté divine. L'atomisme vaisesika est

plus élaboré que celui des Sarvâstivâdin, des Jaina et des Âjïvika*4.

22. Cf. spécialement la philosophie du Pancarâtra avec sa conception d'un purusa total
englobant les âmes vivantes incarnées.

23. L.Renou, L'Inde classique II, § 1490.
24. On trouvera une brève étude comparée des diverses théories atomistiques indiennes

chez A.L.Basham, op.cit., p. 267-270.



134 PAUL HORSCH: LE PRINCIPE

Du point de vue de la sotériologie, le système est syncrétique. Des

âmes multiples sont associées aux composés matériels et entraînées dans

le cercle de la transmigration. Elles sont délivrées par la discrimination,

par la connaissance qui distingue la nature de l'âtman particulier de celle
des autres substances. Ces âtman multiples dans leur manifestation sont

identiques dans leur essence. L'individuation procède de leur association

avec la matière ; ce lien lui-même est dû à la non-discrimination.
Nous voilà ramenés de nouveau à un déterminisme impersonnel, bien

que le Vaisesika soit théiste. Il est d'ailleurs curieux de noter qu'on
rencontre la conception d'un dieu personnel justement dans les

systèmes qui s'occupent le moins des problèmes religieux, comme cette
doctrine naturaliste, ou la logique (Nyâya) et la technique du Yoga.

Apparenté au Vaisesika, le Nyâya énumère cinq conditions principales

de l'existence individuelle, qui s'apparentent peut-être au pratîtya-
samutpâda bouddhique25 : la fausse connaissance (mithyâjhâna), les fautes,

l'activité, la naissance et la souffrance. C'est par la connaissance

correcte et l'épuisement des actes qu'on réalise la vraie nature des âmes,

conçues comme des monades sans caractéristiques individuelles. Leur

pluralité n'est qu'un postulat réaliste. Il est même dit qu'elles sont,
dans leur essence, inconscientes comme des pierres.

6. la mïmâmsÂ et la philosophie du langage

Cette doctrine, issue de 1',investigation' (mïmâmsâ) du rituel védique,

spécule sur la nature des mots (sabda), base des écritures sacrées.

Suivant de près les catégories du Vaisesika elle distingue entre le genre

(jâti) et le concept d'individu. «Chez elle le ,genre' est éternel en ce

qu'il continue d'exister chez d'autres individus lorsque ceux où on

l'avait observé d'abord ont disparu ; lorsque paraît ou disparaît un
individu, un lien d'inhérence se trouve produit ou aboli, mais lavati pour-

l£. Nyäyasütras (ed. W.Ruben, Leipzig 1928) I 2: duhkha-janma-pravrttidosa-mithyâjnânâ-
nâm uttarottarâpaye tad anantarâbhâvâd apavargah.



D INDIVIDUATION DANS LA PHILOSOPHIE INDIENNE I3C

suit son existence propre. Toutefois la Mïmâmsâ se refuse à considérer
le .genre' comme entièrement séparé des individus» (L. Renou, ibid.,
§ 1384). Les universaux existent in rebus. Néanmoins la Mïmâmsâ oscille

entre le point de vue aristotélicien et le réalisme de Platon. Elle affirme

en effet l'éternité et l'unicité du son; il est éternel parce qu'on reconnaît

sa signification; sa variabilité n'est que pure apparence qui dépend
du nombre d'individus qui parlent. Dans ce sens l'espèce est une entité
transcendante, une ,forme' (âkrti, ,eidos') permanente. Aussi Kumârila
Bhatta maintient-il vigoureusement contre ses adversaires (Nyâya-Vaisesika

et Bouddhistes) que les mots désignent le genre et non pas l'individu.

Ce dernier est défini: asäaTiäranansesa vyakti, ce qui signifie selon

le Tantravârttika qu'il est «caractérisé par des particularités
spécifiques»*6.

Bien qu'elle développe longuement la question de l'existence individuelle

et de l'existence générique ou universelle, la Mïmâmsâ n'indique
pas quel est le principe de 1'individuation; elle n'explique pas le passage

des concepts généraux aux choses particulières - tout en admettant
la réalité objective des deux catégories. C'est sans doute son réalisme
naïf qui l'a amenée à la thèse paradoxale que les ,sons' éternels et
indépendants (ante rem!) ne se manifestent, n'existent que dans les individus1?.

La philosophie du langage, prolongeant l'ancienne spéculation
grammaticale, tente de résoudre le conflit. Elle part de la pérennité du spho-

ta, «le substrat phonique du mot, le prototype éternel, imperceptible,
indivisible, qui est à la source de l'émission sonore (dhvani) momenta-

26. Translated by G.Jhâ, Calcutta 1924, p.332; cf. p.342: «words cannot denote the
specific individuality - svalaksana - of any class or individual»; tout le chapitre, de p. 323 à

p. 372 s'occupe du même problème. Les logiciens bouddhiques (Dignâga) définissent le mot
négativement par l'exclusion (apoha) du différent : le mot vache est déterminé par l'opposition

commune aux autres catégories d'animaux (J. Filliozat dans L'Inde classique II, § 23 C3).
Voir aussi E. Abegg, Die Lehre von der Ewigkeit des Wortes bei Kumârila, Festschrift Wak-
kernagel, 1923, pp. 2ÇC-264.

27- Cf. O.Strauss, Altindische Spekulationen über die Sprache und ihre Probleme,
ZDMG, N.F.Bd.6 (Bd.81), H.2, p. 133 et Patanjali, Mahäbhäsya 1,6,8-11.



136 PAUL HORSCH: LE PRINCIPE

née»*8. Il manifeste, individualise en quelque sorte, ce qui existait
antérieurement sous une forme archétypique. Selon Bhartrhari, le monde

empirique se déploie à partir du brahman sans commencement ni fin,

qui est essence verbale (sabda-tattva) immuable. Le brahman n'est qu'un,
mais « comme il dépend de différentes potentialités (sakti) il existe, en

vertu de ces potentialités, sous une forme différenciée tout en étant
indifférencié. Ses six modifications, naissance, etc., matrices de la diversité

des choses, s'appuient sur la sakti du temps avec ses parcelles
surimposées29.» Ici I'individuation dérive des potentialités' inhérentes à

l'unique brahman conçu comme le Verbe (Logos) primordial. Ces

potentialités sont spécifiées par l'état particulier, l'espace et le temps:
avasthâ-desa-kâlânâm bhedâd bhinnâsu saktisu (Vâkyapadïya I 32). Elles

modifient le brahman en vertu des significations individuelles — on parle
d'une création ,par le déploiement des significations' (arthabhâvena,

ibid.I 1) — qui à leur tour créent les choses. Ces curieuses spéculations

sur le langage auront maintes incidences dans la philosophie védan-

tique.
La Mïmâmsâ n'innove guère en matière métaphysique. Les âmes

immortelles et omniprésentes sont liées à un corps et se réincarnent
toujours à nouveau par la force du karman entendu dans le vieux sens ritua-
liste. Le sacrifice confère à celui qui l'a accompli une virtualité durable,

,sans précédent' (apûrva), déterminant l'obtention ultérieure d'un fruit
particulier. Pour se libérer des renaissances ont doit s'abstenir des actes

bons aussi bien que des actes mauvais, car les deux entraînent une
existence déterminée. La métaphysique nie ainsi tout cet immense système

ritualiste, paradoxe fondamental qui s'explique par le fait que deux

idées contradictoires — celles du salut par les actes et par la connaissance

mystique - furent greffées l'une sur l'autre. Ajoutons que les

âmes délivrées ne se distinguent en rien les unes des autres, si ce n'est

28. L.Renou, ibid. § ijio; cf. E. Abegg, Die Lehre vom Sphota im Sarvadarsanasam-

graha, Festschrift E. Windisch, 1914, pp. 188-195.
29. Bhartrhari, Vâkyapadïya, i.Kânda, éd.Cârudeva Castri, Lahore 1934, I 2.



D INDIVIDUATION DANS LA PHILOSOPHIE INDIENNE I37

par leur multiplicité, leur existence isolée. En réalité elles sont sans

spécification aucune, donc pures, impersonnelles, désindividualisées.

7. LE VEDANTA

Une fois purifiées, les âmes multiples se trouvaient désindividualisées,

privées de toute différence intrinsèque. Aussi tendaient-elles naturellement

à être résorbées dans l'unique réalité spirituelle. C'est le Vêdânta

non-dualiste qui, préparé par les visions unitaires upanisadiques aussi

bien que par l'illusionnisme et l'epistemologie idéaliste des vijnânavâ-
din, en a tiré les conséquences ultimes : il n'existe que l'être absolu,

infini, indivisible, homogène, pure conscience. Le problème le plus

urgent était alors d'expliquer l'origine du devenir diversifié, limité et
relatif.

Sankara analyse d'abord les structures individualisantes, conçues

comme des enveloppes limitantes surimposées au Soi universel, et nommées

upâdhi, .appositions' factices et contingentes. «Le Soi spirituel
est obscurci par le contact avec les upâdhi consistant dans l'agrégat du

corps, des sens, du mental et de l'intellect30.» Les différentes ,apposi-
tions' relèvent en majeure partie de la terminologie du Sâmkhya. Elles

conditionnent la diversité des caractères (laksana-bheda) entre le Soi

universel et individuel (ibid. 2,3,17), comme l'espace infini est limité
par des cruches, etc. (ibid. 1,1,17). Sankara reste tout de même
réaliste du point de vue empirique ou disons plutôt pragmatique (vyava-

hlra), puisque chaque classe d'êtres (il en existe tout une hiérarchie)
possède des catégories communes. Il évite ainsi le solipsisme, et ses

successeurs rejetteront explicitement la doctrine d'une seule âme individuelle

(ekajîvavâda) contenant tous les autres mois. La scission en sujet
et objet, la fissure (bheda) qui sépare l'absolu du relatif garde grâce à

son universalité un caractère objectif.

30. Mahâbhâsya, commentaire aux Brahmasütra de Bädaräyana (Änandäsrama Series 2i)
1

> 4.19 » cf. Sankara ad Brhad-Äranyaka-Upanisad 3,8,12.



I38 PAUL HORSCH: LE PRINCIPE

Mais d'où viennent les conditions limitantes? Fidèle à la pensée upa-
nisadique, notre philosophe les ramène au karman et au désir pour ajouter

que ces deux facteurs eux-mêmes procèdent du non-savoir (avi-
dyâ)31. Ce principe d'individuation diffère de Vavidyâ bouddhique en

ce qu'il implique une réalité spirituelle, car l'illusion se fonde sur un

objet réel (la corde qu'on prend pour un serpent, p. ex.). Et cette
conditio sine qua non de l'apparence phénoménale est précisément le brah-

man/âtman. Ce qu'est le non-savoir au sujet connaissant, la mâyâ l'est
au monde extérieur. Les post-sankariens (en particulier Prakâsâtman)
toutefois parlent de deux degrés de différenciation. La mâyâ transforme
le brahman neutre en dieu personnel (îsvara) qui à son tour est scindé

en une multiplicité d'âmes ,vivantes' par la force du non-savoir (ajrîâ-

na) 3\ Quoi qu'il en soit, ce pouvoir mystérieux reste irrationnel,
inexplicable; tout en étant irréel il présuppose le réel. La variété des

êtres et des choses est due à un déploiement (vivarta) illusoire. Aussi

peut-elle être supprimée par la connaissance vraie, la discrimination

entre le spectateur et le spectacle qui mène à l'intuition de l'ultime
non-dualité33. L'acosmisme de Sankara est un corollaire du caractère

impersonnel de l'absolu, inqualifié (nirguna).
La thèse que la cause seule existe (kâranavâda), que l'effet résulte

d'une fausse surimposition (adhyâsa), puisqu'il contredit la base

ontologique, l'être immuable et identique à lui-même, s'oppose aux autres

conceptions indiennes de la causalité, que ce soit le conditionnalisme

bouddhique, le satkâryavâda (l'effet étant contenu virtuellement dans la

cause) du Sâmkhya ou Yasatkâryavâda du Vaisesika qui maintient que

31. Cf. Mahâbhâsya 3, 2, 6 : evam avidyäpratyupasthäpitanämarüpakrtadehädyupädhisa-

myogât...
32. Voir S.Dasgupta, op.cit., p.476.
3 3. Le Vêdânta connaît aussi le,délivré vivant' (jivan-mukta) dont le karman nocif est épuisé

bien que son individualité persiste jusqu'à la mort à cause de la maturation des actes passés;

à rapprocher la distinction bouddhique entre le Sî-upadhi-sesa- et nir-upadhi-sesa-nirvâna dont

la terminologie rappelle les .appositions' (upâdhi) individualisantes de Sankara. L'âtman,
assimilé dans les anciennes Upanisad au sommeil profond, est identifié à partir de la Mândukya-

Upanisad et de Gaudapâda avec un .quatrième' état transcendant.



D INDIVIDUATION DANS LA PHILOSOPHIE INDIENNE I39

l'effet est un produit authentique, non-préformé. Les autres vedântin se

distinguent d'ailleurs de Sankara en ce qui concerne le degré de réalité
attribué au principe d'individuation. Ils admettent eux aussi que la

différenciation existe de toute éternité, mais ils interprètent sa nature
d'une manière divergente. Même Vallabha, le plus proche de Sankara,

rejette son illusionnisme, pour affirmer que la dualité relève du jeu
(lîlâ) cosmique du Seigneur — notion d'inspiration théiste avec une
tendance marquée vers le réalisme.

Une orientation semblable se faisait déjà jour dans le ,non-dualisme

spécifié' (viéistâdvaita) de Râmânuja: la substance absolue est douée

d'attributs (visesana) déterminatifs. Les âmes individuelles sont - à la

façon spinoziste — les modes (prakâra) du brahman/âtmani4. Délivrées,
elles y replongent sans s'identifier complètement à lui. Nimbârka a une

position encore plus ambiguë : il admet à la fois la différence et la non-
différence (bhedâbheda) des individus vis-à-vis du brahman. Tout en
étant de la même essence ils possèdent une nature propre comparable à

celle des étincelles à l'égard du feu. L'interprétation des Brahmasûtra

par Madhva est - après ces positions intermédiaires - consciemment
dualiste. Chaque être humain constitue une partie distincte (bhinnâmsa)
du brahman, lui-même infiniment qualifié et personnifié sous la forme
de Visnu. Délivrées, par la grâce du Seigneur, du karman qui les aliène
de leur source divine, les âmes ont une nature toute pure, homogène,
dépouillée de caractéristiques singulières. C'est dire que Madhva tend,
comme les autres pluralistes indiens, non pas à revaloriser l'individualité

mais plutôt à multiplier les absolus impersonnels.
Le Vêdânta non-dualiste de Sankara avec son absolu sans déterminations

a sans doute exercé la plus grande influence; il a même eu de

vastes répercussions dans le Saktisme et le Tantrisme où le principe
féminin, le pouvoir (sakti) créateur est ramené à l'essence universelle et
stable. Le monisme a en effet les assises les plus profondes dans la pensée
indienne avec sa caractéristique impersonnalité.

34. Cf. O.Lacombe, L'absolu selon le Vêdânta, Paris 1937, p. VIII.



140 Paul horsch: le principe

CONCLUSION

Après cette revue sommaire, une conclusion générale et définitive

s'impose: la prédominance en philosophie indienne de l'impersonnel, de

l'absolu neutre et universel, l'absence d'une ,métaphysique de l'individu'

(Hans Barth). Historiquement, cette orientation s'explique par
les prémisses védiques : i. les anciennes cosmogonies (l'univers se

déploie à partir d'une force ou substance neutre), 2. la doctrine du
karman. C'est l'acte, donc un principe de prééminence subjective, qui
individualise les créatures, les aliène de l'être homogène, non-qualifié. A

partir des Upanisad et du bouddhisme primitif, les métaphysiciens de

l'Inde cherchent comment il serait possible de se libérer de cette loi
fatale qui perpétue les existences individuelles considérées comme
douloureuses. Aussi s'efforcent-ils de saisir la structure de l'individualité
et d'approfondir le mécanisme qui la détermine, en réduisant le karman

tantôt au désir ou vouloir-vivre, tantôt au non-savoir entendu soit

comme l'ignorance des nobles vérités bouddhiques soit comme un pouvoir

mystérieux obscurcissant la réalité spirituelle. Quelle que soit la

terminologie, le principe d'individuation est toujours dénué d'un sens

ontologique ; c'est l'inessentiel, le contingent et relatif qui peut et doit
être détruit. Sur son annihilation repose en effet selon la sotériologie
indienne le salut universel qui consiste donc en une condition parfaitement

désindividualisée. La pensée brahmanique transpose l'homme dans

l'être pur (brahman/âtman) pour rejeter finalement comme irréels le

devenir et la différenciation. Le Bouddhisme au contraire part des

phénomènes concrets et changeants pour montrer qu'ils sont vides d'un
être en soi, d'un moi substantiel, de sorte que les individus peuvent se

débarrasser de leur impermanence et de leur limitation, c'est-à-dire
s'éteindre dans le Nirvana conçu également comme un état impersonnel
et éternellement apaisé.

Ces croyances et ces spéculations demeurent en général étrangères

aux philosophes occidentaux. De son côté, l'Inde ne connaît ni les idées



D INDIVIDUATION DANS LA PHILOSOPHIE INDIENNE 141

platoniciennes avec le problème de la methexis, ni la matière individualisante

d'Aristote, ni la querelle des universaux, bien qu'elle s'en

approche avec la théorie de l'éternité des mots. Si Locke, Schopenhauer

et d'autres penseurs voient le principe d'individuation dans l'espace et
le temps, comme certaines écoles indiennes, il faut bien remarquer que
ces dernières n'y voient que des catégories fondamentales d'un »pouvoir'

plus profond et plus général. Or, sur ce point essentiel, Schopenhauer

lui-même diffère radicalement des penseurs indiens35. Il serait
encore plus abusif de trouver avec Deussen une affinité intrinsèque entre
les conceptions védantiques et l'epistemologie kantienne. Bref, même
dans les systèmes foncièrement pluralistes, les philosophies indiennes

ne sauraient admettre des monades ,sans fenêtres ni portes' ; rien ne
leur répugnerait davantage que la proposition de Leibniz : ,omne indivi-
duum sua tota entitate individuatur'3É'. C'est sans doute Spinoza qui s'y
apparente le plus avec son axiome: ,omnis determinano est negatio'.

L'interprétation bouddhique de l'individu comme un faisceau de

facteurs changeants et insubstantiels - l'apport peut-être le plus intéressant

et le plus durable de la philosophie indienne - est restée pour une bonne

part fermée à la compréhension européenne. Et toutefois des considérations

bien semblables se sont fait jour chez nous, qu'on pense à Hume,
réduisant l'âme à une .collection' de perceptions, aux objections contre
la notion de la substance, àTaine, affirmant qu' «il n'y a rien de réel dans

le moi, sauf la file de ses événements»37. On ne songerait guère à chercher

de telles affinités chez Pascal ; pourtant, une de ses Pensées offre

un exemple frappant. «Qu'est-ce que le moi? Un homme qui se met à

la fenêtre pour voir les passants, si je passe par là, puis-je dire qu'il s'est

mis là pour me voir? Non ; car il ne pense pas à moi en particulier. Mais

3c. La volonté de Schopenhauer n'est pas le principe d'individuation; elle transcende

l'espace et le temps; elle est unique «doch nicht wie ein Individuum, noch wie ein
Begriff Eins; sondern wie etwas, dem die Bedingung der Möglichkeit der Vielheit, das princi-
pium individuations, fremd ist» (Die Welt als Wille und Vorstellung 2, § 2j, p. te 1-2).

36. De principio individui § 4.
37. Cité par La Vallée Poussin, Nirvana, p. 38, n. 2.



142 Paul horsch:
celui qui aime quelqu'un à cause de sa beauté, l'aime-t-il? Non; car la

petite vérole, qui tuera la beauté sans tuer la personne, fera qu'il ne
l'aimera plus. Et si on m'aime pour mon jugement, pour ma mémoire,
m'aime-t-on, moi? Non; car je puis perdre ces qualités sans me perdre
moi-même. Où est donc ce moi, s'il n'est ni dans le corps, ni dans

l'âme? et comment aimer le corps ou l'âme, sinon pour ces qualités,

qui ne sont point ce qui fait le moi, puisqu'elles sont périssables? Car

aimerait-on la substance de l'âme d'une personne abstraitement, et quelques

qualités qui y fussent? Cela ne se peut, et serait injuste. On n'aime
donc jamais personne, mais seulement des qualités38.»

Ce qui en Europe est resté pour une grande partie speculation
savante répondait en Inde au plus profond besoin humain : se désindivi-
dualiser signifie se libérer des conditions limitantes pour retourner à

l'unité originelle et bienheureuse de l'être.

38. Pensées de Biaise Pascal, éd. Léon Brunschvicg, Paris 1934, p. 186 (N0323).


	Le principe d'individuation dans la philosophie indienne : troisième partie : le Bouddhisme mahāyāniste et les systèmes hindous

