
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 11 (1957-1958)

Heft: 1-2

Artikel: Le principe d'individuation dans la philosophie indienne : deuxième
partie : le Bouddhisme ancien (Hnayna)

Autor: Horsch, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-145690

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-145690
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


LE PRINCIPE D'INDIVIDUATION
DANS LA PHILOSOPHIE INDIENNE

Deuxième partie : Le bouddhisme ancien (Hînayâna)

PAR PAUL HORSCH

La pensée védique part, comme nous l'avons vu1, de l'essence primordiale

unique dont jaillissent, le plus souvent par voie d'émanation,

grâce aux inhérents pouvoirs cosmogoniques et magico-rituels, les

êtres individuels qui finalement sont ramenés par les équations ésotéri-

ques des Upanisad au principe universel. Le bouddhisme, tout au

contraire, se met d'emblée sur le plan individuel, concret de l'existence

empirique. Pour lui il ne s'agit donc pas d'expliquer le rapport entre
l'un et le multiple ou la réalisation du général dans le particulier, mais

uniquement de décrire la structure et la nature des êtres individuels,
de déterminer les causes de leur constitution singulière. Qu'est-ce
alors que l'individu

I. LE THERAVÄDA

La position des textes canoniques pâlis, dès les plus anciens, est catégorique

sur ce point : l'individu est un complexe de facteurs dynamiques
conditionnés, qui se classent le plus souvent en cinq groupes (khandha,
skr. skandha)*, à savoir le groupe du sensible (rûpa), des sensations

(vedano.), des perceptions fsannä, skr. saTfijhä), des constructions
psychiques (samkhära, skr. samskära) et des pensées (virm&na, skr. Kiy'nä-

naj. Ces ensembles sont subdivisés en un nombre d'abord indéterminé

i. Etudes Asiatiques, X, 1956, p. 79-104.
2. L'ensemble des cinq khandha est aussi appelé râma-iûpa (cf. Samyutta I 35), terme qui

désignait déjà dans les Brähmana l'individualité. Les autres classifications usuelles sont les

îyatana (.champs d'extension') et les dhïtu (.dispositions de base'); voir Jean Filliozat,
L'Inde classique, II, Paris 19^3, § 22 r6 (en collaboration avec Louis Renou).



30 PAUL HORSCH : LE PRINCIPE

de facteurs fondamentaux (dharma) qui sont régis, .soutenus' par la loi
bouddhique, le Dharma (de la racine dhr- ,soutenir, fixer')3. C'est
ainsi que le sensible comprend les quatre ,bases' (dhâtu) matérielles

(la terre, l'eau, le feu, le vent), les organes des sens et leurs objets
correspondants ; les différentes sortes de sensations et de perceptions sont
conditionnées par les organes des sens, plus l'esprit (manas). Les sam-
kh&ra sont des activités psychologiques comme la volition (cetani.), le
raisonnement (vitakka), la présence d'esprit (sati), etc.; y sont
inclues aussi des dispositions psychiques, la tranquillité (passaddhi) et la

paresse (thîna), par exemple. Cette classification analytique montre
clairement que l'objet de l'investigation bouddhique est l'être humain
doué de responsabilité morale, la personne.

Les dharma n'existent pas à l'état isolé ; ils sont interdépendants,
conditionnés (sarakhata), composés. Par quelle force sont-ils alors agencés

en des synthèses individuelles En d'autres termes, quel est le principe

d'individuation? C'est, comme pour le brahmanisme, l'acte
(karman) en tant qu'efficience morale. Mais Bouddha précise: l'acte
lui-même dépend d'autres conditions, en particulier du désir (kâma)

ou de la ,soif ' (tardai) qui entraîne les êtres vivants dans le cycle
douloureux de la transmigration4. Telle est la base du volontarisme
bouddhique, intimement lié à son orientation idéaliste, car la volition est

une ideation (cetani, de la racine cit- ,penser'). S'y ajoute encore la

thèse pluraliste selon laquelle il existe nécessairement une multiplicité

3. Les dharma (pâli dhamma, nous retenons dans ce cas la forme sanskrite) ne sont ni des

éléments ni des phénomènes et certainement pas des choses', mot banal s'appliquant d'ailleurs

le plus souvent à des objets complexes ; le dharma non-savoir (avijjî) ou compassion, par
exemple, n'est pas une chose'. En allemand nous proposons de traduire ce terme central
de la philosophie bouddhique par Grundfaktoren ' (des Daseins) ou, pour souligner le

rapport sémantique des dharma avec la loi (Dharma) bouddhique, Gesetzesfaktoren '.
4. Cf. la deuxième vérité du sermon de Bénarès : l'origine de la souffrance consiste dans

la soif conduisant à de nouvelles naissances: tarda ponobbhavikî (Vinaya I 10). Nos citations
des ouvrages pâlis se réfèrent au volume et à la page de l'édition de la Pali Text Society, dans

certains cas au numéro du vers. Pour une forme plus ancienne de la théorie du désir, voir
Brhad-Äranyaka-Upanisad 4, 4, r (Et. As., X, p.97).



D INDIVIDUATION DANS LA PHILOSOPHIE INDIENNE 3I

de facteurs qui concourent pour constituer l'individualité; elle est
formée par une synergie, c'est-à-dire par une coopération de plusieurs
facteurs et fonctions différents. Cependant il n'y a pas à proprement parler

d'individuation, puisqu'il n'existe pas de réalité universelle qui se

différencierait, se contracterait, pour ainsi dire, en une variété d'êtres

particuliers. En effet, ces derniers n'ont pas de commencement (anodi),
tout comme le devenir incessant, le samsara, dans lequel ils sont engagés.

Et les dharma, bien qu'ils soient communs à divers individus,
gardent chez chacun un caractère distinctif : telle pensée, telle résolution,
etc. ; la soif bouddhique n'est pas la volonté universelle de Schopenhauer5.

De plus, les individualités ainsi constituées par le dynamisme

synthétique de la loi karmique changent constamment, ,instant par
instant' (khana-vasena) comme précisera la dogmatique postérieure,
car «tous les facteurs conditionnés (samkhâra) sont transitoires (anic-
ca)» (Dhammapada 277). La question cruciale sera donc de savoir

comment les complexes singuliers de dharma s'enchaînent en une série

(samtâna) relativement continue dans le flux perpétuel du samsara.

La réponse bouddhique forme la fameuse théorie de la production
en dépendance' (paticcasamuppäda, skr. praätyasamutpäda). Par elle
l'existence transitoire et douloureuse est ramenée à des »causes'
(nidâna ,liaison' de nidâ.-) ou conditions (paccaya) fondamentales, comme
la soif, la pensée (viîmana) et le non-savoir (avijjä). Le nombre des

termes diffère dans les listes anciennes, sans qu'il y ait contradiction, car

l'esprit reste le même. La liste la plus populaire est celle de douze

termes (Vinaya I 1 f.) : le non-savoir conditionne les constructions psychiques

dont dépendent à leur tour, en ordre déterminé, la pensée, le
nom-et-forme (nzma-rûpa), les six domaines sensoriels, la prise de

contact, la sensation, la soif, l'appropriation (up&dâna), l'existence, la

naissance, la vieillesse et la mort. Les commentateurs, Buddhaghosa
en particulier, ont interprété la formule causale comme une consécu-

c. Die Welt als Wille und Vorstellung1, p. i ri/j2. Schopenhauer voit le principe d'individuation

dans l'espace et le temps — typique héritage kantien 1



32 PAUL HORSCH : LE PRINCIPE

tion temporelle embrassant plusieurs existences d'un même individu.
Elle constitue ainsi la chaîne, ou disons plutôt avec les bouddhistes la

,roue' de la transmigration (samsâra-cakra). Cette exégèse rencontre
cependant de sérieuses difficultés dans la collection des sermons (Sutta

Nikâya), où l'aspect de la simultanéité semble prévaloir. De fait, dans

un passage du Dîgha Nikâya (II 3 2), il est expressément dit que le nom-
et-forme (nÂma-rûpa), c'est-à-dire le côté »objectif' de l'individualité,
dépend de la conscience (vinnâna) et vice versa, de sorte que les deux
facteurs s'impliquent et se conditionnent mutuellement; ils existent

par conséquent en même temps, ce qui exclut la relation de cause à

effet. Nous y retrouvons l'axiome bouddhique selon lequel plusieurs
conditions concourent pour former un état donné. Le bouddhisme en

niant la substance rejette du même coup le rapport d'inhérence. Ce

n'est pas qu'une chose produise une autre ; tout changement consiste
dans une modification de la constellation des facteurs constitutifs qui
peuvent être ou éliminés ou ,appropriés'. C'est en vain qu'on a voulu

voir dans la chaîne des nidÄna ,eine kosmische Emanationsformel'6

d'après le modèle brahmanique. Néanmoins le ,conditionnalisme'
bouddhique peut être considéré, comme M. Louis Renou l'a prouvé,
comme un écho lointain des .connexions' (nidâna) rituelles des Brähmana

transposées sur le plan causal empirique7.
Si nous insistons sur l'interdépendance des conditions, nous ne voulons

pas nier pour autant l'aspect temporel de la formule ; tout au

contraire, l'agencement synthétique des dharma sous la force du karman

sert justement à expliquer le devenir, la transformation continuelle des

individus. Or ces derniers sont engagés dès l'éternité dans le tourbillon
du samsara: «La transmigration, ô moines, est sans fin ni commencement;

nul point de départ ne saurait être indiqué»8. Seule la loi iné-

6. St.Schayer, Vorarbeiten zur Geschichte der mahSyänistischen Erlösungslehren, Untersuchungen

z. Gesch. des Buddhismus, V, p. 235.

7. L.Renou, .Connexion' en védique, .cause* en bouddhique; C.Kunhan Raja Tresentation

volume, Madras 1946, p. rr-60.
8. Samyuttall 179.



D INDIVIDUATION DANS LA PHILOSOPHIE INDIENNE 33

luctable de 1'evanescence est universelle. Et puisque le principe
d'individuation, l'acte qui lui-même dépend du désir et du non-savoir, est

éminemment dynamique, les êtres (satta) particuliers resteront
nécessairement flottants et changeants. Tout en gardant leurs caractères dis-

tinctifs dus au karman, ils se transforment sans cesse pour revêtir au

cours des éons d'innombrables formes d'existence. Aussi les bouddhistes

se sont-ils plus à échafauder toute une théorie des ,destinées' (gati)
réparties le plus souvent en six catégories. C'est ainsi que les mauvais

actes des vies antérieures mènent aux enfers, aux matrices d'animaux,
aux mondes des trépassés et des titans, tandis que les actes méritoires
trouvent leur récompense dans le monde des hommes et des dieux9.

De plus, le nombre des mondes est infini, donc aussi celui des individus

qui les peuplent. Ceux-ci ne se distinguent pas seulement par le

temps et le lieu, mais par des caractères intrinsèques qui sont analysés
dans le plus grand détail chez les êtres humains divisés d'abord en gens
ordinaires (puthujana) et personnes nobles (ariyapuggala). C'est ainsi

que tous les Bouddha par exemple possèdent des marques physiques

(lakkhana) et des caractères moraux exclusifs (âvenikadhamma), sans

se confondre pour autant l'un avec l'autre, car chacun d'eux a son
histoire à lui longuement décrite dans les Jâtaka10.

L'être transmigrant peut être défini comme un complexe de

facteurs fondamentaux (dharma) interdépendants, unifiés par un principe
d'individuation dynamique — karman, tanhâ, avijjâ — et constituant une
série d'instants hétérogènes. Il s'ensuit de la nature composée,
conditionnée et transitoire des individus qu'ils n'existent pas réellement, en

soi, ou comme disent les bouddhistes, ,du point de vue ultime' (para-
matthatas). Aussi est-ce un dogme central que la personne (puggala),
l'âme (jïva, attan) n'est qu'une désignation mondaine et conventionnelle

(loka-vohâra, — paîmatti), une simple affaire de langage, un nom

9. Cf. J.Filliozat, op.cit., § 2266.
10. Le commentaire au Suttanipâta (407 sq.) énumère huit différences (vemattatSi) des

Bouddha ; cf. Samyutta II 21.



34 PAUL HORSCH : LE PRINCIPE

(nâman) ". Nous avons déjà rencontré une position nominaliste analogue

dans les Upanisad (voir en particulier Chândogya 6,4), où cependant

les idées générales et abstraites, comme l'ignéité (agnitva), qui
n'ont qu'une existence verbale, sont subordonnées à une réalité plus
englobante (les trois formes, rupâni) qui elle-même n'est qu'une
manifestation de l'être absolu et universel". Bouddha tout au contraire analyse

ces ensembles composés en leurs facteurs constitutifs qui, en tant

que plus élémentaires, sont aussi plus réels. Mais ce serait en vain qu'on
chercherait parmi eux un principe différénciateur intrinsèque et
permanent, une sorte de haeccéité pour parler avec Duns Scot, car «tous
les dharma sont sans ,soi-même' » (sabbe dhammâ anattâ; Dhammapada

279). Par cet axiome Bouddha nie précisément la substance spirituelle,
l'âme universelle qui, selon les Upanisad, soutend tous les phénomènes

particuliers. On a cru voir une contradiction foncière entre la croyance

au samsara et l'inexistence de tout moi permanent qui transmigre et

jouit de ses actes passés13. Il n'en est rien : «La négation de la personne
en tant qu'être ne contredit pas la loi des renaissances conditionnées

par les actes Un groupement particulier de phénomènes, donnant

l'apparence d'une personne particulière, conditionne son avenir de

groupement par son jeu présent, sans qu'il soit besoin d'une entité

personnelle immuable incorporée dans ce groupement de phénomènes»14.

Ajoutons ici que Vattan bouddhique ne désigne jamais le Soi

(âtman) universel des Upanisad, mais l'âme individuelle identifiée avec
tel ou tel composant de l'individualité et censée autonomeIS.

La doctrine du ,non-soi' est intimement liée à celle de l'impermanence

et de la souffrance : tout ce qui est conditionné (samkhata) est

11. VoirDïghal 202, Kathâvatthul 1 sq., en particulier le Milindapanha, p.28 sq. (L.Fi-
not, Les Questions de Milinda, Paris 1923).

12. Et.As. X, p.96.
13. Voir en particulier L. de La Vallée Poussin, «La négation de l'âme et la doctrine de

l'acte», Journal Asiatique, 1902, p.281 sq.

14. J.Filliozat, op.cit., § 2288 (p. J43).
1 j. Le caractère individuel de Vattan est nettement exprimé dans le deuxième sermon du

Bouddha, l'Anattalakkhanasutta du Samyutta Nikâya (III 66).



D INDIVIDUATION DANS LA PHILOSOPHIE INDIENNE 3£

transitoire (anicca), souffrance (dukkha) et dépourvu d'un soi (anattan)

- ce sont là les trois caractéristiques fondamentales des groupes (khandha)

dont la somme constitue l'individualité. «Ce corps, ces sensations,

etc., sont périssables et ce qui est périssable engendre le tourment et

on ne peut dire de ce qui est périssable, source de tourment, sujet au

changement : cela est mien, je suis cela, cela est mon âtman ' »l6. C'est
ainsi que l'existence individuelle est le véritable mal dont on doit se

libérer. Or, selon Bouddha, la possibilité d'une telle libération dépend
entièrement de sa thèse principale : l'inexistence d'une personne
substantielle qui en tant qu'être immuable serait éternellement entraînée
dans le samsara. Il est en effet impossible, «que ne se dissolve pas tout
ce qui est né, devenu, conditionné et soumis à la loi de la dissolution

(paloka-dhamma) » *7.

Pour mettre fin à la souffrance, il faut donc arrêter l'agencement
synthétique' (J. Filliozat) des dharma, en supprimant leur condition
fondamentale, à savoir le principe d'individuation que nous avons découvert

dans le désir (kâma, râga, tarihâ), source du déterminisme kar-

mique. Or ce principe d'ordre subjectif appartient au groupe des samk-

hâra qui sont évanescents et insubstantiels par nature ; cela veut dire en

termes philosophiques qu'ils n'existent pas nécessairement : leur
contingence implique leur caractère destructible. Aussi l'homme est-il
capable d'abandonner le désir et l'attachement, de ne plus s'approprier
(upâ-dâ-) de mauvais dharma dont le dynamisme synergétique ' nourrit

et détermine la continuité, la série' (samtâna) de ses existences
individuelles. Cependant la soif, le vouloir vivre (cf. bhava-tardiâ) sont de

nature trop tenace et invétérée pour être rejetés d'un seul coup. On
doit s'y préparer par des techniques de Yoga, des méditations et en
particulier par l'observation des prescriptions morales (sîla). C'est alors

qu'on procède par différents stades dans le chemin vers l'arrêt de la

16. Mahävagga, i, 6, 38-48 (Vinaya I 13-14) cité par Lilian Silburn, Instant et cause, Paris

•W. P-178-
17. Dîgha II 118.



36 PAUL HORSCH : LE PRINCIPE

souffrance. Le disciple abandonne les mauvais dharma et en acquiert de

bons qui mènent à des réincarnations favorables. Il devient une
personne noble (ariya-puggala) qui est, entrée dans le courant' (sotzpanna)
et a graduellement réduit la passion (lobha), la haine (dosa) et la sottise

(moha), pour finalement atteindre le Nirvana.

Quelle est alors la nature du Nirvana? C'est ,l'extinction complète
de l'individualité' (sakkâyass' uparodhana; Suttanipâta 761), ce qui
présuppose la destruction du principe d'individuation. Par une conversion
intérieure totale le saint (arahant) s'est détaché du désir ; il est sans

passion (virâga). Mais ce détachement implique comme condition préalable
la »science' (vijjâ), voire l'intuition de l'inanité de tous les dharma.

C'est pourquoi la racine du processus individualisant - l'origination en

dépendance — est appelée nescience, non-savoir (avijjâ). Et la forme la

plus dangereuse du non-savoir consiste justement dans la croyance à une
existence individuelle permanente (sakkâya-ditthi). Dès que celle-ci est

abolie, disparaît aussi la notion erronée du moi (ahamkâra) et du mien
(mama-kâra)l8. Par conséquentonne s'attache plusaux existences douloureuses,

on ne s'approprie plus les dharma, ce qui entraîne l'arrêt (nirodha)
total de leur activité fonctionnelle et synthétique. C'est ainsi que le

saint se désindividualise progressivement, il se libère, en langage

bouddhique, du nom et du corps: muni nâmakâyâ vimutta (Suttanipâta 1074).
Cependant il est dit que le .réveillé* réalise, .touche' le Nirvana

déjà dans cette vie (dittha-dhamma-nibbâna). Il conserve alors encore

son individualité corporelle et mentale, bien que la force qui crée une
nouvelle naissance, un regroupement des dharma, ait cessé d'être
active. Le bouddhisme désigne cet état comme sa-upâdi-sesa-nibbâna, c'est-
à-dire le Nirvana où il existe encore un reste des conditions individualisantes,

à savoir les facteurs conditionnés appropriés (de upâ-dâ-), les

cinq khanda19. Mais au moment où, après l'extinction du désir, même
les conséquences des appropriations antérieures sont épuisées, on atteint

18. Samyutta III 103; Majjhima IH 18 sq.; cf. R.O.Franke, DlghanikÂya, p.44, note 2.

19. Sur les deux Nirvânadhâtus, consulter La Vallée Poussin, Nirvana, p. 168 et ss.



D INDIVIDUATION DANS LA PHILOSOPHIE INDIENNE 37

le an-upâdi-sesa-nibbâna, la dissolution totale et finale des constructions

psychiques et physiques. La série phénoménale de l'existence individuelle

a disparupour toujours. Cela signifie-t-ilun anéantissement complet
La négation de l'être individuel n'implique pas forcément la négation

de l'être absolu qui, la pensée upanisadique l'a montré, est conçu
en Inde de préférence comme impersonnel. Aussi a-t-on voulu voir
dans la «conscience (vHmâna) invisible, sans limite et irradiante»

(Dîgha Nikâya I 223) un principe spirituel universel qui correspondrait
au Soi (âtman) des Upanisad. Mais la parole du Bouddha ne laisse pas de

doute sur ce point: la conscience, l'organe psychique central10 est,

comme tous les autres khandha/ dharma, impermanent - plus evanescent

même que les choses extérieures*1 —, exempt d'être en soi et soumis à

la loi de la transfiguration et de la cessation. Dès que l'ensemble de

configuration forgé par le désir est détruit, disparaît aussi le vinnâna' sans

laisser de trace', ne trouvant pas de point d'appui (Dîgha I 223).
Cependant le Tathâgata ne se prononce pas sur les questions concernant
son existence après la mort. Ce sont là des ,points réservés'. «On lui
demande s'il enseigne l'anéantissement à la mort, il répond qu'il prêche
l'anéantissement du désir» (Mahâvagga VI 31)". D'où les expressions

négatives synonymes du Nirvana: «l'apaisement de toutes les constructions

psychiques (samkhârasamatha), le renoncement à tout substrat

(upadhi) de l'existence, la suppression de la soif (tanha-kkhayo)
l'absence de passions (virâga), l'arrêt (nirodha) » (Mahâvagga I r) — en

somme la destruction des divers aspects du principe d'individuation.
D'autre part on rencontre dans des textes dont l'antiquité n'est pas

douteuse, des formulations nettement positives. Le Nirvana y est désigné

comme l'état ou le séjour immuable (accuta thâna), calme (santa)
et immortel; c'est le dharma inconditionné, ,inconfectionné' (asam-

khata) et opposé comme tel à tous les facteurs d'existence individuelle.
Néanmoins il partage avec eux, d'après des passages canoniques bien

20. Cf. E.Frauwallner, Geschichte der indischen Philosophie, I, 1953, p. 202 sq.
21. Anguttaral io, IV 137; Samyutta II 94. 22. La Vallée Poussin, Nirräna,p.8r.



38 PAUL HORSCH : LE PRINCIPE

que tardifs, la caractéristique générale d'anattan2*. Mais cela peut
simplement signifier que le Nirvana n'est pas une âme ou réalité
individuelle', puisque c'est bien là le sens du terme positif attan. Le délivré
est ineffable, étant donné que les faits empiriques, les dharma, seuls

objets de détermination, n'ont plus de prise sur lui. Le Nirvana est un état

entièrement désindividualisé.

2. LES AUTRES ECOLES DU HINAYANA

Les elaborations scolastiques des Theravâdin - Abhidhamma, commentaires,

etc. — n'apportent rien de neuf à notre problème. L'Abhidhamma

en particulier se spécialise à dresser des listes de dharma et de
conditions (paccaya). L'individualité est réduite en une série d'instants

(khana). La division des sectes repose en général sur des questions de

morale*4. Toutefois, certaines d'entre elles ont vivement discuté la

nature de l'individu, ou se sont même séparées des autres écoles à cause

de leurs divergences de vue sur ce point capital.
C'est avant tout le cas des Puggalavâdin (personnalistes), Vâtsïpu-

trïya-Sâmmitïya. Ils maintiennent de fait l'existence de la personne
(puggala) bouleversant de la sorte le dogme essentiel du bouddhisme.

Aussi le Kathâvatthu, ouvrage d'Abhidhamma pâli polémisant contre
les opinions hétérodoxes, s'attaque-t-il de prime abord à ces hérétiques'

en demandant: «La personne est-elle une réalité?»15

Il est intéressant et important de noter que les Puggalavâdin

s'appuient sur un Sutta contenu dans le canon pâli, voire le sermon du
fardeau et du porteur du fardeau (Samyutta III 2r)î6: «Je vous dirai, ô

moines, le fardeau et le porteur du fardeau (bhârahâra), la prise et le

23. Vinaya V 86; Udâna 8, 2 (p.80).
24. Voir A. Bareau, Les sectes bouddhiques du Petit Véhicule, Saigon 19;;.
25. I 1 : puggala upalabbhati saccikatthaparamattherâti?
26. Ce Sûtra est aussi conservé dans le canon sanskrit (Samyukta 22, 22 ; La Vallée Poussin,

Nirvana, p. 36, n. 1). E. Frauwallner l'a traduit d'après la version chinoise dans Die Philosophie

des Buddhismus, Berlin 1956, p. 25 s.



d'individuation dans la philosophie indienne 39

dépôt du fardeau: le fardeau ce sont les cinq groupes d'appropriation
(upâdâna-kkhandha) ; la prise du fardeau, c'est la soif qui produit la

renaissance; le dépôt du fardeau, c'est l'extinction de la soif. Le porteur
du fardeau, c'est le puggala (la personne), ce personnage vénérable de

tel nom, de telle caste etc.» Sur l'autorité de ce texte les personnalistes

affirment que le puggala est appréhendé réellement et immédiatement

(saccikattha-paramatthena), quoiqu'il ne possède pas une réalité
absolue et universelle (Kathâvatthu I 11). De plus, pour éviter les

extrêmes du nihilisme et de l'éternalisme, ils sont obligés d'avouer que la

personne n'est ni identique aux dharma, ni entièrement différente d'eux,
qu'elle n'est ni conditionnée ni inconditionnée. Elle diffère donc du

Nirvana. Aussi leur thèse n'a-t-elle qu'une valeur théorique. On voit
bien qu'ils tâchent d'expliquer par cette interprétation la continuité de

l'individu transmigrant. Le puggala n'est en effet au cours du samsara ni

toujours le même, ni complètement différent. Par ce biais, les personnalistes

pouvaient soutenir, eux aussi, le dogme de la négation de l'âme.
Le fait essentiel est d'abord que cette secte acceptait les écritures des

autres écoles du Petit Véhicule. Le puggala n'a rien de commun avec
l'âtman des systèmes brahmaniques ; il est individuel. Tirant même parti
du chemin moyen' du Bouddha, les partisans de la personne ne disent

ni qu'elle est éternelle, ni qu'elle n'est pas éternelle. De la sorte, ils

sauvegardent la durée du principe d'individuation : puisque l'acte n'est

pas détruit, il peut engendrer un fruit dont jouira justement le puggala.
Mais ce sera toujours un individu : de tel nom, de telle famille '.

Les autres écoles du bouddhisme ancien, en particulier celle des

Sarvâstivâdin et des Sautrântika, se sont rigoureusement opposé à la

doctrine des personnalistes. L'Abhidharmakosa de Vasubandhu avançant

l'opinion des Sautrântika remarque que «les skandhas n'ont qu'une
existence nominale (prajWaptisat), non pas une existence réelle (dravya-

sat), car l'aggloméré, la collection (samcita) n'est pas une chose: par
exemple un tas de blé, par exemple le pudgala»17. C'est la thèse bien

27. Abhidharmakosa I 20 a-b traduit par La Vallée Poussin, I, p. 37.



40 PAUL HORSCH : LE PRINCIPE

connue de la nature composée et par conséquent purement nominale
de l'individu (skr. pudgala). Mais quel est alors le principe qui fait que
les groupes et leurs facteurs essentiels s'associent et forment des

agglomérés' singuliers, entièrement distingués les uns des autres? Les
constituants du monde étant partout les mêmes, d'où vient la diversité des

êtres et des choses

La réponse des Sarvâstivâdin à cette question cruciale est bien orthodoxe:

«La variété du monde naît de l'acte: karmajam lokavaicitryam.
Qu'est-ce que l'acte C'est la volition et ce qui est produit par la volition

: cetanâ tatkrtam ca tat»2*. Pour expliquer la continuité et la structure

cohérente de la série personnelle créée par ce principe instable, ils
ont recours à un dharma spécial, la .possession' (prâpti), c'est-à-dire
des traces latentes, subconscientes de l'individualité. Ces traces servent
à résoudre le grave problème soulevé par la négation d'une âme permanente

(nairâtmya), dun sujet transcendant, voire de l'assertion
paradoxale qu'il existe bien des volitions et des conséquences, mais qu'il
n'existe pas d'êtres capables de vouloir et d'en subir les effets.

Il reste une autre difficulté: si le nombre des catégories de dharma,

c'est-à-dire des composants de l'individualité, est déterminé, fini, ne
faut-il pas conclure que la variété des individus ainsi constitués est
également limitée, qu'il existe, en d'autres termes, parmi l'infinité des

êtres des individus parfaitement identiques Sinon, où réside alors le

principe des indiscernables ' Il semble bien que les Sarvâstivâdin aient
admis des différences particulières parmi les dharma - tel désir, telle
pensée — qu'ils croient néanmoins exister dans les trois temps, passé,

présent, futur, et en nombre défini. Autrement les individus composés'

par les mêmes dharma seraient intrinsèquement indiscernables. Le

karman, principe différenciateur par excellence, diffère en effet d'un
individu à l'autre. En tout cas, les Sarvâstivâdin ne se sont guère occupés
de ce problème. Ils ont au contraire inventé un dharma nouveau, la

participation' (prâpti) de l'être à son espèce, pour rendre compte du

28. Ibid., IV 1 a-b (traduction, IV, p. 1).



D INDIVIDUATION DANS LA PHILOSOPHIE INDIENNE 41

fait que certains individus se ressemblent et appartiennent à la même

classe. Le point difficile était donc pour eux d'expliquer le général et

non pas le particulier - problème typiquement bouddhique
Les Sautrântika rejettent les nouvelles catégories de l'Abhidharma et

reviennent aux Sûtra. Intransigeants adversaires des personnalistes, ils

développent la théorie de l'instantanéité (ksariikavâda) et de l'âme-
série. Leur préoccupation majeure porte sur le rapport entre l'acte et
la série personnelle (sva-samtâna). Pour résoudre le paradoxe d'un principe

intermittant engendrant une file continue d'états physiques et

psychologiques, ils ont recours au subconscient de ,saveur unique'
(ekarasa) qu'ils appellent la ,personne ultime' (paramârthapudgala) ou
la ,pensée subtile' (süksmacitta)29. Le principe d'individuation se

dédouble pour ainsi dire en un aspect dynamique evanescent (l'acte) et un

aspect plus stable, sorte de substrat transcendant. Toutefois cette pensée

subtile n'a rien d'une réalité spirituelle, car elle aussi est produite
par des conditions et composée de germes (bïja) ; c'est en quelque
sorte le précipité des expériences passées. La persistance du moi
phénoménal s'explique par l'influence de ces impressions latentes grâce

auxquelles — et à défaut d'une âme substantielle — chaque instant est

,parfumé' par l'instant antérieur. C'est ainsi que la série semble appartenir

à un sujet permanent ; en réalité elle est autonome ; elle se perpétue

par ses désirs et ses actes. Ces spéculations ont exercé une grande
influence sur l'idéalisme moniste du Mahâyâna qui s'approche
sensiblement des conceptions brahmaniques de l'âme universelle.

L'interprétation Sarvâstivâdin du Nirvana est toute négative. Cette
école, bien qu'elle affirme que »tout existe' (sarvâsti) — voire les trois
inconditionnés et les trois temps - définit la délivrance comme une

pure absence (abhâvamâtra). Le Nirvana est la disjonction, la
disconnexion' (visamyoga) des dharma; il implique donc la suppression de

l'individualité (satkâya-nirodha). «L'individu, étant un composé de

composés, périt tout entier»30. (A suivre)

29. Cf. L.Silburn, op.cit., p. 2 j2. 30. La Vallée Poussin, Nirvana, p.42 citant Barth.


	Le principe d'individuation dans la philosophie indienne : deuxième partie : le Bouddhisme ancien (Hīnayāna)

