
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 11 (1957-1958)

Heft: 1-2

Artikel: Über Wesen und Sinn des Hobus und verwandter Institutionen im Mzab

Autor: Suter, Karl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-145689

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-145689
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ÜBER WESEN UND SINN DES HOBUS

UND VERWANDTER INSTITUTIONEN IM MZAB1

VON KARL SUTER

UNIVERSITÄT ZÜRICH

Eine der Besonderheiten des muselmanischen Rechts ist nach einem in
Nordafrika geläufigen Ausdruck das Hobus. In Ägypten und im Vorderen

Orient spricht man vom Waqf, und in der Türkei vom Vakyf. Über
diese Begriffe ist schon viel geschrieben worden. Ich trete auf die
umfängliche Literatur nicht ein und beschränke mich darauf, an Hand von
Beispielen, die ich anläßlich eines längeren Aufenthaltes im Mzab
sammeln konnte, den Sinn und die Bedeutung dieser rechtlichen Institution

bei den berberischen Mozabiten darzulegen. Ich lasse mich dabei

nicht in Erörterungen rechtlicher und entwicklungsgeschichtlicher Natur

ein. Wer sich dafür interessiert, möge zur Abhandlung von Marcel
Mercier2 greifen. Er findet darin zahlreiche das Hobus betreffende

Erläuterungen, so über den Stifter, den Nutznießer, den gestifteten
Gegenstand usw. Diese Arbeit erscheint mir, namentlich vom rechtlichen

Standpunkt aus, als sehr wertvoll. Doch muß ich es mir als Laie in
rechtlichen Dingen versagen, zu ihr kritisch Stellung zu nehmen.

Die Mozabiten gehören in religiöser Hinsicht zu den Ibaditen, auch

Abaditen geheißen, einem Zweig der Kharidjiten. Ihre Zahl beträgt
ungefähr 40000. Sie bewohnen das Mzab, eine sehr trockene Region der

algerischen Sahara, wo die sieben stadtähnliche Siedlungen (Ksur, Einzahl

Ksar) gründeten, nämlich Ghardaia, El Ateuf, Bou Noura, Melika,
Ben Isguen, Berrian und Guerrara3. Anhänger des gleichen Ritus leben

1. Forschungsreise i9jj, die vom Schweizerischen Nationalfonds in verdankenswerter
Weise subventioniert wurde.

2. M. Mercier : Etude sur le waqfabadhite et ses applications au Mzab, Alger 1927, 191 S. Beim
Zitieren dieses Autors ist immer diese Abhandlung gemeint.

3. Die Ortsnamen werden auf Grund der topographischen Karte in französischer Schreibweise

wiedergegeben.

/11 ^S



2 KARL BUTER: ÜBER WESEN UND SINN DES HOBUS

innerhalb Nordafrikas noch in der algerischen Oase Ouargla, auf der
Insel Djerba (Südtunesien) und im Djebel Nefousa (Tripolitanien).

Unter Hobus wird im Mzab eine freiwillig errichtete Stiftung oder

Schenkung irgendeines geeigneten Gegenstandes zugunsten einer

Drittperson, zum Beispiel der Moschee oder der Sippe, verstanden. Der
Gegenstand kann ein bewegliches oder ein unbewegliches Gut sein, also

sowohl eine Waffe, ein Buch, ein Hausgerät, als auch ein Haus, ein
Grundstück, ein Brunnen. Der Stifter schenkt es, oder er gewährt auf

ihm, ohne auf seinen Besitz ausdrücklich zu verzichten, die volle
Nutznießung. Ist es zum Beispiel ein Haus, so kann es der Nutznießer
bewohnen oder vermieten. Die Nutznießung gilt als unbefristet, m. a.W.
sie dauert, wenigstens theoretisch, ewig. Das ist bei Grundstücken und
Häusern der Fall. Anders bei einem Tier, etwa einem Esel, mit dessen

Tode sie automatisch erlischt. Gleich verhält es sich mit der Nutznießung

von Dattelpalmen. Doch kommt es vor, daß der Stifter sein Haus,
bzw. die darin wohnenden Nachkommen verpflichtet, die zugrundegegangene

Palme wieder zu ersetzen.

Der Stifter muß im Augenblicke der Hobus-Errichtung mündig, frei,
urteilsfähig und gesund an Geist und Körper sein und darf keine
finanziellen Schulden haben. Seinen Willensakt, ist er einmal an maßgebender

Stelle zum Ausdruck gebracht worden, kann er nicht mehr widerrufen

oder abändern. Seine Stiftung tritt, wenn nichts anderes

bestimmt worden ist, sofort in Kraft. Die Errichtung erfolgt, handelt es

sich um einen bedeutenderen Gegenstand, wie ein Haus, einen Garten,

vor dem Cadi (Richter) in Gegenwart von zwei Zeugen und wird
schriftlich festgehalten; im letzten Jahrhundert, als die Rechtsprechung

im Mzab in den Händen der Moschee lag, vor dieser, das heißt

vor ihrem Scheich. Bei weniger wichtigen Dingen, zum Beispiel einer

einzigen Palme, genügt eine mündliche Erklärung, sei es vor der Ma-

hakma (Gerichtskanzlei) oder, wenn es die Moschee direkt betrifft, vor
dieser. Spender und Gegenstand werden dankend registriert, bei der
Moschee von ihrem Verwalter, dem Ukil.



UND VERWANDTER INSTITUTIONEN IM MZAB 3

Der hobusierte Gegenstand wird unveräußerlich ; er kann, somit weder

vom Stifter noch vom Nutznießer verkauft werden. Habasa bedeutet

denn auch im Arabischen «anhalten» oder «zurückhalten», das

heißt nicht mehr weiterverkaufen. Überhaupt sind Stiftungsgegenstände
dem Rechtsverkehr entzogen, sie können zum Beispiel auch nicht

beschlagnahmt werden. Ferner sind sie, sofern sie zugunsten religiöser
oder wohltätiger Institutionen geschaffen wurden, steuerfrei. Der
Nutznießer darf sie nie ihrem Zweck entfremden. Das hätte den Hinfall

der Nutznießung zur Folge, und der Eigentümer, bzw. seine
Nachkommen würden über den Gegenstand wieder die volle Verfügungsfreiheit

erlangen. Dem Stifter und seiner Familie gereicht es zur Ehre,
im Inventar einen der Nutznießung — etwa durch die Moschee —

unterstellten Gegenstand zu haben.

Warum erklärt der Mozabite einen Gegenstand als Hobus In erster
Linie aus einer religiösen Grundhaltung heraus. Seine Antwort lautet
fast immer : Gott zuliebe. Denn das Hobus steht im Dienste der
Wohltätigkeit, Frömmigkeit und Nächstenliebe ; es ist somit ein Gott
wohlgefälliges Werk. Der Mozabite hofft, für diese Handlung dereinst im
Paradiese belohnt zu werden ; er will sich auf diese Weise den Himmel
verdienen. M. Mercier (S. 72-74) und von ihm zitierte Autoren wie
Scheich Atfiech, stellen auch diesen Hauptzweck in den Vordergrund.
Die gute Tat geschieht also nicht um ihrer selbst willen, sondern aus

einem egoistisch-spekulativen Anliegen. Dazu kommen noch andere,
indessen zweitrangige Gründe, wie Hebung des persönlichen Ansehens

und Einflusses, Befriedigung des Geltungstriebes.
Wie der Stifter, muß auch der Nutznießer dem Islam angehören. Die

meisten Hobus im Mzab werden für die Moschee errichtet, dann für die

Armen. Nach M. Mercier (S. 76) sind letztere sogar besonders wichtig.
«Sie zählen zu den bevorzugten Leuten Gottes, denn Gott liebt die

Armut.» Mit Stiftungen bedacht werden überdies die Sippen oder gar die

ganze Siedlung, in der man wohnt. Nutznießer kann auch eine

Einzelperson, zum Beispiel der Friedhofwächter, oder die eigene Familie



4 KARL SUTER: ÜBER WESEN UND SINN DES HOBUS

sein. So kommt es vor, daß ein Vater sein Haus für die Nachkommen
hobusiert. Es bleibt dann auf alle Zeiten in deren Besitz, und jedes

Familienglied kann darin gratis wohnen. Allerdings müssen die Insassen,

wenn nichts besonderes vorgemerkt ist, für die Steuern und Reparaturkosten

aufkommen. In Ghardaia gibt es ungefähr 40 solcher Häuser.

Gelegentlich wird zur Sicherung der Existenz der Nachkommen ein
Kaufladen oder ein Garten als Hobus erklärt. Diese Stiftungen erfolgen
aus einem starken Verantwortungsbewußtsein der Familie gegenüber
und dem Wunsche, sie an die Siedlung zu binden und auch allfällige
Auseinandersetzungen bei der Erbteilung von vornherein aus der Welt
zu schaffen.

Unter den Stiftungen nimmt das Wasser einen hervorragenden Platz

ein. Alle innerhalb der Stadtmauer gelegenen Brunnen, bei kleineren

Ksur, wie Bou Noura4-6, bei größeren, wie Ghardaia 10-20, sind
Hobus. Es sind das 30—60 m tiefe, durch Kalkstein (Turon) hindurchführende,

runde Schächte (Durchmesser 1-2 m), die in die über wasserdichten

Mergeln und Tonen (Cenoman) gelegene Grundwasserschicht
hineinreichen. Sie liegen neben den schmalen Gassen unter Hausarkaden.

Da ihr Wasser salzhaltig ist, eignet es sich nur als Brauchwasser. Diese

Brunnen sind von reichen Mozabiten, deren Namen sie meist tragen,
für die Allgemeinheit erstellt worden. Das war eine kostspielige
Angelegenheit. Sie blieben in deren Besitze, übrigens schon des Unterhaltes

wegen. Um diesen Unterhalt für alle Ewigkeit sicherzustellen, mußten

sie ihre Brunnen rechtlich von ihrer Person lösen und sie in ein
Rechtsverhältnis zu ihrem Hause bringen, m.a.W. dieses Haus, bzw. seine

jeweiligen Insassen — normalerweise seine Erben, ausnahmsweise ein

Käufer - mit der Unterhaltspflicht belasten. Das Haus wird aber
deshalb nicht unverkäuflich, es bleibt Handelsobjekt, gilt aber weniger als

ein anderes, und zwar darum, weil die Stiftung als solche auf keine
andere Person übertragbar ist ; sie bleibt auf alle Zeiten mit dem Namen

des Stifters, dessen Andenken ehrend, verbunden. Nicht selten wird
ein solches Haus der Moschee zur Nutznießung überlassen. Diese ver-



UND VERWANDTER INSTITUTIONEN IM MZAB r

mietet es und bestreitet aus dem Mietzins die Kosten für den
Brunnenunterhalt, oder sie überläßt es dem Mieter umsonst, vorausgesetzt, daß

er diese Verpflichtung erfüllt.
Worin besteht dieser Unterhalt Hauptsächlich darin, den Brunnen

von Zeit zu Zeit, vielleicht jedes Jahr einmal, zu reinigen. Auch ist die

Zieheinrichtung in Ordnung zu halten, nötigenfalls auch deren Rolle
und Seil zu ersetzen. Wird das Seil aber gestohlen, ist nicht für ein neues

aufzukommen. Wer Wasser schöpfen will, muß dann sein eigenes
Seil mitbringen. Beginnt der Brunnen zu versiegen, ist durch Tieferlegen

seiner Sohle — es handelt sich dabei nur um einen kleinen Betrag -
dieses Übel abzuwenden. Seit wenigen Jahren wird in vereinzelten
Schächten das Wasser mit Hilfe eines gestifteten Motors hinaufgepumpt,

so beim Brunnen der Moschee von Berrian.
In einigen Ksur, wie in Ben Isguen, gibt es Brunnen von besonderer

Lage. Mitten durch ihre Öffnung hindurch geht die Hausmauer, so daß

die eine Hälfte zur Gasse schaut, die andere sich im anstoßenden, mit
der Verpflichtung des Unterhaltes belasteten Haus befindet. Seine

Bewohner können somit direkt von diesem aus Wasser schöpfen, natürlich

mit Hilfe einer eigenen Rolle. Das ist durchaus in Ordnung. Denn

wenn schon ein Hobus für die Allgemeinheit errichtet wird, so ist der
Stifter miteingeschlossen. Auch M. Mercier (S. 8 r) gibt dieser im Mzab

geläufigen Ansicht auf Grund eines Textes des Scheichs Atfiech
Ausdruck.

Auch bei der Lösung der Trinkwasserfrage, des wichtigsten
Problems in der Sahara, bleibt es dem Verantwortungsbewußtsein und dem
Gewissen jedes Bürgers anheimgestellt, das Seinige dazu beizutragen.
Immer wieder finden sich Leute bereit, sich zur Abgabe eines bestimmten

Wasseranfalles aus ihren Gartenbrunnen zu verpflichten, zum
Beispiel in der Weise, daß sie das daneben gelegene Wasserbecken ständig,
mindestens aber während des Sommers gefüllt halten. Ein solcher Brunnen,

an dem man selbst aus der 4 km entfernten Siedlung Wasser holt,
liegt im Palmenhain von Ghardaia in der Nähe der neuen Moschee



6 KARL BUTER: ÜBER WESEN UND SINN DES HOBUS

(Djama djedid). Sein Unterhalt wird aus dem Erlös des Ernteertrags
einer Anzahl zu seinen Gunsten hobusierter Dattelpalmen bestritten.
In Ben Isguen ließ im Jahre 19 ri ein reicher Mozabite einen Laufbrun-

nen vor dem Stadttor Zenga bauen, dem aus einem im Garten gelegenen
Sodbrunnen das Wasser in einer 4 km langen Röhre zufließt. Er
besteht aus zwei voneinander getrennten Wasserbezugsstellen, einer für
die Männer und einer für die Frauen. Es kommt auch vor, allerdings
sehr selten, daß der Moschee aus Gartenbrunnen Wasserrechte - Kha-

ruba — gestiftet werden. Sie kann diese vermieten und den Erlös für ihre
Werke verwenden. Seit den von den Franzosen mit Erfolg durchgeführten

Tiefbohrungen — die erste gelang im Mzab im Jahre 1937- sind

Trinkwasserstellen in den Siedlungen eingerichtet worden. Reichere

Wasserbezüger ließen an der Außenseite ihres Hauses zur allgemeinen

Benützung einen Wasserhahnen anbringen. Auch viele Händler halten in
ihren Läden stets Trinkwasser für Durstige bereit.

Dem Unterhalt der Moschee und ihrer Einrichtungen, zum Beispiel
der Koranschule, dienen hobusierte Häuser, Ladenlokale, Gärten und

vereinzelte Palmen. Die Häuser und Läden werden von der Moschee —

ihrer jede ist Nutznießerin von einigen wenigen — vermietet. Die Gärten

läßt sie durch einen Knecht (Khammes) bestellen, dessen Arbeit sie

durch ihren Verwalter kontrolliert. Die Pflege, namentlich die

Bewässerung, Düngung und Befruchtung der vereinzelten hobusierten

Palmen, die sich aufviele Privatgärten verteilen, wird von den Stiftern
selber besorgt. Die Moschee sammelt bloß jeden Herbst mit Hilfe bezahlter

Knechte oder von Freiwilligen den Ernteertrag und das Abfallholz

ein, alles in allem oft von über 100 oder 200 Bäumen. Geht ein Baum

zugrunde, so kommt ihr alles Holz zu. Sie braucht dieses für den Unterhalt

ihrer Warmwasserheizung während des Winterhalbjahrs.
Wenn nicht eine ganze Dattelpalme, so wird der Moschee in jedem

Privatgarten doch mindestens von einem bestimmten Baum alljährlich
ein Fruchtstand überlassen, von vielen Familien sogar von jeder ihrer
Palmen — es sind oft deren ro bis 100 — einer. Diese Fruchtstände wer-



UND VERWANDTER INSTITUTIONEN IM MZAB J

den von den Stiftern zuhanden des Ukil, der während der Dattelernte

täglich im Garten anwesend ist, von den Bäumen heruntergeholt. Sie

werden im Speicherraum der Moschee aufbewahrt und dienen der
Ernährung der Armen, doch auch der Koranschüler.

Die Moscheen des Mzab, von Berrian abgesehen, erfreuen sich auch

der Nutznießung von Gärten und Palmen der weit entfernten Oase

Ouargla, die von Mozabiten gekauft wurden, besonders dann, wenn
ihre Gärten im Mzab zu klein waren und darum zur Schenkung von
Palmen und Fruchtständen nicht in Frage kamen. Die Ukil reisen zur Zeit
der Dattelernte dorthin. Die Leute von Berrian, die am Wohnort große
Gärten besitzen, haben in Ouargla keine erworben. Durch die vielen

Stiftungen wird die Moschee in den Stand gesetzt, ihren sozialen

Verpflichtungen nachzukommen, vor allem - in Zusammenarbeit mit den

Sippen — der Armenfürsorge. Ferner vermag sie daraus den Unterhalt
der ihr gehörenden Gebäude (Reparaturen an der Moschee selber und

an der Koranschule, Kauf von Holz, Waschgefäßen, Matten, Totenbahren

usw.) zu bestreiten und durch angemessene Zuwendungen an die

Schriftgelehrten (Azzaba) den reibungslosen Ablauf der kultischen

Handlungen, so des Ausrufens der Gebetszeiten, des Leitens der
Gebete, der Teilnahme an Hochzeitsfeiern usw. zu gewährleisten. Hobus

werden auch zugunsten der eigenen Moschee in den Städten Nordafrikas,

wo zahlreiche Mozabiten als Händler tätig sind, errichtet. So hat

zum Beispiel ein in Tiaret wohnender Mozabite der dortigen Moschee

und Koranschule ein Miethaus zur Nutznießung vermacht, dessen

Erträgnisse ihrem Unterhalt dienen. — Häuser und Palmen werden auch

für die eigene Sippe hobusiert. Diese verwendet die Einkünfte daraus

für ihre Armen, Gebrechlichen, Witwen, Waisen und ferner für den

Unterhalt ihres Männerhauses.

Viele Privatgärten weisen hobusierte Palmen4 auf, deren Ernteertrag
für die Ernährung der Armen bestimmt ist. Der Gartenbesitzer be-

4. Nach M. Mercier (S. ior—112) beträgt die Anzahl der hobusierten Palmen für Ghardaia

ungefähr 4000 und die der Datteltrauben 8000.



8 KARL BUTER: ÜBER WESEN UND SINN DES HOBUS

wahrt diesen in einem besondern Speicher seines Hauses auf und
verteilt davon im Laufe des Jahres nach Gutdünken unter die Armen. Über
diesen Pflichtanteil hinaus verschenkt er gelegentlich noch weitere

Mengen Datteln. Das sind dann, wie M. Mercier mit Recht bemerkt,
nichts anderes als gewöhnliche Almosen (arab. Sadaqa). Als Hobus gelten

überdies fast alle Granatbäume, deren Früchte bei gewissen Krankheiten

heilend wirken. Wer solche braucht, kann sie ohne Umstände

erhalten.
Zahlreiche Hobus stehen im Dienste der Festigung der Gemeinschaft,

des Ausgleichs sozialer Unterschiede und der Sicherung eines

reibungslosen Ablaufs des Alltags. Sie kommen dem einzelnen
Glaubensbruder direkt zugute. Dazu gehören gewisse unentbehrliche

Hausgeräte, wie die Handmühle. Wer keine besitzt, findet leicht die
Möglichkeit, sein Korn in einem Haus mit hobusierter Handmühle - in
jedem Quartier gibt es solche - zu mahlen. Man bittet einfach durch

Klopfen an die Haustüre um Einlaß. Doch ist das nur Mädchen und

Frauen erlaubt. Das Mahlen erfolgt im Hintergrund des Hausganges. Es

ist Sitte, daß die Hausinsassen der Benutzerin der Mühle Trinkwasser
und eine Handvoll Datteln anbieten. Diese stammen von Bäumen her,
die der Hausherr eigens für diesen Zweck ausersah. Ein Teil davon wird
auch verkauft, um aus dem Erlös die Reparaturen der Handmühle,
vielleicht auch einmal eine Neuanschaffung zu bezahlen. Diese Handmühlen

sind an vereinzelten Orten ins Register der Moschee eingetragen,
so zum Beispiel in Melika. Mit ihrem Unterhalt — auch dieses Hobus

soll nicht erlöschen — wird nicht der Stifter, sondern das Haus belastet.

An weiteren Hausgeräten werden zugunsten der eigenen Sippe große,

kostbare hölzerne Platten, die aus der Kabylei stammen, zur
Verfügung gestellt. Sie werden aber nötigenfalls an andere Sippen ausgeliehen.

Man braucht sie bei großen Anlässen, zum Beispiel einem
Hochzeitsfest, zur Verpflegung der vielen Gäste. Auch kupferne Kochtöpfe,
die bis 400 Liter fassen und in denen das Fleisch von drei oder vier Schafen

gekocht werden kann, sind erhältlich, dazu Gabeln und Löffel und



UND VERWANDTER INSTITUTIONEN IM MZAB 9

ferner schöne Teppiche, Wandbehänge, Möbelstücke zum Ausschmük-
ken der Hochzeitsräume. Dazu kommen prachtvolle farbige Burnusse

und Schmuck für den Bräutigam und die Braut (Ringe, Halsketten,
silberne Kugeln für die Haartracht usw.). Diese Gegenstände werden
nach dem Feste dem Eigentümer wieder zugestellt. Er bewahrt sie auf
und hält sie intakt, und nach seinem Tode sein Sohn und später ein
Enkel. Zu solchen Gaben entschließt man sich häufig bei besondern

Ereignissen, zum Beispiel bei der ersten Geburt im eigenen Hausstand.

Dank dieser Hilfen kann das Hochzeitsfest der weniger Bemittelten in
genau gleich feierlichem Rahmen wie das der Reichen durchgeführt
werden. Der Mozabite duldet es nicht, daß bei einem so wichtigen
Anlasse große soziale Unterschiede zutage treten und Neid, Mißgunst und

Minderwertigkeitsgefühle entstehen.

Hobus sind auch die Ziegenböcke. Ihr Unterhalt ist teuer; darum
können sich nur wenige Mozabiten einen solchen leisten. Es wird im
Mzab allen Ernstes behauptet, daß das namentlich ehemalige
Schürzenjäger tun, um auf diese Weise — der Ziegenbock ist Symbol —

begangene Sünden bei Lebzeiten zu büßen. Wer den Bock zum Decken

einer Ziege braucht, kann ihn unentgeltlich holen5.

Nach M. Mercier (S. 113) sind häufig auch Abtritte Hobus. Das mag für
einige wenige des Palmenhains zutreffen. In den Siedlungen selber gibt es

keine solchen. Für wen auch Fremde haben da ja gar nichts zu suchen,
und die einzelnen Häuser sind mit eigenen versehen. Eine Ausnahme

macht bloß Ghardaia, wo Abtritte im Fonduk (Einstellraum für Tiere)
bestehen.

Die Hobus-Institution umfaßt im Mzab die verschiedenartigsten
Gegenstände. Eine besondere Wichtigkeit kommt dem Wasser und der

Dattelpalme zu, also den beiden für das Leben in der Wüste unentbehrlichsten

Dingen. Sodann ist charakteristisch, daß sich das Hobus auf

$. M.Mercier schreibt in La civilisation urbaine au Mzab, Alger 1922, auf Seite 130, daß
die Ziegenböcke der Djemaa (Bürgerrat) gehören. Das stimmt nach meinen Feststellungen
nicht.



IO KARL SUTER: ÜBER WESEN UND SINN DES HOBUS

eine Vielzahl kleiner, beweglicher Gegenstände erstreckt. Das zeugt
für die Armut der Bevölkerung in dieser außerordentlich trockenen,
unwirtlichen Region. Der geographische Faktor spielt somit bei der

Hobus-Errichtung eine ganz ausschlaggebende Rolle. Das Hobus ist das

wichtigste Mittel, um den Helfer-, ja Opferwillen des Mozabiten

anzuspornen. Dadurch, daß es wichtige Aufgaben religiöser, erzieherischer
und sozialer Natur erfüllt, trägt es wesentlich dazu bei, Spannungen
verschiedenster Art innerhalb dieser Gemeinschaft zu mindern und

Gegensätze auszugleichen; es weckt das Gemeinschaftsgefühl und stärkt
die Stammesverbundenheit.

Das Hobus dient im Mzab stets einem frommen oder guten Zweck.
Es ist nicht, wie bei anderen mohammedanischen Riten, zu einem

Werkzeug für persönliche Machenschaften ausgeartet, namentlich zu
einem Mittel zur Beeinflussung des Erbganges, und zwar mit dem Ziel,
die Frauen und Töchter zugunsten der Söhne zu benachteiligen oder

gar auszuschalten. Diese Art von Hobus ist in den Augen des Mozabiten

nichts anderes als eine Heuchelei und Entweihung seines ursprünglichen

heiligen Zweckes.

TNUBA

Mit diesem mozabitischen Wort6, das Wiederkehr bedeutet, bezeichnet

man im Mzab die vom Hausherrn freiwillig eingegangene Verpflichtung,

der Moschee alljährlich zu einem bestimmten Zeitpunkt eine

gewisse Menge Naturalien abzugeben, und zwar hauptsächlich Fleisch

(Schaf- oder Ziegenfleisch) und Kuskus7, doch auch Datteln und Brot.
Vom Kuskus, der die Grundlage der Ernährung bildet, wird verlangt,
daß er sehr gut zubereitet sei. In Ben Isguen ist nicht fertig zubereiteter
Kuskus abzuliefern, sondern bloß die Zutaten dazu und rohes Fleisch.

6. Die Araber sagen Nuba.

7. Kuskus nordafrikanisches National- und Eintopfgericht aus gedämpftem Grieß,
Gemüse und Fleisch.



UND VERWANDTER INSTITUTIONEN IM MZAB II
Auch bei der Tnuba, die als eine besondere, aus Naturalien bestehende

Art von Hobus aufgefaßt werden kann, handelt es sich um eine
unbefristete Zuwendung, die beim Tode des Stifters nicht aufhört8. Damit
das möglich ist, wird mit dieser Verpflichtung — wie beim Stadtbrunnen

— das Wohnhaus belastet. Wer immer dieses zu eigen hat, muß die
Tnuba erfüllen. Säumige werden ermahnt, Verweigerer durch die
Moschee aus der religiösen Gemeinschaft ausgeschlossen. Doch kommt
das kaum vor, denn jeder Hausinhaber — die Geschäftshäuser sind

ausgeschlossen — ist bestrebt, dieser Verpflichtung, so schwer dies manchmal

auch fällt, ganz und zeitig zu genügen. Es ist üblich, daß die
Nachkommen oder Käufer die Tnuba nicht nur übernehmen, sondern auf
dem Hause noch eine weitere, ihr Andenken ehrende errichten. Bei

seiner allfälligen Vermietung wird bisweilen der Mieter, natürlich bei

entsprechender Mietzinsreduktion, zu ihrer Erfüllung verpflichtet.
Wird das Haus abgebrochen und an seiner Stelle ein neues erbaut, so

geht sie automatisch auf dieses über. Wer ein Haus im Araberviertel

kauft, was ausnahmsweise vorkommt, pflegt es gleichfalls mit einer
Tnuba zu belasten. Geht es später durch Verkauf wieder auf einen Araber

über, so hat sie dieser zu erfüllen, falls sie der Verkäufer nicht auf
sein Haus im Mozabitenviertel überträgt. Das macht er aber meistens.

Denn ihre Besorgung durch einen Araber wird nicht gerne gesehen.

Weniger empfindlich ist man in Berrian und Melika. Zwischen Melika
und dem 30 km südlich davon gelegenen, vom Araberstamm der Cha-

amba bewohnten Metlili kam es in der Zeit zwischen 71 r und 726 nach

der Hedschra zu einem Bevölkerungsaustausch. Der Scheich von Melika,
namens Bassaid ou Boubker — von den Arabern Said ben Bakir geheißen

—, überließ einem Teil der Chaamba beim südlichen Eingangstor
einen Viertel seines Ksar zum Wohnen. Diese Ankömmlinge hatten die
auf den Häusern errichteten Tnuba zu übernehmen9. Mit dieser typisch

8. Ähnlich äußert sich M. Mercier (S. 107). Gerade in der Eigenheit, eine Verpflichtung
von unbegrenzter Dauer zu sein, unterscheidet sie sich nach diesem Autor vom Almosen.

9. Diese Auskünfte erhielt ich von Persönlichkeiten aus Melika und Ben Isguen.



12 KARL BUTER: ÜBER WESEN UND SINN DES HOBUS

mozabitischen Institution ist jedes von Mozabiten bewohnte Haus belastet.

In einer so eng geschlossenen und ständig von wirtschaftlichen Nöten

bedrängten Schicksalsgemeinschaft kann sich ihr niemand entziehen.

Man will das auch nicht, gilt sie doch als heilig; nur dann weiß

man sein Haus im Schutze Allahs. Für die Sommerhäuser im Palmgarten

werden keine Tnuba eingegangen.
Die Tnuba sind alte Einrichtungen. Sie gehen auf die Anfangszeiten

der Besiedlung des Mzab zurück. Eine Generation nach der andern hat
sie übernommen, ja nicht selten noch neue hinzugefügt. Auf manch

einem Hause gibt es heute 2-6. Das stellt dann oft eine schwer zu
erfüllende Servitut dar. Doch verkauft man lieber seine Kleider und geht
nackt, hörte ich die Mozabiten oft sagen, als ihr nicht nachzukommen.

Eine einzige Tnuba besteht zum Beispiel aus folgenden Abgaben: 10

bis 20 kg Datteln, ein Achtel bis ein ganzes Schaf, 20—30 kg Kuskus.

Der Eingang wird vom Ukil - manchmal sind es auch deren zwei, wie
in Ghardaia - an Hand des Registers überprüft. In ihre Verwaltung und

Errichtung mischt sich die Gerichtskanzlei nicht ein.
Obwohl die Mozabiten die Tnuba als ein Hobus auffassen, so ziehen

sie zwischen ihr und den übrigen Hobus einen klaren Trennungsstrich.
Sie ist für sie etwas ganz Besonderes und Einmaliges, das kein anderes

Volk kennt. Sonderbarerweise erfolgt ihre Erfüllung auf den Friedhöfen.

Da gibt es deshalb größere, aus Stein und Mörtel solid angelegte,

geweißelte Plätze (Msalla), wo die Leute, und zwar aus allen Sippen10,

mit ihrer Ware eintreffen. An diesen Zusammenkünften (Maruf11), die

10. So wichtig diese Sippen im Leben der Mozabiten auch sind, auf den Friedhöfen spielen

sie keine Rolle, von einer kleinen Ausnahme abgesehen. Beim Maruf, der auf dem ältesten

Friedhof von Ghardaia, namens Baba Sad (wenig oberhalb der Siedlung, auf der rechten
Talseite, am Fuße eines ijom hohen Hügels mit der Ruinenstadt Baba Sad) stattfindet,
sammeln sich die Angehörigen der Gründersippe (Uled Bahmed) von Ghardaia auf dem ältesten

Friedhofgelände, wo heute noch aus dem 11. Jahrhundert stammende Gräber zu erkennen
sind, während die später zugezogenen Sippen den neueren Abschnitt besuchen.

11. Die Mozabiten und ebenso die im Mzab wohnenden Araber bezeichnen alle
Zusammenkünfte, an denen Mitglieder des geistlichen Kollegiums der Moschee anwesend sind und
Almosen verteilt werden, m. a. W. die religiösen Charakter haben, als Maruf.



UND VERWANDTER INSTITUTIONEN IM MZAB I3

immer an einem Freitag, dem heiligen Tag der Mohammedaner,
stattfinden, nehmen auch die Azzaba teil und ferner ehemalige und

gegenwärtige höhere Koranschüler (Iru, Mehrzahl Iruan). Wer von diesen

nicht dabei sein kann, hat sich beim Scheich zu entschuldigen ; nur triftige

Gründe, wie Krankheit oder Ortsabwesenheit, werden anerkannt.

Wer eine Tnuba eingeht, hat sich für einen ganz bestimmten Friedhof
seiner Siedlung zu entscheiden ; im allgemeinen ist es der der Vorfahren.

Lasten auf einem Hause mehrere Tnuba, so ist in der Regel ihrer
jede für einen andern Friedhof bestimmt oder für einen andern Gebetsplatz

im ein und selben Friedhof. Auf jedem Friedhof findet alljährlich
mindestens eine Zusammenkunft statt, bei manchem auch zwei oder

drei, wie auf Sidi Aissa, dem größten Friedhof von Melika. Ben Isguen
führt im ganzen acht Maruf durch, El Ateuf zehn, Ghardaia mit seinen

19 Friedhöfen 34. Die meisten fallen ins Winterhalbjahr, in die Zeit
von anfangs Dezember bis Ende März, so in Melika von seinen 1 r deren

12, in Ben Isguen alle (Monate Januar und Februar). Guerrara begnügt
sich mit drei Zusammenkünften (zwei im Winter und eine im Sommer)
und Berrian, das nur einen einzigen ibaditischen Friedhof besitzt, mit
bloß zwei (je eine im Frühjahr und Sommer). Dieser fortschrittlich
gesinnte Ksar hält sie seit 1945 nicht mehr auf dem Friedhof ab, sondern

in der Siedlung selber bei der Moschee. Die Leute empfinden diese

Neuerung als bequem ; auch ist man, wie sie sagen, sicher, keine Gräber

zu verletzen. Die Friedhöfe werden immer in gleicher Reihenfolge
aufgesucht. Wann der einzelne an die Reihe kommt, wird in der
Moschee bekannt gegeben. Der Scheich von Berrian richtet sich dabei,
soweit das möglich ist, nach dem Stand der Tier- bzw. Fleischpreise.
Sind diese, wie etwa im Winter 1954/rr, hoch, so wird der Winter-
Maruf, der normalerweise im März stattfindet, in den April oder gar in
den Mai hinein verlegt, das heißt in eine Zeit mit sinkenden

Fleischpreisen.

Bei Zusammenkünften auf kleineren Friedhöfen geht die Zahl der

Spender in die Dutzende, bei solchen auf größeren in die Hunderte, so



14 KARL BUTER: ÜBER WESEN UND SINN DES HOBUS

etwa auf Ammi Said in Ghardaia, oder auf Bahmane in Ben Isguen. In
Melika nehmen am Maruf auf dem Friedhof Bassaid ou Boubker auch

die ortsansässigen Araber teil. Was bei einem solchen Treffen an Kuskus,

Datteln und Brot aus fast allen Häusern, aus dem einen mehr, aus

dem andern weniger, zusammengetragen wird, ist ganz erstaunlich, so

nach A. Calassanti-Motylinski" auf Ammi Said 240 hl Kuskus und
Fleisch von 630 Schafen. Ich hatte 195s Gelegenheit, auf diesem Friedhof

dem Maruf kebir, der in Ghardaia die Winterspenden abschließt,
beizuwohnen. An dieser «großen Zusammenkunft» nahmen alle fünf
Siedlungen des Oued Mzab teil. Die Azzaba und Iruan von Ghardaia

begaben sich schon am Donnerstag abend - das ist für die Mohammedaner

der Beginn des Freitags - auf den Friedhof, um dort, in Kreisen
sitzend, während der ganzen Nacht und des ganzen darauffolgenden Tages
Suren zu rezitieren und um zu beten. Zur Vornahme der rituellen
Waschungen und zum Trinken hatten sie eine Anzahl Wasserschläuche

hingetragen. Im Laufe des Freitagnachmittages fanden sich aus Ghardaia

viele hundert Männer, von ihren Söhnen begleitet, ein, doch nur
verschwindend wenige aus den andern Ksur. Sie trugen auf großen Platten
Kuskus herbei, die einen auf dem Haupt, die andern auf dem Rücken,
die dritten auf Eseln und Maultieren. Auf dem Gebetsplatz - er darfnur
barfüßig betreten werden — gruppierten sich die Schriftgelehrten und

um sie herum die Weltlichen, dabei ihre mit einem roten Tuch (Men-
dil) bedeckten Kuskusplatten vor ihren Füßen. Ein höchst eindrückliches

und eigenartiges Bild, bei hereinbrechender Nacht dieses Heerlager

friedlicher, in weiße Gandura (Überwurf) gehüllter und eine weiße

Scheschia (eine Art Turban) tragender Männer. In großer Zahl waren
auch arme Araberkinder mit leeren Tellern und Töpfen eingetroffen.
Von einer niedrigen Anhöhe des Friedhofes aus, in deutlichem Abstand

zur Männerwelt, schauten ein paar Dutzend Frauen, sie alle bis zur
Unkenntlichkeit verhüllt, dem seltsamen Schauspiel zu. Waren es alte

Mozabiten- oder Araberfrauen Die in die Hunderte gehenden Natural-

12. A. de Calassanti-Motylinski: Guerrara depuis sa fondation, Alger 188;, 66 Seiten.



UND VERWANDTER INSTITUTIONEN IM MZAB IT

gaben wurden von den Ukil nicht überprüft13, vielleicht dieser großen
Anzahl wegen. Stillschweigend nahmen sie an, jeder hätte seiner Pflicht

genügt. Geraume Zeit nach Sonnenuntergang wurde von ihnen das

Zeichen gegeben, den Kuskus freizulegen. Die Schriftgelehrten hoben da

und dort etwas Fleisch von den Platten ab, im ganzen jeder einzelne

ein paar Kilogramm. Und die Kinder sprangen in den Gebetsplatz hinein

und bettelten um Gaben. Jedermann gab und aß auch ein klein wenig

von der Speise aus der Hand. Wenig später — nach etwa einer
Viertelstunde — wurde auf ein neues Zeichen hin die Verteilung eingestellt
und der Kuskus wieder zugedeckt. Die Zusammenkunft war beendigt.
Ein ganzer Strom von Männern und Tieren kehrte, immer noch schwer

beladen, in die nahe Siedlung zurück. Nur ein kleiner Teil des

Mitgebrachten war verschenkt worden. Einige Dutzend Männer blieben
zurück und gruppierten sich auf dem Platz in langen, eng geschlossenen
Reihen zum Gebet. Eswarunterdessen völlig Nacht geworden. Nachdem
Gebet brachen auch sie auf. Es schien mir, als hätte dieser Marufkebir vor
allem den Zweck, der Toten zu gedenken und den Kuskus zu segnen.

Warum die Tnuba Jedes Haus trägt durch sie seinen Dank und seine

Schuldigkeit an die Moschee ab, im besondern an die Azzaba für ihre

geleistete Arbeit im Dienste der Religion und der Gemeinschaft. Darum

erhalten sie den Hauptanteil, namentlich alles Fleisch. Was bleibt,
gehört den Armen. Das erlaubt diesen, den Winter, die wirtschaftlich
schlimmste Jahreszeit, ohne Hunger zu überstehen. Die Tnuba
erscheint somit als ein Mittel zur Bekämpfung der Not und der sozialen

Spannungen innerhalb der eigenen Reihen. Sie steht, wie mir immer
wieder versichert wurde, vor allem im Dienste der Armenfürsorge und
der Nächstenliebe. Für M.Mercier ist «die Abgabe von Eßwaren auf
den Friedhöfen dazu bestimmt, die Versorgung der Siedlung mit wich-

13. A. de Calassanti-Motylinski schreibt, daß jeder Mozabite seine Last zu Füßen des

Ukil stelle, der sie an Hand des Registers auf ihre Vollständigkeit überprüfe. Wie ich in
Ghardaia feststellen konnte, gab man sich auch bei den kleineren Zusammenkünften mit
einer sehr oberflächlichen Kontrolle zufrieden.



l6 KARL BUTER: ÜBER WESEN UND SINN DES HOBUS

tigen Mahlzeiten während des Winters sicherzustellen» (S.112). Der
Autor denkt dabei, wie seine weiteren Ausführungen dartun, an die

Bevölkerung schlechthin, in erster Linie aber an die Geistlichen, dann an
die bei der Verteilung anwesenden Weltlichen und, im Gegensatz zu
meinen Beobachtungen, zuletzt an die Armen.

Es ist schwierig, in den ganzen Fragenkomplex, den die Tnuba
aufwirft, Klarheit zu bringen. Gewiß ist, daß es sich, mindestens heute
und wohl schon seit langem, um eine wichtige religiöse Einrichtung
handelt. Das geht schon daraus hervor, daß am Maruf die ganze Halga

Kreis) — so wird das Kollegium der Moschee genannt — teilnimmt,
und er auf geheiligter Erde stattfindet. Man will an diesem Tage inmitten

der Verstorbenen weilen. Es ist in den Augen vieler Mozabiten
auch eine Art Totenehrung und ein Anlaß zur Stärkung des

Zusammengehörigkeitsgefühls und des Clangeistes.
Die genannten Gründe, so viel sie auch für sich haben, vermögen

aber diese eigenartige Institution nicht zu erklären. Ich kam auf Grund

von Gesprächen und Nachforschungen, die ich in engem Kontakt mit
dem Scheich von Berrian, namens Abderrahman durchführte, zum
Schluß, daß der Tnuba letzten Endes ein geographischer Sachverhalt

zugrunde liegt. Dieser ist aber seit Jahrzehnten, infolge einer Veränderung

der politischen Struktur der algerischen Sahara — Besetzung durch
Frankreich - völlig in Vergessenheit geraten. Dafür trat um so nachhaltiger

das religiöse Moment in den Vordergrund.
Worin besteht nun dieser geographische Sachverhalt Ganz kurz

gesagt in der Natur der mozabitischen Landschaft ; in der Tatsache ihrer
extremen Trockenheit, Unfruchtbarkeit und auch Abgeschiedenheit.
Die Mozabiten leben hier in hartem Existenzkampf, völlig auf sich

gestellt, und von den wirtschaftlichen und kulturellen Zentren weit
entfernt. Sie leben aber hier nicht allein, sondern mit Nomadenstämmen

zusammen, die ebenfalls, ja sogar noch weit mehr die Lebensfeindlichkeit

dieses Erdraumes zu spüren bekommen. Nicht in festen Siedlungen

mit schützendem Haus wohnend, sind sie der Unbill der Witterung



UND VERWANDTER INSTITUTIONEN IM MZAB I7

noch unmittelbarer ausgesetzt. Und wenn die Regen im Winterhalbjahr

ausbleiben, was oft vorkommt, versiegen die Sodbrunnen und
gehen die Weiden ein. Dann hebt ein großes Tiersterben an, das an die
Wurzel ihrer Existenz rührt. So in Not und Verzweiflung getrieben,
was tun Früher, vor der französischen Besetzung, griff der Nomade

zum letzten Mittel : er fiel in die Oasen ein, in die Siedlungen mit ihren
vollen Speichern. So auch im Mzab. Dann sah sich der Mozabite dem
Nomaden ganz allein gegenübergestellt, ohne irgendwelche Aussicht
auf fremde Waffenhilfe. Ja, auf ihn hatte es der Nomade, wie die
Geschichte des Mzab deutlich zeigt, ganz besonders abgesehen, ist er doch

in den Augen dieser arabischen Stämme von fremder Rasse und Sprache
und auch nicht von der gleichen Glaubensrichtung. Kein Mittel blieb
unversucht, um ihn auszuplündern, ja auszurotten. Der Nomade

belagerte seine Siedlungen, schnitt ihm das Trinkwasser ab und drang in
seine Palmengärten ein. In Zeiten ausgesprochener Trockenheit hieß es

also für den Mozabiten auf der Hut sein. Anders in normalen Jahren,

wenn es der Herde gut ging. Dann war der Nomade, der Tiere, Butter,
Milch und Käse zum Verkauf nach der Oase brachte, gern gesehen ; er
belebte auch den Handel, indem er dem Seßhaften Korn, Datteln, Zuk-
ker und Gewebe abkaufte.

Der Mozabite hatte im ureigenen Interesse allen Grund, sich mit
dem Nomaden auf guten Fuß zu stellen. Er brauchte ihn auch als

Beschützer und Helfer auf seinen Reisen nach dem algerischen Norden.
Denn wie der Nomade besaß niemand Wüstenerfahrung. Er kannte alle

Pisten durch die unermeßliche Weite, alle Brunnen und Etappenorte,
und ferner die Sitten und Durchgangsrechte, die bei den verschiedenen

Nomadenstämmen in Brauch waren ; er war auch in der Lage, die Trag-
und Reittiere für die weiten Reisen zu stellen; kurz und gut, der
Nomade bestimmte das Gesetz der Wüste ; auf ihn war der Mozabite

angewiesen.

Aus dieser Zwangslage heraus könnte einst die Tnuba entstanden

sein. Mit diesem Mittel hätte der Mozabite den Ausbruch von Feind-



l8 KARL BUTER: ÜBER WESEN UND SINN DES HOBUS

Seligkeiten von Seiten der Nomaden in trockenen Jahren verhindern

wollen, indem er ihm den wichtigsten Beweggrund entzog: die
wirtschaftliche Not, den Hunger. Denn diese Speisungen waren wohl in
erster Linie für ihn bestimmt ; sie dienten allerdings auch der Linderung
der Not in den eigenen Reihen. Bezeichnenderweise finden sie - von

wenigen Ausnahmen abgesehen — in regelmäßigen Intervallen im Winter

statt, während welchem die Nomaden im Mzab weilen. Nicht
weniger charakteristisch ist ihre Durchführung auf den Friedhöfen, also

vor der Stadt. Denn der Mozabite hat eine ausgesprochene Abneigung,
Fremde, auch Araber, innerhalb der Stadtmauer zu sehen. Überdies
gewährleistete der Friedhof als heiliger Ort einen reibungslosen Ablauf
dieser Veranstaltung. Der Tnuba mußte aber—und es ist auch heutenoch

so — im Zusammenhang mit den Nomaden eine weitere große Bedeutung

zukommen. Sie war nämlich in starkem Maße geeignet, deren

Markt zu beleben, waren sie es doch, die die Schafe lieferten und vor
dem Aufkommen des Frachtwagens auch das Getreide aus Nordalgerien
zuführten. Die Tnuba könnte ein wirksames Mittel gewesen sein, die
Nomaden bei guter Laune zu erhalten.

Es kann kein Zweifel darüber bestehen, daß die Tnuba von der
Moschee ins Leben gerufen wurde. Im Schatten dieser Autorität hat sie als

ein Gott wohlgefälliges Werk bei der Bevölkerung Eingang und

Verwurzelung gefunden. Sie lebt zän weiter, obwohl sie seit der französischen

Besetzung der algerischen Sahara ihren wahren Sinn und Wert
verloren hat. Vielleicht wird sich deshalb mit der Zeit ihre Durchführungsart

ändern. So hofft der Scheich von Berrian, die Bevölkerung
durch Aufklärung dazu zu bringen, die Anzahl und den Umfang dieser

Abgaben einzuschränken zugunsten anderer Einrichtungen. Gewiß

müssen die eigenen Armen gespeist werden ; dafür sind aber nicht mehr
diese Riesenmengen von Naturalien notwendig. Sie sollten durch einen

Tribut in Form von Bargeld abgelöst werden, aus dem sich zum
Beispiel eine Schule für die berufliche Ausbildung der Knaben, ganz
besonders der armen, gründen und unterhalten ließe. Dieser Scheich hält



UND VERWANDTER INSTITUTIONEN IM MZAB I9

eine Reform für möglich, weil auch er auf Grund vonQuellenstudien
davon überzeugt ist, daß es sich bei der Tnuba im Grunde genommen,
mindestens ursprünglich, um keinen religiösen, sondern um einen in
erster Linie politisch-wirtschaftlich motivierten Brauch handelte.
Schon heute kommt es in Berrian dann und wann vor, daß der Erbauer
eines neuen Hauses auf diesem keine Tnuba mehr errichtet, sich dafür
aber verpflichtet, alljährlich eine bestimmte Summe Geldes für einen

guten Zweck, etwa für eine Berufsausbildung, zu spenden.
Im Mzab gibt es noch eine andere, auch auf den Wohnhäusern

lastende Form der Tnuba. Sie stellt eine Art Moscheesteuer dar. Sie umfaßt

auch die Abgabe von Kuskus, Brot und Datteln, darüber hinaus

aber noch die von Trinkwasser und Brennöl. Viele Häuser haben zu
bestimmten Zeiten, vor allem während des Fastenmonats, täglich eine
genau festgesetzte Anzahl Schläuche (Gerba) Trinkwasser der Moschee

zuzuführen. So bekommt die Moschee von Ghardaia während des

Ramadan täglich deren 80. Da sie, wie auch andere, heute aber Wasser

vom Wasseramt bezieht, hat sie diese Abgaben in einen entsprechenden

Geldbetrag zur Deckung des Wasserzinses umgewandelt. Ferner sind

im Fastenmonat, doch auch an bestimmten Festtagen, etwa am Aid el

kebir, kleinere Mengen Brot (z. B. 2 kg) und Datteln (z. B. î r kg)
abzuliefern. Der Ukil nimmt alle Spenden entgegen und kontrolliert und

registriert sie. Sie dienen wiederum zur Ernährung der Azzaba, Iruan und

Armen, die während den Fasten- und Festtagen fast ununterbrochen in
der Moschee weilen.

Mit dem abzuliefernden Brennöl wird die Moschee erleuchtet, so

wenigstens noch in Ben Isguen. Die andern Moscheen haben auf
elektrisches Licht umgestellt. Dessen ungeachtet wird an der Abgabe
festgehalten. Denn dieses Ol kann die Moschee verkaufen und aus dem Erlös

die Kosten für andere Anliegen bestreiten. Ghardaia nimmt an
Stelle von Ol auch Brot und Datteln entgegen.

In Ben Isguen wird das Ol am Geburtstage des Propheten Mohammed
bei einbrechender Nacht von unzähligen Männern und Knaben, die da-



20 KARL BUTER: ÜBER WESEN UND SINN DES HOBUS

bei Verse aus dem Koran singen, in brennenden Lampen zur Moschee

gebracht. Welch ein eindrucksvolles Bild, wenn in den schmalen,

winkligen Gassen Hunderte von Lichtern auftauchen In der Moschee

wird dieses Ol — im ganzen ungefähr 100 Liter — in bereitgestellte
Gefäße geleert. Diese Spende stellt hier aber keine Tnuba dar, sondern

eine spontane Gabe.

TESTAMENT

Mit eintretender Geschlechtsreife, im Alter von 12—14 Jahren, beginnen

für beide Geschlechter die religiösen Pflichten, bestehend vor
allem in der Erfüllung der Gebete und Fastengebote. In diesem Augenblicke

wird häufig ein Testament (arabisch Wassiya), ein in den Augen
der Mozabiten hochwichtiges Schriftstück verfaßt. Seine Ausstellung
wird nicht selten etwas verzögert, hat aber spätestens bei der Verheiratung

— die Knaben heiraten im allgemeinen mit 16, die Mädchen mit
14 Jahren — zu erfolgen, bei der Frau jedenfalls, wie A.-M. Goichon14

(S. 142) erwähnt, vor der Geburt des ersten Kindes.

Auf Veranlassung des Vaters — bei dessen Ausfall auf Veranlassung
des nächsten männlichen Verwandten — wird vor dem Cadi im Beisein

von zwei Zeugen das Testament aufgesetzt. Der Erblasser pflegt seinen

Inhalt im Laufe der Jahre, nachdem er wirtschaftlich selbständig geworden

ist und sich damit auch seine materielle Lage meist verbessert hat,
durch wichtige Zusätze zu ergänzen, ausnahmsweise, bei Verringerung
seiner Einkünfte und Vermögenswerte, auch eine Bestimmung zu
streichen. Denn die im Testament niedergelegten Wünsche und Forderungen

müssen bei seiner Eröffnung unbedingt erfüllbar sein. Eine erste

wichtige Ergänzung bringt der Testator, ist er ein Mann, im allgemeinen

im Alter von 22—30 Jahren an, eine weitere häufig in vorgerückterem

Alter, etwa zwischen 40 und ro Jahren, und eine dritte nicht selten

kurz vor dem Tode.

14. A.-M. Goichon : La vieféminine au Mzab, Paris 1927 und 1931.



UND VERWANDTER INSTITUTIONEN IM MZAB 21

Welches ist der Sinn des Vermächtnisses? Nicht, woran wir wohl
zuerst denken, der, in die Erbfolge einzugreifen. Diese regelt sich von
selber auf Grund des islamischen Erbrechtes. Sein einziger Zweck
besteht darin, religiöse Anliegen zu erfüllen. Es ist, wie L.Milliot15
(S. 190) mit Recht sagt, ein Mittel, Zeugnis abzulegen für seinen Glauben.

«Sterben ohne Testament ist eine Sünde; das bedeutet, sterben
außerhalb der Gemeinschaft der Gläubigen.» Für den Mozabiten ist es

ein Mittel, um der Gnade Allahs teilhaftig zu werden. Kommen doch

die darin gemachten Zuwendungen hauptsächlich der Moschee, letztlich

der Gemeinschaft zugute. So seit Jahrhunderten. Das Testament

hat sich bis zum heutigen Tage - L. Milliot gibt auf Seite 191 die
Abschrift eines alten Vermächtnisses wieder — sowohl in der Art der

Zuwendungen als in deren Ausmaß und Begründung kaum geändert. Diese

Zuwendungen bestehen immer noch fast ausschließlich aus Naturalien,
wie Getreide, Datteln, Vieh — ein Beweis dafür, daß hinsichtlich
materieller Belange das Denken in Naturalien dem Wüstenbewohner näher

liegt als das Denken in Geld. Diese Güter bedeuten ihm wahre
Lebenssubstanz; sie bleiben in seinen Augen über Zeit und Raum hinweg
wertmäßig auch immer gleich; Geld ist nur Ersatz und im Werte
schwankend.

Die Schenkungen zugunsten der Moschee dienen ihrem Unterhalt,
in erster Linie dem ihrer Schriftgelehrten. Wohl leisten sie ihren
Dienst grundsätzlich ehrenamtlich, können diesen aber in vielen Fällen

nur dann erfüllen, wenn sie mit Geschenken bedacht werden.
Für jede Gemeinschaft stellt sich die Frage der Armenfürsorge. Der

Mozabite löst sie auf freiwilliger Basis. Der Gedanke, die erforderlichen

Mittel durch eine obligatorische Steuererhebung aufzubringen,
ist ihm fremd und unerträglich. Diese Freiwilligkeit ist aber nicht
selbstlos ; sie wird genährt durch das unfehlbarste Mittel : die Religion.
Die Armen und die Moschee zu beschenken, ist ein Allah wohlgefälli-

1 r. L. Milliot : « Recueil de délibérations des djemaa du Mzab. > Revue des Etudes Islamiques,
Paris 1930, S. 171-230.



22 KARL BUTER: ÜBER WESEN UND SINN DES HOBUS

ges Werk. Darum tut man es und hofft dabei, sich die Gnade des Himmels

zu verdienen. Die gute Tat erfolgt somit vorwiegend aus einem

egoistisch-spekulativen Beweggrund heraus. Der Mozabite denkt dabei

an den Tod und an das Jenseits. Das Vermächtnis hat, auf der Religion
fußend, einen obligatorischen Charakter. Die Art und das Ausmaß

seiner Ausstattung ist aber jedem freigestellt; er muß das mit seinem

eigenen Gewissen ausmachen. Doch bestehen gewisse, durch die Tradition

im Volksbewußtsein verankerte Gepflogenheiten, an die sich zu
halten Stolz, Ehre und Ansehen gebieten. In dieser relativ kleinen,
überschaubaren Gemeinschaft, die auf siedlungsgeographisch eng
begrenztem Raum lebt, kommt jede Einzelpersönlichkeit noch voll zur
Geltung. Nicht nur kennt man sich zu einem guten Teil gegenseitig,

jeder kann im wesentlichen auch in seiner ganzen Existenz mit allen
ihren Aspekten, sowohl den wirtschaftlichen, als auch politischen,
religiösen, sozialen und rechtlichen, erfaßt werden. Überdies sind alle

vom gleichen Gefühl der Zusammengehörigkeit und Schicksalsverbundenheit

beseelt.

Die Dotationen im Vermächtnis müssen der persönlichen
Vermögenslage angemessen sein. Man hält aus vielerlei Gründen, wie
Geltungsdrang, Ehrgeiz, Familienansehen, Sippengeist, Neid, auch darauf.

Man liebt es, wenn über die Größe der Schenkungen Aufhebens
gemacht wird; die Wohltätigkeit ist laut und aufdringlich. Wohlhabende
Mozabiten vermachen nicht selten zugunsten der Armen r-6 Doppelzentner

Weizen, 10—20 Doppelzentner Gerste, 10—20 Schafe und dazu

noch eine Geldsumme. Diese Gaben werden nach dem Tode des

Erblassers nach und nach vor seinem Hause an diese verteilt. Was Armut
ist, wird nicht definiert. Jedem steht es frei, von diesen Gaben zu
empfangen ; er muß das mit sich selber ausmachen.

Im Mzab besteht die Gepflogenheit, bei der Beerdigung an alle
Teilnehmer — oft sind es viele Dutzende — Brot und Datteln zu verteilen.
Ob reich, ob arm - es gehört sich, die Gaben anzunehmen. Alle Männer

kehren mit einem Klumpen Datteln vom Friedhof in die Siedlung



UND VERWANDTER INSTITUTIONEN IM MZAB 23

zurück. In der Zwischenzeit hat eine gleiche Verteilung im Hause des

Verstorbenen an die Frauen, die dort ihr Beileid der hinterlassenen

Gattin und deren Töchtern ausdrückten, stattgefunden16. Heute werden

gelegentlich an Stelle dieser Speisen Geldsummen verteilt, zum

Beispiel an jeden Anwesenden ioo französische Franken. Diese zur
Verteilung gelangenden Gaben sind gleichfalls testamentarisch festgesetzt.

So auch die Mengen Korn, Datteln und Gemüse zur Zubereitung
eines Leichenmahles für Freunde und Familienangehörige17. Dieses hat

nach der Beisetzung, meist am Abend, im Trauerhause stattzufinden.

Häufig wird im Testament auch eine bestimmte Geldsumme für
Koranrezitationen, die dereinst auf dem Grabe des Testators vorzunehmen

sind, ausgesetzt. Diese ist manchmal so groß, daß ein oder mehrere

Korankundige (Tolba) während vieler Tage je eine oder zwei Stunden dieser

Aufgabe obliegen können, in besonderen Fällen sogar während drei
oder vier Monaten, wenn nicht gar einem ganzen Jahr. Es melden sich für
diesen Dienst mit Vorliebe arme, kranke, häufig auch erblindete Tolba.
Oft wird vom Testator noch eine neue Tnuba auf seinem Hause errichtet

zugunsten des Friedhofes, auf dem er einst beigesetzt werden wird.
Was kräftig dazu beiträgt, das Vermächtnis am Leben zu erhalten,

ist die Vorstellung des Mozabiten, daß durch Gaben Fehler und Sünden

vor Gott und den Menschen wieder gutzumachen sind. Auch aus

diesem Grunde werden immer wieder Zusätze angebracht. Der eine will
auf diese Weise unterlassene Gebete und vernachlässigte Fastentage
sühnen, der andere die Beleidigung und Beschimpfung von Drittpersonen,

die Ablegung falschen Zeugnisses, zur Schau getragene Mißgunst,
Heuchelei, Hoffart usw. Im Testament wird manchmal überdies, wie
L.Milliot18 (S. 192) schreibt, eine Geldsumme «für das Ehebett», also

für die eigene Frau, festgesetzt zur Sühne der Fehler, die der Mann be-

16. Erwähnt in L.Milliot: «Recueil de délibérations des djemaa du Mzab», S. 191.
17. Dieses Beispiel stammt aus dem in der Broschüre von L.Milliot abgedruckten Testament,

S.191-192.
18. Dieser Autor betont gleichfalls die Wichtigkeit dieser Sühnelebtungen zur

Wiedergutmachung von Fehlern.



24 KARL BUTER: ÜBER WESEN UND SINN DES HOBUS

ging, indem er seiner Frau während der Menstruation zu nahe trat. All
diese Sühneleistungen heißen Kaffara (arabisch). Sie können ins Testament

aufgenommen werden ohne nähere Begründung; das Geheimnis
soll gewahrt bleiben. Die Hauptsache ist die Wiedergutmachung.

Ist der Erblasser nicht in Mekka gewesen, so kann er durch letztwillige

Verfügung die Ausführung einer Pilgerfahrt dorthin durch eine

Drittperson, die in seiner Vertretung reist, unter Ansetzung einer
entsprechend hohen Reisesumme anordnen. Die Fahrt darf aber erst nach

seinem Tode angetreten werden. Mit ihrer Ausführung wird eine

vertrauenswürdige Person - es melden sich hiefür immer ärmere Männer -
betraut. Was sie am ausgehändigten Reisegeld einspart, gehört ihr.
Über die Dauer der Reise bestehen keinerlei Vorschriften. Ist Mekka
bzw. Arafa erreicht, so erhält der Verstorbene nachträglich den Titel
Hadj. Der in Vertretung pilgernde Mann selber geht dabei leer aus.

Will er auch Hadj werden, so muß er vom Mzab aus in seinem Namen —

und nicht in Vertretung - in einem der folgenden Jahre eine zweite
Fahrt unternehmen. Es gibt für ihn aber noch eine andere Möglichkeit.
Er kann in Mekka, falls ihm das die Mittel erlauben oder er Verdienst

findet, bis zum folgenden mohammedanischen Kalenderjahr bleiben.
Die offizielle Wallfahrt findet nämlich nur einmal im Jahr, am Anfang
des letzten Monats des islamischen Mondjahres statt.

Ins Vermächtnis werden ferner kleinere Wünsche eingetragen, zum

Beispiel über die Qualität des Totenhemdes, über die Art der Beschen-

kung treuer Diener, der Totenwäscher, der Ersteller des Grabes und
der Männer, die nach der Beerdigung die Totenbahre zur Moschee

zurücktragen usw. Es sind der Bestimmungen oft so viele, daß für deren

Vollzug eine versierte Person eingesetzt werden muß. Wer das sein

soll, wird gewöhnlich vom Testator zum voraus festgelegt. Oft ist es

der älteste Sohn. Beim Ableben des Vaters ist es seine erste Pflicht, in
Anwesenheit des Cadi das Testament zu eröffnen.

Der Mozabite ist vom Wunsche beseelt, dereinst in der Heimat

beigesetzt zu werden. Sein Leichnam soll, wird er auswärts vom Tode



UND VERWANDTER INSTITUTIONEN IM MZAB 2r

überrascht, dorthin übergeführt werden. Zwar bestehen in den

wichtigsten Städten Algeriens mozabitische Friedhöfe. Doch sie weisen
kaum ein Grab auf. Zur Deckung der Überführungskosten wird im
Testament eine bestimmte Geldsumme ausgesetzt.

Es kommt häufig vor, daß der sterbende Mozabite das Verlangen
verspürt, sein Testament zu ergänzen, vielleicht zur Wiedergutmachung
gewisser Sünden. Er läßt darum zwei Tolba, die als Zeugen und Notare
walten, zu sich rufen. Sie helfen dem Sterbenden, der sein Gewissen

erforscht und vielleicht auch in Seelennöten steckt, durch Zureden und

gewisse Fragestellungen, wie zum Beispiel die, ob er die Gebets- und

Fastenpflichten auch wirklich immer peinlich genau erfüllt habe. Darin

darf man aber nichts anderes als einen wohlwollenden Beistand

einem Sterbenden gegenüber sehen. Wird dieser von irgendeiner
Ungewißheit geplagt, so macht er vielleicht von der Möglichkeit Gebrauch,
diese mit den Tolba zusammen abzuklären. Er kann zu diesem Zwecke
auch den Scheich der Moschee an sein Sterbebett rufen.

Auf die Wichtigkeit des Testaments haben verschiedene Autoren in
kurzen Bemerkungen hingewiesen. Sie brachten mit ihm aber unrichtige

Gedanken und Vorstellungen in Zusammenhang, etwa die, dieser

am Sterbebett erfolgende Akt sei eine Art Beichte, der der katholischen

Kirche nicht unähnlich. «Die öffentliche Beichte», schreibt
R. Poittier19, «ist obligatorisch im Angesicht des Todes; sie muß für
die sterbende Frau von einem Mann abgenommen werden.» Einer
ähnlichen Auffassung neigt E.Masqueray10 zu. Doch diese Auffassung

stimmt nicht. Ich pflichte der Meinung von L.Milliot (S. 190) bei:
«Die Religion der Abaditen fordert nicht das Eingeständnis von geheimen

Sünden.» Es handelt sich am Sterbebett, wie ich immer wieder
vernehmen konnte, einfach um eine peinlich genaue Gewissenserforschung,

wie sie in solch schweren Augenblicken auch unzählige Fromme

anderer Glaubensbekenntnisse anstellen. Dieser letzte Willensakt

19. R.Poittier: Histoire du Sahara, Paris 1947.
20. Siehe in A.-M. Goichon: La vieféminine au Mzab, S. 237.



26 KARL BUTER: ÜBER WESEN UND SINN DES HOBUS

hat mit der Beichte im katholischen Sinne schon darum nichts zu tun,
weil auf ihn keine Absolution erfolgt. Dieser Begriff ist dem Mozabiten
unbekannt. Freilich finden sich Tolba ein, doch niemals in der Eigenschaft

als Beichtväter, sondern als Notare, die über alle bei der Abfassung

eines Testaments erforderlichen Formalitäten auf dem laufenden

sind. Ohne ihre Unterschrift werden die Bestimmungen des Testators

nicht rechtskräftig. Daß sie auch ans Sterbebett der Frau kommen, hat
seinen Grund darin, daß es keine des Schreibens kundige und in
rechtlichen Dingen bewanderte Frauen gibt, die als Notare walten könnten.
Die Männer versuchen von einem Nebenraume aus mit der sterbenden

Frau ins Gespräch zu kommen. Ist das nicht möglich, so begeben sie

sich in die Nähe ihres Bettes, ohne sie allerdings zu sehen.

Das Testament ist derart wichtig, daß es der Mozabite, wenn er auf
Reisen geht, stets mit sich trägt. Denn wo und wann immer ihn der
Tod ereilt, muß sein Inhalt ohne Verzug zur Kenntnis und vielleicht
auch schon zur Ausführung gelangen, zum Beispiel wenn darin die

Überführung des Leichnams in die Heimat gefordert wird.
Durch das Vermächtnis fließt ein ansehnlicher Teil des persönlichen

Vermögens der Allgemeinheit und deren Institutionen zu. So sehr das

begrüßt wird, darf dadurch aber die Erbschaft für die Hinterlassenen

nicht geschmälert werden. Darum bleibt die Höhe des testamentarischen

Betreffnisses — in völliger Übereinstimmung mit dem
mohammedanischen Erbrecht — auf einen Drittel des Totalvermögens des

Erblassers beschränkt. Im Mzab ist es ganz selbstverständlich, daß dieser

erlaubte Drittel letztwillig vergabt wird.
Dem Mozabiten ist eine Einflußnahme auf den Erbgang bloß innerhalb

enger Grenzen und beim Vorliegen gewichtiger Gründe, die im
Testament genannt werden müssen, möglich. Der Chef einer in Berrian

lebenden Sippe, Aissa Boutoula, hat mir einige genannt. So kann

ein Vater eines seiner Kinder im Erbe begünstigen, wenn er diesem

gegenüber nachgewiesenermaßen ungerechte oder unschickliche

Handlungen beging, es zum Beispiel als Kleinkind fallen ließ, oder einmal



UND VERWANDTER INSTITUTIONEN IM MZAB 27

ungerecht oder zu hart bestrafte, oder irrtümlicherweise einer Lüge,
eines Diebstahls, übler Nachrede usw. bezichtigte. Für jede Verfehlung

darf eine bestimmte Geldsumme, deren Höhe nicht vorgeschrieben

ist, die aber zum angeführten Grund in einem richtigen, dem
Volksempfinden entsprechenden Verhältnis stehen muß,, eingesetzt
werden. Der Testator kann auch seine Frau begünstigen, etwa dann,

wenn er nicht mehr in der Lage ist, ihr Liebesbedürfhis — die
Altersunterschiede betragen nicht selten 30 oder mehr Jahre — zu befriedigen.

Das soll für sie ein kleiner Trost sein ; zur Erhebung einer
Scheidungsklage gibt ihr das Gesetz in diesem Falle keine Handhabe. Ihr
wird über ihren gesetzlichen Anteil hinaus ein bestimmter Vermögenswert

(Geld, Schmuck, Palmen) zugesprochen. Solche Fälle sind häufig.
Ist das Testament ein Hobus Nach meinem Dafürhalten, wird die

Gesamtheit seiner Bestimmungen betrachtet, nicht. Zu verschiedenartig

sind die vielen, ihm zur Erfüllung überbundenen Anliegen. Allerdings

kann es unter diesen wirkliche Hobus haben, zum Beispiel wenn
darin bestimmt wird, es sei der Moschee eine Palme oder ein Haus zur
dauernden Nutznießung zu überlassen. Diese Hobus sind aber nur gültig,

falls der Anteil der Erbgemeinschaft — zwei Drittel — durch sie

nicht beeinträchtigt wird. Sie treten aber im allgemeinen gegenüber
den andern Willensäußerungen zurück. Beide Einrichtungen, Hobus

und Testament, haben Gemeinsames : sie beide stehen im Dienst der

Religion und Frömmigkeit, und ihnen beiden liegen egoistische Motive

zugrunde. Beim Hobus hofft der Stifter auf ewige Belohnung im
Jenseits; beim Testament handelt es sich häufig um Sühneleistungen
für begangene Fehler. Daneben gibt es allerdings auch Vergabungen für
Arme ohne besondere Motivierung. Trotz gewissen Berührungspunkten

sind sie grundverschieden. Das geht schon daraus hervor, daß das

Hobus fast ausschließlich frommen oder wohltätigen Institutionen
zukommt und grundsätzlich ewig dauert ; auch tritt es bei der Errichtung
sofort in Kraft. Die meisten testamentarisch festgelegten Zuwendungen

indessen sind zeitlich beschränkt, wiederholen sich nicht und wer-



28 KARL BUTER: ÜBER WESEN UND SINN DES HOBUS

den erst beim Ableben des Erblassers fällig. Ihrer viele sind einfach

Almosen oder bloße Entschädigungen an Drittpersonen für eine zu
leistende Arbeit (z.B. Pilgerfahrt nach Mekka) oder Beiträge an die Dek-

kung der anläßlich der Beisetzung entstehenden Unkosten.
Es gibt noch andere Unterschiede. Im Testament kann der Erblasser

während des ganzen Lebens Ergänzungen und Änderungen vornehmen ;

er darf aber ohne die ausdrückliche Einwilligung der Erbgemeinschaft
nicht mehr als ein Drittel seines Vermögens vermachen. Das Hobus
indessen ist unveräußerlich, nicht widerrufbar und nicht limitiert ; bei
seiner Errichtung trifft der Verzicht auf ein Gut den Stifter selber,
nicht so aber beim Testament, wo die Erben die Leidtragenden sind ;
dieses ist darum auch weniger verdienstlich11. Nach M. Mercier (S.6 4)
soll in den Augen der mozabitischen Scheichs auch das Testament ein
Hobus sein, allerdings eines von besonderer Art. Ich bin im allgemeinen

dieser Auffassung nicht begegnet ; es wurde deutlich zwischen Hobus

und Wassiya unterschieden.

21. Auf diesen Unterschied weist auch M.Mercier (S. 62) hin.


	Über Wesen und Sinn des Hobus und verwandter Institutionen im Mzab

