Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 11 (1957-1958)

Heft: 1-2

Artikel: Uber Wesen und Sinn des Hobus und verwandter Institutionen im Mzab
Autor: Suter, Karl

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-145689

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-145689
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

UBER WESEN UND SINN DES HOBUS
UND VERWANDTER INSTITUTIONEN IM MZAB?

VON KARL SUTER

UNIVERSITAT ZURICH

Eine der Besonderheiten des muselmanischen Rechts ist nach einem in
Nordafrika geldufigen Ausdruck das Hobus. In Agypten und im Vorde-
ren Orient spricht man vom Wagqf, und in der Tiirkei vom Vakyf. Uber
diese Begriffe ist schon viel geschrieben worden. Ich trete auf die um-
fangliche Literatur nicht ein und beschrinke mich darauf, an Hand von
Beispielen, die ich anlaBlich eines lingeren Aufenthaltes im Mzab sam-
meln konnte, den Sinn und die Bedeutung dieser rechtlichen Institu-
tion bei den berberischen Mozabiten darzulegen. Ich lasse mich dabei
nicht in Er6rterungen rechtlicher und entwicklungsgeschichtlicher Na-
tur ein. Wer sich dafiir interessiert, mége zur Abhandlung von Marcel
Mercier® greifen. Er findet darin zahlreiche das Hobus betreffende Er-
lauterungen, so iiber den Stifter, den NutznieBer, den gestifteten Ge-
genstand usw. Diese Arbeit erscheint mir, namentlich vom rechtlichen
Standpunkt aus, als sehr wertvoll. Doch muf} ich es mir als Laie in
rechtlichen Dingen versagen, zu ihr kritisch Stellung zu nehmen.

Die Mozabiten gehoren in religidser Hinsicht zu den Ibaditen, auch
Abaditen geheiflen, einem Zweig der Kharidjiten. Ihre Zahl betrégt un-
gefihr 40 000. Sie bewohnen das Mzab, eine sehr trockene Region der
algerischen Sahara, wo die sieben stadtdhnliche Siedlungen (Ksur, Ein-
zahl Ksar) griindeten, namlich Ghardaia, El Ateuf, Bou Noura, Melika,
Ben Isguen, Berrian und Guerrara3. Anhdnger des gleichen Ritus leben

1. Forschungsreise 1955, die vom Schweizerischen Nationalfonds in verdankenswerter
Weise subventioniert wurde.

2. M. Mercier : Etude sur le waq fabadbhite et ses applications au Mzab, Alger 1927, 191 S. Beim
Zitieren dieses Autors ist immer diese Abhandlung gemeint.

3. Die Ortsnamen werden auf Grund der topographischen Karte in franzésischer Schreib-

weise wiedergegeben.
i /

=2y 57/:;4“5

Y@,



2 KARL SUTER: UBER WESEN UND SINN DES HOBUS

innerhalb Nordafrikas noch in der algerischen Oase Ouargla, auf der
Insel Djerba (Siidtunesien) und im Djebel Nefousa (Tripolitanien).

Unter Hobus wird im Mzab eine freiwillig errichtete Stiftung oder
Schenkung irgendeines geeigneten Gegenstandes zugunsten einer Dritt-
person, zum Beispiel der Moschee oder der Sippe, verstanden. Der Ge-
genstand kann ein bewegliches oder ein unbewegliches Gut sein, also
sowohl eine Waffe, ein Buch, ein Hausgerit, als auch ein Haus, ein
Grundstiick, ein Brunnen. Der Stifter schenkt es, oder er gewihrt auf
ihm, ohne auf seinen Besitz ausdriicklich zu verzichten, die volle Nutz-
nieBung. Ist es zum Beispiel ein Haus, so kann es der NutznieBer be-
wohnen oder vermieten. Die NutznieBung gilt als unbefristet, m.a. W.
sie dauert, wenigstens theoretisch, ewig. Das ist bei Grundstiicken und
Hiusern der Fall. Anders bei einem Tier, etwa einem Esel, mit dessen
Tode sie automatisch erlischt. Gleich verhilt es sich mit der Nutznie-
Bung von Dattelpalmen. Doch kommt es vor, daB der Stifter sein Haus,
bzw. die darin wohnenden Nachkommen verpflichtet, die zugrundege-
gangene Palme wieder zu ersetzen.

Der Stifter mufl im Augenblicke der Hobus-Errichtung miindig, frei,
urteilsfihig und gesund an Geist und Korper sein und darf keine finan-
ziellen Schulden haben. Seinen Willensakt, ist er einmal an maf3geben-
der Stelle zum Ausdruck gebracht worden, kann er nicht mehr wider-
rufen oder abindern. Seine Stiftung tritt, wenn nichts anderes be-
stimmt worden ist, sofort in Kraft. Die Errichtung erfolgt, handelt es
sich um einen bedeutenderen Gegenstand, wie ein Haus, einen Garten,
vor dem Cadi (Richter) in Gegenwart von zwei Zeugen und wird
schriftlich festgehalten; im letzten Jahrhundert, als die Rechtspre-
chung im Mzab in den Hinden der Moschee lag, vor dieser, das heif3t
vor ihrem Scheich. Bei weniger wichtigen Dingen, zum Beispiel einer
einzigen Palme, geniigt eine miindliche Erklirung, sei es vor der Ma-
hakma (Gerichtskanzlei) oder, wenn es die Moschee direkt betrifft, vor
dieser. Spender und Gegenstand werden dankend registriert, bei der
Moschee von ihrem Verwalter, dem Ukil.



UND VERWANDTER INSTITUTIONEN IM MZAB 3

Der hobusierte Gegenstand wird unverduBerlich ; er kann.somit we-
der vom Stifter noch vom NutznieBer verkauft werden. Habasa bedeu-
tet denn auch im Arabischen «anhalten» oder «zuriickhalteny», das
heiBt nicht mehr weiterverkaufen. Uberhaupt sind Stiftungsgegenstin-
de dem Rechtsverkehr entzogen, sie konnen zum Beispiel auch nicht
beschlagnahmt werden. Ferner sind sie, sofern sie zugunsten religitser
oder wohltitiger Institutionen geschaffen wurden, steuerfrei. Der
NutznieBer darf sie nie ihrem Zweck entfremden. Das hitte den Hin-
fall der NutznieBung zur Folge, und der Eigentiimer, bzw. seine Nach-
kommen wiirden iiber den Gegenstand wieder die volle Verfiigungs-
freiheit erlangen. Dem Stifter und seiner Familie gereicht es zur Ehre,
im Inventar einen der NutznieBung — etwa durch die Moschee — unter-
stellten Gegenstand zu haben.

Warum erklirt der Mozabite einen Gegenstand als Hobus ? In erster
Linie aus einer religiésen Grundhaltung heraus. Seine Antwort lautet
fast immer : Gott zuliebe. Denn das Hobus steht im Dienste der Wohl-
titigkeit, Frommigkeit und Nachstenliebe ; es ist somit ein Gott wohl-
gefilliges Werk. Der Mozabite hofft, fiir diese Handlung dereinst im
Paradiese belohnt zu werden ; er will sich auf diese Weise den Himmel
verdienen. M. Mercier (S.72-74) und von ihm zitierte Autoren wie
Scheich Atfiech, stellen auch diesen Hauptzweck in den Vordergrund.
Die gute Tat geschieht also nicht um ihrer selbst willen, sondern aus
einem egoistisch-spekulativen Anliegen. Dazu kommen noch andere,
indessen zweitrangige Griinde, wie Hebung des personlichen Ansehens
und Einflusses, Befriedigung des Geltungstriebes.

Wie der Stifter, muB} auch der NutznieBer dem Islam angehéren. Die
meisten Hobus im Mzab werden fiir die Moschee errichtet, dann fiir die
Armen. Nach M. Mercier (8. 76) sind letztere sogar besonders wichtig.
«Sie zihlen zu den bevorzugten Leuten Gottes, denn Gott liebt die Ar-
mut.» Mit Stiftungen bedacht werden iiberdies die Sippen oder gar die
ganze Siedlung, in der man wohnt. NutznieBer kann auch eine Einzel-
person, zum Beispiel der Friedhofwichter, oder die eigene Familie



4 KARL SUTER: UBER WESEN UND SINN DES HOBUS

sein. So kommt es vor, daB ein Vater sein Haus fiir die Nachkommen
hobusiert. Es bleibt dann auf alle Zeiten in deren Besitz, und jedes Fa-
milienglied kann darin gratis wohnen. Allerdings miissen die Insassen,
wenn nichts besonderes vorgemerkt ist, fiir die Steuern und Reparatur-
kosten aufkommen. In Ghardaia gibt es ungefihr 40 solcher Hauser.
Gelegentlich wird zur Sicherung der Existenz der Nachkommen ein
Kaufladen oder ein Garten als Hobus erklirt. Diese Stiftungen erfolgen
aus einem starken VerantwortungsbewuBtsein der Familie gegeniiber
und dem Wunsche, sie an die Siedlung zu binden und auch allfillige
Auseinandersetzungen bei der Erbteilung von vornherein aus der Welt
zu schaffen.

Unter den Stiftungen nimmt das Wasser einen hervorragenden Platz
ein. Alle innerhalb der Stadtmauer gelegenen Brunnen, bei kleineren
Ksur, wie Bou Noura 4—6, bei groBeren, wie Ghardaia 10—20, sind Ho-
bus. Es sind das 30—-60 m tiefe, durch Kalkstein (Turon) hindurchfiih-
rende, runde Schichte (Durchmesser 1—2 m), die in die liber wasserdich-
ten Mergeln und Tonen (Cenoman) gelegene Grundwasserschicht hin-
einreichen. Sie liegen neben den schmalen Gassen unter Hausarkaden.
Da ihr Wasser salzhaltig ist, eignet es sich nur als Brauchwasser. Diese
Brunnen sind von reichen Mozabiten, deren Namen sie meist tragen,
fiir die Allgemeinheit erstellt worden. Das war eine kostspielige Ange-
legenheit. Sie blieben in deren Besitze, iibrigens schon des Unterhaltes
wegen. Um diesen Unterhalt fiir alle Ewigkeit sicherzustellen, muBten
sie ihre Brunnen rechtlich von ihrer Person l6sen und sie in ein Rechts-
verhiltnis zu ihrem Hause ‘bringen, m.a.W. dieses Haus, bzw. seine
jeweiligen Insassen — normalerweise seine Erben, ausnahmsweise ein
Kiufer — mit der Unterhaltspflicht belasten. Das Haus wird aber des-
halb nicht unverkauflich, es bleibt Handelsobjekt, gilt aber weniger als
ein anderes, und zwar darum, weil die Stiftung als solche auf keine an-
dere Person iibertragbar ist; sie bleibt auf alle Zeiten mit dem Namen
des Stifters, dessen Andenken ehrend, verbunden. Nicht selten wird
ein solches Haus der Moschee zur NutznieBung iiberlassen. Diese ver-



UND VERWANDTER INSTITUTIONEN IM MZAB g

mietet es und bestreitet aus dem Mietzins die Kosten fiir den Brunnen-
unterhalt, oder sie iiberliBt es dem Mieter umsonst, vorausgesetzt, daf3
er diese Verpflichtung erfiillt.

Worin besteht dieser Unterhalt ? Hauptsichlich darin, den Brunnen
von Zeit zu Zeit, vielleicht jedes Jahr einmal, zu reinigen. Auch ist die
Zieheinrichtung in Ordnung zu halten, nétigenfalls auch deren Rolle
und Seil zu ersetzen. Wird das Seil aber gestohlen, ist nicht fiir ein neu-
es aufzukommen. Wer Wasser schopfen will, muB dann sein eigenes
Seil mitbringen. Beginnt der Brunnen zu versiegen, ist durch Tieferle-
gen seiner Sohle — es handelt sich dabei nur um einen kleinen Betrag —
dieses Ubel abzuwenden. Seit wenigen Jahren wird in vereinzelten
Schichten das Wasser mit Hilfe eines gestifteten Motors hinaufge-
pumpt, so beim Brunnen der Moschee von Berrian.

In einigen Ksur, wie in Ben Isguen, gibt es Brunnen von besonderer
Lage. Mitten durch ihre ('jffnung hindurch geht die Hausmauer, so daB3
die eine Hilfte zur Gasse schaut, die andere sich im anstoBenden, mit
der Verpflichtung des Unterhaltes belasteten Haus befindet. Seine Be-
wohner kénnen somit direkt von diesem aus Wasser schépfen, natiir-
lich mit Hilfe einer eigenen Rolle. Das ist durchaus in Ordnung. Denn
wenn schon ein Hobus fiir die Allgemeinheit errichtet wird, so ist der
Stifter miteingeschlossen. Auch M. Mercier (S. 85) gibt dieser im Mzab
gelaufigen Ansicht auf Grund eines Textes des Scheichs Atfiech Aus-
druck.

Auch bei der Losung der Trinkwasserfrage, des wichtigsten Pro-
blems in der Sahara, bleibt es dem VerantwortungsbewuBtsein und dem
Gewissen jedes Biirgers anheimgestellt, das Seinige dazu beizutragen.
Immer wieder finden sich Leute bereit, sich zur Abgabe eines bestimm-
ten Wasseranfalles aus ihren Gartenbrunnen zu verpflichten, zum Bei-
spiel in der Weise, daB sie das daneben gelegene Wasserbecken stindig,
mindestens aber wihrend des Sommers gefiillt halten. Ein solcher Brun-
nen, an dem man selbst aus der 4 km entfernten Siedlung Wasser holt,
liegt im Palmenhain von Ghardaia in der Nihe der neuen Moschee



6 KARL SUTER: UBER WESEN UND SINN DES HOBUS

(Djama djedid). Sein Unterhalt wird aus dem Erl6s des Ernteertrags
einer Anzahl zu seinen Gunsten hobusierter Dattelpalmen bestritten.
In Ben Isguen lieB im Jahre 1951 ein reicher Mozabite einen Laufbrun-
nen vor dem Stadttor Zenga bauen, dem aus einem im Garten gelegenen
Sodbrunnen das Wasser in einer 4 km langen Rohre zuflieBt. Er be-
steht aus zwei voneinander getrennten Wasserbezugsstellen, einer fiir
die Minner und einer fiir die Frauen. Es kommt auch vor, allerdings
sehr selten, daB3 der Moschee aus Gartenbrunnen Wasserrechte — Kha-
ruba — gestiftet werden. Sie kann diese vermieten und den Erl6s fiir ihre
Werke verwenden. Seit den von den Franzosen mit Erfolg durchge-
filhrten Tiefbohrungen — die erste gelang im Mzab im Jahre 1937 — sind
Trinkwasserstellen in den Siedlungen eingerichtet worden. Reichere
Wasserbeziiger lieBen an der AuBenseite ihres Hauses zur allgemeinen
Beniitzung einen Wasserhahnen anbringen. Auch viele Hindler halten in
ihren Liden stets Trinkwasser fiir Durstige bereit.

Dem Unterhalt der Moschee und ihrer Einrichtungen, zum Beispiel
der Koranschule, dienen hobusierte Hiauser, Ladenlokale, Girten und
vereinzelte Palmen. Die Hiuser und Liden werden von der Moschee —
ihrer jede ist NutznieBerin von einigen wenigen — vermietet. Die Gér-
ten 1Bt sie durch einen Knecht (Khammes) bestellen, dessen Arbeit sie
durch ihren Verwalter kontrolliert. Die Pflege, namentlich die Bewis-
serung, Diingung und Befruchtung der vereinzelten hobusierten Pal-
men, die sich auf viele Privatgirten verteilen, wird von den Stiftern sel-
ber besorgt. Die Moschee sammelt bloB jeden Herbst mit Hilfe bezahl-
ter Knechte oder von Freiwilligen den Ernteertrag und das Abfallholz
ein, alles in allem oft von iiber 100 oder 200 Biaumen. Geht ein Baum
zugrunde, so kommt ihr alles Holz zu. Sie braucht dieses fiir den Unter-
halt jhrer Warmwasserheizung wahrend des Winterhalbjahrs.

Wenn nicht eine ganze Dattelpalme, so wird der Moschee in jedem
Privatgarten doch mindestens von einem bestimmten Baum alljihrlich
ein Fruchtstand iiberlassen, von vielen Familien sogar von jeder ihrer
Palmen — es sind oft deren so bis 100 — einer. Diese Fruchtstinde wer-



UND VERWANDTER INSTITUTIONEN IM MZAB 7

den von den Stiftern zuhanden des Ukil, der wihrend der Dattelernte
tiglich im Garten anwesend ist, von den Biumen heruntergeholt. Sie
werden im Speicherraum der Moschee aufbewahrt und dienen der Er-
nihrung der Armen, doch auch der Koranschiiler.

Die Moscheen des Mzab, von Berrian abgesehen, erfreuen sich auch
der NutznieBung von Girten und Palmen der weit entfernten Oase
Ouargla, die von Mozabiten gekauft wurden, besonders dann, wenn
ihre Géarten im Mzab zu klein waren und darum zur Schenkung von Pal-
men und Fruchtstinden nicht in Frage kamen. Die Ukil reisen zur Zeit
der Dattelernte dorthin. Die Leute von Berrian, die am Wohnort groBe
Girten besitzen, haben in Ouargla keine erworben. Durch die vielen
Stiftungen wird die Moschee in den Stand gesetzt, ihren sozialen Ver-
pflichtungen nachzukommen, vor allem — in Zusammenarbeit mit den
Sippen — der Armenfiirsorge. Ferner vermag sie daraus den Unterhalt
der ihr gehérenden Gebaude (Reparaturen an der Moschee selber und
an der Koranschule, Kauf von Holz, Waschgefilen, Matten, Totenbah-
ren usw.) zu bestreiten und durch angemessene Zuwendungen an die
Schriftgelehrten (Azzaba) den reibungslosen Ablauf der kultischen
Handlungen, so des Ausrufens der Gebetszeiten, des Leitens der Ge-
bete, der Teilnahme an Hochzeitsfeiern usw. zu gewihrleisten. Hobus
werden auch zugunsten der eigenen Moschee in den Stidten Nordafri-
kas, wo zahlreiche Mozabiten als Hindler titig sind, errichtet. So hat
zum Beispiel ein in Tiaret wohnender Mozabite der dortigen Moschee
und Koranschule ein Miethaus zur NutznieBung vermacht, dessen Er-
trignisse ihrem Unterhalt dienen. — Hauser und Palmen werden auch
fiir die eigene Sippe hobusiert. Diese verwendet die Einkiinfte daraus
fiir ihre Armen, Gebrechlichen, Witwen, Waisen und ferner fiir den
Unterhalt ihres Minnerhauses.

Viele Privatgirten weisen hobusierte Palmen ¢ auf, deren Ernteertrag
fir die Ernahrung der Armen bestimmt ist. Der Gartenbesitzer be-

4. Nach M. Mercier (S. ros—112) betrigt die Anzahl der hobusierten Palmen fiir Ghardaia
ungefihr 4ooo und die der Datteltrauben 8oco.



8 KARL SUTER: UBER WESEN UND SINN DES HOBUS

wahrt diesen in einem besondern Speicher seines Hauses auf und ver-
teilt davon im Laufe des Jahres nach Gutdiinken unter die Armen. Uber
diesen Pflichtanteil hinaus verschenkt er gelegentlich noch weitere
Mengen Datteln. Das sind dann, wie M. Mercier mit Recht bemerkt,
nichts anderes als gewohnliche Almosen (arab. Sadaqa). Als Hobus gel-
ten iiberdies fast alle Granatbaume, deren Friichte bei gewissen Krank-
heiten heilend wirken. Wer solche braucht, kann sie ohne Umstinde
erhalten.

Zahlreiche Hobus stehen im Dienste der Festigung der Gemein-
schaft, des Ausgleichs sozialer Unterschiede und der Sicherung eines
reibungslosen Ablaufs des Alltags. Sie kommen dem einzelnen Glau-
bensbruder direkt zugute. Dazu gehoren gewisse unentbehrliche Haus-
gerite, wie die Handmiihle. Wer keine besitzt, findet leicht die M6g-
lichkeit, sein Korn in einem Haus mit hobusierter Handmiihle — in je-
dem Quartier gibt es solche — zu mahlen. Man bittet einfach durch
Klopfen an die Haustiire um EinlaB. Doch ist das nur Madchen und
Frauen erlaubt. Das Mahlen erfolgt im Hintergrund des Hausganges. Es
ist Sitte, daBB die Hausinsassen der Beniitzerin der Miihle Trinkwasser
und eine Handvoll Datteln anbieten. Diese stammen von Biumen her,
die der Hausherr eigens fiir diesen Zweck ausersah. Ein Teil davon wird
auch verkauft, um aus dem Erl6s die Reparaturen der Handmiihle, viel-
leicht auch einmal eine Neuanschaﬂ'ung zu bezahlen. Diese Handmiih-
len sind an vereinzelten Orten ins Register der Moschee eingetragen,
so zum Beispiel in Melika. Mit ihrem Unterhalt — auch dieses Hobus
soll nicht erléschen — wird nicht der Stifter, sondern das Haus belastet.

An weiteren Hausgeriten werden zugunsten der eigenen Sippe gro-
Be, kostbare hélzerne Platten, die aus der Kabylei stammen, zur Ver-
figung gestellt. Sie werden aber nétigenfalls an andere Sippen ausgelie-
hen. Man braucht sie bei groBen Anldssen, zum Beispiel einem Hoch-
zeitsfest, zur Verpflegung der vielen Giste. Auch kupferne Kochtopfe,
die bis 400 Liter fassen und in denen das Fleisch von drei oder vier Scha-
fen gekocht werden kann, sind erhiltlich, dazu Gabeln und Loffel und



UND VERWANDTER INSTITUTIONEN IM MZAB 9

ferner schone Teppiche, Wandbehinge, Mébelstiicke zum Ausschmiik-
ken der Hochzeitsraume. Dazu kommen prachtvolle farbige Burnusse
und Schmuck fiir den Brautigam und die Braut (Ringe, Halsketten, sil-
berne Kugeln fiir die Haartracht usw.).Diese Gegenstinde werden
nach dem Feste dem Eigentiimer wieder zugestellt. Er bewahrt sie auf
und hilt sie intakt, und nach seinem Tode sein Sohn und spiter ein En-
kel. Zu solchen Gaben entschlieBt man sich haufig bei besondern Er-
eignissen, zum Beispiel bei der ersten Geburt im eigenen Hausstand.
Dank dieser Hilfen kann das Hochzeitsfest der wenigér Bemittelten in
genau gleich feierlichem Rahmen wie das der Reichen durchgefiihrt
werden. Der Mozabite duldet es nicht, daB bei einem so wichtigen An-
lasse groBe soziale Unterschiede zutage treten und Neid, MiBgunst und
Minderwertigkeitsgefiihle entstehen.

Hobus sind auch die Ziegenbocke. Ihr Unterhalt ist teuer; darum
kéonnen sich nur wenige Mozabiten einen solchen leisten. Es wird im
Mzab allen Ernstes behauptet, daB das namentlich ehemalige Schiir-
zenjager tun, um auf diese Weise — der Ziegenbock ist Symbol — be-
gangene Siinden bei Lebzeiten zu biiBen. Wer den Bock zum Decken
einer Ziege braucht, kann ihn unentgeltlich holen5.

Nach M. Mercier (S. 113) sind hiufig auch Abtritte Hobus. Das mag fiir
einige wenige des Palmenhains zutreffen. In den Siedlungen selber gibt es
keine solchen. Fiir wen auch ? Fremde haben da ja gar nichts zu suchen,
und die einzelnen Hiuser sind mit eigenen versehen. Eine Ausnahme
macht bloB Ghardaia, wo Abtritte im Fonduk (Einstellraum fiir Tiere)
bestehen.

Die Hobus-Institution umfaBt im Mzab die verschiedenartigsten Ge-
genstinde. Eine besondere Wichtigkeit kommt dem Wasser und der
Dattelpalme zu, also den beiden fiir das Leben in der Wiiste unentbehr-
lichsten Dingen. Sodann ist charakteristisch, daB8 sich das Hobus auf

§. M. Mercier schreibt in La civilisation urbaine au Mzab, Alger 1922, auf Seite 130, daB
die Ziegenbécke der Djemaa (Biirgerrat) gehoren. Das stimmt nach meinen Feststellungen

nicht,



I0 KARL SUTER: UBER WESEN UND SINN DES HOBUS

eine Vielzahl kleiner, beweglicher Gegenstinde erstreckt. Das zeugt
fir die Armut der Bevolkerung in dieser auBerordentlich trockenen,
unwirtlichen Region. Der geographische Faktor spielt somit bei der
Hobus-Errichtung eine ganz ausschlaggebende Rolle. Das Hobus ist das
wichtigste Mittel, um den Helfer-, ja Opferwillen des Mozabiten anzu-
spornen. Dadurch, daBl es wichtige Aufgaben religiser, erzieherischer
und sozialer Natur erfiillt, trigt es wesentlich dazu bei, Spannungen
verschiedenster Art innerhalb dieser Gemeinschaft zu mindern und Ge-
gensitze auszugleichen; es weckt das Gemeinschaftsgefiihl und starkt
die Stammesverbundenheit.

Das Hobus dient im Mzab stets einem frommen oder guten Zweck.
Es ist nicht, wie bei anderen mohammedanischen Riten, zu einem
Werkzeug fiir personliche Machenschaften ausgeartet, namentlich zu
einem Mittel zur Beeinflussung des Erbganges, und zwar mit dem Ziel,
die Frauen und T6chter zugunsten der Sohne zu benachteiligen oder
gar auszuschalten. Diese Art von Hobus ist in den Augen des Mozabiten
nichts anderes als eine Heuchelei und Entweihung seines urspriingli-
chen heiligen Zweckes.

TNUBA

Mit diesem mozabitischen Wort®¢, das Wiederkehr bedeutet, bezeich-
net man im Mzab die vom Hausherrn freiwillig eingegangene Verpflich-
tung, der Moschee alljahrlich zu einem bestimmten Zeitpunkt eine ge-
wisse Menge Naturalien abzugeben, und zwar hauptsichlich Fleisch
(Schaf- oder Ziegenfleisch) und Kuskus?, doch auch Datteln und Brot.
Vom Kuskus, der die Grundlage der Ernihrung bildet, wird verlangt,
daB er sehr gut zubereitet sei. In Ben Isguen ist nicht fertig zubereiteter
Kuskus abzuliefern, sondern blo3 die Zutaten dazu und rohes Fleisch.

6. Die Araber sagen Nuba.
7. Kuskus = nordafrikanisches National- und Eintopfgericht aus gedimpftem GrieB, Ge-
miise und Fleisch.



UND VERWANDTER INSTITUTIONEN IM MZAB II

Auch bei der Tnuba, die als eine besondere, aus Naturalien bestehende
Art von Hobus aufgefaBt werden kann, handelt es sich um eine unbe-
fristete Zuwendung, die beim Tode des Stifters nicht aufhort®. Damit
das moglich ist, wird mit dieser Verpflichtung — wie beim Stadtbrun-
nen — das Wohnhaus belastet. Wer immer dieses zu eigen hat, muB die
Tnuba erfiillen. Saumige werden ermahnt, Verweigerer durch die Mo-
schee aus der religiosen Gemeinschaft ausgeschlossen. Doch kommt
das kaum vor, denn jeder Hausinhaber — die Geschiftshiuser sind aus-
geschlossen — ist bestrebt, dieser Verpflichtung, so schwer dies manch-
mal auch fillt, ganz und zeitig zu geniigen. Es ist iiblich, daB die Nach-
kommen oder Kiufer die Tnuba nicht nur iibernehmen, sondern auf
dem Hause noch eine weitere, ihr Andenken ehrende errichten. Bei
seiner allfilligen Vermietung wird bisweilen der Mieter, natiirlich bei
entsprechender Mietzinsreduktion, zu ihrer Erfilllung verpflichtet.
Wird das Haus abgebrochen und an seiner Stelle ein neues erbaut, so
geht sie automatisch auf dieses iiber. Wer ein Haus im Araberviertel
kauft, was ausnahmsweise vorkommt, pflegt es gleichfalls mit einer
Tnuba zu belasten. Geht es spater durch Verkauf wieder auf einen Ara-
ber iiber, so hat sie dieser zu erfiillen, falls sie der Verkiufer nicht auf
sein Haus im Mozabitenviertel {ibertragt. Das macht er aber meistens.
Denn ihre Besorgung durch einen Araber wird nicht gerne gesehen.
Weniger empfindlich ist man in Berrian und Melika. Zwischen Melika
und dem 30 km siidlich davon gelegenen, vom Araberstamm der Cha-
amba bewohnten Metlili kam es in der Zeit zwischen 715 und 726 nach
der Hedschra zu einem Bevolkerungsaustausch. Der Scheich von Melika,
namens Bassaid ou Boubker — von den Arabern Said ben Bakir gehei-
Ben —, iiberlieB einem Teil der Chaamba beim siidlichen Eingangstor
einen Viertel seines Ksar zum Wohnen. Diese Ankémmlinge hatten die
auf den Hiusern errichteten Tnuba zu iibernehmen?. Mit dieser typisch

8. Ahnlich suBert sich M. Mercier (S. 107). Gerade in der Eigenheit, eine Verpflichtung
von unbegrenzter Dauer zu sein, unterscheidet sie sich nach diesem Autor vom Almosen.
9. Diese Auskiinfte erhielt ich von Personlichkeiten aus Melika und Ben Isguen.



12 KARL SUTER: UBER WESEN UND SINN DES HOBUS

mozabitischen Institution ist jedes von Mozabiten bewohnte Haus bela-
stet. In einer so eng geschlossenen und stiandig von wirtschaftlichen N6-
ten bedringten Schicksalsgemeinschaft kann sich ihr niemand entzie-
hen. Man will das auch nicht, gilt sie doch als heilig; nur dann weil3
man sein Haus im Schutze Allahs. Fiir die Sommerhéiuser im Palmgar-
ten werden keine Tnuba eingegangen.

Die Tnuba sind alte Einrichtungen. Sie gehen auf die Anfangszeiten
der Besiedlung des Mzab zuriick. Eine Generation nach der andern hat
sie iibernommen, ja nicht selten noch neue hinzugefiigt. Auf manch
einem Hause gibt es heute 2—6. Das stellt dann oft eine schwer zu er-
fillende Servitut dar. Doch verkauft man lieber seine Kleider und geht
nackt, horte ich die Mozabiten oft sagen, als ihr nicht nachzukommen.
Eine einzige Tnuba besteht zum Beispiel aus folgenden Abgaben: 10
bis 20 kg Datteln, ein Achtel bis ein ganzes Schaf, 20—30 kg Kuskus.
Der Eingang wird vom Ukil — manchmal sind es auch deren zwei, wie
in Ghardaia — an Hand des Registers iiberpriift. In ihre Verwaltung und
Errichtung mischt sich die Gerichtskanzlei nicht ein.

Obwohl die Mozabiten die Tnuba als ein Hobus auffassen, so ziehen
sie zwischen ihr und den iibrigen Hobus einen klaren Trennungsstrich.
Sie ist fiir sie etwas ganz Besonderes und Einmaliges, das kein anderes
Volk kennt. Sonderbarerweise erfolgt ihre Erfiillung auf den Friedho-
fen. Da gibt es deshalb gréBere, aus Stein und Mortel solid angelegte,
geweilelte Plitze (Msalla), wo die Leute, und zwar aus allen Sippen*,
mit ihrer Ware eintreffen. An diesen Zusammenkiinften (Maruf™), die

10. So wichtig diese Sippen im Leben der Mozabiten auch sind, auf den Friedhéfen spie-
len sie keine Rolle, von einer kleinen Ausnahme abgesehen. Beim Maruf, der auf dem ilte-
sten Friedhof von Ghardaia, namens Baba Sad (wenig oberhalb der Siedlung, auf der rechten
Talseite, am FuBe eines 1 5om hohen Hiigels mit der Ruinenstadt Baba Sad) stattfindet, sam-
meln sich die Angehérigen der Griindersippe (Uled Bahmed) von Ghardaia auf dem iltesten
Friedhofgelinde, wo heute noch aus dem 11. Jahrhundert stammende Griber zu erkennen
sind, wihrend die spiter zugezogenen Sippen den neueren Abschnitt besuchen.

11, Die Mozabiten und ebenso die im Mzab wohnenden Araber bezeichnen alle Zusam-
menkiinfte, an denen Mitglieder des geistlichen Kollegiums der Moschee anwesend sind und
Almosen verteilt werden, m.a. W. die religiosen Charakter haben, als Maruf.



UND VERWANDTER INSTITUTIONEN IM MZAB I3

immer an einem Freitag, dem heiligen Tag der Mohammedaner, statt-
finden, nehmen auch die Azzaba teil und ferner ehemalige und gegen-
wirtige hohere Koranschiiler (Iru, Mehrzahl Iruan). Wer von diesen
nicht dabei sein kann, hat sich beim Scheich zu entschuldigen ; nur trif-
tige Griinde, wie Krankheit oder Ortsabwesenheit, werden anerkannt.
Wer eine Tnuba eingeht, hat sich fiir einen ganz bestimmten Friedhof
seiner Siedlung zu entscheiden ; im allgemeinen ist es der der Vorfah-
ren. Lasten auf einem Hause mehrere Tnuba, so ist in der Regel ihrer
jede fiir einen andern Friedhof bestimmt oder fiir einen andern Gebets-
platz im ein und selben Friedhof. Auf jedem Friedhof findet alljahrlich
mindestens eine Zusammenkunft statt, bei manchem auch zwei oder
drei, wie auf Sidi Aissa, dem gréBten Friedhof von Melika. Ben Isguen
fihrt im ganzen acht Maruf durch, El Ateuf zehn, Ghardaia mit seinen
19 Friedhofen 34. Die meisten fallen ins Winterhalbjahr, in die Zeit
von anfangs Dezember bis Ende Mirz, so in Melika von seinen 15 deren
12, in Ben Isguen alle (Monate Januar und Februar). Guerrara begniigt
sich mit drei Zusammenkiinften (zwei im Winter und eine im Sommer)
und Berrian, das nur einen einzigen ibaditischen Friedhof besitzt, mit
bloB zwei (je eine im Friihjahr und Sommer). Dieser fortschrittlich ge-
sinnte Ksar hilt sie seit 1945 nicht mehr auf dem Friedhof ab, sondern
in der Siedlung selber bei der Moschee. Die Leute empfinden diese
Neuerung als bequem ; auch ist man, wie sie sagen, sicher, keine Gri-
ber zu verletzen. Die Friedhofe werden immer in gleicher Reihenfolge
aufgesucht. Wann der einzelne an die Reihe kommt, wird in der Mo-
schee bekannt gegeben. Der Scheich von Berrian richtet sich dabei, so-
weit das moglich ist, nach dem Stand der Tier- bzw. Fleischpreise.
Sind diese, wie etwa im Winter 1954/ 55, hoch, so wird der Winter-
Maruf, der normalerweise im Marz stattfindet, in den April oder gar in
den Mai hinein verlegt, das heift in eine Zeit mit sinkenden Fleisch-
preisen.

Bei Zusammenkiinften auf kleineren Friedhofen geht die Zahl der
Spender in die Dutzende, bei solchen auf gréBeren in die Hunderte, so



14 KARL SUTER: UBER WESEN UND SINN DES HOBUS

etwa auf Ammi Said in Ghardaia, oder auf Bahmane in Ben Isguen. In
Melika nehmen am Maruf auf dem Friedhof Bassaid ou Boubker auch
die ortsansassigen Araber teil. Was bei einem solchen Treffen an Kus-
kus, Datteln und Brot aus fast allen Hiusern, aus dem einen mehr, aus
dem andern weniger, zusammengetragen wird, ist ganz erstaunlich, so
nach A.Calassanti-Motylinski** auf Ammi Said 240 hl Kuskus und
Fleisch von 630 Schafen. Ich hatte 1955 Gelegenheit, auf diesem Fried-
hof dem Maruf kebir, der in Ghardaia die Winterspenden abschlieBt,
beizuwohnen. An dieser «groBen Zusammenkunft» nahmen alle fiinf
Siedlungen des Oued Mzab teil. Die Azzaba und Iruan von Ghardaia be-
gaben sich schon am Donnerstag abend — das ist fiir die Mohammedaner
der Beginn des Freitags — auf den Friedhof, um dort, in Kreisen sit-
zend, wihrend der ganzen Nacht und des ganzen darauffolgenden Tages
Suren zu rezitieren und um zu beten. Zur Vornahme der rituellen Wa-
schungen und zum Trinken hatten sie eine Anzahl Wasserschliuche hin-
getragen. Im Laufe des Freitagnachmittages fanden sich aus Ghardaia
viele hundert Minner, von ihren SGhnen begleitet, ein, doch nur ver-
schwindend wenige aus den andern Ksur. Sie trugen auf groBen Platten
Kuskus herbei, die einen auf dem Haupt, die andern auf dem Riicken,
die dritten auf Eseln und Maultieren. Auf dem Gebetsplatz — er darf nur
barfiiBig betreten werden — gruppierten sich die Schriftgelehrten und
um sie herum die Weltlichen, dabei ihre mit einem roten Tuch (Men-
dil) bedeckten Kuskusplatten vor ihren Fiilen. Ein hochst eindriickli-
ches und eigenartiges Bild, bei hereinbrechender Nacht dieses Heerla-
ger friedlicher, in weile Gandura (Uberwurf) gehiillter und eine weille
Scheschia (eine Art Turban) tragender Minner. In groBer Zahl waren
auch arme Araberkinder mit leeren Tellern und Topfen eingetroffen.
Von einer niedrigen Anhéhe des Friedhofes aus, in deutlichem Abstand
zur Minnerwelt, schauten ein paar Dutzend Frauen, sie alle bis zur Un-
kenntlichkeit verhiillt, dem seltsamen Schauspiel zu. Waren es alte
Mozabiten- oder Araberfrauen ? Die in die Hunderte gehenden Natural-
12. A. de Calassanti-Motylinski: Guerrara depuis sa fondation, Alger 1885, 66 Seiten.



UND VERWANDTER INSTITUTIONEN IM MZAB 15

gaben wurden von den Ukil nicht {iberpriift™, vielleicht dieser groBen
Anzahl wegen, Stillschweigend nahmen sie an, jeder hitte seiner Pflicht
geniigt. Geraume Zeit nach Sonnenuntergang wurde von ihnen das Zei-
chen gegeben, den Kuskus freizulegen. Die Schriftgelehrten hoben da
und dort etwas Fleisch von den Platten ab, im ganzen jeder einzelne
ein paar Kilogramm. Und die Kinder sprangen in den Gebetsplatz hin-
ein und bettelten um Gaben. Jedermann gab und aB auch ein klein we-
nig von der Speise aus der Hand. Wenig spiter — nach etwa einer Vier-
telstunde — wurde auf ein neues Zeichen hin die Verteilung eingestellt
und der Kuskus wieder zugedeckt. Die Zusammenkunft war beendigt.
Ein ganzer Strom von Mannern und Tieren kehrte, immer noch schwer
beladen, in die nahe Siedlung zuriick. Nur ein kleiner Teil des Mitge-
brachten war verschenkt worden. Einige Dutzend Manner blieben zu-
riick und gruppierten sich auf dem Platz in langen, eng geschlossenen
Reihen zum Gebet. Eswar unterdessen vollig Nacht geworden. Nachdem
Gebet brachen auch sie auf. Es schien mir, als hitte dieser Maruf kebir vor
allem den Zweck, der Toten zu gedenken und den Kuskus zu segnen.

Warum die Tnuba ? Jedes Haus trigt durch sie seinen Dank und seine
Schuldigkeit an die Moschee ab, im besondern an die Azzaba fiir ihre
geleistete Arbeit im Dienste der Religion und der Gemeinschaft. Dar-
um erhalten sie den Hauptanteil, namentlich alles Fleisch. Was bleibt,
gehort den Armen. Das erlaubt diesen, den Winter, die wirtschaftlich
schlimmste Jahreszeit, ohne Hunger zu iiberstehen. Die Tnuba er-
scheint somit als ein Mittel zur Bekimpfung der Not und der sozialen
Spannungen innerhalb der eigenen Reihen. Sie steht, wie mir immer
wieder versichert wurde, vor allem im Dienste der Armenfiirsorge und
der Nachstenliebe. Fiir M. Mercier ist «die Abgabe von EBwaren auf
den Friedhofen dazu bestimmt, die Versorgung der Siedlung mit wich-

13. A. de Calassanti-Motylinski schreibt, daB jeder Mozabite seine Last zu FiiBen des
Ukil stelle, der sie an Hand des Registers auf ihre Vollstindigkeit iiberpriife. Wie ich in

Ghardaia feststellen konnte, gab man sich auch bei den kleineren Zusammenkiinften mit ei-
ner sehr oberflichlichen Kontrolle zufrieden.



16 KARL SUTER: UBER WESEN UND SINN DES HOBUS

tigen Mahlzeiten wihrend des Winters sicherzustellen» (S.112). Der
Autor denkt dabei, wie seine weiteren Ausfithrungen dartun, an die Be-
volkerung schlechthin, in erster Linie aber an die Geistlichen, dann an
die bei der Verteilung anwesenden Weltlichen und, im Gegensatz zu
meinen Beobachtungen, zuletzt an die Armen.

Es ist schwierig, in den ganzen Fragenkomplex, den die Tnuba auf-
wirft, Klarheit zu bringen. GewiB ist, daB es sich, mindestens heute
und wohl schon seit langem, um eine wichtige religiése Einrichtung
handelt. Das geht schon daraus hervor, da am Maruf die ganze Halga
(= Kreis) — so wird das Kollegium der Moschee genannt — teilnimmt,
und er auf geheiligter Erde stattfindet. Man will an diesem Tage inmit-
ten der Verstorbenen weilen. Es ist in den Augen vieler Mozabiten
auch eine Art Totenehrung und ein Anlaf3 zur Stirkung des Zusammen-
gehorigkeitsgefiihls und des Clangeistes.

Die genannten Griinde, so viel sie auch fiir sich haben, vermégen
aber diese eigenartige Institution nicht zu erkliren. Ich kam auf Grund
von Gesprichen und Nachforschungen, die ich in engem Kontakt mit
dem Scheich von Berrian, namens Abderrahman durchfiihrte, zum
SchluB3, daB3 der Tnuba letzten Endes ein geographischer Sachverhalt zu-
grunde liegt. Dieser ist aber seit Jahrzehnten, infolge einer Verinde-
rung der politischen Struktur der a]gerischen Sahara — Besetzung durch
Frankreich — v6llig in Vergessenheit geraten. Dafiir trat um so nachhal-
tiger das religiose Moment in den Vordergrund.

Worin besteht nun dieser geographische Sachverhalt? Ganz kurz ge-
sagt in der Natur der mozabitischen Landschaft; in der Tatsache ihrer
extremen Trockenheit, Unfruchtbarkeit und auch Abgeschiedenheit.
Die Mozabiten leben hier in hartem Existenzkampf, v6llig auf sich ge-
stellt, und von den wirtschaftlichen und kulturellen Zentren weit ent-
fernt. Sie leben aber hier nicht allein, sondern mit Nomadenstimmen
zusammen, die ebenfalls, ja sogar noch weit mehr die Lebensfeindlich-
keit dieses Erdraumes zu spiiren bekommen. Nicht in festen Siedlun-
gen mit schiitzendem Haus wohnend, sind sie der Unbill der Witterung



UND VERWANDTER INSTITUTIONEN IM MZAB 17

noch unmittelbarer ausgesetzt. Und wenn die Regen im Winterhalb-
jahr ausbleiben, was oft vorkommt, versiegen die Sodbrunnen und ge-
hen die Weiden ein. Dann hebt ein groBes Tiersterben an, das an die
Wurzel ihrer Existenz rithrt. So in Not und Verzweiflung getrieben,
was tun? Frither, vor der franzosischen Besetzung, griff der Nomade
zum letzten Mittel : er fiel in die Oasen ein, in die Siedlungen mit ihren
vollen Speichern. So auch im Mzab. Dann sah sich der Mozabite dem
Nomaden ganz allein gegeniibergestellt, ohne irgendwelche Aussicht
auf fremde Waffenhilfe. Ja, auf ihn hatte es der Nomade, wie die Ge-
schichte des Mzab deutlich zeigt, ganz besonders abgesehen, ist er doch
in den Augen dieser arabischen Stimme von fremder Rasse und Sprache
und auch nicht von der gleichen Glaubensrichtung. Kein Mittel blieb
unversucht, um ihn auszupliindern, ja auszurotten. Der Nomade bela-
gerte seine Siedlungen, schnitt ihm das Trinkwasser ab und drang in
seine Palmengirten ein. In Zeiten ausgesprochener Trockenheit hieB es
also fiir den Mozabiten auf der Hut sein. Anders in normalen Jahren,
wenn es der Herde gut ging. Dann war der Nomade, der Tiere, Butter,
Milch und Kise zum Verkauf nach der Oase brachte, gern gesehen; er
belebte auch den Handel, indem er dem SeBhaften Korn, Datteln, Zuk-
ker und Gewebe abkaufte.

Der Mozabite hatte im ureigenen Interesse allen Grund, sich mit
dem Nomaden auf guten FuB} zu stellen. Er brauchte ihn auch als Be-
schiitzer und Helfer auf seinen Reisen nach dem algerischen Norden.
Denn wie der Nomade besall niemand Wiistenerfahrung. Er kannte alle
Pisten durch die unermefBliche Weite, alle Brunnen und Etappenorte,
und ferner die Sitten und Durchgangsrechte, die bei den verschiedenen
Nomadenstimmen in Brauch waren ; er war auch in der Lage, die Trag-
und Reittiere fiir die weiten Reisen zu stellen; kurz und gut, der No-
made bestimmte das Gesetz der Wiiste ; auf ihn war der Mozabite an-
gewiesen.

Aus dieser Zwangslage heraus konnte einst die Tnuba entstanden
sein. Mit diesem Mittel hitte der Mozabite den Ausbruch von Feind-

2



18 KARL SUTER: UBER WESEN UND SINN DES HOBUS

seligkeiten von seiten der Nomaden in trockenen Jahren verhindern
wollen, indem er ihm den wichtigsten Beweggrund entzog: die wirt-
schaftliche Not, den Hunger. Denn diese Speisungen waren wohl in er-
ster Linie fiir ihn bestimmt ; sie dienten allerdings auch der Linderung
der Not in den eigenen Reihen. Bezeichnenderweise finden sie — von
wenigen Ausnahmen abgesehen — in regelmiBigen Intervallen im Win-
ter statt, wihrend welchem die Nomaden im Mzab weilen. Nicht we-
niger charakteristisch ist ihre Durchfiihrung auf den Friedhofen, also
vor der Stadt. Denn der Mozabite hat eine ausgesprochene Abneigung,
Fremde, auch Araber, innerhalb der Stadtmauer zu sehen. Uberdies ge-
wihrleistete der Friedhof als heiliger Ort einen reibungslosen Ablauf
dieser Veranstaltung. Der Tnuba muBlte aber —und es ist auch heutenoch
so — im Zusammenhang mit den Nomaden eine weitere groBe Bedeu-
tung zukommen. Sie war nimlich in starkem Mafle geeignet, deren
Markt zu beleben, waren sie es doch, die die Schafe lieferten und vor
dem Aufkommen des Frachtwagens auch das Getreide aus Nordalgerien
zufiihrten. Die Tnuba kénnte ein wirksames Mittel gewesen sein, die
Nomaden bei guter Laune zu erhalten.

Es kann kein Zweifel dariiber bestehen, daf3 die Tnuba von der Mo-
schee ins Leben gerufen wurde. Im Schatten dieser Autoritit hat sie als
ein Gott wohlgefilliges Werk bei der Bevolkerung Eingang und Ver-
wurzelung gefunden. Sie lebt zin weiter, obwohl sie seit der franzosi-
schen Besetzung der algerischen Sahara ihren wahren Sinn und Wert
verloren hat. Vielleicht wird sich deshalb mit der Zeit ihre Durchfiih-
rungsart indern. So hofft der Scheich von Berrian, die Bevolkerung
durch Aufklirung dazu zu bringen, die Anzahl und den Umfang dieser
Abgaben einzuschrinken zugunsten anderer Einrichtungen. Gewil3
miissen die eigenen Armen gespeist werden ; dafiir sind aber nicht mehr
diese Riesenmengen von Naturalien notwendig. Sie sollten durch einen
Tribut in Form von Bargeld abgel6st werden, aus dem sich zum Bei-
spiel eine Schule fiir die berufliche Ausbildung der Knaben, ganz be-
sonders der armen, griinden und unterhalten lieBe. Dieser Scheich halt



UND VERWANDTER INSTITUTIONEN IM MZAB 19

eine Reform fiir méglich, weil auch er auf Grund vonQuellenstudien
davon iiberzeugt ist, daf3 es sich bei der Tnuba im Grunde genommen,
mindestens urspriinglich, um keinen religiosen, sondern um einen in
erster Linie politisch-wirtschaftlich motivierten Brauch handelte.
Schon heute kommt es in Berrian dann und wann vor, da8 der Erbauer
eines neuen Hauses auf diesem keine Tnuba mehr errichtet, sich dafiir
aber verpflichtet, alljéhrlich eine bestimmte Summe Geldes fiir einen
guten Zweck, etwa fiir eine Berufsausbildung, zu spenden.

Im Mzab gibt es noch eine andere, auch auf den Wohnhausern la-
stende Form der Tnuba. Sie stellt eine Art Moscheesteuer dar. Sie um--
faBt auch die Abgabe von Kuskus, Brot und Datteln, dariiber hinaus
aber noch die von Trinkwasser und Brennol. Viele Hiuser haben zu be-
stimmten Zeiten, vor allem wahrend des Fastenmonats, tiglich eine ge-
nau festgesetzte Anzahl Schliuche (Gerba) Trinkwasser der Moschee
zuzufithren. So bekommt die Moschee von Ghardaia wihrend des Ra-
madan tiglich deren 8o. Da sie, wie auch andere, heute aber Wasser
vom Wasseramt bezieht, hat sie diese Abgaben in einen entsprechenden
Geldbetrag zur Deckung des Wasserzinses umgewandelt. Ferner sind
im Fastenmonat, doch auch an bestimmten Festtagen, etwa am Aid el
kebir, kleinere Mengen Brot (z. B. 2 kg) und Datteln (z. B. 1 5 kg) abzu-
liefern. Der Ukil nimmt alle Spenden entgegen und kontrolliert und re-
gistriert sie. Sie dienen wiederum zur Erndhrung der Azzaba, Iruan und
Armen, die wihrend den Fasten- und Festtagen fast ununterbrochen in
der Moschee weilen.

Mit dem abzuliefernden Brennél wird die Moschee erleuchtet, so
wenigstens noch in Ben Isguen. Die andern Moscheen haben auf elek-
trisches Licht umgestellt. Dessen ungeachtet wird an der Abgabe fest-
gehalten, Denn dieses Ol kann die Moschee verkaufen und aus dem Er-
16s die Kosten fiir andere Anliegen bestreiten. Ghardaia nimmt an
Stelle von Ol auch Brot und Datteln entgegen.

In Ben Isguen wird das Olam Geburtstage des Propheten Mohammed
bei einbrechender Nacht von unzihligen Minnern und Knaben, die da-



20 KARL SUTER: UBER WESEN UND SINN DES HOBUS

bei Verse aus dem Koran singen, in brennenden Lampen zur Moschee
gebracht. Welch ein eindrucksvolles Bild, wenn in den schmalen,
winkligen Gassen Hunderte von Lichtern auftauchen! In der Moschee
wird dieses Ol — im ganzen ungefihr 1oo Liter — in bereitgestellte Ge-
fiBe geleert. Diese Spende stellt hier aber keine Tnuba dar, sondern
eine spontane Gabe.

TESTAMENT

Mit eintretender Geschlechtsreife, im Alter von 12—14 Jahren, begin-
nen fiir beide Geschlechter die religiosen Pflichten, bestehend vor al-
lem in der Erfiillung der Gebete und Fastengebote. In diesem Augen-
blicke wird héufig ein Testament (arabisch Wassiya), ein in den Augen
der Mozabiten hochwichtiges Schriftstiick verfaBt. Seine Ausstellung
wird nicht selten etwas verzogert, hat aber spitestens bei der Verheira-
tung — die Knaben heiraten im allgemeinen mit 16, die Madchen mit
14 Jahren — zu erfolgen, bei der Frau jedenfalls, wie A.-M. Goichon™
(S. 142) erwihnt, vor der Geburt des ersten Kindes.

Auf Veranlassung des Vaters — bei dessen Ausfall auf Veranlassung
des nichsten minnlichen Verwandten — wird vor dem Cadi im Beisein
von zwei Zeugen das Testament aufgesetzt. Der Erblasser pflegt seinen
Inhalt im Laufe der Jahre, nachdem er wirtschaftlich selbstindig gewor-
den ist und sich damit auch seine materielle Lage meist verbessert hat,
durch wichtige Zusitze zu erginzen, ausnahmsweise, bei Verringerung
seiner Einkiinfte und Vermogenswerte, auch eine Bestimmung zu strei-
chen. Denn die im Testament niedergelegten Wiinsche und Forderun-
gen miissen bei seiner Eroffnung unbedingt erfiillbar sein. Eine erste
wichtige Erginzung bringt der Testator, ist er ein Mann, im allgemei-
nen im Alter von 22—30 Jahren an, eine weitere hiufig in vorgeriickte-
rem Alter, etwa zwischen 40 und go Jahren, und eine dritte nicht sel-
ten kurz vor dem Tode.

14. A.-M. Goichon: La vie féminine au Mzab, Paris 1927 und 1931,



UND VERWANDTER INSTITUTIONEN IM MZAB 21

Welches ist der Sinn des Vermichtnisses ? Nicht, woran wir wohl
zuerst denken, der, in die Erbfolge einzugreifen. Diese regelt sich von
selber auf Grund des islamischen Erbrechtes. Sein einziger Zweck be-
steht darin, religiose Anliegen zu erfiillen. Es ist, wie L.Milliot®
(S. 190) mit Recht sagt, ein Mittel, Zeugnis abzulegen fiir seinen Glau-
ben. «Sterben ohne Testament ist eine Siinde; das bedeutet, sterben
auBBerhalb der Gemeinschaft der Glaubigen.» Fiir den Mozabiten ist es
ein Mittel, um der Gnade Allahs teilhaftig zu werden. Kommen doch
die darin gemachten Zuwendungen hauptsichlich der Moschee, letzt-
lich der Gemeinschaft zugute. So seit Jahrhunderten. Das Testament
hat sich bis zum heutigen Tage — L. Milliot gibt auf Seite 191 die Ab-
schrift eines alten Vermichtnisses wieder — sowohl in der Art der Zu-
wendungen als in deren AusmaB und Begriindung kaum geindert. Diese
Zuwendungen bestehen immer noch fast ausschlieBlich aus Naturalien,
wie Getreide, Datteln, Vieh — ein Beweis dafiir, daB hinsichtlich mate-
rieller Belange das Denken in Naturalien dem Wiistenbewohner nzher
liegt als das Denken in Geld. Diese Giiter bedeuten ihm wahre Lebens-
substanz; sie bleiben in seinen Augen iiber Zeit und Raum hinweg
wertmiBig auch immer gleich; Geld ist nur Ersatz und im Werte
schwankend.

Die Schenkungen zugunsten der Moschee dienen ihrem Unterhalt,
in erster Linie dem ihrer Schriftgelehrten. Wohl leisten sie ihren
Dienst grundsitzlich ehrenamtlich, konnen diesen aber in vielen Fil-
len nur dann erfiillen, wenn sie mit Geschenken bedacht werden.

Fiir jede Gemeinschaft stellt sich die Frage der Armenfiirsorge. Der
Mozabite 16st sie auf freiwilliger Basis. Der Gedanke, die erforderli-
chen Mittel durch eine obligatorische Steuererhebung aufzubringen,
ist.ihm fremd und unertriglich. Diese Freiwilligkeit ist aber nicht
selbstlos ; sie wird gendhrt durch das unfehlbarste Mittel : die Religion.
Die Armen und die Moschee zu beschenken, ist ein Allah wohlgefilli-

15. L. Milliot: «Recueil de délibérations des djemaa du Mzab.» Revue des Etudes Islamiques,
Paris 1930, S.171-230.



22 KARL SUTER: UBER WESEN UND SINN DES HOBUS

ges Werk. Darum tut man es und hofft dabei, sich die Gnade des Him-
mels zu verdienen. Die gute Tat erfolgt somit vorwiegend aus einem
egoistisch-spekulativen Beweggrund heraus. Der Mozabite denkt dabei
an den Tod und an das Jenseits. Das Vermichtnis hat, auf der Religion
fuBend, einen obligatorischen Charakter. Die Art und das AusmaB sei-
ner Ausstattung ist aber jedem freigestellt; er muB} das mit seinem ei-
genen Gewissen ausmachen. Doch bestehen gewisse, durch die Tradi-
tion im VolksbewuBtsein verankerte Gepflogenheiten, an die sich zu
halten Stolz, Ehre und Ansehen gebieten. In dieser relativ kleinen,
iiberschaubaren Gemeinschaft, die auf siedlungsgeographisch eng be-
grenztem Raum lebt, kommt jede Einzelpersonlichkeit noch voll zur
Geltung. Nicht nur kennt man sich zu einem guten Teil gegenseitig,
jeder kann im wesentlichen auch in seiner ganzen Existenz mit allen
ihren Aspekten, sowohl den wirtschaftlichen, als auch politischen, re-
ligiésen, sozialen und rechtlichen, erfaBt werden. Uberdies sind alle
vom gleichen Gefiihl der Zusammengehérigkeit und Schicksalsverbun-
denheit beseelt.

Die Dotationen im Vermichtnis miissen der personlichen Vermo-
genslage angemessen sein. Man hilt aus vielerlei Griinden, wie Gel-
tungsdrang, Ehrgeiz, Familienansehen, Sippengeist, Neid, auch darauf.
Man liebt es, wenn iiber die GroBe der Schenkungen Aufhebens ge-
macht wird ; die Wohltitigkeit ist laut und aufdringlich. Wohlhabende
Mozabiten vermachen nicht selten zugunsten der Armen 5—6 Doppel-
zentner Weizen, 10—20 Doppelzentner Gerste, 10—20 Schafe und dazu
noch eine Geldsumme. Diese Gaben werden nach dem Tode des Erb-
lassers nach und nach vor seinem Hause an diese verteilt. Was Armut
ist, wird nicht definiert. Jedem steht es frei, von diesen Gaben zu emp-
fangen ; er muB das mit sich selber ausmachen.

Im Mzab besteht die Gepflogenheit, bei der Beerdigung an alle Teil-
nehmer — oft sind es viele Dutzende — Brot und Datteln zu verteilen.
Ob reich, ob arm — es gehort sich, die Gaben anzunehmen. Alle Man-
ner kehren mit einem Klumpen Datteln vom Friedhof in die Siedlung



UND VERWANDTER INSTITUTIONEN IM MZAB 23

zuriick. In der Zwischenzeit hat eine gleiche Verteilung im Hause des
Verstorbenen an die Frauen, die dort ihr Beileid der hinterlassenen
Gattin und deren Tochtern ausdriickten, stattgefunden. Heute wer-
den gelegentlich an Stelle dieser Speisen Geldsummen verteilt, zum
Beispiel an jeden Anwesenden 100 franzosische Franken, Diese zur
Verteilung gelangenden Gaben sind gleichfalls testamentarisch festge-
setzt. So auch die Mengen Korn, Datteln und Gemiise zur Zubereitung
eines Leichenmahles fiir Freunde und Familienangehéorige. Dieses hat
nach der Beisetzung, meist am Abend, im Trauerhause stattzufinden.
Hiufig wird im Testament auch eine bestimmte Geldsumme fiir Koran-
rezitationen, die dereinst auf dem Grabe des Testators vorzunehmen
sind, ausgesetzt. Diese ist manchmal so groB, daB ein oder mehrere Ko-
rankundige (Tolba) wihrend vieler Tage je eine oder zwei Stunden die-
ser Aufgabe obliegen konnen, in besonderen Fillen sogar wihrend drei
oder vier Monaten, wenn nicht gar einem ganzen Jahr. Es melden sich fiir
diesen Dienst mit Vorliebe arme, kranke, haufig auch erblindete Tolba.
Oft wird vom Testator noch eine neue Tnuba auf seinem Hause errichtet
zugunsten des Friedhofes, auf dem er einst beigesetzt werden wird.
Was kriftig dazu beitrigt, das Vermichtnis am Leben zu erhalten,
ist die Vorstellung des Mozabiten, da3 durch Gaben Fehler und Siinden
vor Gott und den Menschen wieder gutzumachen sind. Auch aus die-
sem Grunde werden immer wieder Zusitze angebracht. Der eine will
auf diese Weise unterlassene Gebete und vernachlissigte Fastentage
siihnen, der andere die Beleidigung und Beschimpfung von Drittperso-
nen, die Ablegung falschen Zeugnisses, zur Schau getragene MiB3gunst,
Heuchelei, Hoffart usw. Im Testament wird manchmal iiberdies, wie
L. Milliot™ (S. 192) schreibt, eine Geldsumme «fiir das Ehebett », also
fir die eigene Frau, festgesetzt zur Siihne der Fehler, die der Mann be-

16. Erwihnt in L. Milliot: «Recueil de délibérations des djemaa du Mzab », S.191.

17. Dieses Beispiel stammt aus dem in der Broschiire von L. Milliot abgedruckten Testa-
ment, S.191-192.

18. Dieser Autor betont gleichfalls die Wichtigkeit dieser Siihneleistungen zur Wieder-
gutmachung von Fehlern.



24 KARL SUTER: UBER WESEN UND SINN DES HOBUS

ging, indem er seiner Frau wihrend der Menstruation zu nahe trat. All
diese Siihneleistungen heiBen Kaffara (arabisch). Sie konnen ins Testa-
ment aufgenommen werden ohne nihere Begriindung; das Geheimnis
soll gewahrt bleiben. Die Hauptsache ist die Wiedergutmachung.

Ist der Erblasser nicht in Mekka gewesen, so kann er durch letztwil-
lige Verfiigung die Ausfilhrung einer Pilgerfahrt dorthin durch eine
Drittperson, die in seiner Vertretung reist, unter Ansetzung einer ent-
sprechend hohen Reisesumme anordnen. Die Fahrt darf aber erst nach
seinem Tode angetreten werden. Mit ihrer Ausfithrung wird eine ver-
trauenswiirdige Person — es melden sich hiefiir immer drmere Minner —
betraut. Was sie am ausgehindigten Reisegeld einspart, gehort ihr.
Uber die Dauer der Reise bestehen keinerlei Vorschriften. Ist Mekka
bzw. Arafa erreicht, so erhilt der Verstorbene nachtriglich den Titel
Hadj. Der in Vertretung pilgernde Mann selber geht dabei leer aus.
Will er auch Hadj werden, so muf3 er vom Mzab aus in seinem Namen —
und nicht in Vertretung — in einem der folgenden Jahre eine zweite
Fahrt unternehmen. Es gibt fiir ihn aber noch eine andere Méglichkeit.
Er kann in Mekka, falls ihm das die Mittel erlauben oder er Verdienst
findet, bis zum folgenden mohammedanischen Kalenderjahr bleiben.
Die offizielle Wallfahrt findet namlich nur einmal im Jahr, am Anfang
des letzten Monats des islamischen Mondjahres statt.

Ins Vermichtnis werden ferner kleinere Wiinsche eingetragen, zum
Beispiel iiber die Qualitit des Totenhemdes, {iber die Art der Beschen-
kung treuer Diener, der Totenwiascher, der Ersteller des Grabes und
der Mianner, die nach der Beerdigung die Totenbahre zur Moschee zu-
riicktragen usw. Es sind der Bestimmungen oft so viele, daB fiir deren
Vollzug eine versierte Person eingesetzt werden muB. Wer das sein
soll, wird gewdhnlich vom Testator zum voraus festgelegt. Oft ist es
der ilteste Sohn. Beim Ableben des Vaters ist es seine erste Pflicht, in
Anwesenheit des Cadi das Testament zu eréffnen.

Der Mozabite ist vom Wunsche beseelt, dereinst in der Heimat bei-
gesetzt zu werden. Sein Leichnam soll, wird er auswirts vom Tode



UND VERWANDTER INSTITUTIONEN IM MZAB 27

iiberrascht, dorthin iibergefithrt werden. Zwar bestehen in den wich-
tigsten Stidten Algeriens mozabitische Friedhofe. Doch sie weisen
kaum ein Grab auf. Zur Deckung der ﬁberfiihrungskosten wird im
Testament eine bestimmte Geldsumme ausgesetzt.

Es kommt hiufig vor, daB der sterbende Mozabite das Verlangen ver-
spiirt, sein Testament zu erginzen, vielleicht zur Wiedergutmachung
gewisser Siinden, Er 1it darum zwei Tolba, die als Zeugen und Notare
walten, zu sich rufen. Sie helfen dem Sterbenden, der sein Gewissen
erforscht und vielleicht auch in Seelennéten steckt, durch Zureden und
gewisse Fragestellungen, wie zum Beispiel die, ob er die Gebets- und
Fastenpflichten auch wirklich immer peinlich genau erfiillt habe. Dar-
in darf man aber nichts anderes als einen wohlwollenden Beistand ei-
nem Sterbenden gegeniiber sehen. Wird dieser von irgendeiner Unge-
wiBheit geplagt, so macht er vielleicht von der Méglichkeit Gebrauch,
diese mit den Tolba zusammen abzukliren. Er kann zu diesem Zwecke
auch den Scheich der Moschee an sein Sterbebett rufen.

Auf die Wichtigkeit des Testaments haben verschiedene Autoren in
kurzen Bemerkungen hingewiesen. Sie brachten mit ihm aber unrich-
tige Gedanken und Vorstellungen in Zusammenhang, etwa die, dieser
am Sterbebett erfolgende Akt sei eine Art Beichte, der der katholi-
schen Kirche nicht unidhnlich. «Die 6ffentliche Beichte», schreibt
R. Poittier”, «ist obligatorisch im Angesicht des Todes; sie muf fiir
die sterbende Frau von einem Mann abgenommen werden.» Einer dhn-
lichen Auffassung neigt E.Masqueray* zu. Doch diese Auffassung
stimmt nicht. Ich pflichte der Meinung von L.Milliot (S. 190) bei:
«Die Religion der Abaditen fordert nicht das Eingestindnis von gehei-
men Siinden.» Es handelt sich am Sterbebett, wie ich immer wieder
vernehmen konnte, einfach um eine peinlich genaue Gewissenserfor-
schung, wie sie in solch schweren Augenblicken auch unzihlige From-
me anderer Glaubensbekenntnisse anstellen. Dieser letzte Willensakt

19. R. Poittier: Histoire du Sahara, Paris 1947.
20, Siche in A.-M. Goichon: La vie féminine au Mzab, S.237.



26 KARL SUTER: UBER WESEN UND SINN DES HOBUS

hat mit der Beichte im katholischen Sinne schon darum nichts zu tun,
weil auf ihn keine Absolution erfolgt. Dieser Begriff ist dem Mozabiten
unbekannt. Freilich finden sich Tolba ein, doch niemals in der Eigen-
schaft als Beichtviter, sondern als Notare, die iiber alle bei der Abfas-
sung eines Testaments erforderlichen Formalititen auf dem laufenden
sind. Ohne ihre Unterschrift werden die Bestimmungen des Testators
nicht rechtskriftig. DaB sie auch ans Sterbebett der Frau kommen, hat
seinen Grund darin, daBl es keine des Schreibens kundige und in recht-
lichen Dingen bewanderte Frauen gibt, die als Notare walten kénnten.
Die Minner versuchen von einem Nebenraume aus mit der sterbenden
Frau ins Gesprich zu kommen. Ist das nicht méglich, so begeben sie
sich in die Nahe ihres Bettes, ohne sie allerdings zu sehen.

Das Testament ist derart wichtig, daBl es der Mozabite, wenn er auf
Reisen geht, stets mit sich trigt. Denn wo und wann immer ihn der
Tod ereilt, muB sein Inhalt ohne Verzug zur Kenntnis und vielleicht
auch schon zur Ausfiihrung gelangen, zum Beispiel wenn darin die
Uberfijhrung des Leichnams in die Heimat gefordert wird.

Durch das Vermichtnis flieBt ein ansehnlicher Teil des persénlichen
Vermogens der Allgemeinheit und deren Institutionen zu. So sehr das
begriit wird, darf dadurch aber die Erbschaft fiir die Hinterlassenen
nicht geschmilert werden. Darum bleibt die Hohe des testamentari-
schen Betreffnisses — in volliger ﬁbereinstimmung mit dem moham-
medanischen Erbrecht — auf einen Drittel des Totalverm&gens des Erb-
lassers beschrankt. Im Mzab ist es ganz selbstverstindlich, daB dieser
erlaubte Drittel letztwillig vergabt wird.

Dem Mozabiten ist eine EinfluBnahme auf den Erbgang bloB inner-
halb enger Grenzen und beim Vorliegen gewichtiger Griinde, die im
Testament genannt werden miissen, moglich. Der Chef einer in Ber-
rian lebenden Sippe, Aissa Boutoula, hat mir einige genannt. So kann
ein Vater eines seiner Kinder im Erbe begiinstigen, wenn er diesem ge-
geniiber nachgewiesenermaflen ungerechte oder unschickliche Hand-
lungen beging, es zum Beispiel als Kleinkind fallen lieB, oder einmal



UND VERWANDTER INSTITUTIONEN IM MZAB 27

ungerecht oder zu hart bestrafte, oder irrtiimlicherweise einer Liige,
eines Diebstahls, libler Nachrede usw. bezichtigte. Fiir jede Verfeh-
lung darf eine bestimmte Geldsumme, deren Hohe nicht vorgeschrie-

ben ist, die aber zum angefiihrten Grund in einem richtigen, dem
Volksempfinden entsprechenden Verhiltnis stehen muB, eingesetzt

werden. Der Testator kann auch seine Frau begiinstigen, etwa dann,
wenn er nicht mehr in der Lage ist, ihr Liebesbediirfnis — die Alters-
unterschiede betragen nicht selten 3o oder mehr Jahre — zu befriedi-
gen. Das soll fiir sie ein kleiner Trost sein; zur Erhebung einer Schei-
dungsklage gibt ihr das Gesetz in diesem Falle keine Handhabe. Ihr
wird iiber ihren gesetzlichen Anteil hinaus ein bestimmter Vermdgens-
wert (Geld, Schmuck, Palmen) zugesprochen. Solche Fille sind hiufig.

Ist das Testament ein Hobus? Nach meinem Dafiirhalten, wird die
Gesamtheit seiner Bestimmungen betrachtet, nicht. Zu verschieden-
artig sind die vielen, ihm zur Erfiillung iiberbundenen Anliegen. Aller-
dings kann es unter diesen wirkliche Hobus haben, zum Beispiel wenn
darin bestimmt wird, es sei der Moschee eine Palme oder ein Haus zur
dauernden NutznieBung zu iiberlassen. Diese Hobus sind aber nur giil-
tig, falls der Anteil der Erbgemeinschaft — zwei Drittel — durch sie
nicht beeintrichtigt wird. Sie treten aber im allgemeinen gegeniiber
den andern WillensduBerungen zuriick. Beide Einrichtungen, Hobus
und Testament, haben Gemeinsames: sie beide stehen im Dienst der
Religion und Frommigkeit, und ihnen beiden liegen egoistische Mo-
tive zugrunde. Beim Hobus hofft der Stifter auf ewige Belohnung im
Jenseits; beim Testament handelt es sich hiufig um Siihneleistungen
fiir begangene Fehler. Daneben gibt es allerdings auch Vergabungen fiir
Arme ohue besondere Motivierung. Trotz gewissen Beriihrungspunk-
ten sind sie grundverschieden. Das geht schon daraus hervor, da} das
Hobus fast ausschlieBlich frommen oder wohltitigen Institutionen zu-
kommt und grundsitzlich ewig dauert; auch tritt es bei der Errichtung
sofort in Kraft. Die meisten testamentarisch festgelegten Zuwendun-
gen indessen sind zeitlich beschrinkt, wiederholen sich nicht und wer-



28 KARL SUTER: UBER WESEN UND SINN DES HOBUS

den erst beim Ableben des Erblassers fillig. Ihrer viele sind einfach Al-
mosen oder bloBe Entschidigungen an Drittpersonen fiir eine zu lei-
stende Arbeit (z. B. Pilgerfahrt nach Mekka) oder Beitrige an die Dek-
kung der anldBlich der Beisetzung entstehenden Unkosten.

Es gibt noch andere Unterschiede. Im Testament kann der Erblasser
wihrend des ganzen Lebens Erganzungen und Knderungen vornehmen ;
er darf aber ohne die ausdriickliche Einwilligung der Erbgemeinschaft
nicht mehr als ein Drittel seines Vermdgens vermachen. Das Hobus in-
dessen ist unveriuBerlich, nicht widerrufbar und nicht limitiert; bei
seiner Errichtung trifft der Verzicht auf ein Gut den Stifter selber,
nicht so aber beim Testament, wo die Erben die Leidtragenden sind;
dieses ist darum auch weniger verdienstlich*. Nach M. Mercier (S.6 4)
soll in den Augen der mozabitischen Scheichs auch das Testament ein
Hobus sein, allerdings eines von besonderer Art. Ich bin im allgemei-
nen dieser Auffassung nicht begegnet; es wurde deutlich zwischen Ho-
bus und Wassiya unterschieden.

21. Auf diesen Unterschied weist auch M. Mercier (S. 62) hin.



	Über Wesen und Sinn des Hobus und verwandter Institutionen im Mzab

