
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 10 (1956)

Heft: 1-4

Buchbesprechung: Bücherbesprechungen = Comptes rendus

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BÜCHERBESPRECHUNGEN. COMPTES RENDUS

onferenze tenute all'Istituto Italiano per il Medio ed Estremo Oriente. Serie orientale

Roma sotto la direzione di Giuseppe Tucci. Volume VII. 197 p. Roma, Istituto
Italiano per il Medio ed Estremo Oriente, 19ce.

Im ersten der hier veröffentlichten Vorträge analysiert Henry Corbin
Visionsberichte von Avicenna (Ibn Sînâ), welche die Gefangenschaft der Seele und ihre
Befreiung symbolisieren. Dabei vertritt der «Westen» die uns vertraute Welt, der
«Osten» dagegen das Reich der Seele, das Land des spirituellen Sonnenaufgangs.
Als Symbol dieser Befreiung dient der Vogel, der dem Netze des Jägers entrinnt.
Auch der Visionsbericht von Salâman und Absal wird in den Dienst dieses Symbolismus

gestellt, indem die beiden den kontemplativen und den aktiven Intellekt
vertreten, den Menschen des Lichtes und der Erde, was letzten Endes auf den
iranischen Dualismus von Geist- und Körperwelt zurückgeht.

Namio Egami weist auf Grund der historischen Überlieferung aus der Zeit der
Mongolenherrschaft in Zentralasien sowie eigener Ausgrabungen nach, daß der
Abgesandte von Papst Nikolaus IV., Giovanni da Monte Corvino, einen Fürsten aus

der Dynastie der Oengüts, den er zum Christentum bekehrte, die erste christliche
Kirche in der Mongolei erbauen ließ. Diese Fürsten galten nach Berichten von
Marco Polo und Odorico da Pordenone als Abkömmlinge jenes geheimnisvollen
Priesterkönigs Johannes, für den seit dem 12. Jahrhundert in Europa ein lebhaftes
Interesse bestand.

Mircea Eliade widmet der Geheimsprache der Schamanen, deren sie sich in der
Ekstase bedienen, eine interessante Untersuchung. Es werden dabei auch

Bewegungen und Schreie verschiedener Tiere, insbesondere von Raubvögeln, nachgeahmt,

womit sich dann Worte in einer unverständlichen Sprache verbinden. Damit
hängt der Glaube zusammen, daß der Schamane die Sprache der Tiere verstehe,
was ihm auch jene Allwissenheit verleihen soll, die den Tieren zugeschrieben wird.
Wenn sich der Schamane in der Ekstase in verschiedene Tiere verwandelt fühlt,
handelt es sich jedoch nicht um Besessensein von ihnen, sondern im Gegenteil um
ihre Meisterung, um Aneignung ihrer geheimen Kräfte.

Jean Filliozat behandelt die vishnuitische Frömmigkeit im Tamillande und zeigt,
wie schon ein Dichter des 8. Jahrhunderts eine Vishnu- und Çivabhakti vertritt,
die starke Anlehnung an den Vêdânta aufweist. Gegenstand der Verehrung ist
besonders das Krishnakind, aber auch Kumâra und Sanatkumâra, dem «Ewig Jungen »,
kommt solche zu, ja selbst Ganeça erscheint gelegentlich als Kleinkind. Die
südindische Form der Bhakti hat dann bei Râmânuja, der ja selbst dem Süden

entstammte, ihre philosophische Begründung gefunden und wird heute noch von den
Âlvârs gepflegt.



BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS I31

Pierre Humbertclaude berichtet über jene japanischen kolorierten
Manuskripte, die im 17. Jahrhundert ihre Blütezeit erlebten und ausgezeichnet sind durch
das dazu verwendete Luxuspapier und leuchtende mineralische Farben. Sie enthalten

Erzählungen lehrhaften Inhalts für die Jugend der höheren Gesellschaftskreise
und sind deshalb an Fürstenhöfen entstanden. Sie sollen Religion und Sitte in
anziehender Form vermitteln, aber auch höfische Künste wie Reiten und Jagen
lehren, meist durch Geschichten aus der Heldenzeit, die unseren Ritterromanen
vergleichbar sind. Manche dieser Erzählungen sind für die vergleichende Literaturwissenschaft

von Bedeutung, so etwa durch überraschende Parallelen zum Motiv der

eifersüchtig gehüteten Kostbarkeit, zur Rückkehr und Rache des Odysseus, zum
Ritter mit dem Schwan.

In dem Vortrag von Jacques Masui wird uns die Bedeutung von Shri Aurobindo
als eines geistigen Führers des modernen Indien eindrucksvoll nahegebracht. Sein

philosophischer Standpunkt vereinigt Vêdânta und Tantra in sich und kann als

«realistischer Monismus» gekennzeichnet werden, am ehesten vergleichbar mit der
Lehre Râmânujas, dem auch Tagore nahestand. Seine Betätigung im Dienste der
Befreiung Indiens ließ ihn zum Propheten des indischen Nationalismus werden. Nachdem

er sich nach Pondichéry zurückgezogen, lebte er ganz seiner spirituellen
Weiterentwicklung, die entscheidend vom Yoga bestimmt wurde und in seinem Hauptwerk

The Life Divine ihren Ausdruck fand. Hier erklärt er den Vêdânta neu und

bringt ihn in Beziehung zum gegenwärtigen Zustand der Welt und seiner Vision von
der Zukunft der Menschheit, die vom Geistigen aus gestaltet werden muß.

E.H. von Tscharner widmet dem chinesischen Theater, das er während seines

fünfjährigen Aufenthaltes in Peking aus eigener Anschauung kennenlernte, eine

Betrachtung, die sowohl die historische Entwicklung als auch die gegenwärtige
Gestaltung des chinesischen Schauspiels umfaßt. Die allgemeinen Elemente dieser
Bühnenkunst gehen ins höchste Altertum zurück, es verbinden sich dabei Musik,
Tanz und Gesang mit Deklamation und Mimik, Fechten und Faustkampf, sogar
Akrobatik. Es waren einst Pantomimen und Ballette, die in symbolischer Form
historische und sagenhafte Ereignisse wiedergaben. Die heutige primitive
Szenenausrüstung kennt weder Vorhang noch Kulissen, und alles wird durch konventionelle

Symbole oder ganz einfache Vorrichtungen dargestellt ; so vertritt ein Ruder
das Schiff, eine bestimmte Folge von Gebärden deutet an, daß man eine Türe öffnet
oder schließt. An das indische Drama, aber auch an den antiken Mimus erinnern die

typischen Rollen: der Ehrenmann, der Gewalttätige und Bösewicht, der Spaßmacher.

Die Ausbildung der chinesischen Schauspieler ist eine sehr strenge und
erstreckt sich über Jahre, ähnlich wie die der südindischen Kathakalitänzer. - Der
Abhandlung sind eine Reihe sehr instruktiver Photos von Schauspielern in
typischen Situationen beigegeben, wobei man nur die akustische Begleitung vermißt,
die den Vorträgen E. H. von Tscharners über das chinesische Theater so große Le-



132 BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

bendigkeit verleiht und geeignet ist, uns in eine Vorstellung mit ihrem gelegentlichen

Heidenlärm zu versetzen. E. Abegg

Margarete Riemschneider, Die Welt der Hethiter. Mit einem Vorwort von H.Th.
Bossert. 40, 259 p., 108 pl., 1 carte. Zurich, Fretz & Wasmuth, 19^4.

Hartmut Schmökel, Ur, Assur und Babylon. Drei Jahrtausende im Zweistromland.
40, 302 p., 118 pl., 1 carte. Ibid. 19JC.

Ces deux volumes ouvrent une nouvelle collection intitulée «Große Kulturen
der Frühzeit», que dirige H.Th.Bossert, et dans laquelle sont annoncés déjà: Die
Welt der Ägypter, Kreta und Mykene, Die Welt der Perser.

Le premier est donc consacré à ces Hittites qu'on ne connaissait, au début du
XLXe siècle, que par quelques passages de la Bible où ils sont appelés tantôt «fils de

Heth», tantôt Hittim d'après la vocalisation massorétique. Les voyageurs certes
avaient signalé, en Haute-Syrie et en Anatolie, des monuments, des inscriptions
qui paraissaient devoir leur être attribués, mais demeuraient rebelles à toute
interprétation. En 1893-94, 'a mission Chantre découvre des fragments de tablettes
cunéiformes à Boghaz-Köy, à 1 co km à l'est d'Ankara; Winckler y fouille dès 1906
et met au jour des milliers de ces documents, que parviendra à déchiffrer, en 1916,
le Tchèque B. Hrozny. Il y reconnaît une langue indo-européenne et, grâce à lui, les

Hittites vont désormais nous révéler eux-mêmes leur histoire, du 3 e millénaire
jusque vers 1200 avant notre ère où, ruiné par l'invasion phrygienne, leur empire
sombre dans l'oubli. D'autres textes, rédigés dans une écriture hiéroglyphique,
sont aujourd'hui, sinon clairs, du moins d'interprétation possible, H. Th. Bossert

ayant découvert en automne 1947, à Karatepe, une magnifique inscription bilingue,
phénicienne-hittite hiéroglyphique. Les lacunes restent considérables, mais ce que
nous savons permet une synthèse, naturellement provisoire. En 1936 déjà, L. Dela-

porte pouvait consacrer aux Hittites un volume entier de la collection Berr1 ; en

I9J2, c'est O.R. Gurney qui mettait, dans un excellent petit livre*, l'acquis à

disposition du grand public. Progressivement les Hittites ont ainsi repris dans l'histoire

la place qui fut la leur, et on a rendu justice à une civilisation dont on avait

trop dit qu'elle n'était pas particulièrement attrayante. Il manquait cependant,

pour apporter la preuve définitive de cette importance, un ouvrage qui, réunissant

une large documentation photographique, permît d'en apprécier l'ensemble. C'est
le grand mérite de Mme Riemschneider de nous l'avoir procuré. L'essentiel de la

sculpture et de l'architecture hittites qu'ont révélé les sites de Boghaz-Köy, Yazili-

kaya, Alaca Hüyük, Senjirli, Karatepe, Gezbeli, etc., se trouve dans ces 108 plan-

1. Les Hittites, Paris, La Renaissance du livre (L'Evolution de l'humanité VlIIbis).
2. The Hittites, Londres, Penguin Books (A 259).



BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS I33

ches de présentation parfaite et judicieusement choisies. La plupart de ces
documents — dont quelques-uns sont d'ailleurs inédits — étaient jusqu'ici dispersés dans

des publications que leur caractère scientifique ou leur prix rendaient inaccessibles

au grand public. C'est dire l'intérêt de ce recueil où l'on ne regrettera guère que
quelques omissions (pourquoi n'avoir donné ni une vue générale, ni un plan de

Boghaz-Köy, capitale de l'empire?), et une grave méprise: le «Löwe aus Nordsyrien»

de la pl.62, attribué à la «Spätzeit mit stark assyrischem Einschlag» est,
malgré sa ressemblance avec celui de Kartemish (pl. çc), un lion étrusque du VIe
siècle, provenant de Vulci3 Pp. 237-250, Mme R. commente chacune des illustrations

; en dépit de la brièveté nécessaire, on eût souhaité quelques détails - indication

du musée où est déposé l'objet représenté et, parfois, allusion à sa découverte :

ainsi le bas-relief d'Ivriz (pl.45) est le premier monument hittite signalé dans un

ouvrage moderne ; il est en effet décrit dans la relation du Français d'origine
suédoise Jean Otter qui traversa la partie méridionale du plateau d'Asie mineure en

janvier 17374. Une bonne bibliographie (pp. 25-1—254) permet à qui le désire de

recourir aux sources principales. Une copieuse introduction enfin (pp. 9-124)
tente de définir les caractères principaux de la civilisation hittite. Après un aperçu
historique, Mme R. esquisse la structure sociale et juridique, dépeint la vie
quotidienne, explique la religion et montre, en faisant constamment référence aux
illustrations, ce qu'ont été la sculpture, l'architecture et la littérature hittites. Sans

jamais faire étalage de son érudition, elle sait présenter les choses de façon vivante ;

son exposé, d'ime langue fluide et précise, se lit avec plaisir. Mais, en marge, que
de points interrogatifs ou exclamatifs sont nécessaires Bien de fois, Mme R.
demande manifestement aux textes plus qu'ils ne peuvent offrir ; quand elle ne les tait
pas, elle fait bon marché des obscurités qui subsistent, si nombreuses et si graves,
dans leur interprétation. Rien n'autorise, en particulier, les équivalences qu'elle
propose en identifiant les divinités du panthéon hittite. Et quelle qu'ait été la
jovialité de ces Asianiques, il y a pour le moins outrance à ne voir qu'ironie et
plaisanteries dans les textes, épiques ou autres, qu'ils ont laissés. Enfin Mme R. a, sur
la chronologie et l'importance de l'écriture hiéroglyphique, des idées fort personnelles

qu'on doit considérer comme une profession de foi, non comme l'aboutissement

d'une démonstration rigoureuse. Elle ne dit d'ailleurs presque rien de la

langue, ni de son déchiffrement. Lacune malheureuse, signe aussi que l'auteur n'a
guère d'estime pour ceux qui s'attachent d'abord aux textes et courent le risque
d'y achopper. Mais il y a des trébuchements salutaires, et l'on regrettera l'illusion
que feranaître l'assurance deMme R. chez les nombreux lecteurs que son livre mérite.

3. L'erreur est relevée par H. et I. Jucker dans leur catalogue de l'exposition de Zurich,
1955: Kunst und Leben der Etrusker, n° 105, p. 67. [Cf. aussi R.Werner, Bibliotheca Orientalis
12 (i9îî), p.83.]

4. Voyage en Turquie et en Perse, Paris 1748, I, p. 64.



134 BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

L'entreprise de H. Schmökel était à la fois plus facile et plus compliquée : l'histoire

de la Mésopotamie est mieux assurée que celle des Hittites, sa civilisation plus
familière au grand public (il suffit de rappeler ici l'admirable album de Christian
Zervos ou le récent essai de G. Contenau5), mais elle apparaît aussi beaucoup plus
diverse, plus composite. Au cœur de l'Asie occidentale, limitrophe de l'Arabie,
de la Syrie, de l'Asie mineure, de l'Arménie et de l'Iran, la Mésopotamie fut
naturellement le site d'élection des souverains qui groupèrent cet ensemble de pays
sous leur domination. De plus, le nord, entre le Kurdistan et l'Euphrate, occupé

par des Sémites, est un tout autre pays que le sud où les vallées s'ouvrent, les
falaises s'écartent et les fleuves divaguent dans un immense delta où commence l'histoire

que M. S. raconte dans les douze chapitres de son introduction. Au début du
3e millénaire, les Sumériens venus - de quelle région? — à Eridu qui est alors au
bord du golfe Persique, s'installent à Uruk. Très vite le commerce se développe,
comme l'attestent les cylindres de l'Indus, les objets d'Egypte ou les ivoires indiens
livrés par les fouilles. L'agriculture s'étend grâce à un système d'irrigation perfectionné.

A l'époque de Djemdet-Nasr (environ 2800), ainsi nommée d'après le site —

à 40 km au nord-est de Babylone - où l'on a trouvé d'abord cette céramique rouge
et noire répandue bientôt dans toute l'Asie antérieure —, la glyptique et la sculpture
sont déjà de haute qualité (cf. la «dame de Warka», pl. 11). Vers 2600 arrivent, de
la région syro-arabe, les premiers Sémites, attirés par la richesse et la fécondité du

pays de Sumer; ils s'arrêtent à Mari, puis à Kish et dans la Diyala (où seront découvertes

les statuettes d'orants, en albâtre, dont les pl. 19 et ss. offrent quelques
magnifiques exemplaires). Les villes se fortifient, dominées par les ziggurats, ces

tours à étages élevées sur la terrasse des temples. Au sud, à Ur et à Lagash notamment,

la civilisation sumérienne atteint son zénith; l'art perd en abondance pour
gagner en vérité et, réduisant l'accessoire, s'attache à l'effet direct, elliptique, qui
donne aux œuvres de cette époque une puissance incomparable. Mais les Sémites
s'enhardissent: Sharrukenu/Sargon règne à Agadé sur les «quatre régions du
monde» et, après une renaissance sumérienne (époque de Gudéa et de Shulgi, le
fils de Urnammu), le nord est définitivement maître du pays. Nous sommes au début
du 2e millénaire; à travers les lettres de Mari, M.S. évoque les grandes figures
d'alors, de Shamshi-Adad, roi d'Assur, à Hammurabi, le roi législateur et conquérant

de Babylone. Les Hittites entrent en scène et, malgré les Cassites qui relèvent
les ruines et restaurent les temples, la chute est proche. L'Egypte intervient,
Babyloniens et Mèdes abattent Ninive, tandis qu'au dernier acte, Babylone elle-même
succombe sous les coups des Perses Achéménides qui, jusqu'à l'arrivée d'Alexandre,
présideront aux destinées de l'Orient. La Mésopotamie, lentement, retourne au

j. C. Zervos, L'art de la Mésopotamie de la fin du quatrième millénaire au XVe siècle avant
notre ère, Paris, Ed. «Cahiers d'art», 1935 - G.Contenau, La vie quotidienne à Babylone et en

Assyrie, Paris, Hachette, 1950.



BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS I3C

désert; en 1165 de notre ère, Benjamin de Tudèle trouvera le palais de Nabucodònosor

infesté de serpents et de scorpions. Partout «Trümmer, Wüste, endlose

Weite», selon la légende de la première des planches que M. S. a choisies, avec un
sûr discernement et beaucoup de goût, pour illustrer son exposé (on lui saura gré
d'y avoir fait une place si généreuse aux ivoires, aux cylindres, aux objets de parure
et d'utilisation quotidienne) ; il les commente, pp. 273—288, avec une précision qui
doit servir de modèle aux ouvrages de cette collection, et les fait suivre d'une
bibliographie dont les spécialistes eux-mêmes tireront profit6. Dans la chaîne historique
de son récit intervient constamment la trame «humaine » : renseignements
ethnographiques et anthropologiques, observations sur la musique, le droit, la pédagogie,
la médecine et, appuyées sur de nombreux textes, la littérature. Ainsi nous devenons

sensibles au prestige d'une civilisation ressuscitée, et un peu moins abstraits
des labeurs de ces peuples, de leurs mœurs, de leurs intérêts. A tous égards,

l'ouvrage de M. S. est une réussite. G. Redard

Marco Polo, La Description du Monde. Texte intégral en français moderne avec
introduction et notes par Louis Hambis. Gr. 8°, XVI114.434P., 1 carte, 10 ill. en
couleurs. Paris, Klincksieck, 1955.

Le Livre de Marco Polo ou le Devisement du Monde. Texte intégral, mis en français
moderne et commenté par A.t'Serstevens. 8°, 348 p., 16 pl., ill. Paris, Albin Michel,
l9SS-

Prisonnier des Génois après la défaite des Vénitiens à Curzola, le 7 septembre
1298, Marco Polo dicta au Pisan Rustichello, sans doute son compagnon de captivité,

les souvenirs amassés durant les vingt-cinq années de son prodigieux périple
asiatique. Rustichello écrivit en «français», comme il l'avait fait déjà pour sa

compilation des romans de la Table Ronde. Ce fut un succès de librairie, qu'attestent
les nombreux manuscrits copiés ou traduits de l'original - perdu - qui nous sont

parvenus: 143 recensés jusqu'ici, en français, latin, vénitien, catalan, aragonnais, et
qu'on range en deux groupes. Le premier, très riche, a pour archétype le ms. 1116
de la Bibliothèque Nationale de Paris (début XIVe s.). Au second appartiennent
notamment un texte italien publié en 1559 par Ramusio dans ses Navigationi et Viaggi,
I'Ambrosianus de 1795 découvert par Luigi Foscolo Benedetto et copie d'un ms. du
XVe s. qui fut retrouvé, par les soins de Sir Percival David, dans la bibliothèque du

Chapitre de la cathédrale de Tolède, le 7 décembre 1932. L'imprimerie confirma
la fortune de l'œuvre: la première édition allemande, parue en 1477, précéda les

6. On pourrait y ajouter les 2 volumes consacrés par Jacques Pirenne à La civilisation
sumérienne et à La civilisation babylonienne, Lausanne, Guilde du livre, 1944 et 1945 (Coll.
«Gai Savoir», n°' 4 et 8).



136 BÜCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

versions vénitienne (1496), portugaise (1502), espagnole (1503), française (chez
Vincent Sertenas, Paris 1556), anglaise (1579), hollandaise (1664), puis russe (18 26),
tchèque (1868), etc., jusqu'aux récentes versions chinoise, japonaise et mongole.
Avec le XIXe s. apparaissent les éditions critiques en Angleterre, en Italie et en
France où l'on relève celle de la Société de géographie en 1824 et celle de Pauthier,
chez Didot, en 1865. Mais la première qui mérite vraiment ce nom est procurée
en 1871 par Henry Yule (Londres, Murray; 2e éd. 1875) que reprendra et améliorera

le sinologue Henri Cordier (dernière éd. 1926). En 1928, L.Foscolo Benedetto

présentait un texte nouveau, enrichi notamment des passages contenus dans

le seul Ambrosianus, et établissait le stemma des manuscrits existants. De leur côté
Paul Pelliot et A. C. Moule collaboraient à une édition dont seuls parurent, en 193 8,
les volumes I et II' où Moule, utilisant pour la première fois le manuscrit de Tolède,
tentait de restaurer le texte original. Mais il s'agit là de publications savantes ou de

luxe8, inaccessibles au profane qui ne disposait jusqu'ici, du moins en langue
française, d'aucune édition courante et sérieuse. Le 700e anniversaire de la naissance du

voyageur (1954-55), fastueusement célébré par Venise9, fut l'occasion de combler
cette lacune; il suscita en effet, dans maint pays, de nouvelles éditions. Tandis que
paraissait à Rome la seconde de P. Rivolta10, à Moscou celle de I. N. Minayev", etc.,
les deux ouvrages annoncés ici étaient publiés en France. Ils sont de caractère et
d'importance très différents, malgré la similitude de leurs titres.

C'est pour «remplir l'immense ennui qu'il éprouvait à ne plus voyager lui-
même» qu'A. t'Serstevens a «mis en français et commenté» le texte du Devisement

du Monde. Il a, pour l'établir, confronté quatre sources: le ms. 1116 de la B.N.,
puis, qui appartient au même groupe, le plus beau des 16 manuscrits de la version
française courte, à savoir le Livre des Merveilles provenant de la bibliothèque du duc

Jean de Berry et célèbre pour ses 84 miniatures (B.N. 2810); enfin le texte publié
en 1824 par la Société de géographie et celui de Pauthier (1865). L'édition de
Benedetto, dont on a dit l'importance, n'a pas été considérée; l'expression «texte
intégral» que contient le titre est donc pour le moins relative. Il est vrai que le travail

de t'S. n'est pas un «labeur d'archéologue, mais une œuvre d'écrivain»; ré-

7. La guerre, puis la mort de Pelliot (1945) empêchèrent la publication du commentaire
prévu; elle sera faite, nous apprend M.Hambis, «dès que les circonstances le permettront».

8. Ainsi la traduction en français moderne, annotée d'après les sources chinoises par
A.J.H.Charignon, 2 vol., Pékin 1924-26, ne fut tirée qu'à 550 exemplaires.

9. Expositions d'art chinois, cartographique de l'Extrême-Orient, des codices et des

éditions du «Milione», etc. en juin-octobre 1954; voir le remarquable libelle publié à cette
occasion par la Municipalité de Venise, avec texte, richement illustré, de G. Dainelli.

io. Il libro di Marco Polo detto Milione. Nella versione trecentesca dell' «ottimo». Texte, notes et
glossaire par O.Rivolta, Rome 1954, ili.

11. Kniga Marko Polo, Moscou 1955, ill.



BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS I37

agissant contre «les froides interprétations des pets-de-loup et des chartistes», il
s'est refusé à «écraser le texte sous les commentaires», et a voulu faire ce que
Bédier avait réussi pour Tristan et Yseult : «transporter dans le texte moderne l'atmosphère

de la langue ancienne sans conserver les archaïsmes ni la syntaxe du texte
primitif». De fait le texte qu'il nous propose et qui, si je ne me trompe, a déjà paru,
tiré à petit nombre, aux éditions J. Susse en 1944, se lit agréablement; il mettra,
comme le souhaite A.t'S., «dans le climat de divertissement qu'ont dû connaître
les premiers lecteurs» de l'ouvrage, le public friand de littérature d'évasion. Une
bonne introduction renseigne sur la vie de Marco Polo, la genèse de l'œuvre et son
influence sur les voyageurs et la cartographie du XVe siècle ". Les notes, très brèves,
concernent surtout l'identification des lieux cités, d'après «les conjectures souvent
discutables des Marsden, Pauthier, Yule, Cordier, Aniante et autres scoliastes».
Outre une carte de l'Asie '3, le volume contient des illustrations fort plaisantes :

gravures sur bois tirées de la Cosmographia universalis de Munster et scènes choisies

parmi celles qui ornent les quatre panneaux de la Carte catalane de 1375, provenant
de la bibliothèque de Charles V (B. N. fonds espagnol 30).

Si, en définitive, malgré les attraits de cette édition, de nombreux lecteurs n'y
trouveront pas leur compte, c'est que la relation de Marco Polo n'est pas seulement

un récit pittoresque, un roman d'aventure ou un passionnant reportage. C'est aussi

un document historique et géographique dont la valeur apparaît plus grande à

mesure que progresse notre connaissance de l'Asie du XIIIe siècle. Ce double aspect,
l'édition de L.Hambis le reflète parfaitement; il a su en effet y concilier le souci
littéraire et la méthode historique la plus rigoureuse. Le texte repose sur celui de

Benedetto et est donc, cette fois, aussi «intégral» qu'on peut le prétendre. Avec
l'aide de M. Campserveux, M. H. l'a «traduit» en français moderne, tout en s'ap-
pliquant — et réussissant - à conserver au style le rythme, au récit la saveur de

l'original. D'où le plaisir et la facilité avec quoi on le litI+, rehaussés par une illustration
de choix: dix miniatures du Livre des Merveilles (B.N. 2810) reproduites dans leurs
éclatantes couleurs. L'introduction, succincte et pertinente, donne une biographie
de Marco Polo et l'état de la tradition manuscrite et imprimée ; M. H. y note avec
raison que de nombreuses questions demeurent imprécises, bien des problèmes se

posent encore aux médiévistes et aux orientalistes. Mais ce qui donne à l'ouvrage

12. On retiendra les intéressantes remarques, p. 40 s., sur les annotations faites par Christophe

Colomb en marge de ses exemplaires de Marco Polo et de Pline l'Ancien qu'A.t'S.
a collationnés à l'Archivo general de Indias, à Seville.

13. P. 56-57 ; la toponymie en est approximative et les itinéraires probables n'y sont pas

indiqués.
14. L'impression n'est malheureusement pas irréprochable: les lignes dansantes, les

lettres cassées y foisonnent et l'on regrette de voir l'imprimerie Taffin-Lefort, à Lille, s'accorder

si mal avec les grandes traditions de la typographie française.



138 BÜCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

son prix et son originalité, ce sont les notes groupées à la fin du texte. Elles

occupent à elles seules les pages 339 à 419, et la qualité en égale l'abondance. M.H.
nous apprend qu'elles sont fondées sur les explications contenues dans l'édition
Yule-Cordier et sur «la documentation acquise depuis une vingtaine d'années au

cours des leçons données par Pelliot au Collège de France»; mais il faut ajouter
qu'elles doivent beaucoup aussi à l'érudition du savant qui, administrateur du
Centre d'études sinologiques à Pékin de 1947 à 1950, a pu suivre les traces de Polo
dans les provinces de Gâtai et de Mangi. Sans les alourdir de références, M. H. y a

rassemblé, sur les noms de lieux, de peuples et de personnages, sur les «curiosités»

que signale le voyageur, tout ce qui est nécessaire à l'intelligence du texte. Grâce à

l'index des noms et des matières, on peut utiliser ces notes comme une véritable

petite encyclopédie de l'histoire et de la géographie asiatiques15. Enfin une carte
nouvelle, de grand format (43 x 50 cm), a été dressée où sont repris les noms de
lieux et de peuples de la narration ; bien qu'il ne puisse être fixé qu'approximative-
ment, l'itinéraire des frères Polo et de Marco Polo y a été reporté; il permettra au
lecteur de suivre le voyage étape par étape, et ce n'est pas l'un des moindres mérites
du livre. On ne saurait remercier assez M. H. d'avoir ainsi mis à la portée de chacun,
sous une forme à la fois élégante et sûre, cette Description du Monde qui n'a pas fini
de nous étonner. G. Redard

T. F. Mitchell, An Introduction to Egyptian Colloquial Arabie, xii -f- 285 p. G. Cumber-
lege, Oxford University Press, London 1956.

Im Rahmen der neueren vulgärarabischen Grammatiken, die sich der modernen
Mundart Ägyptens zuwenden, gehört die von K. Völlers verfaßte zu den ersten; ihr
schlössen sich die Studien von W. H. T. Gairdner und E. E. Eider an; in den letzten
Jahren hat in Kairo E. A. Elias eine nur praktisch ausgerichtete Sprachlehre
herausgegeben. Gegenüber all diesen nimmt das soeben erschienene Buch von Mitchell
eine ganz besondere Stellung ein, da es tatsächlich dem Volksmund Kairos
abgelauscht ist, ohne in Abhängigkeit vom Schriftarabisch zu gelangen. Es erhebt keinen

sprachhistorischen Anspruch, sondern bleibt völlig deskriptiv und beschränkt sich
auf die Darstellung der heutigen Mundart. Dabei erweist sich der Autor als gelehriger

Schüler von J.H.Firth, der soeben als Professor für allgemeine Phonetik und

15. Voir, p.ex., les notices consacrées à: langue tartare p. 343, Arbre sec 348, tutie 363,
Assassins 364, Prêtre Jean 374s., bacsi 384, scieng 390s., etc. A propos des pommes du paradis

que Marco Polo a vues dans le Rudbar, M. H. remarque : «la pomme du paradis figure dans les

dictionnaires comme un nom de la banane; comme le bananier ne pousse pas en Perse, on
peut penser que ce terme désignait pour Marco Polo un fruit du genre orange» (p. 361 ;

A.t'Serstevens interprète de même «oranges», p.91, n. 2). De fait, il y a des bananiers en
Iran, et dans cette région précisément ; j'en ai vu et mangé le fruit à Iranshahr (près de Bampur)



BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS I39

Linguistik an der School of Oriental and African Studies in London zurückgetreten
ist. Wie es im Arabischen naheliegt, beschreibt und transkribiert Mitchell die
Konsonanten sehr sorgfältig. Bei der Darstellung der Vokale registriert er mehrere
neuzeitliche Lautgesetze erstmals, z. B. den gelegentlichen Schwund des prätonischen
Vokals ; aber die phonetische Festlegung der Selbstlaute hätte vielleicht einer
genaueren Präzisierung zugeführt werden können. Sehr gelungen sind die der Sprachlehre

beigegebenen Lesestücke mit Glossar, denn sie geben die Mundart von Kairo

ganz unverfälscht wieder, ohne die immer wieder beobachtete und so leicht erfolgte
Beeinflussung vom Schriftarabischen zu zeigen. Stellt in diesem Buch Mitchell die

gegenwärtige arabische Sprache Ägyptens dar, so hat er uns bereits in « Writing Arabic.
A Practical Introduction to Ruq'ah Script», London 1953, die neuzeitliche Entwicklung

der arabischen, kursiven Zierschrift methodisch nahegebracht. Gewiß ist die

jüngste «Introduction to Egyptian Colloquial Arabic» von T.F.Mitchell eine willkommene

und wertvolle Bereicherung. C. E. Dubler

Walther Hinz, PersischI: Leitfaden der Umgangssprache. 2e éd., 8°, ix-)- 279 p.,
rei. pl. t. Berlin, W. de Gruyter, 1955.

Paru en 1942, ce manuel avait été rapidement épuisé. La 2e édition n'en est

qu'une réimpression anastatique, mais elle a reçu un meilleur papier et une vêture
plus solide. L'auteur a voulu mettre à la disposition de ses compatriotes appelés à

voyager ou séjourner en Iran un ouvrage qui leur permette d'accéder sans difficulté
à la langue courante. Ce but pratique conditionne donc l'économie du livre : brève
introduction à la phonétique et à l'écriture (pp. 1—9), morphologie sommaire (10—

44), note sur la syntaxe (44—45); puis 146 pages donnant les locutions les plus
usuelles, classées par matières : voyage, hôtel, emplettes, visites, maladie, temps,
etc.16; une série d'exercices de lecture et de traduction: phrases, historiettes,
lettres (192-228). Un appendice sur le calendrier, les poids et mesures (229-231) et
un lexique allemand-persan d'environ 2100 mots courants terminent le volume.

Des manuels semblables, comme le Colloquial Persian de L. P. Elwell-Sutton
(Londres 1941), celui-ci se distingue par l'utilisation constante de l'écriture arabe —

on trouve même, p. 208, un texte en nastaclîq: chaque forme, chaque phrase est
donnée dans la graphie originale accompagnée de sa transcription. Aussi M. H.
a-t-il pu adopter, pour cette dernière, un système simplifié où, par exemple, d, z, z,
et z sont uniformément rendus par z. Dans le lexique pourtant il a dû, faute de

place, renoncer à l'écriture arabe et recourir à la translittération exacte; mais

comme elle est dûment expliquée, il n'en résulte aucun inconvénient.
Clair, bien conçu, soigneusement présenté, ce manuel continuera la carrière qu'il
16. Quelques traductions sont surprenantes ; ainsi, p. 49, jallâ! yâ allah) est rendupar

« Los Vorwärts !» ; de fait, cette exclamation marque en général l'étonnement.



140 BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

a si heureusement commencée. Il rendra service au linguiste aussi, et particulièrement

au dialectologue enquêtant sur le terrain. D'après le titre, il ne s'agit ici que
d'une première partie : quelle sera la seconde G. Redard

Iran. Texte et photographies de Robert Boulanger. 8°, 128 p. (Coll. «Les
Albums des Guides Bleus»). Paris, Hachette, 1956.

Sur l'Iran, il n'existe pas en France de documentation photographique comparable

à celles que réunirent, par exemple, Fr. Rosen (Persien in Wort und Bild, Berlin
1926) ou Axel von Graefe (Iran, das neue Persien, Berlin 1937). C'est donc avec plaisir

qu'on voit paraître, après le modeste mais intéressant cahier édité par la
Présidence du Conseil *7, l'album de R. Boulanger, quatorzième d'une collection qui doit
compléter par l'image celle, bien connue, des Guides Bleus. Ses 68 photos - dont 8

en couleurs - reproduites en pleine page, sont souvent excellentes et celles d'Isfahan,

en particulier, évoquent admirablement les splendeurs de la capitale séfévide.

Mais, à quelques exceptions près - dont un document, original et précieux, dû à

Jean Jacquet, sur la fabrication des briques crues —, elles concernent surtout
l'architecture; on regrette de n'y trouver la vue d'aucune rue, d'aucun village, rien
qui suggère la vie parmi ces monuments et ces terres désolées. De plus l'Iran oriental

et méridional n'est pas représenté : pas une photographie de Meshed, du Khorasan,

du Sistan ou du Makran. Cette absence s'explique quand on considère la carte
de la page 114: la grande route qui mène de Yezd à Zahedan s'arrête pour l'auteur
à Kerman; celle, de quelque 1000 km, que les Alliés ont construite durant la
dernière guerre de Meshed à Zahedan n'est même pas indiquée; dans le Dasht-é Kévir
apparaît, solitaire, le village de Band-é Sar-é Ghom, mais on cherche vainement la

grande oasis de Khur ou celle, plus vaste encore, de Tabbas «aux cent mille
palmiers » ; pourquoi avoir retenu le minuscule Havz-é Khan, mais non des villes aussi

importantes que Zabol, Barn ou Iranshar Il y a quelque désinvolture à montrer de

l'Iran une image aussi fragmentaire. Elle se manifeste également dans une préface
de 25 pages qui n'est pas exempte de verbosité ; Hassan ben Sabbah y est dit «chef
de la franc-maçonnerie ismaélienne », J.-B. Tavernier qualifié de «vieux grincheux»
et les bronzes du Louristan pourvus d'une explication pour le moins audacieuse -
pour ne rien dire de la «valeur éducative fort édifiante» du destin d'Imam Qouli
Khan. En revanche, si l'on tait quelques bévues et omissions (comme celle de la soie

parmi les produits des provinces caspiennes), les notices géographiques, historiques
et archéologiques qui accompagnent les planches sont claires et judicieuses. Ainsi,
quels qu'en soient les défauts, l'élégant album de R. Boulanger permettra à un
large public d'approcher ce pays dont l'Histoire a fait l'un de ses lieux privilégiés.

G.Redard

17. L'Iran. Paris, La Documentation photographique, 1951, série 56, 12 pl.



BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS 141

David Storm Rice, The Wade Cup in the Cleveland Museum ofArt. Paris, Les Editions
du Chêne, 1955.

Die antike Metallverarbeitung im Nahen und Mittleren Osten bildete die Voraussetzung

für das kunstvolle Handwerk der Sassaniden, an deren hohes Können sich
unmittelbar das islamische Metallgewerbe anzulehnen vermochte. Die bemerkenswertesten

Exemplare dieser iranischen Kunstfertigkeit werden heute in der
Eremitage zu Leningrad aufbewahrt.

War bereits unter den Sassaniden auch die Einlegearbeit von Gold und Silber auf

Kupfer und seinen Legierungen bekannt, so haben sich aus den ersten vier Jahrhunderten

der Higra (7.—11. Jahrhundert n. Chr.) keine derartigen Gegenstände
erhalten. Das älteste datierte Objekt vom Jahre 1148 n. Chr. weist mit seiner
zweisprachigen persisch-arabischen Inschrift auf iranischen Ursprung hin. Von da an
entfaltete sich das Gewerbe von Ostpersien aus über Azarbaygän, den Kaukasus

und das obere Mesopotamien nach Syrien und Ägypten, wo es sich unter den
Mameluken besonders entfaltete. Diese Ausbreitung ist wahrscheinlich aus der
Wanderung der Handwerker zu deuten, die im Gefolge der Machtveränderung durch
die innerasiatischen Völker erfolgte. So blühten die islamischen Metalleinlegearbeiten

von der Mitte des 12. bis zum 14. nachchristlichen Jahrhundert. Unter diesen
ist das sogenannte «Baptistère de Saint Louis», das im Louvre steht, eines der
schönsten. Seine Geschichte und Deutung wurde von D. S. Rice in einer früheren
Publikation (Paris 1953) bereits vorgenommen, wobei er nachweisen konnte, daß

die betreffende Schale frühestens 20 Jahre nach dem Tode Ludwigs des Heiligen
(fi27o) fertiggestellt und diese erst im 18. Jahrhundert mit ihm in Beziehung
gebracht wurde. In der richtigen Erkenntnis, daß die Metallarbeiten der Muslime als

Kulturzeugen erster Ordnung dienen könnten, hat David Storm Rice, der Professor
für islamische Kunst und Archäologie in London ist, diesen eine ganze Reihe von
Untersuchungen gewidmet, die unter dem Sammeltitel «Studies in Islamic Metal
Work» seit 1952 fortlaufend im Bulletin of the School of Oriental and African Studies

erscheinen. So ist es sehr bedauerlich, daß die Publikation von D. Barrett, Islamic
Metalwork in the British Museum, London 1949, nicht über eine rein äußerliche
Beschreibung der Gegenstände hinausführt.

Um so erfreulicher ist es daher, daß die sogenannte «Wade Cup » des Cleveland
Museums eine eingehende Würdigung durch D. S. Rice erfuhr, dem es im Laufe der

Untersuchung dieses anonymen Stückes gelingt, es geographisch und chronologisch
einwandfrei festzulegen. Die Schale ist mit stilisierten Menschengestalten verziert,
doch diese sind keine Phantasiegebilde, sondern haben eine epigraphische Bedeutung.

Der sonst bilderfeindliche Islam schreitet hier zu «humanisierten » Schriftzügen
vor, deren Lesung einwandfrei und vollständig möglich wird. Dazu verfahrt D. S.

Rice nach einer eigens von ihm entwickelten Methode, die darin besteht, stark ver-



142 BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

größerte Photographien der einzelnen Bestandteile der Illustrationen anzufertigen ;

diese werden in eine Zeichnung umgelegt, aus der die Schriftzüge deutlich hervorgehen

und gelesen werden können. So war eine raffinierte Verbindung von Bild und
Schrift in einer gewerblich nicht zu überbietenden Technik entstanden, ein
vollendetes Kunstwerk in Metall, das voller Sensibilität dem Streben nach Abstraktion
und den islamischen Normen der Ästhetik gerecht wird. Diese epigraphische
Manier der «belebten » Schriftzüge hatte ihren Ursprung in Ostpersien und verbreitete

sich über den Kaukasus und Mesopotamien westwärts nach Syrien. Die
vergleichende Betrachtung der «Wade Cup» mit anderen datierten und lokalisierten
Objekten erlaubt es, deren Entstehungszeit auf das letzte Drittel des 13. Jahrhunderts

festzulegen ; als Ursprungsland ist eine Werkstatt im Azarbaygan anzunehmen,
die damals noch nicht unter der Herrschaft der Mongolen stand. Dort entstand aus
unbekannter Meisterhand die «Wade Cup», ein Meisterstück hochmittelalterlichen

Gewerbefleißes der Muslime, deren epigraphischer Sinn, in einen überspitzten
Manierismus verkleidet, erst ein wahres Meisterstück moderner Gelehrsamkeit in
seinem vollen Umfange aufzudecken vermochte. C. E. Dubler

Tübinger Kunstverein E.V.: Persische Miniaturen — Buch- und Schriftkunst
arabischer, persischer, türkischer und indischer Handschriften aus dem Besitz der früheren

Preußischen Staats- und der Tübinger Universitätsbibliothek, Ausstellung vom
3i.Mai bis 20. Juni 1956.

In einem Ausstellungskatalog, der sich an ein größeres Publikum wendet, ist es

durchaus berechtigt, Persien in den Vordergrund zu schieben; liegt doch, nicht
nur fur Buch und Schrift, sondern für den ganzen Bereich der islamischen Kunst
überhaupt, der Schwerpunkt in Iran. Gewiß war es nicht leicht, diesen fremdartigen
Stoff in allgemeinverständlicher und gefälliger Form so darzustellen, daß der nicht
im Fach bewanderte Ausstellungsbesucher historisch und sachlich auf das Wesentliche

kurz aufmerksam gemacht wurde. Diese Aufgabe hat Jörg Krämer sowohl in
der allgemeinen Einführung wie in der Beschreibung der einzelnen Ausstellungsstücke

sehr gut gelöst. Dabei lag es nahe, die illustrierten Gedichte des persischen
Dichters Nizâmï in den Mittelpunkt zu stellen, war doch sein Werk, das eine
künstlerisch vollendete Verbindung iranisch-islamischen Geistesgutes darstellt,
durch nicht weniger als acht Exemplare vertreten.

Es war ein besonders glücklicher Umstand, daß die Handschriften der Tübinger
Universitätsbibliothek mit einer Auswahl derjenigen aus dem Preußischen Staatsbesitz

gezeigt werden konnten. Unter den ersten soll hier lediglich auf die
Bilderhandschrift aus 1001 Nacht (Nr. 45 des Kataloges) verwiesen werden, deren

Illustrierung des Ritterromans von cUmar al-Nu3män nicht nur wegen ihres Alters
bedeutsam ist, sondern auch durch den späteren Einfluss, der sich im Typus bis in



BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS 143

die lithographischen Exemplare der orientalischen Märchensammlungen des 19.
Jahrhunderts verfolgen läßt. — Aus dem Preußischen Staatsbesitz wären die fernöstlichen

Handschriftenfragmente (Nr. 39 und 40) hervorzuheben, die von der
weltweiten Ausbreitung des Islam zeugen. Doch besonders wertvoll wird der vorliegende

Katalog und gibt ihm über das unmittelbare Ziel der Einführung in die
Ausstellung hinaus sein Interesse für den Fachmann dadurch, daß in ihm mehrere
Manuskripte im Druck erstmals beschrieben werden, so z. B. zwei türkische
Sultansdokumente aus dem letzten Jahrhundert (Nr. 37 und 38) oder eine türkische Sammlung

über Musik mit guten Miniaturen (Nr. 68). Alle bisherigen Beschreibungen der
verschiedenen Handschriften sind auf Seiten 51—52 in einer übersichtlichen
Konkordanz zusammengestellt worden.

Über das Dargebotene hinaus wäre es vielleicht wünschenswert gewesen, einige
weitere Hinweise auf ähnliche Manuskripte oder Malschulen zu finden ; so bewahrt
Kairo z. B. eine persische cj4ga3iD-Handschrift auf, die der hier beschriebenen sehr
nahezustehen scheint und bei der Einflüsse indischer Malerei unverkennbar sind ;

weiter besitzen Teheran und Kairo je ein Exemplar der Sternbildtafeln des Sufi,
deren Vergleich mit den Nummern 41-43 gewiß lohnend wäre. Doch derartige
Betrachtungen führen wohl über das Ziel dieses Ausstellungskataloges hinaus.
Schließlich wird dieser durch eine sorgfaltige Auswahl von Abbildungen in Schwarz-
Weiß bereichert. Auch hier wäre es sehr schön gewesen, hätte wenigstens eine Tafel

in Farben beigegeben werden können, erhalten doch die orientalischen Miniaturen

erst durch sie ihr wahres Leben und ihre volle zauberhafte Schönheit.
C. E. Dubler

Emil Abegg, Der Pretakalpa des Garuda-Purâna. Eine Darstellung des hinduistischen
Totenkultes und Jenseitsglaubens. Aus dem Sanskrit übersetzt und erklärt. Zweite,
unveränderte Auflage. x-|- 272 S., 8°. Berlin, Walter de Gruyter & Co., 1956.

Der Pretakalpa des Garuda-Purâna, le premier livre publié par M. Emil Abegg sur
un sujet d'indianisme, parut en 1921, comme thèse d'habilitation à l'Université de

Zurich. Il fut salué à l'époque comme une précieuse contribution à notre connaissance,

bien imparfaite, de l'immense littérature des Purâna et comme la première
présentation systématique, sur la base d'un texte original, des idées eschatologiques,
des rites funéraires et du culte des morts de l'hindouisme médiéval, valables

aujourd'hui encore. Le Pretakalpa constitue le dernier livre du Garudapurâna ou plutôt

son appendice (Uttarakhanda), consacré, d'après le titre, au rituel des prêta, des

trépassés qui, faute d'accomplissement des cérémonies et des offrandes funéraires
au moment de leur mort, se transforment en revenants torturés par la faim et la

soif, errant de par le monde en quête de cadavres ou même de corps vivants où ils

pourraient s'introduire. Des rituels compliqués et surtout des dons généreux aux



144 BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

prêtres permettent d'alléger le sort de ces «âmes en peine». Cependant le contenu
du Pretakalpa déborde largement le cadre précis du rituel des prêta et donne toute
sorte de renseignements sur le sort posthume des pécheurs dans les enfers ou dans
les incarnations ultérieures, sur la survie des vertueux, sur la voie de salut, sur tous
les rites funéraires, etc. Comme d'habitude dans les Purâna, la présentation de la
matière est chaotique, désordonnée, constamment interrompue par des digressions
hétérogènes. Il existe toutefois un extrait (Sâroddhâra) du Garudapurâna, texte tardif

rédigé par Naunidhirâma, qui permet de se retrouver dans ce chaos de données.
Le titre de ce texte ne correspond non plus à son contenu, car il ne s'agit pas d'un
résumé du Garudapurâna entier, mais seulement de Y Uttarakhanda, et ce n'est pas
un extrait (ses dimensions ne sont pas sensiblement inférieures à celle de l'Uttarakhanda),

mais plutôt une systématisation de la matière englobant également les données

puisées dans les autres Purâna. Tel quel, ce texte est beaucoup plus clair et
systématique, et il sert encore aux Brahmanes d'aujourd'hui de manuel des rites
funéraires. M. Abegg a donc choisi la voie juste en basant sa traduction sur le Sâroddhâra

et en ne fournissant qu'un résumé de Y Uttarakhanda. D'autre part, ses commentaires

et ses notes détaillés, de même qu'un excellent index des matières, rendent
son livre accessible et très utile non seulement aux indianistes, mais aux ethnologues
et aux spécialistes de l'histoire des religions.

Aujourd'hui, trente-cinq ans après la publication de ce livre, nos connaissances
des Purâna n'ont pas beaucoup avancé, et le Pretakalpa avec le Sâroddhâra restent
toujours nos uniques sources systématiques de renseignement sur l'eschatologie et
le culte des morts dans l'hindouisme. La réédition du livre de M. Abegg, depuis
longtemps épuisé, se justifie donc pleinement et sera bienvenue à tous les chercheurs

que ces problèmes intéressent. La traduction comme les notes introductives
concernant la chronologie des textes et leur rapports respectifs n'ont pas vieillies ; une
refonte de l'ouvrage ne s'imposait donc pas. On pourrait cependant regretter qu'à
l'occasion de cette réédition, les références bibliographiques n'aient pas été mises
à jour. On a malgré tout, au cours de ces trente-cinq ans, publié des travaux et édité
des textes qui peuvent compléter utilement les données du Pretakalpa ou, du moins,
présenter des parallèles instructifs. Et il est regrettable aussi, du seul point de vue
de la présentation du texte, que la bibliographie, si détaillée, s'arrête à 1920.

Constantin Regamey

Herman Lommel, Gedichte des Rig-Veda. Auswahl und Übersetzung. 132 S. Mün-
chen-Planegg, Otto Wilhelm Barth-Verlag, 1955.

In der von Jean Gebser herausgegebenen Schriftenreihe «Weisheitsbücher der
Menschheit» hat Herman Lommel eine Übersetzung vorzüglich ausgewählter Lieder

des Rigveda gegeben, die ein treues Bild des Glaubens der in Indien einwan-



BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS 14Ç

dernden arischen Stämme vermittelt. Die Vorzüge, die schon Lommels Übertragungen

altiranischer Religionsurkunden - Gathas des Zarathustra und Yäshts des

Jüngeren Awesta — eigen sind, kommen auch seiner Auswahl von Gedichten des

Rigveda zu ; ohne sich sklavisch an den Wortlaut zu halten, wird doch der Sinn
treffend wiedergegeben, und wenn man den Originaltext vergleicht, überzeugt man
sich auf Schritt und Tritt von der wohlabgewogenen Stellungnahme des Übersetzers

zu den oft weit auseinandergehenden Deutungen indischer und abendländischer

Interpreten. Die Wiedergabe ist teils metrisch, teils in rhythmischer Prosa gehalten ;

es ist damit ein Mittelweg eingeschlagen zwischen jenen reinen Prosaübersetzungen,
die keinen Begriff von der dichterischen Schönheit mancher Vedalieder zu geben

vermögen, und durchweg metrischen Wiedergaben, die zu den vielfach nach Form
und Inhalt wenig ansprechenden Originalen nicht passen, zumal wenn sie noch
gereimt sind. Die Einleitung gibt auf knappem Raum eine ausgezeichnete Einführung
in das Wesen der vedischen Religion und ihrer wichtigsten Göttergestalten, die in
einer Weise erfaßt sind, die oft über die bisherigen Deutungen hinausfuhrt und
uns ihr tieferes Wesen erkennen läßt, so wenn gezeigt wird, wie die Wirksamkeit
des Feuergottes weit über das ihm zugrundeliegende Naturelement hinausreicht,
oder der Gott, der den Opfertrank verkörpert, zum Träger des Allebens der Natur
wird. Auch der Vielgestalt des im Veda meistverehrten Gottes Indra wird Lommels

Betrachtungsweise gerecht ; er hat dieser Göttergestalt schon vor Jahren eine Studie

gewidmet («Der arische Kriegsgott», 1939), die ganz neue Einsichten in ihr Wesen
vermittelte und zeigte, wie in ihr scheinbar unvereinbare Züge sich zu einer Einheit
verbinden. Als eine Gottheit von ganz anderem Typus wird uns dann Varuna vorgeführt,

in dem ethische Züge sich mit finsteren, unberechenbaren verbinden. Einige
Lieder sind den göttlichen Zwillingen gewidmet, an die sich zahlreiche Legenden
knüpfen, die sie als Heilbringer erscheinen lassen. Deutlicher als die genannten
Gottheiten sind mit ihrer Naturgrundlage verbunden die Göttin der Morgenröte,
die beiden Erscheinungsformen des Sonnengottes und die Wind- und Sturmgötter.
Neben den Götterhymnen sind noch einige Stücke anderer Art aufgenommen, so
ein Kindersegen, ein Lobpreis der Nahrung. Das Klagelied eines ruinierten Würfelspielers

zeigt, daß die Spielleidenschaft, die dann in der späteren Heldensage eine so

verhängnisvolle Rolle spielt, schon in dieser Frühzeit ihren verderblichen Zauber
übte, und die Beschwörung eines Kranken fuhrt in die Kreise des Atharvaveda
hinüber. Eine Liedergruppe ist dem Totenritual und Jenseitsglauben gewidmet, wobei
gezeigt wird, daß in der bei der Leichenfeier an die Witwe gerichteten Aufforderung,

inden Kreis derLebendenzurückzutreten, keineswegs, wie bisherangenommen,
eine Reminiszenz an die Witwenverbrennung liegt. Für die Philosophiegeschichte ist
schließlich von Wichtigkeit das Lied vom kosmischen Urmenschen, durch dessen

Zerstückelung und Opferung die Götter das Weltall entstehen lassen. Ein Lobpreis
des Allschöpfers, der schöne Hymnus an den «Unbekannten Gott» und das tiefsin-



146 BÜCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

nige Gedicht von der Weltentstehung, in dem sich schon Leitgedanken der späteren
Philosophie ankündigen, beschließen die lehrreiche Sammlung. E. Abegg

Der Rig-Veda. Aus dem Sanskrit ins Deutsche übersetzt und mit einem laufenden
Kommentar versehen von Karl Friedrich Geldner, weiland Professor des Sanskrit

an der Universität Marburg. Vierter Teil : Namen- und Sachregister zur
Übersetzimg. Dazu Nachträge und Verbesserungen. Aus dem Nachlaß des Übersetzers

herausgegeben, geordnet und ergänzt von Johannes Nobel, Professor an der
Universität Marburg, vu -)- 271 S. Harvard Oriental Series Vol. 36. Cambridge (Mass.),
Harvard University Press, 1957.

Zu Geldners Rigveda-Übersetzung, die an dieser Stelle gewürdigt worden ist
(As. Stud. 1953, S. 69), war ursprünglich eine Einleitung geplant, in welcher der Autor,

wie er dem Herausgeber des Namen- und Sachregisters gegenüber erklärte, im
Sinne hatte, «einmal ordentlich auszupacken», d.h. offenbar sich mit den
verschiedenen Richtungen der Rigveda-Interpretation, insbesondere natürlich mit
denen, die zu seiner eigenen Auffassung im Gegensatz standen, kritisch auseinanderzusetzen.

Leider wurde Geldner durch den Tod an der Ausführung dieses Vorhabens

verhindert, und so ist uns ohne Zweifel ein wertvoller Beitrag zur Veda-Philo-
logie verlorengegangen, und die Nachträge und Berichtigungen zeigen, wie Geldners

Beschäftigung mit dem Text unablässig mit den Schwierigkeiten rang, und wie
manche Stellen immer erneuter Prüfung unterzogen wurden; gerade daraus geht
hervor, wie umstritten auch heute noch vieles in der Rigveda-Interpretation ist.
Während diese Nachträge von Geldner druckfertig hinterlassen wurden, bedurfte
sein Wort- und Sachregister einer weitgehenden Überarbeitung und Ergänzung, und
Johannes Nobel hat sich, unterstützt von einem Mitarbeiter und seiner Gattin, dieser

mühevollen Arbeit unterzogen und damit allen, die sich mit dem Rigveda
beschäftigen, ein unschätzbares Hilfsmittel an die Hand gegeben. Es war natürlich nicht
beabsichtigt, in jedem Fall alle Belegstellen zu geben, sondern der Verfasser nahm
eine Auswahl des ihm wichtig Erscheinenden vor, und mit gutem Grund ist auch
sein Kommentar berücksichtigt. Die Belege für die Göttergestalten und die an sie
sich knüpfenden Mythen, die übersichtlich gegliedert sind, ermöglichen es, sie in
allen Einzelzügen zu erfassen, und manche größeren Artikel, so die über Indra,
Varuna und die Götter im allgemeinen stellen vorzügliche Vorarbeiten zu monographischer

Behandlung dar; unter den Stichworten Himmel, Erde, Gewässer, Berge
sind alle wichtigen Belege zur vedischen Kosmographie zusammengefaßt, und die

sorgfaltige Verzeichnung der Vergleiche führt tief hinein ins Wesen der vedischen

Dichtung. Und insbesondere das Sachregister wird nicht nur dem Indologen und

Religionshistoriker, sondern auch dem Ethnologen eine wertvolle Hilfe sein.
E. Abegg



BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS 147

The Padârthatattvanirupanam ofRaghunâtha Siromani. (A Demonstration of the True
Nature of the Things to Which Words Refer), by Karl H. Potter. Harvard-Yenching
Institute Studies XVII. 102 p. Cambridge (Mass.), Harvard University Press, 1957.

Zu Ende des 12. Jahrhunderts kam in Bengalen eine neue Form des Nyâya auf,
welche als nava nyâya dem alten, klassischen gegenübergestellt wurde und dessen

Hauptsitz Navadvîpa war, wonach die Schule auch benannt wurde (englische Schreibung

Nuddea). Ihr Hauptvertreter war Gangesa (um 1200) mit seinem Tattvacin-
tâmani («Wunschedelstein der Wahrheit»). Diese Philosophen wandten sich mit
großer Energie und unendlichem Scharfsinn den Einzelproblemen der Logik zu,
aber die Subtilitäten, die hier ausgedacht wurden, führten zur Ausbildung einer
unfruchtbaren Scholastik, die zwar für die Geschichte der formalen Logik von einer
gewissen Bedeutung war, für die Metaphysik aber nur wenig neue Gedanken schuf.

Gangesas Werk rief eine große Zahl von Kommentaren hervor, darunter diejenigen
des Raghunâtha, der um 1500 wirkte. Sein Bestreben richtete sich vor allem auf die

Begründung eines Systems sprachlicher Bezeichnungen zur genauen Abgrenzung der

Begriffe und der Bestimmung ihres Verhältnisses zueinander. Die Kategorien, die er
dabei aufstellte, sollen alles umfassen, was unter die Wechselbegriffe der Benennbar-
keit und Erkennbarkeit fällt. Die Rolle, die dabei der Benennbarkeit zufällt, zeigt
schon, daß die Konzeption der Kategorie von der Betrachtung der sprachlichen
Bezeichnungen ausgegangen ist, was auch aus dem Terminus padârtha «Gegenstand
eines Wortes» hervorgeht. Raghunâtha unterzieht nun die ganze Kategorienlehre
des Nyâya einer eingehenden Kritik, indem er einige seiner Kategorien eliminiert
und dafür andere einführt, so die Augenblicklichkeit, (kshana), offensichtlich
beeinflußt vom buddhistischen Kshanikavâda. Auch das Besitzverhältnis (svatva) und
die Kausalität (sakti) führt er als besondere Kategorien ein. Die 7. Kategorie, das

Nichtsein (abhâva), die schon eine unglückliche Konzeption des Nyâya war, wird
von Raghunâtha noch erweitert, indem er schließlich sogar mit einem Nichtsein des

Nichtseins operiert, worin die Überspitzung begrifflicher Unterscheidungen, in
denen diese Philosophie förmlich schwelgt, zum deutlichen Ausdruck kommt.
Wenn dann Raum und Zeit als einheitliche Kategorie gefaßt werden, so ist dieser
Gedanke schon im älteren Vaiseshika präformiert, und der Zeitbegriff wird in
engem Zusammenhang mit den Gunas Verbindung und Trennung betrachtet. Auf dem
Gebiete der Psychologie wird das Verhältnis von Perzeption, Wiedererkennen und

Erinnerung einerscharfsinnigen Prüfung unterzogen, wobei sich derAutorsowohl mit
dem klassischen Nyâya als auch mit dem Vêdânta auseinandersetzt. — Potter hat seiner

vorzüglichen Übersetzung von Raghunâthas Werk eine treffliche Zusammenfassung
dieses späten Nyâya vorangestellt, und in seinem Kommentar das Mögliche getan, um
dem westlichen Leser die vielfach recht krausen Gedankengänge, gelegentlich auch

ganz unfruchtbaren Spitzfindigkeiten des Textes verständlich zu machen. E. Abegg



148 BÜCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

Björn Collinder, Fenno-Ugric Vocabulary. An etymological Dictionnary of the Uralic
Languages, xxii -f- 212 p. Stockholm, Almqvist & Wiksell, 1955.

Ce livre de l'éminent linguiste suédois mérite à plusieurs égards d'être considéré

comme un événement scientifique. C'est le premier dictionnaire étymologique
d'une des familles linguistiques les mieux établies à côté de celles des langues
indoeuropéennes et sémitiques, mais dont l'étude n'a pas, jusqu'ici, dépassé le stade des

investigations partielles ou de travaux d'approche centrés sur une seule langue
(finnois, hongrois, estonien). Le manque d'accord entre les spécialistes sur plusieurs
problèmes essentiels, comme les rapports entre le finno-ougrien et le samoyède (que
l'on réunit en une famille ouralienne) et surtout entre l'ouralien et les langues
altaïques, semble entraver toute tentative de synthèse. Et cependant, pour trancher
ces questions litigieuses, il faudrait avant tout disposer d'un recueil des faits susceptibles

de devenir des arguments. Cette lacune est maintenant, pour le domaine lexi-
cologique au moins, comblée par le livre de M. Collinder, d'autant plus qu'il
renferme une matière plus abondante que ne le promet le titre. Ce dictionnaire
comprend notamment quatre lexiques comparatifs: etymologies ouraliennes (dont le
nombre est trop imposant pour qu'on puisse douter de la parenté entre le
samoyède et le finno-ougrien), etymologies finno-ougriennes (celles-ci les plus assurées

et les plus connues), liste extrêmement utile des mots finno-ougriens empruntés
à différentes langues indo-européennes (aux langues iraniennes en premier lieu),

et finalement, partie qui intéressera surtout les orientalistes, la liste des mots de

l'ouralien et de l'altaïque qui peuvent être comparés. Sans trancher la question
épineuse de l'affinité éventuelle entre ces deux familles, M. Collinder présente un
choix des correspondances lexicales les plus frappantes et qui, malgré leur nombre
relativement restreint, incitent à la réflexion. D'excellents index et une abondante

bibliographie complètent ce remarquable ouvrage.
Tout dictionnaire repose sur des observations de détail qu'il n'est guère possible

d'examiner dans ce compte rendu et dont la discussion serait plus à sa place dans une
revue de linguistique. Nous nous abstiendrons donc d'une critique détaillée. Ce qui
doit pourtant être souligné ici, c'est l'extraordinaire clarté de l'exposé et de la
présentation. Par un souci constant de présenter les questions les plus complexes de

manière aisée, et dont témoignent déjà ses autres travaux, M. Collinder a réussi à

condenser sa très grande érudition en peu de pages, sans que cette concision rende
la lecture de son ouvrage difficile ; au contraire, il est accessible également aux non
spécialistes qui y pourront trouver avec aisance et rapidité des renseignements pour
lesquels ils étaient jusqu'à présent obligés de scruter au hasard une quantité
d'articles dispersés dans les revues spécialisées. Ce volume ne constitue en fait que la

première partie d'un travail plus vaste, consacré à la présentation descriptive des

langues ouraliennes. La seconde partie - un «prodrome» à la grammaire comparée



BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS 149

de ces langues - vient de paraître séparément sous le titre de Survey of the Uralic
Languages, et nous en donnerons un compte-rendu dans le prochain numéro de cette
revue. Constantin Regamey

Walter F. Vella, Siam under Rama III. 18 24-1851. Monographs of the Association
for Asian Studies IV. 180 S. J. J. Augustin Incorporated Publisher. Locust Valley,
New York 1957.

Mit der Biographie des siamesischen Königs Rama III. verbindet der Verfasser
eine eingehende Schilderung der staatlichen und gesellschaftlichen Verhältnisse des

damaligen Siam. Auf dem Gebiete des Rechts ist hier besonders hervorzuheben das

Vorgehen gegen Räuber und Opiumschmuggler, deren Sippen für ihr Vergehen
hafteten. Bemerkenswert ist auch die gute Behandlung der Sklaven, insbesondere
der Schuldsklaven, deren Stellung oft günstiger war als die der Freien; auch für
Kriegsgefangene traf dies zu. Auf dem Gebiete der Religion war das Regime Ramas

gekennzeichnet durch die Errichtung der ersten permanenten christlichen Missionen

und anderseits durch eine Reformbewegung innerhalb des Buddhismus, und das

diesem Gegenstand gewidmete Kapitel ist von großem religionsgeschichtlichem
Interesse. Der geringe Erfolg der christlichen Mission wird zutreffend aus der
Exklusivität der christlichen Gottesidee erklärt, die es den Siamesen verunmöglichte,
ihre Götter und Geister weiter zu verehren; auch die Polygamie war mit dem
Christentum unvereinbar. Aber gerade das Bestehen einer christlichen Mission war
hier, ähnlich wie in Indien, ein Ansporn, die heimische Religion einer Reform zu
unterziehen, die insbesondere durch den Prinzen Mongkut gefördert wurde, der
sich lange Zeit der strengsten Mönchszucht unterzog, sich dann aber auch ernsthaft
mit der westlichen Geisteswelt befaßte. Sein Bestreben ging dahin, die alte reine
Form der Lehre, wie sie in den Pâlitexten niedergelegt ist, wieder herzustellen,
alles Mythische und Wunderbare daraus zu verbannen und den Buddhaglauben mit
der westlichen Wissenschaft in Einklang zu bringen. Natürlich konnte diese Bewegung

nur einen kleinen Teil des Volkes erfassen ; für die große Masse blieb die
volkstümliche Glaubensform mit ihren mannigfachen Gottwesen und Festen bestehen.
Am Hofe aber hatte eine Gruppe von Brahmanen großen Einfluß gewonnen, und es

wurden dort alle offiziellen Anlässe nach brahmanischem Ritus vollzogen. Durch
Rama III. erfuhr der Buddhismus vielfache Förderung, einerseits durch Erwerbung
von Schriften des Kanons und deren Übersetzimg in die Landessprache, wobei auch
erstmals die Druckerpresse zur Anwendung kam, anderseits durch Errichtung
zahlreicher Heiligtümer. Daß die siamesische Kunst und Dichtung ganz im Dienste der

Religion stand, versteht sich von selbst, und auch sie erlebte unter Rama III. eine
neue Blüte, nachdem schon einige seiner Vorgänger selbst als Dichter aufgetreten
waren. Von besonderer Bedeutung für das Schicksal des Landes war die kluge Politik



ICO BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

Ramas, der es gelang, es vor fremder Beherrschung zu bewahren, und so ist es nicht
zuletzt ihm zu verdanken, wenn die Siamesen sich immer noch Thai, «freie
Männer», nennen dürfen. E. Abegg

Au Chhieng, Catalogue du fonds khmer. Bibliothèque Nationale, Département des

manuscrits, xiii -f- 309 p. Paris, Imprimerie Nationale, 1953.

Les manuscrits en langue cambodgienne que possède la Bibliothèque nationale de
Paris ont été réunis dès 1865 dans un fonds spécial, dénommé Fonds cambodgien.
Malgré le grossissement rapide de cette collection (qui, à ses débuts, ne comptait
que 9 manuscrits), le Fonds cambodgien cessa d'exister en 1912 où il fut réuni avec
les ouvrages birmans, laotiens, siamois et lolo en un Fonds indochinois, collection
hétéroclite et mal définie. La réorganisation récente du Département des manuscrits

à la Nationale rendit nécessaire le régroupement de ces documents en fonds

séparés. Après avoir éliminé les manuscrits sanskrits, pâlis et siamois rédigés en
écriture cambodgienne, on a réuni les seuls manuscrits en langue cambodgienne en
un nouveau Fonds khmer, qui constitue indubitablement, avec ses 350 numéros, la
collection cambodgienne la plus importante d'Europe.

M. Au Chhieng, philologue cambodgien, a été chargé d'établir le catalogue de ce
fonds. Dans une intéressante introduction, il retrace l'histoire du Fonds khmer de

Paris et caractérise, de façon très instructive, les trois catégories de manuscrits
dont il se compose : dés (ouvrages d'instruction religieuse bouddhique), ipèn (textes
littéraires, comprenant surtout de nombreux romans versifiés) et kpuon («formulaires

», terme qui englobe tout ce qui ne rentre pas dans les catégories précédentes :

ouvrages de médecine, de droit, d'astronomie et astrologie, de divination, de magie,

etc.). Le catalogue même donne une description très détaillée des manuscrits.
Pour les traductions du pâli, les concordances sont établies ; les romans sont suivis
d'une analyse succincte de leur contenu et de l'indication des parallèles dans les

littératures siamoise, laotienne et indonésienne. Ainsi le catalogue se transforme

presque en une histoire de la littérature cambodgienne qui, jusqu'à présent, n'a été
décrite dans aucun travail occidental. Quelques concordances bibliographiques et
l'index alphabétique des titres complètent ce livre qui peut être considéré comme
un excellent instrument de recherche. Constantin Regamey

John E. de Young, Village Life in Modem Thailand. 225 p., en 8° (carte, plans et
photographies). Berkeley and Los Angeles, University of California Press, 1955.

Des populations entières changent totalement de statut social au contact de notre
«occidentalisation» et nous ne saurons jamais ce qu'elles furent auparavant. Le livre
de M. J. E. de Young en est une preuve certaine. Depuis un demi-siècle la Thaïlande



BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS ICI

s'est presque complètement transformée. D'une économie de troc elle a passé à une
économie monétaire ce qui entraîne des conséquences sociales énormes. Les

transformations les plus grandes s'inscrivent surtout dans la région du delta de Bangkok
et à partir de là dans la langue de terre méridionale comprise entre le golfe du Siam

et la mer Andaman. Aussi l'auteur s'est-il surtout attaché à l'étude des provinces du

Nord et du Nord-Est (la Thaïlande étant aujourd'hui subdivisée en 4 grands
districts : le Nord, le Nord-Est, le Centre et le Sud) qui tout en subissant des transformations

radicales a gardé cependant un certain nombre de traditions.
Ce pays qui, de l'Asie, est celui dont la densité humaine est la plus faible présentait

une certaine uniformité qui s'accentue de jour en jour. Il faut être reconnaissant
à l'auteur dont les recherches en Thaïlande durèrent trois ans, d'avoir consigné ses

notes en un livre très bien fait et de nous apporter ainsi des indications précieuses
sur un peuple en voie de changement total. M. L. D.

Dietrich Seckel, Buddhistische Kunst Ostasiens. 316 S. Text, 135 Abb., 2 Karten,
169 Tafeln. Stuttgart, W. Kohlhammer, 1957.

Das vorliegende Buch ist Erfüllung eines lange gehegten Wunsches. Es gibt eine

systematisch geordnete, gründlich durchforschte Zusammenfassung der buddhistischen

Kunst im Fernen Osten.
Es wäre ein vergeblicher Versuch, im Rahmen dieser Zeilen auch nur eine

annähernde Vorstellung geben zu wollen von dem reichen Inhalt des Werkes. Ein kurzer

Blick in das Gebotene sei versucht: einer grundlegenden Auseinandersetzung
über die religiös-philosophischen, kulturgeschichtlichen und ikonographischen
Gegebenheiten folgen eingehende von durchaus persönlicher Auffassung getragene
Ausführungen über Architektur, Plastik, Malerei, Schrift und Kultgerät. Ein besonderer

Abschnitt gilt der Kunst des Ch'an.
Der eingeweihte Leser wird vor allem die aus tiefem Eindringen in die Materie

geschöpfte Darstellung der verschiedenen buddhistischen Lehrsysteme und ihrer
Gestaltenwelt würdigen und dann mit gesteigertem Interesse den Erläuterungen des

Verfassers über die Gestaltungsprinzipien, den Stilwandel und die symbolische
Bedeutung der buddhistischen Kunst in China und Japan folgen.

In der Anlage der Sakralbauten und der Abfolge ihrer Innenräume erkennt der
Verfasser den seelisch-geistigen Vorgang, welcher den Gläubigen aus den Wirren
der äußeren Welt emporleitet zum Göttlichen. Bei dem Aufzeigen der Räume, welche

der Gläubige zu durchschreiten hat, um zum Allerheiligsten zu gelangen, erklärt
der Verfasser die Bedeutung der architektonischen Einzelelemente und betont hie-
bei besonders die Konstruktion des Kraggebälks, welches die schwere Last des

überhängenden japanischen Tempeldaches zu tragen hat.



IC2 BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

In dem Kapitel über Plastik ist das Interesse naturgemäß auf die Kultbilder
konzentriert. Ihrer, dem Kult entsprechenden, Einordnung in die Tempelhallen und
ihrer sinngemäßen Gestaltung im Geiste der vielfach widerspruchsvollen buddhistischen

Lehrsysteme ist breiter Raum gegeben und auch der psychischen
Ausdrucksmöglichkeiten der Gottheit im Einklang mit ihrer jeweiligen Funktion gedacht.

Bei Besprechung der buddhistischen Malerei geht der Verfasser von der wichtigen

Rolle aus, welche die Malkunst für die Anschaulichkeit der buddhistischen
Ideenwelt gehabt hat. Die feinsinnige Gliederung des Materials nach Werkstoff,
Gegenstand, Gestalt, Form und Linie - als künstlerische Mittel zur Darstellung des

geistigen Gehaltes — gibt dem Leser die Möglichkeit, die Wesenszüge der sakralen
Malkunst in China und Japan ahnend zu begreifen.

Auch Schrift, Buchkunst und Kultgerät sind mit wissenschaftlicher Sorgfalt
behandelt und auch hier die symbolische Bedeutung jeder Einzelheit hervorgehoben.

Die an das Übersinnliche grenzende Kunst des Ch'an, deren vergeistigteste
Äußerungen in der Darstellung der «Leere» und des «Schweigens» gipfeln, erklärt der
Verfasser aus der mystischen Weltanschauung dieser Sekte, deren Lehre sich von
den Lehren aller anderen buddhistischen Schulen unterscheidet und ihrer Kunst
eine Sonderstellung gibt.

Dem Textteil des Werkes sind ausführliche, erläuternde Anmerkungen
angeschlossen und eine umfangreiche, sorgfältig gewählte Bibliographie.

Nach dieser restlosen Anerkennung des Buches, das in seiner Gesamtheit eine

m. W. noch nie gebotene Übersicht über die Ausdrucksformen der buddhistischen
Kunst Ostasiens und ihrer geistigen Grundlagen gibt, sei dem Erstaunen Ausdruck
gegeben, daß der Verfasser, der immer wieder auf die künstlerische Kraft und
Bedeutung des chinesischen Mutterlandes hinweist, zum großen Teil (und zwar sogar
für die Kunst des Ch'an) japanische Kunstwerke zur Illustration seiner Ausführungen

heranzieht. Für die Plastik der Wei-T'ang-Zeit vermißt man ungern die schönsten

Skulpturen aus den Höhlentempeln von Yün-kang, Lung-men und T'ien-lung-
shan sowie die prachtvollen Trias und Einzelstatuen aus den Grotten von Maichi-
shan. Und fur die buddhistische Plastik der Sung-Zeit hätte man lieber künstlerisch
hochwertige Felsenbildwerke aus den Höhlen im Tal der «Zuflucht der Seelen» bei
Hangchou gesehen als die üblichen Holzstatuen der Kuan-yin.

Man muß annehmen, daß dem Verfasser die letzten Publikationen nicht zugänglich

gewesen sind ; er hätte sonst vielleicht als Illustration zu seinen Ausfuhrungen
über die «erstmalig» im japanischen Tempel sichtbare Verwendung des Kraggebälks

das Mausoleum von Yi-Nang aus der späten Han-Zeit herangezogen, wo die
konstruktive Verwendung des Kraggebälks - auf chinesischem Boden - vorbildlich
gegeben ist. Melanie Stiassny



BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS I C3

Paul Demiéville, Matériaux pour l'enseignement élémentaire du chinois. — Ecriture,
Transcription, Langue parlée nationale. 11, 86, 73 + 17 P- (dactylographiées et
calligraphiées, reproduction photomécanique). Paris, Adrien-Maisonneuve, 1953.

Ce livre de M. Demiéville a plus de mérites que l'auteur, trop modestement, ne
voudrait le faire croire aux lecteurs de sa préface. La partie principale du livre consiste

dans des textes chinois, divisés en douze «leçons» dont chacune se compose de

tseu: caractères, mots nouveaux, de ts'eu: expressions binômes ou polysyllabiques,
et de kiu: phrases, devenant dans les dernières leçons d'amusantes historiettes. Ce

sont des matériaux que M. Demiéville, professeur au Collège de France, a établis,
avec l'assistance de quelques collaborateurs chinois, pour le cours de première
année de l'Ecole des Langues Orientales, à Paris, alors qu'il y enseignait encore lui-
même le chinois. S'il est vrai qu'un autodidacte, avec la seule aide d'un «Lexique
des textes », à la fin du livre, ne saurait guère que faire de ces textes chinois, dépourvus

de traduction et de notes, le vocabulaire gradué et les phrases ou morceaux sont
très judicieusement choisis, plus judicieusement que dans la plupart des nombreux
manuels de chinois élémentaire, utilisables par des autodidactes : les matériaux que
nous avons ici serviront d'autantmieux professeur et élèves dans l'enseignement oral.

Le reste du livre est également d'une grande utilité, non seulement pour des

débutants et des «laïques» en sinologie, mais aussi pour des sinologues en cours de

formation, voire pour des sinologues «accomplis». Car il comporte plusieurs
tableaux, avec des explications, auxquels tout sinologue sera heureux de pouvoir
recourir et dont les éléments ne se trouvent guère réunis ailleurs de manière aussi

complète et aussi soigneuse. C'est, d'abord, un «Tableau des 214 clés» où l'auteur
donne, entre autres, pour chaque caractère trois sortes de graphies anciennes, y
compris les plus anciennes que nous connaissions aujourd'hui, celles des inscriptions
divinatoires sur écaille ou sur os. Et ce sont, surtout, deux «Tableaux de transcription»,

arrangés l'un «dans l'ordre de la classification chinoise officielle» (en cours
depuis 1919 et légèrement modifiée en 1931) et l'autre «dans l'ordre alphabétique
de la transcription française». Or, quel sinologue ne saurait gré à M.Demiéville
d'avoir réuni dans des tableaux synoptiques les éléments des 12 systèmes de

transcription les plus importants pour nous, devenus quasiment officiels à différentes
époques et dans différents pays ou milieux (5 systèmes français, 3 chinois, 2 anglais,
1 allemand et celui de l'Alphabet Phonétique International) et qui ne peuvent
«coexister» même dans les meilleures têtes de sinologues sans lacune ou déviation? Les

explications et les abrégés historiques de ces systèmes de transcription sont aussi les

bienvenus pour des sinologues déjà avancés. Dans ce livre, publié en 1953, ü n'y a

qu'un système chinois de transcription important qui fasse défaut, forcément : celui

qui fut promulgué officiellement à Pékin en février 1956, mais seulement à l'essai,
stade dont il n'est pas sorti jusqu'à ce jour. E. H. v. Tscharner



IT4 BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

L'Opéra de Pékin. Texte de Claude Roy - Photographies de Pic - Commentaires de
R. Ruhlmann. ioo p., in-40. Paris, Editions Cercle d'Art, 1955.

L'Opéra de Pékin est un beau livre qui a ses qualités littéraires et ses attraits, qui
est richement illustré, mais ce n'est pas un livre consciencieusement documenté et
il est politiquement tendencieux. M. Claude Roy est poète, écrivain, essayiste et,
je suppose, journaliste. Depuis 1950 il publie des livres sur la Chine: Premières clefs

pour la Chine (Paris, Editeurs Français Réunis), 1950 — Clefs pour la Chine (Paris,
Gallimard), 1953 — La Chine dans un miroir (Lausanne, La Guilde du Livre), 1953 —

et en 1955 L'Opéra de Pékin. Un séjour en Chine d'environ une année, en 1952/53,
lui procure une expérience personnelle de ce pays, de ses humains et de ses biens

culturels, anciens et nouveaux. C'est ce qui donne à ses livres la saveur du vécu et
inspire aussi les meilleures pages de son Opéra de Pékin. D'autant plus que M. Roy est

un enthousiaste de la Chine et de son théâtre. Mais son enthousiasme l'entraîne à un
manque d'objectivité, notamment à l'égard du régime communiste; il perd son

esprit critique et accepte entre autres les justifications que le régime donne de son
attitude concernant le théâtre traditionnel. (Tout le monde, et le «peuple chinois»
en premier lieu, est certainement content que le théâtre chinois traditionnel n'ait
pas été perverti par le «réalisme socialiste» — ce n'est qu'un esprit idéologique et
étroit qui puisse se croire obligé d'excuser ce fait.) Et l'auteur se dispense d'une
documentation soigneuse. Ses aperçus sur l'histoire du théâtre chinois, par exemple,
sont en grande partie vagues, confus ou faux. Sa transcription de mots et noms
chinois est incorrecte, inexacte et désinvolte — souvent sur une seule page le même

nom se trouve écrit de deux ou trois façons Or une transcription aussi négligée est

toujours un critère pour la valeur documentaire d'un livre sur la Chine Heureusement

que les «Quelques précisions sur l'ancien théâtre classique chinois» du
sinologue R. Ruhlmann corrigent et complètent un peu, en appendice, le texte de

M. Claude Roy.
La dénomination d'«Opéra de Pékin» se trouve dans le nom français de la troupe

chinoise qui participait, en été 1955 à Paris, au Deuxième Festival International
d'Art Dramatique: «Réunion du théâtre artistique populaire de Liaoning et de

l'Opéra de Pékin.» Par la suite, pour sa tournée triomphale à travers l'Europe,
cette troupe s'appelait «l'Opéra de Pékin» tout court. Certes, ce beau nom
augmentait sa réclame, ce dont ce remarquable ensemble n'avait d'ailleurs guère
besoin, mais il ne correspond à aucune appellation ni institution chinoises. Et le terme
occidental d'«opéra» désignerait mal les pièces du théâtre chinois traditionnel -
moins mal toutefois celles du k'ouen-k'iang, relativement riches au point de vue de

la composition musicale, que celles du king-tiao, «mode de la capitale», donc justement

de Pékin, qui a presque complètement supplanté le k'ouen-k'iang il y a un
siècle.



BÜCHERBESPRECHUNGEN •COMPTES RENDUS irr
Le titre du livre L'Opéra de Pékin est donc aussi inadéquat, même doublement.

Car M. Claude Roy nous entretient surtout du théâtre chinois traditionnel tel qu'il
l'a vu en Chine, mais l'illustre exclusivement par des scènes, des personnages et des

portraits du répertoire naturellement très restraint de la troupe envoyée à Paris en

1955. Par ses nombreuses photographies, quelques-unes en couleurs et en grande

partie excellentes, ce livre acquiert tout de même une valeur documentaire : il
retient, malheureusement sans le mettre au clair pour le lecteur inadverti, le souvenir
des glorieux spectacles de la tournée de «l'Opéra de Pékin» en Europe.

E. H. v. Tscharner

Ping-chia Kuo, China : New Age and New Outlook. XI, 231 -|-viii p. in 8vo. London,
Victor Gollancz Ltd., 1956.

As our journal does not, on principle, concern itself with present political,
social, and economic conditions or events, I shall say only a few words about this
book. It seems to me that it deserves to be especially recommended to anyone
wishing to understand what has happened in our days, and what is still happening in
China. For some years now we have been able to read books and series of newspaper
articles written by intelligent journalists who were admitted and often invited to
visit Communist China : these articles and books are for the most part vivid pictures
of what their authors had the opportunity to observe. Compared with these pictures
from the outsider's viewpoint, Dr. Kuo's book is a penetrating analysis and a

discerning explanation from the inside of the historical background of the Communist
Revolution, of the new conditions created by the Communist government, and of
the further projects of reform this government is pursuing, as well as of its conduct
in world politics. It is an analysis from the inside: although the author left China
after the Communist seizure of power to live in the U. S. A., he remains very
consciously Chinese. He had a good traditional education and has to his credit the
experience of an University Professor of History and that of a government official in
Nationalist China, positions which allowed his critical eyes to see many
shortcomings in the former conditions of his country. On the other hand, even in
Communist China he senses the fundamentally Chinese ways of thought and action.

E.H. v.T.

Clarence J. Glacken, The Great Loochoo. A Study of Okinawan Village Life. 324
pages, in 8° (carte et illustrations). Berkeley and Los Angeles, University of
California Press, 1955.

La littérature ethnographico-géographique s'amplifie singulièrement depuis la

fin de la dernière guerre mondiale. Le livre de M. Clarence J. Glacken apporte une



IÇ6 ERHALTENE BÜCHER'LIVRES REÇUS

importante contribution à cette littérature. M. Glacken, actuellement assistant-

professeur de géographie à l'Université de Californie a passé plusieurs mois à

Okinawa en 1951 et 1952.
Okinawa tient la vedette. Des films documentaires lui ont été consacrés, montrant

surtout la vie des pêcheurs. Des journalistes l'ont appelée la «pomme de
discorde entre le Japon et les Etats-Unis». Le livre que M. Glacken lui consacre vient
à son heure pour nous donner des indications précieuses sur ce petit lieu du monde

peu connu il y a quelques années encore.
Après ime étude de géographie physique et démographique des îles Ryukyu (ou

Loochoo) l'auteur en dresse un rapide historique et s'attache ensuite à la description

de trois villages d'Okinawa, l'une des îles Ryukyu, présentant chacun une
particularité : Matsuda, communauté forestière dans le nord de l'île ; Hanashiro, village
agricole du sud ; Minotogawa, sur la côte sud, village de pêcheurs.

L'auteur s'est livré à ime enquête serrée parlant le japonais avec les villageois et
les officiels locaux.

La structure sociale typique d'Okinawa est basée sur le système familial qui
imprègne chaque aspect de la vie tant matérielle que spirituelle. L'auteur a essayé
également de dégager de son étude l'influence des civilisations chinoise et japonaise sur
la culture indigène et les effets de l'occupation américaine. M. L. D.

ERHALTENE BÜCHER- LIVRES REÇUS

G. W. Baxter, Index to the Imperial Register of Tz'u Prosody (Ch'in-ting Tz'u-p'u).
Harvard-Yenching Institute Studies, XV. Cambridge (Mass.), Harvard University
Press, 1956.

J. L. Bishop, The Colloquial Short Story in China - A Study of the San-Yen Collections.
Harvard-Yenching Institute Studies, XIV. Cambridge (Mass.), Harvard University

Press, 1956.
Derk Bodde, China's Cultural Tradition — What and Whither? Source Problems in

World Civilization. New York, Rinehart & Company, 1957.
Chinese Thought and Institutions, edited by J.K.Fairbank. Chicago, The University

of Chicago Press, 1957.
Björn Collinder, Survey of the Uralic Languages. Grammatical Sketches and

Commented Texts whith English Translations. Stockholm, Almqvist & Wiksell, 1957.
Documents on Communism, Nationalism and Soviet Advisers in China 1918-1927. Edited,

with introductory essays, by C.Martin Wilbur and Julie Lien-ying How.
New York, Columbia University Press, 1956.

H.H.Dubs, A Roman City in Ancient China. London, The China Society, 1957.


	Bücherbesprechungen = Comptes rendus

