
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 10 (1956)

Heft: 1-4

Artikel: Statuaire des Song méridionaux (Chine)

Autor: Lobsiger-Dellenbach, Marguerite

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-145654

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-145654
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


STATUAIRE DES SONG MERIDIONAUX (CHINE)

PAR MARGUERITE LOBSIGER-DELLENBACH
MUSÉE ET INSTITUT d'E THNOGR APHIE DE GENEVE

[avec 2 planches]

Lors d'un voyage que j'ai eu le bonheur d'effectuer en Chine en 19er,
j'ai eu l'occasion de me rendre à Hangtcheou (Chêkiang — ou Tchö-

kiang), lieu célèbre s'il en est, capitale impériale et siège d'une
Académie de peinture à l'époque des Song Méridionaux, lorsque cette
dynastie se vit repoussée vers le sud de la Chine, battue par les Kin qui
prirent possession de toute la Chine du nord. Hangtcheou fut
construite dans un des sites les plus pittoresques de l'Extrême-Orient. Les

plus grands poètes chinois l'ont chantée, les plus grands peintres
chinois ont choisi ces lieux enchanteurs comme point d'appui de leurs

merveilleux lavis. Nous n'aurons pas l'outrecuidance de les décrire

après de tels maîtres, mais qu'il nous soit permis de dire que nous avons

cru avoir quitté la terre tant la beauté du site nous paraissait irréelle.

Après avoir vogué sur le Si-hou (lac de l'Ouest), tant de fois chanté,
à l'ouest de Hangtcheou, nous avons visité une gorge célèbre dans le

monde bouddhique, la vallée du «Refuge des Âmes», au fond de

laquelle coule un torrent tumultueux. Sur sa rive gauche se succèdent

cinq grands monastères. Sa rive droite est flanquée d'une haute colline,
aux parois abruptes tombant en escarpements jusque dans le lit du

torrent. Cette colline est de formation calcaire et présente de nombreuses

grottes naturelles profondément serties dans le corps rocheux. On
l'appelle quelquefois Ling-tsieou-fong, la «Cime du Vautour spirituel», ou,
plus souvent encore, Fei-lai-fong ce qui signifie « Cime venue en volant ».

La légende explique ce nom par l'histoire suivante : lorsqu'un bonze

hindou vint en ce lieu fonder un des cinq monastères de ce vallon, le

temple de Ling-yen (ou Ling-ying), pendant la dynastie des Tsin Orientaux

(317-420), il déclara que la cime de cette colline était semblable à



I06 MARGUERITE LOBSIGER-DELLENBACH

celle d'une montagne des Indes appelée la «Cime du Vautour spirituel»
et demanda à quel moment elle était arrivée en ces lieux, en volant1.

«Le bouddhisme a taillé dans le roc des milliers de bouddhas comme

symboles des forces divines, et déjà l'antiquité chinoise semble avoir

connu les statues de dieux dormant dans les grottes, qui figurent les

forces latentes de la Nature qu'il s'agit seulement de réveiller
Partout en Chine on retrouve aux points culminants et qui s'y prêtent, des

couvents de montagne, des grottes-temples et des sculptures à même
le roc2.»

Les Ts'ien-Fo-tong, grottes aux Mille Bouddhas, les falaises entièrement

sculptées de monuments bouddhiques abondent en Chine.

Aussi, lorsque nous avons pénétré dans cette vallée du «Refuge des

Âmes» nous n'avons pas été étonnée de rencontrer une profusion de

sculptures bouddhiques taillées à même le roc, sur le flanc duFei-lai-fong
et dans les grottes naturelles, mais, par contre, nous avons été frappée

par la beauté de ces œuvres. Nous avons longé la rivière sur sa rive
droite, d'escarpements en escarpements, et nous avons essayé de prendre

quelques photographies pour garder le souvenir de tant de beauté.

N'étant qu'ethnographe et non archéologue j'ai montré, à mon retour,
ces photographies à notre spécialiste du département asiatique au Musée

et Institut d'Ethnographie de Genève, Mme D'M. Stiassny, qui
partagea notre émerveillement, et encouragée par elle, nous avons entrepris

des recherches dans la littérature pour trouver une description
scientifique de ces œuvres datant apparemment de l'époque Song.

Nous n'avons trouvé qu'un jugement unanime : la sculpture post-T'ang
ne se manifeste dans le sud de la Chine que par la petite sculpture et

non pas par des œuvres monumentales de marque.

î. Cette légende que j'ai relevée sur place est confirmée dans l'ouvrage de MM. D. Tokiva
et T. Sekino, Buddhist Monuments in China, Text, Part V, Bukkyo-Shiseki Kenkyu-Kwai,
Tokyo, 1938. Et même, M.Sekino qui visita les Indes en 1919 remarqua en effet une ressemblance

entre la «Cime du Vautour spirituel» aux Indes et le Fei-lai-fong en Chine.
2. Ernest Bœrschmann, La Chine Pittoresque, Libr. des Arts décoratifs, A.Calavas ed., Paris,

s.d.



STATUAIRE DES SONG MERIDIONAUX I07

Ernest Boerschmann2 dans sa Chine pittoresque donne une photographie

de l'entrée de la vallée du «Refuge des Âmes» avec cette légende :

«Bouddhas taillés dans le roc et pagode au pied de ,La Montagne qui
vint (de l'Inde) par les airs* ». Une des divinités que nous avions

photographiée sur place figure sur cette planche et fera l'objet d'une description

(fig. 2).
MM. Tokiva et Sekino1, deux savants japonais, dans le volume V

de leur magnifique ouvrage Buddhist Monuments in China sont les seuls à

avoir étudié d'assez près cette vallée du « Refuge des Âmes », mais les

deux sculptures dont nous parlerons ci-dessous ne figurent pas dans

leur inventaire.
La vallée du «Refuge des Âmes» contient quatre grandes grottes

qui sont ornées, comme la falaise elle-même, de nombreuses sculptures

bouddhiques. Selon MM. Tokiva et Sekino ces sculptures furent
exécutées durant une assez longue période. Les premières cavernes
rocheuses auraient été excavées à l'époque des Wei Septentrionaux et
l'on travailla énormément à l'aménagement sculptural de ce vallon

sous les Souei et les T'ang. La falaise elle-même compte plusieurs
centaines de statues bouddhiques et de niches. Les statues représentent le

plus souvent Sâkyamuni, Amitâbha, Maitreya, Vaisravana sur le lion,
Avalokitesvara, des Devas et également Usnîsa-vijaya et Vajrapâni. On

a pu lire quelques dates gravées dans le roc et c'est ainsi que MM.
Tokiva et Sekino affirment que la plupart de ces statues bouddhiques

appartiennent à la période Tche-Yuan, entre la vingt-quatrième année et
la vingt-neuvième année. La vingt-quatrième année de Tche-Yuan se

trouve être huit ans après la chute de la Dynastie Song. Cependant,

plusieurs découvertes de sculptures faites par ces auteurs sont datées

des Song, ce qui les a frappés. Ils affirment qu'à partir des Cinq Dynasties

on n'entend plus guère parler d'œuvre de piété de cette sorte. Ils

qualifient d'événement important pour l'histoire de l'art chinois le
fait que le Fei-lai-fong soit orné de tant de statues bouddhiques et de

niches exécutées depuis les Cinq Dynasties jusqu'aux Song et aux Yuan.



Io8 MARGUERITE LOBSIGER-DELLENBACH

Les parois de la falaise sont en grande partie voilées par une végétation

assez abondante. Des arbres ont poussé dans les moindres replats
et il est de ce fait difficile de prendre des photographies.

La figure i représente une Kouan-yin légèrement déhanchée, en
attitude de mahârâjalilâ (ou «délassement royal»), le bras droit reposant

sur le genou droit remonté, sculptée dans une niche ovalaire à base

plane. La jambe gauche ne commence à se détacher du socle de rocher

qu'à partir de la courbe du genou.
L'ancien bodhisattva est devenu ici une déesse personnifiée par une

belle femme à l'attitude imposante et sereine. Elle est encore le symbole

d'une déité, mais elle commence à perdre son abstraction tout en

n'étant, cependant, pas encore tout à fait humaine — comme elle le
deviendra plus tard. Son bras gauche est accoudé sur un petit socle posé
à côté d'elle, sculpté dans le rocher. Un nimbe circulaire s'inscrit dans

le fond de la niche cerclant la tête et les épaules du personnage, tiare et
vêtu de voiles légers. A l'extérieur de la niche, à gauche, dans la paroi
rocheuse, le sculpteur a creusé une deuxième petite niche, à la hauteur
de l'épaule de la Kouan-yin, dans laquelle est sculpté une sorte de petit

panier contenant des fleurs ou des fruits (ici la photographie est

sombre et d'ailleurs la sculpture est trop érodée pour que nous ayons

pu, sur place, définir avec exactitude s'il s'agissait de fruits ou de

fleurs). Il ne s'agit pas, semble-t-il, de la branche de saule contenue dans

un vase que l'on rencontre souvent à côté de la Kouan-yin.
L'artiste a taillé un visage ovale empreint de noblesse et de sérénité

aux joues pleines, très légèrement penché sur la droite, contrebalançant

le léger déhanchement du corps. La tiare triangulaire, avec
Amitâbha au centre et un mascaron de chaque côté du front est traitée

comme si le modèle était en filigrane. Elle est posée sur la chevelure

dont une partie est visible, partagée par une raie médiane, ourlant le

sommet du front, élevé, orné, au centre, de deux motifs décoratifs en

relief, l'un en demi-fleur de lotus ouverte situé au-dessus d'une
protubérance ronde, en bouton. Des statues de même époque, publiées par



STATUAIRE DES SONG MERIDIONAUX IO9

différents auteurs, ne portent qu'une seule décoration frontale, en
forme de bouton ou en creux.

Deux grands arcs faisant un avec les lignes verticales du nez forment
les sourcils placés au-dessus des paupières fermées, sensiblement
gonflées. Le trait horizontal qui les ferme et les souligne leur donne

l'aspect d'un demi-cercle quasi parfait, de proportions harmonieuses. Le

nez long et mince se termine par deux narines un peu renflées, séparées

par la paroi centrale plus longue créant au sommet une ligne onduleuse

en accent circonflexe renversé. La bouche petite, à fente horizontale,
en «bouton de rose», ne dépassant pas la largeur du nez, ourlée de

belles lèvres s'amincissant en fossettes aux commissures, domine un
menton arrondi légèrement proéminent.

Quelques figures Song provenant de la même région que celle
décrite ici, reproduites dans l'œuvre de MM. Tokiva et Sekino (pl. 79, le

bodhisattva Avalokitesvara ; pl. 80, le bodhisattva Mahâsthâmaprâpta)

présentent de semblables caractéristiques, de même que la statue figurée

sous pl. 93 datant de la Dynastie Yuan.

Le vêtement est posé sur les épaules arrondies et faiblement
tombantes de la déesse qui ne porte aucun bijou laissant les bras et le buste

nus, glissant de chaque côté de ce dernier et dont les extrémités
inférieures aboutissent aux plis de l'aine. Une écharpe descend de l'épaule
gauche et traverse le buste en diagonale à la hauteur de la ceinture. Elle

est nouée en deux pans retombant l'un sur l'autre jusqu'à la jupe qui
prend naissance à la base du ventre et recouvre les jambes en plis
harmonieux. L'ensemble du vêtement est traité d'une façon très fine et
fait supposer que le sculpteur a voulu reproduire un modèle habillé de

voiles légers. Ce vêtement rappelle beaucoup celui dont est revêtue

une Kouan-yin attribuée à l'époque Song par Oswald Sirén, se trouvant

au Royal Ontario Museum de Toronto3 et4. La façon dont l'écharpe

est nouée se retrouve sur un grand nombre d'oeuvres d'art de cette

3. Oswald Sirén, Histoire des arts anciens de la Chine, III, La sculpture de l'époque Han à

l'époque Ming. Ed. van Oest, Paris et Bruxelles, 1930 (pl. 107 et m A).



IIO MARGUERITE LOBSIGER-DELLENBACH

époque soit pour ce qui concerne les Song Méridionaux soit pour ce
qui concerne les Kin. Les plis de la jupe tombant sur la jambe droite
ressemblent aussi beaucoup aux mêmes courbes constatées sur des

statues de la Dynastie Kin.
Nous ne pouvons affirmer en toute certitude que le socle soit orné

de sculpture, ce qui, au premier abord, semble être le cas. Peut-être

s'agit-il seulement d'une érosion de la roche dans laquelle cet ensemble

a été sculpté. Si nous nous référons à la statuaire en bois de cette

époque, on voit fréquemment les socles travaillés en forme de rochers
et l'on est en droit de se demander si le sculpteur n'a pas voulu, ici,
accentuer encore le phénomène-rocher en l'ornant d'accidents

géologiques artificiels. Sur l'extrême-droite de la photographie une étoffe
retombe sur le devant du socle.

Cette statue dégage un charme équivalent à celui de l'art pictural de

la même époque. Ce corps humain plein de souplesse et de beauté
reflète l'inspiration religieuse.

La statue figurée sous le n° 2 est située à l'entrée du vallon du «Refuge
des Âmes » à côté de la pagode hexagonale de Li-Kong, probablement
construite sous les Ming.

Peut-être s'agit-il ici d'une divinité taoïste. Nous savons qu'à l'époque

des Song Méridionaux le taoïsme reprend une certaine vigueur5,

jouit même d'une assez grande vogue3. L'empereur Houei-tsong avait
même collectionné de vieux grimoires taoïstes6.

Cette divinité est représentée par un obèse nu, assis en pose de ma-
hârâjalilâ («délassement royal») sur un socle de lotus. Elle est taillée à

flanc de falaise et non dans une niche. Pour simuler cette dernière on a

dressé deux planches latérales, en bois, sur lesquelles repose une troi-

4. Idem «Studien zur Chinesischen Plastik der Post-T'angzeit », Ostasiatische Zeitschrift,
Berlin und Leipzig, 1927/28, pp. 1-20.

5. René Grousset, Histoire de la Chine, A.Fayard, Paris 1942.
6. Marcel Granet, La Pensée chinoise, Bibi. de synthèse historique, XXV bis, Albin Michel,

Paris 1934.



STATUAIRE DES SONG MERIDIONAUX III
sième planche, horizontale, créant un toit sur lequel viennent

s'appuyer les branches d'un arbre enraciné dans la falaise.

Nous ne publions cette statue qu'à titre documentaire car elle
présente, quoique moins belle que la Kouan-yin de la fig. î, un intérêt
historique: elle confirmerait le fait que la statuaire en pierre n'est pas
abandonnée par les Song Méridionaux.

Personnage obèse, avons-nous dit, coiffé d'une tiare triangulaire
ornée de chaque côté d'un mascaron faisant penser à des oreilles d'âne,

portant comme tout vêtement un collier-écharpe sculpté, passant de

l'épaule gauche à la hanche droite, traversant le ventre à la hauteur du

nombril. Le visage gras, allongé, à double menton, reflète un contentement

très subtilement teinté d'ironie. Deux grands arcs formant les

sourcils rejoignent la ligne du nez. Les yeux aux paupières gonflées
sont fermés. Le nez, mince à la base, s'élargit au sommet en faible pla-

tyrrhinie. La bouche fermée, à fente horizontale, ne dépassant pas la

largeur du nez, surmonte un premier menton saillant s'appuyant lui-
même sur un deuxième menton arrondissant et alourdissant le bas du

visage.
De larges et grasses épaules dominent un corps lourd, épais, légèrement

déhanché, la main gauche reposant sur la cuisse gauche, la main
droite sur le genou droit. La jambe gauche est repliée, posée à plat sur
le socle tandis que la jambe droite, un peu remontée au genou, pend
devant le socle. Le pied en est très abîmé ; il est même cassé à la hauteur

de la cheville et un galet rond posé contre le socle sert de support
au moignon qui subsiste.

Au pied de la niche, entre cette dernière et la pagode, appuyé au

pied de la falaise, on voit une pierre, sculptée d'un Bouddha.

Cette divinité taoïste peut être rapprochée, par son expression et sa

lourdeur, d'un Avalokitesvara Song publié par MM. Tokiva et Sekino

(pl.79) et surtout d'un bodhisattva (Vajrapâni) daté de 1289 (pl. 89).
On peut la comparer également à un bodhisattva, publié par O. Sirén3

(pl. 106 A). Il n'est dans tous les cas pas rare de rencontrer, datant de la



I I 2 MARGUERITE LOBSIGER-DELLENBACH

période Song, des statues reproduisant des personnages à embonpoint.
D'ailleurs cet embonpoint, cette obésité même sont rendus avec vérité
et souplesse. Les plis graisseux au-dessous des seins, le ventre qu'on.
sent alourdi par le poids des viscères, le bras droit qui s'écarte sensiblement

du corps donnent à ce personnage une lourdeur authentique, qu'on
sent voulue, mais sans rigidité.

La Chine actuelle fait un effort considérable pour l'entretien de ses

monuments.anciens et, chaque jour, elle en découvre de nouveaux. Il
est donc fort possible que les jugements émis par les grands spécialistes,

comme Oswald Sirén et René Grousset par exemple, pour ne citer

que ces deux auteurs, devront être repris et transformés. On ne pourra
bientôt plus être d'accord avec Oswald Sirén lorsqu'il écrit que «les

sculptures en pierre de l'époque (Song) sont en général inférieures à

celles qui sont faites en bois, en terre et en fonte ». Pas plus d'ailleurs

avec le paragraphe suivant: «On dirait que la sculpture bouddhique
n'intéressait plus personne dans les territoires des Song Méridionaux:

peut-être en raison des idées taoïques qui y jouissaient d'une grande

vogue et qui jamais n'inspirèrent les sculpteurs, bien qu'elles fussent

la source du sentiment poétique de la nature où s'abreuva presque
toute la peinture contemporaine.»3

Les découvertes récentes faites en Chine n'ont pas encore été toutes

publiées. Il nous arrive de temps en temps une indication partielle sur

ces trouvailles. Par exemple MM. Li Yi-cheng et Song Hsiue-kouang7
viennent de donner un bref compte-rendu illustré de découvertes
nouvelles faites dans le district de Tatsou, au Mont Peichan et au Mont

Paoting, dans la province de Setchouan, de sculptures bouddhiques
datant de la période s'étendant de la dynastie des T'ang à celle des Ts'ing.
Il nous faut reconnaître que les deux sculptures que nous reproduisons
ici ne présentent pas une très grande similitude avec les sculptures Song

7. Li Yi-cheng et Song Hsiue-kouang, «Les grottes de Tatsou», La Chine, revue ill.
mensuelle, édition française, Pékin, avril 1956, pp. 28-29.



Â

-

¦¦ ¦¦'.
lÉfcjjflfr X""!

-

-
I^PXH y«

;.ä

Fig. i. Epoque Song, Fei-lai-fong, Hangtcheou (Chekiansj), photo M.L.D.



Fiij. 2. Fpoque Song, Fei-Iai-fong, Hangtcheou (Chekiang), photo M.L. D.



STATUAIRE DES SONG MERIDIONAUX II3
reproduites par MM. Li et Song. Elles ressembleraient davantage à

celles publiées par V. Segalen, G. de Voisins et J. Lartigue8 concernant
des trouvailles faites dans la province de Setchouan où l'on vient de

faire les nouvelles découvertes dont nous parlons ci-dessus.

Dans le Kansou, donc très à l'ouest des frontières de l'empire des

Song Méridionaux9, on met également au jour de nombreux
exemplaires de la statuaire bouddhique et à Maitsichan plus particulièrement

on a recensé des monuments de l'époque Song10.

Il faut reconnaître que les pièces de cette époque ne s'apparentent

pas absolument avec notre Kouan-yin (fig. î). La statuaire Song de

Maitsichan nous présente des types plus alourdis, plus figés, moins
divinisés, se rapprochant davantage de la divinité taoïste (fig. 2) décrite
ci-dessus. Notre Kouan-yin serait à rapprocher de la statuaire Wei de

Maitsichan plutôt que de la statuaire Song.
Nous voyons, par ces quelques indications, combien il faudra sous

peu réformer notre jugement. Novembre I9r6

8. Victor Segalen, Gilbert de Voisins et Jean Lartigue, Mission archéologique en Chine 1914-
1917J. Librairie orientaliste Paul Geuthner, Paris 1924.

9. Pour les frontières des Song méridionaux cf. Tsui Chi, Geschichte Chinas und seiner Kultur,

Pan-Verlag, Zürich 1946 (cf. carte XII, p. 21 r).
10. Les grottes de Maitsichan. Livre publié en chinois par le Ministère de la Culture,

Département pour le contrôle des affaires sociales et culturelles, Pékin I9j4(avec 161 planches).


	Statuaire des Song méridionaux (Chine)

