Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 10 (1956)

Heft: 1-4

Artikel: Le principe d'individuation dans la philosophie indienne : premiére
partie : les Véda, les Brhmana, les Upanisad

Autor: Horsch, Paul

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-145653

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-145653
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

LE PRINCIPE D’INDIVIDUATION DANS LA
PHILOSOPHIE INDIENNE

Premiére partie : Les Véda, les Brahmana, les Upanisad

PAR PAUL HORSCH

CHARGE DE RECHERCHES PAR LE FONDS NATIONAL SUISSE

Les problémes métaphysiques fondamentaux sont universels. Aussi est-
il intéressant de tracer 1’évolution qu’ils ont subie dans la philoso-
phie indienne, qui est indépendante des spéculations occidentales
qu’elle précede méme de plusieurs si¢cles. Tout parallélisme reléve,
par conséquent, des lois et des tendances les plus essentielles de 1’esprit
humain. Gardons-nous, cependant, de rechercher uniquement les af-
finités: ce qu’il y a de vraiment profond et original dans la pensée in-
dienne, ce sont le plus souvent les contrastes qu’elle offre avec les sys-
témes européens. Pour bien comprendre ces conceptions singuliére_s, il
s’agit avant tout de les expliquer historiquement par leur arriére-fond
mythique. En effet, leur évolution longue et continue nous permet de
suivre — mieux que dans d’autres civilisations — la lente conversion de
la mentalité primitive en spéculation philosophique.

Le probléme connu sous le nom de principe d’individuation, qui oc-
cupe, en particulier grice aux riches nuances de 1’orientation moniste,
une place éminente dans la philosophie indienne, nous servira d’exem-
ple. Bien qu’il remonte aux débuts des spéculations védiques, il ne fut
clairement formulé qu’a un stade bien plus avancé de la culture —
comme en Occident ou, impliqué déja dans I’hylozoisme ionien et le
monisme de Parménide, il fut défini pour la premiere fois au moyen
age (Avicenne) par le biais particulier de la théorie des idées générales.
C’est le principe qui fait que les individus possédent, tout en participant aux
attributs généraux de I’espéce, une existence concréte et déterminée. On recon-

nait dans cette définition le probléme platonicien concernant le rap-



8o PAUL HORSCH: LE PRINCIPE

port entre I’eidos universel, intelligible et les choses particuliéres, sen-
sibles, entre I'un et le multiple.

En Inde, tout au contraire, la question se pose d’emblée sur le plan
existentiel et ontologique: quelle est la relation de I’&tre originel et
unique avec les phénomeénes multiples, différenciés et changeants? Les
penseurs indiens traitent la question en la portant, pour ainsi dire, 4 la
premiere puissance. Pour eux le principe d’individuation n’est pas tant
«la réalisation de 1’idée générale dans tel individu»* que la réalisation
de I’étre universel, absolu dans les étres individuels, relatifs. Dans ce sens, nous
envisagerons le probléme sous trois points de vue différents:

1. Le principe primordial, son essence, ses attributs.

2. Les individus, leur origine et leurs caractéristiques.

3. Le rapport entre les deux.

I.LES VEDA

Dans les livres récents du Rgveda (RV.) s’affirme de plus en plus la ten-
dance de réduire les anciennes divinités et la multiplicité des forces
cosmiques a un principe unique. C’est d’abord, sous une forme per-
sonnelle, «1’artisan universel» ('Visvakarman), le «dieu unique», qui
créa ciel et terre (RV. 10. 81. 3) et que les sages appellent de noms di-
vers (RV. 1. 164. 46). Pareillement nous trouvons des forces de la na-
ture, comme les eaux primordiales (apas) ou la terre (prehivi), pro-
mues, & tour de role, au méme rang. Ailleurs, spécialement dans
I’Atharvaveda (AV.), ce sont des facteurs d’ordre rituel — la voix ('vac)
et la formule magique, le brahman (AV. 10.2. 21; 10.8. 15) — ou méme
d’ordre subjectif, comme le souffle vital (prana: AV. 11.4) et I’esprit
(manas) qui constituent la réalité primordiale. *
Conformément & I’esprit cathénothéiste (le dieu invoqué étant con-
sidéré comme supréme), ces diverses bases de ’univers se substituent
I'une a ’autre, sont donc interchangeables, et au fond identiques. No-

1. A.Lalande, Vocabulaire technique et critique de la philosophie, Paris 1947, s.v.



D’ INDIVIDUATION DANS LA PHILOSOPHIE INDIENNE 81

tons aussi le phénomene connu sous le nom d’ «arrested anthropomor-
phism » : nombre de principes cosmiques n’ont pas été pleinement per-
sonnifiés, d’ou I’ambiguité trés fréquente d’un étre mi-personnel, mi-
impersonnel, comme par exemple 1’étai cosmique (skambha: AV. 10.
7 et 8) représenté sous la forme d’un géant. De plus, notre distinction
entre abstrait et concret n’existe pas encore a ce stade de culture ol
méme les directions spatiales et les syllabes sont censées &tre animées.
Cependant nous observons déja la tendance des voyants-poetes a dé-
signer le fondement unique du monde par un terme impersonnel et
abstrait: c’est I’un neutre (eka: RV. 3. 54.8; 10.82.2; et passim), le
non-né (gja), ou méme le non-étre (asat: RV. 10.72. 3). Il serait vain
d’attribuer a I’asat du Rgveda une acception logique et partant contra-
dictoire : le non-&tre est I’indifférencié, le potentiel (abhii) et s’oppose
donc a I’&tre actualis¢ comme le non-né au né. A ces caractéristiques de
I’absolu cosmique s’ajoutent encore celles de plénitude (piirna : AV. 1o0.
8.29), d’immortalité (amrta) et d’infinité (‘ananta). Tout revient alors
a se demander comment la multiplicité des choses particuliéres est
issue de I'unité parfaite des origines.

‘Les bardes veédiques n’ignoraient pas le probléme qu’ils traitérent
une fois avec un scepticisme non voilé — premier signe de la pensée
consciente d’elle-méme :

«Cette création secondaire, d’ou elle est issue,

si elle a fait I’objet ou non d’une institution, —

celui qui surveille ce (monde) au plus haut firmament

le sait seul, — & moins qu’il ne le sache pas?»?
Comme le point de départ est I’étre premier, le principe d’individua-
tion doit d’abord étre cherché dans les nombreux schémas cosmogo-
niques que nous classerons en trois catégories principales.

1. La création de I’ordre cosmique est souvent attribuée a 1’action
d’une divinité. Les dieux, en particulier Mitra, Varuna et Indra, fa-
gonnent (‘taks-), mesurent (ma-), tendent (tan-) ou fondent ('dha-) le

2. RV. 10. 129. 7; trad. Louis Renou, Hymnes spéculatifs du Véda, Gallimard, 1956, p. 126.

6



82 PAUL HORSCH: LE PRINCIPE

monde. On serait tenté de parler d’un dualisme radical comprenant la
cause matérielle d’une part, la cause efficiente, divine de I’autre. Ce-
pendant il fut un temps ou les dieux eux-mémes n’étaient pas encore
nés (RV.10.129.6). Ces métaphores architecturales font donc déja
présupposer une matiere primordiale dont les dieux sont issus eux
aussi, et qu’ils ne font, pareils a des artisans, que transformer. Ajou-
tons que leur pouvoir est essentiellement d’ordre rituel ; par les rites
ils ont acquis leurs forces magiques et consolidé ’ordre cosmique.
Méme leur immortalité est due aux formules et cérémonies liturgiques.
Voila le premier indice de la « Gotterdimmerung » veédique.

2. La méme orientation moniste apparait encore plus explicite_ment
dans le mythe du Purusa (RV.10.90), ’'homme cosmique «a mille
tétes, mille yeux, et mille pieds» qui constitue le Tout dans son unité
originelle. Les dieux I’offrent comme victime dans le premier sacrifice,
et de son corps démembré émanent, dans un ordre successif et en cor-
rélation avec ses différentes parties, les animaux, les phénomenes litur-
giques, les quatre castes, les corps célestes, les espaces — modéle ar-
chaique des séries évolutives ultérieures. De nouveau I’acte rituel (kar-
man; cf. AV. 11. 8. 6) prend une valeur cosmogonique; il représente le
principe d’individuation dans son aspect dynamique, tandis que I’étre
macrocosmique correspond dans sa structure aux catégories particu-
lieres sur le plan phénoménal. D’autre part le caractére androgyne du
Purusa illustre le «mythe psychologique » (M. Falk), la scission indivi-
dualisante a partir de I’unité transcendante. Immanence donc de la «na-
tura naturata » dans la «natura naturans», qui en méme temps transcende
la prefniére par les trois quarts qui «forment ’immortel au ciel»
(strophe 3 d).

3. En dernier lieu nous rencontrons une élaboration de cette con-
ception panthéiste. Le principe d’individuation est inhérent a ’essence
universelle, indifférenciée et souvent méme impersonnelle. De méme
que le soleil émet les rayons, il en fait jaillir, par voie d’émanation ou
de projection (stj-), la diversité des étres. Comme intermédiaire ser-



D’ INDIVIDUATION DANS LA PHILOSOPHIE INDIENNE 83

vait un dédoublement spontané (‘androgyne primitif), ou I’embryon d’or
(hiranya-garbha ) ; ailleurs (cf.RV. 10. 129. 4) le pouvoir moteur était
identifié au désir (kama), qui constitue, comme nous le verrons plus
tard, la premiére ébauche du volontarisme indien. Pareillement les
prétres parlent du tapas, I’ardeur cosmique qui fait surgir la différen-
ciation du sein de 1’&tre unique. Convergence donc, sinon unité du
principe supréme, du pouvoir créateur et des créatures.

De cette activité différenciatrice sort le monde parfaitement struc-
turé, harmonieux, soutenu par la loi universelle (dharman) et régi par
’agencement cosmique (rza), qui en méme temps est congu concréte-
ment comme la source de cet «ordo rerum ». Les différentes catégories
d’€tres, les animaux, les hommes, les entités liturgiques, etc., consti-
tuent tant6t des parties du prototype macrocosmique (le Purusa), tant6t
des stades déterminés de 1’évolution. D’ou ’idée d’une hiérarchie au
sommet de laquelle se trouvent les dieux. Or ces derniers, nous I’avons
vu, tiennent leur ascendant des actes et formules rituels dans lesquels
réside justement le principe dynamique de la création. Et, fait d’une
conséquence plus éminente encore, les hommes eux aussi ont acquis,
par ’entremise de leurs ancétres mythiques, les sacrifiants antiques, ce
savoir tout-puissant des rites qui, grace aux lois magiques, permet toutes
les transformations.

Qu’est-ce alors que la race humaine? Progéniture d’un premier
homme, appelé Yama ou Manu, elle ne constitue qu’une catégorie
parmi les étres créés. Tout comme les castes sociales dans le mythe du
Purusa, les parties composantes d’un individu possédent des corrélats
cosmiques auxquels elles retournent apres la mort: I’ceil au soleil, le
souffle (atman) au vent, etc. Cette conception pluraliste est précisée
dans un hymne de I’Atharvaveda (11. 8), ol le corps humain est congu
comme le produit d’'un «assemblage » des différents facteurs constitu-
tifs (appelés deva), parmi lesquels figurent des facultés concrétes aussi
bien que des entités abstraites, par exemple le sommeil et la mort.
Nous trouverons un écho lointain de ce corps composé dans la théorie



84 PAUL HORSCH: LE PRINCIPE

bouddhique des skandha et dharma. Mais ici la fabrication de la personne
(atman) est attribuée a la magie sacrificielle, et cet atman lui-méme —
grandiose anticipation des doctrines upanisadiques — est identifié au
brahman, la formule rituelle érigée en principe universel.

Cependant, du point de vue eschatologique, la croyance dominante
était que les individus survivent corporellement — la notion d’une dme
spirituelle étant absente dans le Védisme ancien — soit dans un empire
des morts sous la terre, soit — conception plus récente — au ciel qu’ils
atteignent par la voie des peres (pitryana) ou la voie des dieux (de-
vayana ) . Cette répartition est due aux mérites acquis par les pratiques
religieuses, en premier lieu par le sacrifice. Il ne s’agit donc pas encore
d’un retour a I'unité des origines, mais d’une consécration qui éleve
’individualité au-dessus des conditions terrestres en vertu des procédés
magiques. En effet «la magie fournissait justement 1’¢élan qui permettait
le transfert des phénomenes d’un clavier a un autre, une sorte de trans-
substantiation»3. Aussi n’existe-t-il pas une démarcation nette entre
’humain .et le divin, ambiguité qui sera ultérieurement étendue au
régne animal et végétal. Ce qui distingue les hommes, ou disons plut6t
les prétres humains, des autres catégories d’€tres (sauf naturellement
des dieux), c’est précisément leur savoir liturgique. Les individus ne
posseédent pas un caractére singulier intrinséque et substantiel. Leur
nature est foncierement flottante, dynamique, transformable. Dans les
Véda il n’existe pas un «principe des indiscernables », pas de monades
individuelles.

En somme, I’individuation a partir de 1’étre primordial, indifféren-
cié, du «totum indivisum » est référée au pouvoir cosmogonique assi-
milé a I’acte sacrificiel. Or les sages humains «qui savent ainsi», c’est-
a-dire qui se sont emparés de ce méme principe magico-rituel, sont ca-
pables de s’élever au-dessus de leur individualité phénoménale, de se
métamorphoser et méme, dira-t-on plus tard, de retourner a I’état ori-
ginel, pur.

3. Louis Renou, ibid. p. ro.



D’INDIVIDUATION DANS LA PHILOSOPHIE INDIENNE 85

Ces premiers titonnements spéculatifs restent nécessairement con-
fus et rebelles a I’analyse. C’est qu’ils plongent par leur racine dans la
mentalité primitive qui, selon ’expression de Lévy-Bruhl, est fonciére-
ment mystique et prélogique ; cela veut dire que «pour cette mentalité
’opposition entre ’un et le plusieurs, le méme et Iautre, etc., n’im-
pose pas la nécessité d’affirmer I'un des termes si I’on nie ’autre, ou
réciproquement »*. Le principe d’individuation ‘est donc congu sur le
plan de la loi de la participation selon laquelle «les objets, les étres, les
phénomeénes peuvent &tre, d’une fagcon incompréhensible pour nous,
a la fois eux-mémes et autre chose qu’eux-mémes». Néanmoins dans ce
chaos de la luxuriante imagination mytho-poétique se décelent déja des
structures dominantes qui contiennent en germe les multiples ten-
dances des systémes philosophiques:

1. Les hymnes cosmologiques du Rgveda récent décrivent le prin-
cipe supréme comme une unité primordiale, indifférenciée et pleine.
A cette orientation moniste se joint le postulat selon lequel I’étre ori-
ginel est éternel, sans commencement.

2. Par suite, du point de vue cosmogonique, il n’existe pas de créa-
tion proprement dite, mais une projection dispersive ('visrsti), une
différenciation progressive par voie d’émanation et d’évolution. Ce-
pendant, tout comme le principe supréme, 1’ordre des séries évolutives
reste diffus, «prélogique», car la genése est régie par la loi des paren-
tés reversibles (type: RV.10.90. 5: purusa — viraj - purusa). Le pou-
voir moteur est souvent considéré comme inhérent a la réalité primor-
diale. C’est «I’élan spontané » (svadha; RV. 10.129. §), le désir ou les
rites (karman ). Le principe d’individuation, bien que projection anthro-
pomorphique, est donc d’origine cosmique.

3. Les individualités participent ainsi de la nature du principe uni-
versel dont elles sont issues. Et encore ne s’agit-il pas tant d’étres par-
ticuliers considérés séparément par rapport a leur espéce que de caté-
gories générales, les dieux et les races humaines par exemple, par rap-

4. L.Lévy-Bruhl, Les fonctions mentales dans les sociétés inférieures, Paris 1928, p.77.



86 PAUL HORSCH: LE PRINCIPE

port a leur source commune. La relation est tant6t celle de tout a par-
tie (type: RV. 10.90: la création secondaire correspond a un quart de
I’Homme cosmique), tantdt c’est une identité parfaite : microcosme =
macrocosme. A cause de ces corrélations les délimitations entre les
différents régnes restent nécessairement flottantes. Voila la source de
I’impersonnalité si caractéristique de la pensée indienne.

L’axiome fondamental, c’est que le pouvoir créateur ou plutdt trans-
formateur appartient non seulement aux dieux, mais aussi aux hommes
qui connaissent les rites. C’est pourquoi ils sont capables d’exercer une
influence magique sur la nature et sur leur propre personne.

2. LES BRAHMANA

Ces commentaires liturgiques sur les hymnes védiques restent tout im-
bibés des conceptions collectives et des croyances magiques de I’age
précédent. Néanmoins dans ’effort d’interpréter et d’expliquer se
manifeste la tendance a I'unification. Ainsi Prajapati, le «seigneur des
créatures », est substitué aux nombreuses hypostases cosmiques. Malgré
cette personnification, 1’affabulation anthropomorphique s’efface sou-
vent par I’identification de Prajapati a I’année, au sacrifice et au brah-
man neutre. Il représente le Tout dans son unité primordiale : «a I’ori-
gine Prajapati était seul » est la formule stéréotypée des Brahmana’. En
tant que tel il est illimité (‘amita ), incommensurable (‘aparinimita), in-
défini (‘anirukta), sans forme (ariipa)®. Mais comment expliquer alors
le passage de P'un (eka) au plusieurs, de ’individuel & I"universel ? Ici
encore les Brahmana ne font qu’élaborer les prémisses de la période
antérieure. ‘

Prajapati est aussi le démiurge, illustrant ainsi I’inhérence du pou-
voir créateur dans I’étre originel. Son ambivalence — aspect tantdt per-

5. Satapatha-Brihmar_:a (8Br.): 2.2.4.1; cf. Sylvain Lévi, La doctrine du sacrifice, Paris 1898,
p-13, note 1.
6. Voir sur ce point I’exposé de Lilian Silburn, Instant et Cause, Paris 1955, p. 88ss.



D’ INDIVIDUATION DANS LA PHILOSOPHIE INDIENNE 87

sonnel, tant6t impersonnel — se reflete dans les mythes sur la genése du
monde. C’est d’abord et surtout le théme du Purusa sous la forme
d’une procréation a partir d’un étre androgyne. L’impulsion initiale
réside dans le désir : Prajapati «désira (akamayata), “puissé-je me multi-
plier, puissé-je engendrer‘»?. Alors il émit les créatures de son corps,
c’est-a-dire membre 4 membre, organe a organe: «de ses souffles les
bétes, de son esprit I’homme», etc.; sur le plan macrocosmique «sa
téte fut le ciel, sa poitrine I’atmosphere, sa taille I’océan, ses pieds la
terre»®. D’autre part Prajapati est le sacrifice. L’acte créateur coin-
cide, par conséquent, avec I’acte rituel ; le monde a été créé par la ma-
gie rituelle. Le sacrifice est un principe universel de vie; grice a lui le
soleil se léve et les eaux coulent. On rencontre dans ces recueils litur-
giques quelque chose comme I’idée d’une création continuelle, car
seuls les processus rituels assurent 1’ordre régulier et la continuité de
la nature. D’ailleurs, pas plus que dans les Véda, les engendrements
mythiques ne gardent une séquence rigoureuse, puisque la loi de la ré-
versibilité est retenue dans toute son ampleur. En maints passages Pra-
japati lui-méme est subordonné a un principe impersonnel, par exemple
aux eaux dont il nait par I'intermédiaire de I’embryon d’or (SBr.
1%.1.6. [2).

Le principe d’individuation réside donc en quelque sorte dans le
«seigneur des créatures» auquel déja 1’Atharvaveda préta le réle
d’avoir «engendré toutes les formes (riipa) en les enveloppant»?. Les
Brahamana apportent de nouveaux détails a ce procédé de spécification
progressive. «Prajapati émit les créatures; émises elles étaient en con-
fusion. 1l les pénétra avec la forme. C’est pourquoi on dit: Prajapati,
c’est la forme. Il les pénétra avec le nom. C’est pourquoi on dit:
Prajapati, c’est le nom!»™ C’est donc le nom (‘niman) et la forme

7. Paficavim¢a Brihmana: 4.1.4; cité par L.Silburn, ibid. p. 64.

8. SBr. 7.5.2.6; Samavidh. r1.1.5; cf. S.Lévi, ibid. p.18-19.

9. AV. 7.80.3; cité par L.Silburn, ibid. p. 51, note 1.

10, Tait. Br, 2.2.7.1.; S.Lévi, ibid., pp. 29-30. Pour les antécédents védiques, voir RV.
3.38.4,7; 5.43. 10. cf. le role de la Parole (vac), principe féminin de la pluralité.



88 PAUL HORSCH: LE PRINCIPE

(riipa) qui conférent aux &tres particuliers une structure concrete et
une existence singuli¢re. Un autre Brahmana est encore plus explicite
sur ce point. «En vérité ceci, a I’origine, était I’espace sur le point de
devenir ... Ce (tout) était un, associ¢, non distinct (‘avivikta). Il fit nom
et forme, par la il le distingua.»™ Les noms et les formes constituent,
a cette époque, des reéalités indépendantes (SBr.: 11.2.3.1-6). Cest
que les noms, tout comme la parole divine (‘vac) et la formule rituelle
(brahman) possédent une essence objective.

Le rapport entre ’'un et le multiple est fondé sur la 101 de la par-
ticipation. Ainsi la Mort a pénétré toutes les créatures et Agni (le feu
ou l'autel du feu), unique dans son essence cosmique, se manifeste
sous de nombreuses formes (riipa) dans le monde phénoménal*. Cette:
conception se relie au théme mythique d’Indra qui, par sa «magie»,
la maya, apparait avec des formes (riipa) ou corps (tanii) variés.
La multiplicité des individus n’est donc qu’une manifestation de la
miyd — un mirage, une illusion, dira-t-on plus tard. Mais pour le
réalisme magico-rituel des Brahmana tout est objectif, existentiel,
méme le réve et les abstractions, et cela d’autant plus qu’il s’agit de
Ieffet des pouvoirs surnaturels. Aussi I’identification de Prajapati avec
I’année articulée en saisons, mois, jours, etc., permet-elle d’expliquer le
monde phénoménal comme un «totum divisum », ce qui implique du
point de vue ontologique I’identité du créateur et des créatures.

Les Brahmana mettent au premier plan ce monde différencié, issu
de I’étre en soi et indéterminé, car comme le remarque justement
L.Silburn, les essences verbales et les formes «sont les structures
mémes de la réalité; ces nama-riipa ne sont pas les formes périssables
que méprisent les Upanisad; elles sont, a I’époque des Brahmana, la
structure qui sert a mettre de I’ordre dans la confusion inhérente a
Pactivité spontanée de Prajapati» (ibid. p. §8). L’individuation, la dé-

11. Jaim.-U.-Br. 4.22.8; cité par L.Silburn, ibid. p. 53, note 2.
12. SBr. 10.5.2.15f.; ; 10.4.3.21; cf. H.Oldenberg, Die Weltanschauung der Brabmana-

texte, Goettingue 1919, p. 106—107.



D INDIVIDUATION DANS LA PHILOSOPHIE INDIENNE 89

termination est donc évaluée comme un bien, tandis que I’inorganise,
I'indifférencié est assimilé au mal (papman) 3.

L’ordre cosmique qui régit la réalit¢ phénoménale correspond par-
faitement a la structure et a I’agencement du sacrifice, correspondance
qu’exprime précisément I’exactitude rituelle (satya). La fonction de
ces docteurs en magie liturgique consiste a déceler les liens originaires
(bandhu), les corrélations intrins¢éques (‘nidana) qui «relient» le do-
maine rituel a ’ordo rerum. Le fruit qu’attend le sacrifiant n’est pas le
retour dans I'unité originelle, mais I’harmonie avec la nature, le ciel
tout au plus, si le sacrifice est parfait (sampanna, SBr.11.4.4.8). Les-
sence du sacrifice est la consécration, le passage du profane au sacré.
D’autre part, en vertu des nidana, la causalité est réversible ; cela veut
dire que les rites «fagonnent» (klp-) et transforment les choses a
Pinstar du prototype cosmogonique™. En effet, les &tres constitués par
le «<nom-et-forme » ne possédent pas une individualité déterminée une
fois pour toutes, un Soi ou atman «parfait» et substantiel. La personne
humaine (atman) «n’est rien de plus qu’un ensemble d’actes rituels
(karman) achevés et bien agencés. Elle est fabriquée au cours de la cé-
rémonie »*5,

Le but le plus ¢levé de la magie sacrificielle est de rendre 1’atman
complet et impérissable, car I'immortalité ne lui appartient pas par sa
propre nature; elle est acquise, créée rituellement selon I’exemple des
dieux qui, a P’origine, étaient également dépourvus d’un tel dtman,
donc mortels (martya = anitman; SBr.2.2.2.8-9). L’itman fabriqué
est encore bien loin du Soi universel et absolu des Upanisad; il est es-
sentiellement individuel, limité, relatif et contingent. Néanmoins on

13. Cf. SBr. 7.2.1.7: yad vai nasti tad alaksanam, asantam eva tad pipmanam nirrtim
kurute; d’ou I’équivalence: non-étre (asat) = sans signe (alaksana) = mal (papman).

14. Cf. St. Schayer, «Die Struktur der magischen Weltanschauung nach dem Atharvaveda
und den Brihmana-Texten» in Zeitschr. f. Buddh. 192 5 (tiré  part), p. 28: le but du sacrifice
est «das normale Funktionieren der kosmischen Gesetze zu sichern und das Ideal der magi-
schen Harmonie zu verwirklichen », '

15. L.Silburn, ibid. p.75.



90 PAUL HORSCH: LE PRINCIPE

rencontre dans les Brahmana déja I’idée que le vrai Soi n’est pas I’indi-
vidualité concrete, corporelle, mais une sorte d’dme immatérielle,
idée qu’exprime un passage par une belle métaphore: «Comme un
serpent se débarrasse de sa peau morte, ainsi il (celui qui sacrifie au Soi)
se débarrasse de ce corps qui est le mal ».* Cependant comme I’immor-
talité personnelle n’est atteinte que par des rites transitoires, les théo-
logiens éprouvent déja la hantise de I’'impermanence méme dans I’au-
dela: la re-mort (punarmrtyu), le retour de I’individu dans ce monde,
dés que le fruit de ses actes est épuisé. Et comment pourrait-il en &tre
autrement, puisque le stable et impérissable (aksara) appartient uni-
quement — comme ’avait déja prévu le Rgveda — au principe supréme,
au lieu immortel (‘amrtapada), au non-1é (aja), a Prajapati, le Tout
avant sa désagrégation corporelle et articulation temporelle. C’est
pourquoi le retour a la source, le Tout restauré constituera la solution
upanisadique de ce probléme que nous fait anticiper un passage du
«Brahmana des Cent Chemins» ou le sage chante: «J’ai placé tous les
mondes a I'intérieur de ma personne (atman), et ma personne a I’inté-
rieur de tous les mondes ... car impérissables sont ces choses et impe-
rissable est le Tout. En vérité celui qui sait cela passe de I’impérissable
a I’impérissable, il acquiert la mort répétée et atteint la pleine mesure
de la vie» (éBr. 12.3. 4. 11). Ainsi, grice aux connexions mystérieuses
et a I’efficacité magique des rites, les parties individuelles séparées ten-
dent a revenir a leur origine, a I’'unité dont elles sont sorties jadis: le
sacrifice convertit le procés cosmogonique de 1’individuation.

En résumé, les Brahmana élaborent et explicitent les données an-
ciennes:

1. Sur le plan cosmique Prajapati unifie les divers principes: il est
'unité primordiale aussi bien que le Tout composé, donc a la fois un et
plusieurs, indéfini et défini. Dans son essence la plus intime il repré-
sente le sacrifice (yajiia).

2. La doctrine du sacrifice interpréte la genése des étres comme une

16. SBr. 11.2.6.13-14, trad. S.Lévi, ibid. P-79-



D’ INDIVIDUATION DANS LA PHILOSOPHIE INDIENNE 91

opération rituelle. L’individuation dérive donc aussi de Prajapati, le
premier sacrificateur. Les individus sont déterminés, différenciés par
les noms et les formes (ndma-riipa), structures extrinséques qui ne
possedent rien de substantiel, car elles sont fabriquées et fagonnées
(klp-) par les rites. Les hommes qui «savent ainsi» acqui¢rent du
méme coup ce pouvoir supréme d’essence magico-rituelle qui repré-
sente a juste titre le principe d’individuation. Aussi sont-ils capables
de dominer les phénomenes, et de se transformer eux-mémes.

3. Les créatures constituent les parties intégrales du Tout originel.
Cependant le mysticisme sacrificiel des Brahmana ne vise pas le retour
a ’absolu par I’abolition des limitations individuelles, des nama-riipa,
mais uniquement la fabrication’ d’une structure plus parfaite, d’une per-
sonne immortelle. Le systéme de corrélations et d’identifications fait
toutefois anticiper les équivalénces'upani:_;adiques qui absorbent I’indi-
viduel dans la substance universelle.

7. LES UPANISAD

Constituant la «fin du Véda», ces textes ésoteriques se rattachent, par
I’intermédiaire des «livres de la forét» (Aranyaka), aux Brahmana
dont ils gardent les traits archaiques de la pensée: la doctrine des Upa-
nisad est «une dialectique a base magique» (Louis Renou). D’autre
part, malgré la continuité de la tradition brahmanique, une révolution
philosophique et religieuse s’annonce par I’irruption d’interprétations
originales et d’intuitions profondes. La nouvelle orientation est déja
apparente sur le plan cosmique: I’accent mis sur le principe supréme,
I’élaboration métaphysique de la notion d’absolu.

En face des anciennes cosmologies personnalistes ( Prajapati ) , hatura-
listes (cf.apas), ou vitalistes (cf. prana), les penseurs upanisadiques res-
sentent la nécessité logique de cohérence et de non-contradiction.
C’est ainsi que la Chandogya-Upanisad (ChU.: 6.2. 1—2), par opposi-

tion consciente au «non-étre» du Rgveda (10. 129), affirme qu’il n’y



92 PAUL HORSCH: LE PRINCIPE

avait au commencement que I’étre (sat), «un et sans second», car
«comment 1’&tre naitrait-il du néant ?». L’effort intellectuel d’abstrac-
tion se concentre d’abord sur le brahman neutre, le pouvoir inhérent a
la formule magico-rituelle, promu en substance absolue, qui succéde a
Prajapati auquel il se relie par I’antique équation Prajapati = Brahma
(dieu personnel)™.

Ce brahman en tant que réalité cosmique (déja connu AV. 10.2.21;
8.15; 7.38) est strictement impersonnel. Ainsi s’achéve ’éclipse des
dieux amorcée dans les livres récents du Rgveda. Identifié a 1’&tre en
soi (svayambhii), tant6t par voie de correspondances (cf. BAU. 5. 1)*,
tantdt par une analyse régressive (cf. BAU. 3. 6), il est défini comme un
(eka) et indivisible, universel et infini (‘ananta), éternel et impéris-
sable (aksara). «Son nom est la réalité du réel» (satyasya satyam).
D’autre part les Upanisad affirment son caractére inexprimable (ani-
rukta), parce que foncierement indifférencié; il ne se définit que par
des négations, car «il n’y a rien d’autre par dela» (BAU. 2. 3.6). Du
point de vue moral le brahman est ’'intime souverain bien (ChU. 4.
10. §), ce qui entraine, comme nous le verrons, une conversion com-
plete des valeurs anciennes.

Tandis que ces considérations roulent encore dans ’atmosphére des
Brahmana, les Upanisad ouvrent une nouvelle voie, celle de I’intros-
pection et de I’analyse psychologique. C’est qu’a cette époque un
transfert du plan liturgique au niveau subjectif, moral s’est lentement
effectué, transfert qui est accompagné d’une sorte de translation sé-
mantique. L’innovation des Upanisad, c’est la découverte de I’homme.
Les sages lui reconnaissent, au fur et a mesure que les pouvoirs rituels
s’affaiblissent, une essence intrinseéque, substantielle, le Soi ou atman.
Au point initial de leurs spéculations, 1’atman dénote bien un étre indi-

17. Le brahman impersonnel est également identifié & Prajapati dans le Satapatha—Brih-
mana (7. 3. 1.42 et passim); voir Constantin Regamey, «Die Religionen Indiens », in Christus
und die Religionen der Erde, Vienne, t. 3 (tiré a part), p.r16.

18. Brhad-Aranyka-Upanisad (BAU.), traduite et annotée par Emile Senart, Paris 1934.



D’ INDIVIDUATION DANS LA PHILOSOPHIE INDIENNE 93

viduel, caractérisé par des attributs particuliers, qualifié¢ a 1’instar du
brahman, comme «fait de ceci et de cela» (BAU. 4. 4. 5), constitué de
trois ¢éléments (BAU. 1.6. 3). Nous y retrouvons la trace de la «per-
sonne humaine » des Brahmana, qui est fagonnée, construite ('samskr-),
déterminée par les opérations cultuelles. C’est le krtatman (ChU. 8. 13 ;
Mund U.3.2.2,5), le Soi consistant en actes (karmamaya) que le
prétre adhvaryu construit «en tissant en lui I’ensemble des formules ri-
tuelles» (Kaus U. 2.6). En tant que tel il est insubstantiel, changeant,
destructible méme (cf.18a U. 3).

D’autre part I’atman est congu, probablement sous l’influence des
croyances animistes populaires, comme une dme permanente (ChU.
6.11.3), une sorte de principe vital (jiva), qui assure la continuité
entre les naissances successives d’un méme individu. De fait, a I’époque
des plus anciennes Upanisad, une nouvelle et bouleversante concep-
tion de |’existence humaine apparait: la doctrine du samsara, de la
transmigration des €tres, amorcée par certaines prémisses védiques
(par exemple, la nature cyclique du temps = anné¢e, de I’ordre cos-
mique — rtasya cakra —, les métamorphoses magiques), préparée par les
spéculations des Brahmana sur la re-mort (punarmrtyu) et corroborée
par les postulats de ’animisme primitif. Ce flux incessant abolit toutes
les distinctions intrinséques entre les réalisations objectives, car un
méme sujet peut revétir successivement toutes les formes particulieres
du monde phénoménal. Mais I’dme qui subit toutes ces transformations
est, par contraste avec la personne évanescente des Brahmana, impéris-
sable, toujours identique a elle-méme (samana, BAU. 4. 3. 7).

'L’originalité de la philosophie upanisadique consiste dans la réduc-
tion de ’ame individuelle (jivatman) au Soi universel par le moyen de
divers procédés.

1. Tout d’abord, conformément aux antiques corrélations (‘nidana)
et «mises en équivalence ésotérique » (= upanisad ; L. Renou), I’atman
est aSsimilé progressivement aux fonctions physiologiques et psychiques
(ChU. 7. 3. 2), aux hypostases cosmiques (BAU. 3.7.; ChU.6.7), sur-



94 PAUL HORSCH: LE PRINCIPE

tout au prana (Kaus. U. 4. 20), premiére ébauche vitaliste de 1’absolu
(cf.AV.11.4).

2. Dans ce sens laTaittiriya-Upanisad distingue cinq aspects de 1’atman,
«fait de I’essence de nourriture», de souffle, de pensée, de connais-
sance et de béatitude, qui constituent des enveloppes ou gaines (kosa)
concentriques. Le véritable Soi, pure spiritualité et béatitude, est obs-
curci par les quatre kosa extérieurs et adventices. C’est le théme du
«prodige consistant en le Soi» (AV. 8. 43) sis au centre du coeur, du
purusa (esprit) de la dimension du pouce (Katha U. 4. 12) au milieu de
I’atman, qui, bien qu’infiniment petit, est identique au Purusa cosmi-
que, au Tout infini.

3. Cette convergence de ’intériorité et de I’universalité du Soi est
précisée par sa définition comme le sujet transcendental, qui constitue
la révélation propre aux Upanisad. L’atman est le «connaisseur de la
connaissance » (BAU. 3. 4. 2), condition nécessaire de la conscience en
général sans &tre objet lui-méme, car «ce par quoi il connait, par quoi
le pourrait-il connaitre, le connaisseur par qui le connaitre?» (BAU.
2. 4. 14). Comme tel I’atman est dépouillé de toute caractéristique in-
dividuelle, indifférencié, universel, «commun a tous les hommes»
(vai$vanara). C’est le substrat immuable et impersonnel des individua-
tions transitoires.

4. Finalement, I’existence du Soi universel est fondée sur un argu-
ment expérimental. L’atman est pareil au sommeil profond (‘susupti)
«ou I’on n’a plus connaissance de rien» (BAU. 2. 1. 19). De plus, il est
réalis¢ intentionnellement par les techniques yoguiques de la concen-
tration et de la méditation sous 1’essor de ’ardeur mystique (‘tapas).
L’ascéte en domptant (yuj-, littéralement ,atteler) ses sens et ses pen-
sées produit «la manifestation du brahman» (éiret U.11.11)"Y. Alors

19. Le Yoga, sorti peut-&tre du shamanisme pré-aryen mais préparé par certaines pratiques
magiques du Véda (cf. RV. 10.167.1, ol I'ardeur mystique (tapas), en tant qu’expérience
interne, est équivalente & I’efficacité des actes rituels), n’est attesté qu’a partir des Upanisad
relativement récentes. La Katha Upanisad en définissant le Yoga comme production et ré-
sorption (prabhavapyayau, 6.11) révéle ses attaches avec les spéculations cosmogoniques.



D’ INDIVIDUATION DANS LA PHILOSOPHIE INDIENNE 9F

son atman complétement purifié et apaisé se révele comme lumineux
en soi, sans dualité (BAU. 2. 4. 14), immanent dans tous les étres, donc
identique au brahman ou absolu cosmique.

Dans ’identité-unicité de 1’atman-brahman s’acheve le cycle de la
spéculation védique: I’évolution dispersive de l’individuel hors de
I’universel et le retour des individus a leur source commune. Le Soi
individuel des Upanisad rejoint, sur le plan objectif, le principe univer-
sel du Rgveda.

La conclusion essentielle des Upanisad s’exprime par la célébre for-
mule «tat tvam asi = tu es cela», c’est-a-dire que ’individu concret
est, dans son essence, le Soi universel. Ici le probleme se pose donc
dans toute sa netteté: si les Ames transmigrantes sont identiques a 1’at-
man unique, immuable, comment expliquer leur multiplicité et imper-
manence sur le plan phénoménal ? Quel est, en d’autres termes, le
principe d’individuation ? Pour répondre a cette question, les sages dis-
posent bien des anciens schémes cosmogoniques auxquels ils ont sou-
vent recours. Et cependant, malgré la parfaite continuité de pensée, une
transformation radicale s’est produite, une révolution, d’ordre avant
tout religieux et moral : la transmutation des valeurs védiques. En effet,
avec la doctrine du samsara, la destinée des étres individuels était iden-
tifiée au mal (cf. Maitri U. 1. 4; 3. 2). Le brahman-atman seul est joie pure
(ananda) : «Tout ce qui n’est pas cela est souffrance» (BAU. 3. 5; cf.
3.4.2). Ceci signifie que le morcellement du divin, 1’individuation
implique une défection a I’égard du plein (pirna). C’est un principe
d’imperfection et de limitation. D’ou I’importance d’en décrire les
réalisations objectives et d’en découvrir les causes.

1. Nama-riipa. Comme dans les Brahmana, I’individualité est déter-
minée ou plutét composée par les «noms-et-formes». Toutefois main-
tenant ces nama-riipa ne sont que les modes ou structures phénoménales
et éphéméres — bientdt on dira illusoires — de I’universel. L’existence
humaine ressemble 4 une vague dans 1’océan du samsira. L’atman en
s’individualisant assume, au cours de la transmigration, des formes tou-



96 PAUL HORSCH: LE PRINCIPE

jours nouvelles, variant de la condition divine jusqu’a celle d’un objet
inanimé. S’il reste encore une hiérarchie d’étres, toute démarcation
intrinséque entre les différentes catégories est abolie, car I’individuel,
c’est le devenir. De méme sur le plan objectif une substance matérielle
unique subit de nombreuses transformations. « Ce sont ces mémes eaux
qui, prenant des formes diverses, constituent la terre, I’espace, le ciel,
les montagnes, les dieux et les hommes, les animaux et les oiseaux, les
plantes et les arbres, les bétes jusqu’aux vers, aux papillons et aux four-
mis. Ce sont toujours les eaux sous des apparences (‘mirta) diverses»
(ChU. 7. 10. 1; trad.E.Senart). Cette dégradation des formes (riipa)
est corrélative d’une sorte de nominalisme. Ainsi la Chandogya (6. 4;
7. 1. 3—5) affirme a propos des manifestations particuliéres du feu, par
exemple, que «ce n’est qu'une création du langage, une modification,
un nom». D’oui proviennent alors ces modes insubstantiels ?

2. Karman. Dans une affabulation mythique du réle créateur de Pra-
japati, I’Upanisad attribue la différenciation progressive a I’atman. «La
divinité (devati) pensa: Je veux, par I’dme individuelle vivante (jivat-
man ), entrer dans ces trois régnes, et établir la distinction (‘vyakr-) du
nom et de la forme» (ChU. 6. 3. 2). Ailleurs c’est I’espace (akasa) qui
rend sensibles (nirvah-) les nama-ripa (ChU.8. 14). Cependant la
Brhad-Aranyaka (1. 6) ajoute & I’ancien binéme un facteur dynamique,
le karman (acte) : «Cet univers, en vérité, est une triade, nom, forme et
acte.»” Affranchi des attaches ritualistes, le karman recoit maintenant
’acception d’acte moral, au sens le plus large du terme, et de son ré-
sultat, la rétribution des mérites et des fautes. La théorie du karman,
caractéristique extension du domaine liturgique au domaine éthique,
trouve son expression la plus archaique (et encore inorthodoxe!) dans
un dialogue du méme recueil. A la question du brahmane Arthabhﬁga

20. A rapprocher: Jaiminiya-U.Br. 1.21.1-6: «par P’action tout cela (i.e. nima-riipa)
se développe » ; L.Silburn, ibid. p. 58, la Mundaka Upanisad (1. 1.9) donne la triade nima-
riipa, anna (nourriture); la Kauéitaki Upanisad (1. 2 ; cf. Katha U. §.7) fait dépendre I'indi-
viduation, c’est-3-dire la réincarnation, des actes aussi bien que du savoir (vidyi).



D’ INDIVIDUATION DANS LA PHILOSOPHIE INDIENNE 97

«ou se trouve ’homme (‘purusa) » apreés la dissolution de ses éléments
constitutifs*, Yajfiavalkya répond: «Prends ma main, Artabhiga, mon
ami; nous devons seuls connaitre de ces choses; nous ne devons pas
nous en entretenir en public. — Alors, se retirant a I’écart, ils cau-
serent. Et, parlant, c’était de ’action (karman) qu’ils parlaient et,
louant, c’était I’action (karman) qu’ils louaient: on devient bon par
I’action bonne, mauvais par 1’action mauvaise» (BAU. 3. 2. 13). Le kar-
man, souvent congu comme une substance quasi-matérielle, n’occa-
sionne pas seulement les qualités morales d’un &tre particulier, mais sa
condition concréte, sensible. Au lieu de consolider les structures indi-
viduelles (les nama-riipa), comme au temps des Brahmana, il régit le
devenir irrévocable du samsira. Du méme coup, les actions essentielle-
ment transitoires prennent une signification péjorative. « Comme
s’épuisent, ici-bas, les avantages obtenus par les actes, de mé€me
s’épuisent dans 1’autre monde les avantages mérités par les bonnes
ceuvres» (ChU. 8. 1. 6; trad. E. Senart). C’est donc bien dans le karman
que réside le pouvoir dynamique de différenciation, le principe qui fait
qu’un individu différe de tout autre individu®.

3. Kama, kratu. La loi du karman définit un mécanisme rigoureux,
car la condition actuelle est déterminée par les actes passés, elle cons-
titue, dira-t-on, leur fruit (phala) ou maturation (‘vipaka). En outre,
I’¢élargissement sémantique de ce concept implique son caractere spon-
tané, instinctif méme. Le karman ne se suffit pas a lui-méme, il dépend
d’autres conditions, en premier lieu, du désir (kdma). «On dit: ce
purusa n’est que désir: en effet, tel est son désir, tel son vouloir (‘kratu) ;
tel son vouloir, tels ses actes; et il récolte suivant ses actes» (BAU.
4. 4.5; cf.ChU. 3. 14. 1: kratumayah purusah). Ainsi nous rejoignons,
sur le plan humain, le volontarisme esquissé par la cosmogonie védique

21. Il est intéressant de noter que dans ce contexte 1’individu humain est considéré comme
un agrégat d’éléments distincts parmi lesquels figure I’atman, c’est-a-dire le souffle vital (cf.
RV. 10. 6. 3) et non pas ’dme universelle. Le Bouddhisme nous offrira un paralléle frappant,
surtout quant au rdle du karman dans le samsara.

22, Voir C.Regamey, ibid. p.131.

7



98 PAUL HORSCH: LE PRINCIPE

qui attribuait I’impulsion initiale de la genése et de la structuration du
monde au désir de I’étre primordial ou a I’ «efficience intentionnelle »
(kratu) d’une divinité. L’essentiel est le caractére subjectif de ce
principe d’individuation qui ne dérive plus d’un pouvoir cosmique,
mais reléve du déterminisme psychologique inhérent a tous les &tres
animés,

4. Avidya, maya. Les penseurs upanisadiques approfondissent cette
analyse psychologique dans la perspective de la tradition védique. Le
théme du «ya evam veda» (qui sait ainsi) implique 1’axiome qu’on de-
vient ce qu’on connait, qu’on s’identifie a la chose a propos de laquelle
on formule une corrélation (nidana), une «équivalence ésotérique».
L’identité du Soi individuel et de 1’atman-brahman universel repose sur
ce postulat. L’individuation et le devenir sont, par conséquent, dus a
I’absence de ce savoir (vidya, jiidna): «Celui, en vérité, 6 Gargi, qui,
en ce monde, sans connaitre cet impérissable (‘etad aksaram ... aviditva),
fait les offrandes, sacrifie, se livre a ’ascése, ses mérites ont une fin,
fit-ce au bout de milliers d’années» (BAU. 3.8. 10). Le non-savoir
(avidya) des Upanisad n’est pas tant I’ignorance des causes du samsira —
comme ce sera le cas pour le Bouddhisme — que le pendant négatif de la
gnose (vidyd) qui entraine la réalisation de I’absolu. Le sens métaphy-
sique de celui-ci rejaillit, pour ainsi dire, sur ’avidya. Et notons bien
que le savoir a perdu sa connotation rituelle pour devenir a la fois dis-
crimination positive ('vijfidna) et intuition mystique (jfidna est iden-
tifié & I’étre en soi). D’ol le bouleversement complet des tendances
brahmaniques ol 1’acte rituel (karman) relevait encore du savoir litur-
gique. Les implications idéalistes sont apparentes dans la définition de
I’atman comme spiritualité et du principe d’individuation comme non-
savoir, D’autre part, la Svetaévatara, dans un retour au plan cosmique
et divin — typique du brahmavada — décrit le monde de la multiplicité
comme une projection trompeuse due au pouvoir mystérieux, a la maya®
du Seigneur ($vara).

23. Ajoutons qu’il s'agit ici d’un développement tardif et qu’on ne saurait voir dans la



D’ INDIVIDUATION DANS LA PHILOSOPHIE INDIENNE 99

Ilexisteun enchainementlogique, bienqu’ilnedoiveétreexplicitement
formulé que dans le conditionnalisme bouddhique, entre les différents
aspects du principe d’individuation. Le samsara consiste dans la trans-
formation successive des «noms-et-formes » qu’assume une méme ame
individuelle. Les nama-riipa sont dus au karman. Or on agit parce qu’on
désire, parce qu’on s’attache aux manifestations particulieres, a la réa-
lité¢ dispersée. Cet attachement dépend du non-savoir qui rend les
hommes misérables (BAU. 3. 8. 10), car ’atman spirituel est le bonheur
supréme. Cet enchainement est réversible. La délivrance (‘moksa) du
samsira et de ses tourments présuppose ’extirpation du principe d’in-
dividuation. Ainsi I’inaction est préchée, ce qui implique I’abandon du
désir, le détachement: «Celui qui ne désire pas, qui est sans désir
(akama), qui est libéré du désir, qui a atteint 1’objet de son désir ...
n’étant rien que brahman, il entre en brahman» (BAU. 4. 4. 6). La gnose
paracheéve la réalisation de I’absolu: «C’est seulement en le connais-
sant qu’on devient un muni» (BAU. 4. 4. 22). Alors comme les fleuves
disparaissent dans 1’océan, celui qui connait le sujet transcendental se
dépouille des nima-riipa (Mundaka U. 3. 2. 8). Le jivatman (3me indivi-
duelle) s’identifie au paramatman (Soi supréme) «auquel I’acte ne colle
pas» (cf. ChU. 4. 14.3; 5.10. 10; BAU. 4. 4.22-23; I§3 U.3).

Cette expérience est souvent décrite, en particulier & partir des Upa-
nisad de la période moyenne, comme un lent acheminement par étapes
successives. «Il faut rentrer en soi, quitter le moi grossier, puis le moi
affectif, accéder enfin au moi désindividualisé, partant inconscient.»*
Le mysticisme des Upanisad implique donc bien la dissolution totale de la
personnalité ou plut6t sa résorption dans la substance impersonnelle.

Nous comprenons maintenant comment les penseurs de cette époque
ont été amenés, par une logique rigoureuse, a rejeter tout le systéme
sacrificiel : les actes rituels ne font que maintenir ’ordre de I’indivi-

miyi de la gvetﬁévatara Dillusion de Sankara, car c’est précisément la méme Upanisad qui
est A la base du réalisme dualiste.
24. Louis Renou et Jean Filliozat, L’Inde classique, I, Paris 1947, p. 340.



100 PAUL HORSCH: LE PRINCIPE

duation qu’il s’agit précisément de transcender par la connaissance de
’absolu.

Le probléme fondamental est d’ordre ontologique: quelle sorte de
réalité faut-il assigner au principe d’individuation et aux &tres transmi-
grants ? Quel est le rapport métaphysique entre le devenir multiple et
la substance unique ? Plusieurs tendances a résoudre la question se dé-
célent dans ces ceuvres composites ou différents plans d’interprétation
s’entremélent et se superposent.

1. Le polymorphisme magique a base d’identification. Le postulat primitif
de la participation établit I’identité de I’individuel et de I’universel, de
la particularité (vyasti) et de la totalité (samasti) par des équations
ésotériques®. Pareillement ’identité de la pluralité et de ’unité est
fondée sur le principe qu’on pourrait appeler le polymorphisme ma-
gique qui reléve aussi de la mentalité prélogique. Il est illustré par de
belles paraboles: « Comme du feu montent de petites étincelles, de
méme de 1’atman sortent tous les sens, tous les mondes, tous les dieux,
tous les &tres» (BAU. 2. 1. 10). C’est le théme mythique du dieu Indra
doué de sa maya (le pouvoir transformateur: RV.6.74.18 = BAU.
2.5.19) transposé sur le plan psychologique: «L’unique régisseur,
I’dme intérieure a tout étre, rend multiple sa forme une» (Katha
U. 5. 12). Emanation, participation et identité se confondent. Aussi, &
propos des trois facteurs différenciateurs — nom, forme et acte — 1’ Upa-
nisad affirme-t-elle que «tout en étant triple, cette triade est une, c’est
’atman ; et tout en étant un, I’atman est cette triade. C’est I’immortel
voilé par le réel» (BAU. 1. 3.6)%.

2. L’hylozoisme. Dés le Védisme ancien 1’énergie motrice était sou-
vent considérée comme inséparablement liée a 1’&tre primordial. A
I’époque des anciennes Upanisad le principal avocat de I’hylozoisme

25. Cf. BAU. 2. 5: 4 ]a terre correspond le corps, 4 la loi cosmique (‘dharma ) le droit mo-
ral (dharma), 4 ’humanité (minusam) ’homme (manusah), etc.

26. Remarquons que les termes satya et sat (cf. BAU. 2. 3. 1) désignent souvent, comme
dans le Rgveda, la réalité positive et différenciée.



D’'INDIVIDUATION DANS LA PHILOSOPHIE INDIENNE 101

est le «réaliste» Uddalaka®” qui congoit I’atman comme un principe
animé, vivant, donc essentiellement dynamique. Or I’assimilation du
pouvoir cosmogonique au substrat matériel (cf. les trois hypostases
d’Uddalaka: chaleur, eaux et nourriture) entraine nécessairement
I’éternité du devenir, c’est-a-dire du samsara, partant de 1’individua-
tion — conséquence fatale qui se refléte dans la théorie des cycles cos-
miques (kalpa), et surtout dans la doctrine 3jivika de la «délivrance
périodique » (‘mandala-moksa). Et cependant I’aspiration religicuse est
justement la délivrance définitive du samsara. Il fallait donc bien écar-
ter ’hypothese de I’inhérence du devenir dans I’étre originel. C’était
possible grice a la découverte de I’absolu substantiel, permanent, sta-
tique. Ceci implique que la cause du devenir et du relatif est une force
extrinséque, étrangere a la substance unique. Cette dissociation ne fait
qu’accentuer le probléme concernant le rapport entre les deux prin-
cipes. ‘

3. Le monisme idéaliste. L’affirmation moniste qu’il n’existe que le
brahman-atman nie implicitement la réalité du monde phénoménal, par
conséquent aussi du principe d’individuation. En effet, le multiple ne
peut &tre déduit du Soi un et indivisible, stable et immuable par défini-
tion. Mais les penseurs n’étaient pas encore conscients de cette antino-
mie soulevée par leur position métaphysique. Tout au plus le sage
Yajfiavalkya affirme-t-il que 1’atman est le sujet inconnaissable de la con-
naissance et que la pluralité des objets ressemble aux créations du réve —
sans nier pour cela — comme on le fera plus tard — I’existence concrete
de ces objets. Cependant cet idéalisme psychologique lui permet d’ex-
pliquer la réalisation de I’absolu comme une expérience mystique:
lorsque le saint a rejeté tous les désirs et a dépouillé son corps, comme
fait un serpent de sa vieille peau, il se fond avec le brahman, il en jouit

27. ChU. 6; voir Walter Ruben, Die Philosophen der Upanishaden, Berne 1947, p. 156 ss.,
qui oppose le réalisme d’Uddalaka & I’idéalisme de Yajfiavalkya. Bien que ces deux grands sa-
ges aient été des contemporains, le véritable progreés philosophique se manifeste seule-
ment dans la doctrine de Yijfiavalkya qui établit clairement la nature spirituelle, substantielle
et inexprimable de 1’atman.



102 PAUL HORSCH: LE PRINCIPE

des ici-bas (BAU. 4.4.7). Comme, a cette époque, les aspirations
étaient essentiellement religieuses, il suffisait de montrer queI’individuel
qui est le mal peut &tre supprimé pour toujours.

4. Ebauche dualiste. L’ effort de différenciation positive entre 1’étre en
soi et le principe du devenir porte en lui le germe du dualisme. Dans
ce sens une Upanisad relativement moderne allégue que la «souffrance
du monde » est extérieure (‘bahya) a I’Un, 4me intérieure a tout étre,
et ne le souille pas (Katha U. 5. 11). Mais ce n’est que dans les Upanisad
les plus récentes que cette dissociation se précise et tend a devenir scis-
sion radicale. Ainsi la Maitri et la Svetaévatara voient la cause de 1’évo-
lution et de la multiplicité des &tres dans la matiére primordiale
(prakrti, pradhana). Elle représente un principe d’individuation réa-
liste, objectif et indépendant du purusa ou esprit pur. Les anciens fac-
teurs différenciateurs, le kdma-karman et 1’avidya, jouent maintenant le
réle d’intermédiaires qui «lient» I’Ame solitaire (‘kevala) & la nature
dynamique. Ce sera la tiche du Samkhya-Yoga d’élaborer ces prémisses
dualistes et de libérer le purusa, spectateur impassible, de 1’activité
spontanée de la prakrti.

Concluons donc que les vues sur I’antithése ontologique — &tre/de-
venir, un/multiple — manquent de cohésion et que les Upanisad n’en
offrent pas une solution philosophique, mais mystique. L’absolu im-
personnel est considéré comme le souverain bien. Les déterminations
individuelles impliquent une déchéance, une aliénation, car I’axiome
de Spinoza «omnis determinatio negatio est» s’applique dans toute sa ri-
gueur a I’atman-brahman. 11 s’agit donc de dépasser les manifestations
fragmentaires, partielles dans une ascension mystique qui méne a la fu-
sion de I’dame individuelle avec le Soi universel. L’homme possede ce
pouvoir parce que I’&tre en-soi est immanent et spirituel, et que le
principe d’individuation — étant di a des facteurs subjectifs, psycholo-
giques et ne dépendant que de lui — est fonci¢rement contingent.



D’INDIVIDUATION DANS LA PHILOSOPHIE INDIENNE 103

RESUME

Le probléme: Quel est, selon les textes les plus anciens de I’Inde, le
principe qui différencie I’€tre originel, indéterminé et confére aux in-
dividus une existence particuliere et des caractéristiques distinctives ?

1. Les hymnes spéculatifs du Véda tendent a poser, a 1’origine, un
principe unique (‘eka), indifférencié (‘avyakrta) et partant impersonnel.
Le passage aux manifestations individuelles multiples s’effectue alors
grice aux divers pouvoirs cosmogoniques: c’est tantdt une force imper-
sonnelle, inhérente au substrat primordial, qui «projette» le monde
(type: I’¢lan spontané [svadha], I’ardeur cosmique [tapas], la puis-
sance déterminative de la parole [vac]), tantdt une force personnelle qui
engendre les €tres (type: le désir [kama ], I’intention efficiente [kratu]).
L’activité divine ne fait que transformer et organiser les choses déja pro-
duites. La puissance créatrice par excellence réside dans le sacrifice de
’Homme cosmique, donc dans I’acte rituel en général. Ainsi tous les
étres individuels participent au principe supréme: le multiple sort de
I’un; P’individuel est une réplique de 1’universel. D’ou 1I’équivalence
anthropomorphique du macrocosme et du microcosme qui est a la base
du «mythe psychologique » : les hommes possédent, a I’instar des dieux
et par I’entremise de leurs ancétres mythiques, le pouvoir créateur in-
hérent A 1’acte sacrificiel. Immanence donc de I’&tre universel aussi
bien que du principe cosmogonique dans les sacrificateurs humains.

2. Parmi toutes ces puissances différenciatrices qui représentent le
principe d’individuation a I’échelle cosmique, les Brahmana mettent au
premier plan le karman, I’acte rituel qui dépend a son tour du savoir li-
turgique. Le sacrifice ne maintient pas seulement 'ordo rerum; il fa-
gonne et organise les «noms-et-formes» (nama-riipa) ou structures in-
dividuelles. Ce dynamisme magico-rituel ne fait qu’accentuer I’ab-
sence d’un principe d’identité et de continuité: I’individualité hu-
maine est un complexe de facteurs variables fabriqué au cours des céré-
monies; elle est privée d’un Soi (atman) permanent. L’immortalité



104 PAUL HORSCH: LE PRINCIPE

elle-mé&me est acquise par les rites. Aussi les individus ne possedent-ils
pas un caractére singulier intrinséque. L’homme se transforme a son
gré grice au savoir rituel. Dans le mysticisme des Brahmana toutes les
délimitations individuelles tendent déja a s’effacer.

3. Les Upanisad identifient I’ame individuelle au Soi (atman) univer-
sel et indifférencié, substantiel et intérieur & tout &tre.

Cet atman s’individualise & cause du karman, congu maintenant
comme acte moral qui est lui-méme conditionné par le désir (kama) et le
non-savoir (‘avidy). La diversité des actes explique les différences entre
les individus humains aussi bien qu’entre les autres catégories d’&tres,
animés et inanimés. Ce principe d’individuation est essentiellement
dynamique et transitoire; il engage les créatures dans le flux incessant
de la transmigration (‘samsira). Comme I’individuel est assimilé au de-
venir, il n’existe pas de démarcations fixes; les choses ne sont pas dis-
tinguables en soi, car leur essence commune est impersonnelle.

L’individualité changeante est constituée par les «noms-et-formes»
(nama-riipa) ou déterminations objectives qui limitent et rendent cap-
tive I’dme, le souverain bien. Le mysticisme des Upanisad vise alors la
destruction de tout ce qui est individuel, déterminé et transitoire, en
I'intégrant dans le brahman. Cette réalisation est fondée sur des pré-
misses védiques: la participation de tous les étres au principe supréme
et le transfert du pouvoir cosmogonique au niveau individuel. Le prin-
cipe d’individuation, bien que régi par la loi inexorable du karman, re-
léve donc de I’autonomie humaine. L’homme en prenant conscience
de sa nature absolue s’identifie a elle. Ainsi s’achéve, par I’élaboration
de I’idée d’absolu (spirituel et substantiel) et la nouvelle conception du
savoir (connaissance intuitive), le retour & 1’unité des origines: I’ab-

sorption de I’Ame individuelle dans le Soi universel et impersonnel.
( A suivre )



	Le principe d'individuation dans la philosophie indienne : première partie : les Véda, les Brāhmana, les Upanisad

