
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 10 (1956)

Heft: 1-4

Artikel: Geist und Natur in der indischen Philosophie

Autor: Abegg, Emil

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-145652

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-145652
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


GEIST UND NATUR

IN DER INDISCHEN PHILOSOPHIE

VON EMIL ABEGG, ZÜRICH

Trotz der gewaltigen Geistesarbeit, die seit mehr als einem Jahrhundert

auf die Erschließung der indischen Philosophie verwendet worden

ist, sind wir immer noch weit davon entfernt, sie im tiefsten Grunde

zu verstehen ; ja man gewinnt oft den Eindruck, daß sie um so rätselhafter

werde, je eingehender man sich mit ihr befaßt und je reicher das

Quellenmaterial der Wissenschaft zu Gebote steht ; daß sie, einer Fata

Morgana vergleichbar, immer mehr vor dem forschenden Blick
zurückweicht, je mehr man sich ihr zu nähern glaubt. Abgesehen von
ihrer dauernden Bindung an Mythos und Religion sind es vor allem drei
Probleme, deren Behandlung durch die Inder unser Verständnis
erschwert. Zunächst ein ontologisches : schon in den berühmten

Anfangsworten eines kosmogonischen Liedes des Rigveda1 wird das

Verhältnis von Sein und Nichtsein in einer Weise bestimmt, die mit
unseren Denkgewohnheiten unvereinbar ist, indem es dort heißt, daß es

damals, das heißt im Urzustand der Welt, vor der Schöpfung oder

Entfaltung derselben, weder Seiendes noch Nichtseiendes, weder sat

noch asat gegeben habe, ein Zustand also bestand, den wir uns auf
Grund des Satzes vom ausgeschlossenen Dritten weder denken noch
vorstellen können ; in Indien dagegen finden wir dies Paradoxon noch

mehrfach, etwa in der Logik oder in der buddhistischen Metaphysik,
wo sogar mit vier Möglichkeiten gespielt wird : Sein oder Nichtsein,
Beides-Sein oder Keines-von-beiden-Sein. Daß etwas Derartiges schon

in vedischer Zeit, an der Schwelle des philosophischen Denkens

auftritt, zeigt, daß es im Wesen des indischen Geistes tief begründet war.
Das zweite Problem, das uns die Unvereinbarkeit des indischen und

abendländischen Denkens, wenn auch in weniger krasser Form, vor
i. Rigveda X 129,1.



GEIST UND NATUR IN DER INDISCHEN PHILOSOPHIE 6l

Augen führt, erscheint in der im magischen Denken der Urzeit
wurzelnden Lehre von der Identität des Makro- und des Mikrokosmos, der
Teile des menschlichen Leibes und des Weltalls, eine Auffassung,
deren ältestes Zeugnis ebenfalls dem Rigveda angehört, in dem Hymnus

vom kosmischen Urmenschen Purusa2, aus dessen Gliedern die

Welt entsteht, wobei zwischen Mensch und Weltall das Verhältnis

magischer Identität besteht. Diese Anschauung ist dann der Schlüssel

zum Verständnis späterer Lehren, nach denen die feinmateriellen Träger

geistiger Funktionen und damit insbesondere die Sinnesorgane ihre

Entsprechung in der Außenwelt haben, was uns die Theorie der

Sinneswahrnehmung verständlich macht, nach der Gleiches von
Gleichem erfaßt wird. Es besteht hier freilich keine unüberbrückbare
Verschiedenheit vom abendländischen Denken, wie schon die entsprechende

Auffassung des Empedokles lehrt.
Dagegen bietet nun ein drittes Problem unserem Verständnis die

größten Schwierigkeiten ; es ist dasjenige vom Wesen der Materie und

ihrem Verhältnis zum Geiste, indem uns hier neben der uns seit der

Antike vertrauten absoluten Verschiedenheit dieser beiden Substanzen

ein Zwitterding entgegentritt, das weder das eine noch das andere in
unserem Sinne ist. Dies gilt vor allem für das Sâmkhyasystem mit
seiner Lehre von den feinmateriellen psychischen Organen, deren

Zwitternatur für uns schon dadurch in Erscheinung tritt, daß wir immer
wieder versucht sind, dieselben durch rein psychologische Termini
wiederzugeben und zu vergessen, daß sich hier alle psychischen
Funktionen - mit Ausnahme des Bewußtseins selbst - in der Materie
abspielen. Diese Eigentümlichkeit des Sâmkhya, die dann von allen
anderen Systemen übernommen wurde, ist für das Problem des Verhältnisses

von Geist und Materie, wie es Indien stellte, dermaßen

charakteristisch, daß diese Philosophie in den Mittelpunkt unserer Betrachtung

gestellt werden soll.
Zunächst sei jedoch auf die älteren Lehren von Geist und Materie

2. Ebd. X 90 ; zu vergleichen auch Atharvaveda VIII 2,3.



62 EMIL ABEGG

oder Bewußtsein und Natur ein Blick geworfen. Dabei zeigt sich, daß

in ältester Zeit das Geistige gegenüber dem Physischen noch nicht
scharf abgegrenzt ist3 und das Psychische oft als materiell erscheint,
so wenn die Fähigkeit zu sehen, zu denken als etwas Substantielles
gedacht wird, das man in den Menschen hineinlegen oder aus ihm
herausnehmen kann, oder wenn Affekte wie Zorn oder Qual in äußere

Gegenstände gebannt werden können4 ; schon dies zeigt, wie seelische

Vorgänge als der Materie zugehörig betrachtet wurden. Die Zauberriten
des Atharvaveda bieten dafür reichliche Belege, wobei psychische
Vorgänge zugleich die Bedeutung magischer Potenzen haben, eine

Auffassung, die der späteren von feinmateriellen psychischen Organen
verwandt ist5. Schon in den Brâhmanas tritt uns dann die Zweiteilung
des Menschen in Seele und Leib deutlich entgegen, indem bald der
Leib (tanû) und das Selbst (âtman) einander gegenübergestellt werden6,
bald tanû und manas (Geist)7. In den älteren Upanisads erscheint dann

als geistiges Prinzip der Âtman im Gegensatz zum Leibe8. Der Âtman

ist in die Welt der Namen und Gestalten (nâma-rûpa) als ihre Seele

eingegangen ; bis in die Nagelspitzen hinein erfüllt er den Leib und ist
in ihm verborgen wie das Messer in der Scheide oder das Feuer im
Brennholz9. Sein Verhältnis zu den materiellen Vorgängen wird dahin

bestimmt, daß er der innere Lenker (antaryâmin) derselben ist10. Wir
treffen schon im Yajurveda" das Gleichnis vom Wagenlenker für den

Geist und sein Wirken auf den Körper. Wie ein guter Wagenlenker
seine Rosse, so lenkt das Manas, das im Herzen seinen Stand hat, die

Menschen.

3. Über die noch fehlende Unterscheidung von Geistigem und Materiellem im ältesten
indischen Denken vgl. Oldenberg, Vorwissenschaftliche Wissenschaft. Die Weltanschauung der

Brahmano-Texte, S. 62f.

4. Atharvaveda VI $3, 2 ; Satapatha-Brâhmana III 8,r, dazu Oldenberg a.a.O. S.ji, v.
Glasenapp, Entwicklungsstufen des indischen Denkens (Schriften der Königsberger Gelehrten
Gesellschaft 1940), S. 13.

r. Oldenberg, Religion des Veda, S. 496f. 6. So auch schon im Yajurveda, Kâthaka 21, r.
7. Taittirîya-Brâhmana III 7,14. 8. So u.a. Brhadâranyaka-Upanisad III 7.

9. Ebd. I 4,7. 10. Ebd. Ill 7. 11. Vâjasaneyî-Samhitâ 34, 1-6.



\
GEEIST UND NATUR IN DER INDISCHEN PHILOSOPHIE 63

Bedeutsame Weiterentwicklungen des Problems, welche Vorstufen
des Sâmkhya darstellen, begegnen uns in den jüngeren Upanisads, der
Katha, Svetâsvatara und Maitrâyana. In der Katha-Upanisad erscheint
das geistige Prinzip zum Teil wie in den älteren Upanisads als Âtman, der
als Selbst im Herzen der Geschöpfe wohnt, als der Leiblose in den
Leibern, der Stetige im Unsteten". Auch hier wird das Verhältnis der
Seele zum Leibe in das Gleichnis vom Wagenfahrer gekleidet13, das

aber weiter ausgeführt ist als im Yajurveda. Der Âtman fährt im Wagen

des Leibes, den die Vernunft (buddhi) lenkt; ihr Zügel ist das

Denkorgan (manas), die Sinnesorgane sind die Rosse und die Dinge der
Außenwelt ihre Fahrbahn. Für die spätere Rolle des Purusa als reines
Bewußtsein im Gegensatz zu den feinmateriell gedachten psychischen

Organen ist es von Wichtigkeit, daß er hier als Wageninsasse erscheint,
der gegenüber dem Wagenlenker untätig bleibt. Der Gegensatz
zwischen dem seelischen Prinzip und dem psychischen Apparat tritt auch

in Erscheinung, wo dieser dem lichthaften Purusa als ihn verhüllender
Schatten gegenübergestellt wird14. Und wie vom Âtman der alten

Upanisads heißt es hier vom Purusa, daß er unsichtbar, versteckt in
allen Wesen weile. Seine Verschiedenheit von der Prakrti erschließt
sich dem wahrhaft Erkennenden, der ihn davon zu sondern versteht,
wie man den Halm aus dem Schilfe zieht15. Uralte Vorstellungen vom
Seelenmännchen werden dann aufgenommen, wenn man den Purusa

zollhoch an Größe im Leibe weilen läßt16, und seine Lichthaftigkeit,
die dann im Sâmkhya sein Hauptmerkmal ist, wird mit einer rauchlosen

Flamme verglichenI?.
Auch in der etwas späteren Svetâsvatara-Upanisad finden wir

Purusa und Prakrti deutlich geschieden, wobei freilich zwischen dem

Geist als solchem und der Gottheit dieser theistischen Upanisad oft
schwer zu unterscheiden ist. Wenn dann die Prakrti — hier pradhâna,

12. Katha-Upanisad II 22. 13. Ebd. III 3f. 14. Ebd. Dl 1. 15. Ebd. VI 17.
16. Ebd. IV 12 ; auch V 3 läßt ihn als Zwerg (vâmana) in der Mitte des Körpers weilen.

17. Ebd. rV 13.



64 EMIL ABEGG

«Grundlage» genannt — dem unvergänglichen Gotte als vergänglich
(ksara) gegenübergestellt wird18, so kündigt sich hier der Gegensatz
zwischen dem unwandelbaren Purusa und der in beständiger Verwandlung

(parinâma) sich befindenden Prakrti im Sâmkhya an. Während
aber dort Purusa und Prakrti keine Verbindung, oder doch nur eine

scheinbare, miteinander eingehen, so wird hier"9 die Prakrti als die

mit den Objekten für den Genießer (purusa als bhoktar, empfindendes

Subjekt) verbundene Ungeborene bezeichnet. Und auf einem Wortspiel

mit aja «ungeboren» und ajâ «Ziege» beruht dann das bekannte
Gleichnis von der dreifarbigen Ziege, die viele ihr gleichgestaltete
Junge wirft, nachdem der Bock (aja, der ungeborene Purusa) sie be-

sprungen20; dies Gleichnis setzt also eine wirkliche Verbindung der
beiden Substanzen voraus, die nur beim Erlösten schwindet.

Lehren über das Verhältnis des Geistes zur Materie enthält auch die

Maitrâyana-Upanisad. Da wird zunächst im Anschluß an Anschauungen
der alten Upanisads (Taittirîya II 6, Brhadâranyaka I 4, 7, Chândogya VI
3,3) erklärt, wie Prajâpati die seelenlosen Leiber schuf und dann als

Prâna (Lebenshauch) in sie hineinfährt". Sein Verhältnis zum Leib und
seinen Organen wird in ein Bild gekleidet, das an das Wagengleichnis der

Katha-Upanisad erinnert": «Was diese Erkenntnissinne (buddhi-in-
driyâni) sind, das sind die Zügel, und die Tatsinne (karma-indriyâni)
sind seine Rosse, sein Wagen ist der Leib, das Manas (der innere Sinn)
der Wagenlenker, aus Prakrti bestehend ist seine Peitsche, denn von
dieser angetrieben tummelt er sich als dieser Leib, wie ein Rad
angetrieben vom Töpfer, und so wird dieser Leib mit Bewußtsein erfüllt
und aufgerichtet.» Der Purusa erscheint also auch hier in enger
Verbindung mit der Prakrti ; doch wird dann gesagt, daß er nur mit einem

Teil seines Wesens in sie eingehe23, und zwar ist dies der niedere (apa-

18. Svetâsvatara-Upanisad I 10. 19. Ebd. IV j. 20. Ebd. IV 20.
21. Maitrâyana-Upanisad II 3-6. 22. Ebd. IV 1.

23. Ebd. II r; dasselbe wird in dem vedischen Schöpfungsliede RV X 90,3 vom Purusa

gesagt.



GEIST UND NATUR IN DER INDISCHEN PHILOSOPHIE 6r

ra), der sich mit guten und schlechten Taten behaftet ; er heißt Bhûtât-

man, «Elementen-Selbst», der, wie sein Name sagt, in die materiellen
Prozesse verstrickt bleibt, während der andere (der Purusa) davon so

wenig berührt wird wie das Lotosblatt von einem Wassertropfen, der
nicht in dasselbe eindringt. Nur scheinbar (gleichsam, iva) durchwaltet

er die Leiber und hat darin, obgleich er Nichttäter ist, seinen Standort ;
als rein, fest, unbefleckbar steht er da, wie ein Zuschauer (preksakavat)
in sich selbst stehend24. Im Anschluß an ein Bild der Brhadâranyaka-

Upanisad25 wird dann unterschieden zwischen dem «Elementen-Ât-

man», der handelt, und dem, der ihn durch die Organe handeln macht,
dem inneren Purusa (antahpurusa). Das Verhältnis des Purusa zu den

materiellen Prozessen, zu denen auch der Element-Âtman als feinstofflicher

Leib gehört, wird in unserer Upanisad ferner versinnbildlicht
durch die uralte Gegenüberstellung von Speise (Objekt) und Esser

(Subjekt)26. Der geistige Purusa, der die Urmaterie (pradhâna)
durchwaltet, ist der Genießer (bhoktar), weil er die von der Urmaterie
stammende Nahrung aufnimmt. Ihm dient jener natürliche Âtman als

Speise (anna). Das heißt also, daß nur der Purusa Subjekt (annâda

«Speiseesser») ist, alles andere, somit auch der Bhûtâtman, aus der

Prakrti stamme und damit zum Objekt gehöre. Hier ist der Element-
Âtman der Inbegriff des psychischen Apparates, der dem feinen Grundstoff

entstammt.
Auch in den Sâmkhyapartien des Mahâbhârata, die größtenteils dem

Moksadharma angehören und den hier behandelten jüngeren Upanisads

verwandt sind, wird der Gegensatz von Purusa und Prakrti durchaus

festgehalten. Die ungeistige Prakrti entfaltet sich und läßt die psychischen

Organe und die feinstofflichen Elemente aus sich hervorgehen,
während der Purusa sie beleuchtet, das heißt in den Zustand wenn
auch nur scheinbarer Geistigkeit erhebt. Freilich wird das Verhältnis

24. Ebd. II 7; ähnlich schon Kaushitaki-Upanisad III 8, Chândogya-Upanisad IV 14,3,
Brhadâranyaka-Upanisad IV 4, 2 2.

2j. Brhadâranyaka-Upanisad IV 4,4. 26. Maitrâyana-Upanisad VI 10.



66 EMIL ABEGG

der beiden Potenzen in etwas verschiedener Weise bestimmt, indem
der Geist entweder rein unbeteiligt bleibt, was durch das Gleichnis

von der Mücke auf dem Feigenblatt oder vom Fisch im Wasser
verdeutlicht wird2?, oder immerhin als Beaufsichtiger (adhyaksa) der
materiellen Prozesse erscheint. Eine Einwirkung des Purusa auf die

Prakrti wird angenommen, wenn es heißt, die Prakrti schaffe, indem
sie vom Purusa regiert werde, der Purusa veranlasse die schaffenden

Prinzipien zur Tätigkeit und sei daher mit ihnen verwandt28. Für das

Zusammenwirken von Purusa und Prakrti wird auch das dem klassischen

Sâmkhya vertraute Gleichnis vom Magnetstein verwandt29 : «Wie
das ungeistige Eisen auf den Magnetstein zueilt, so werden die aus dem

Unentfalteten als Bewirker geborenen Wesenheiten (bhâva), welche
das Merkmal ihrer Ursache an sich tragen (d.h. wie das Unentfaltete,
die Prakrti, materiell) und ohne Bewußtsein sind, durch das Beseelende

als Ursache zu einem Komplex verbunden (abhisamhatâh). » Neben der
Lehre vom selbständigen Nebeneinander von Purusa und Prakrti findet
sich aber auch die Vorstellung, daß der Ätman-Purusa die materiellen

Dinge (guna) aus sich entläßt wie die Spinne den Faden30 ; oder es heißt,
daß er aus sich Pradhâna entläßt als die Prakrti der zu bekörpernden
Seelen, von denen die ganze Welt erfüllt ist31. Dies hat seine Parallele

in den Angaben der Upanisads von der aus dem Âtman hervorgehenden
natürlichen Welt. Dagegen wird der Vergleich der Verbindung von
Purusa und Prakrti mit der Paarung von Mann und Weib, der dann im

Tantraglauben eine Rolle spielt, hier noch durchaus abgelehnt, «denn

das würde ja gemeinsame Produktion von Materiellem bedeuten, aber

wie könnten dem Organlosen, Samenlosen, Substanzlosen, wie könnten

diesem großen Âtman Eigenschaften zugeschrieben werden, da er

27. Mahâbhârata XII 194, 34.
2 8. Ebd. XII 31 r, s ; dies entspricht der Lehre vom Âtman als innerem Lenker (antaryâ-

min) Brhadâranyaka-Upanisad III 7, 3f.
29. Mahâbhârata XII 211,3.
30. Ebd. XII 287,40, ein Bild, das schon Brhadâranyaka-Upanisad II 1,20 erscheint.

31. Ebd. XIV 18,26.



GEIST UND NATUR IN DER INDISCHEN PHILOSOPHIE 67

doch eigenschaftslos ist?»32 Daß der Purusa im Gegensatz zur Prakrti
nicht Täter ist, wird auch hier betont33 : «Vermöge der eigenen Natur
(svabhâva) entsteht und vergeht alles (d.h. die Prakrti ist das Reich des

ewigen Wechsels) ; für den Purusa aber gibt es keinen Zweck (und
damit auch kein zweckbedingtes Handeln). Und da es keinen Zweck des

Purusa gibt, ist kein Purusa je ein Täter; aber obgleich er niemals Täter

ist, besteht doch hienieden der Wahn, als ob er es sei.» In
Übereinstimmung mit den Lehren der alten Upanisads vom Âtman-Purusa,
wonach diesem nichts anhaftet34, steht auch hier der Geist als reines

Subjekt (ksetrajna, «Kenner des Feldes», d.h. des materiellen Bereiches)

dem Körper (ksetra) in absoluter Verschiedenheit gegenüber
und vermischt sich niemals mit den materiellen Prozessen. Seine Funktion

ist lediglich, die Qualitäten, die aus dem Sattva als dem Vertreter
der feinmateriellen Vorgänge im psychischen Organ hervorgehen,
«anzuschauen»35; nur insofern besteht eine Verbindung mit ihnen. Und

wenn gelegentlich gesagt wird, er verstricke sich in sie, sei mit ihnen
verflochten, so ist dies nur ein Schein, der durch die Durchleuchtung der
seelischen Organe durch den Purusa erzeugt wird. In eigentümlicher
Umkehrung des Gleichnisses von der Erleuchtung der materiellen
Prozesse durch den Purusa heißt es an einer Stelle36, daß der Purusa

sich des Sattva als einer Lampe bediene, mit der er im Dunkeln gehen

könne; das kann nur bedeuten, daß die Funktion der Wahrnehmung
dem Purusa nur durch die feinmateriellen Organe des psychischen

Apparates ermöglicht werde.
Soweit die Lehren der jüngeren Upanisads und des Mahâbhârata vom

Verhältnis des Purusa zur Prakrti; sie sind, wie unsere Quellennachweise

zeigen, vielfach widerspruchsvoll und bilden, rein doxogra-

phisch betrachtet, den Übergang von älteren Vorstellungen zu denen

32. Ebd. XII 307,22. 33. Ebd. XII 222,15-16.
34. Brhadâranyaka-Upanisad IV 3, 1 c : es findet keine Berührung des Âtman mit der

Materie (mâtrâsamsarga) statt.

3j. Mahâbhârata XII 194,43. 36. Ebd. 42.



68 EMIL ABEGG

des Sâmkhya, zu deren Betrachtung wir uns jetzt wenden37. Das Sâmkhya

in seiner klassischen Gestalt, wie sie in der Sâmkhya-Kârikâ des

Isvara Krsna (4.Jahrh. n.Chr.) vorliegt, vertritt einen ausgesprochenen

Dualismus, indem es Purusa und Prakrti als zwei eigenständige,

ewige Substanzen (dravya) betrachtet, deren gegehseitiges Verhältnis

das Hauptproblem des Systems ist. Alle späteren Sâmkhyatexte,
insbesondere die Sâmkhyatattvakaumudî des Vâcaspati Misra zur Kârikâ
und Vijnanabhiksus Kommentar Sâmkhyapravacanabhâsya zu den Sûtras

zeigen eine weitgehende Angleichung an Vedântalehren. Für den

Purusa gelten, abgesehen von der hier angenommenen Pluralität der
Purusas, im wesentlichen die selben Bestimmungen wie für den Âtman :

er ist das reine Subjekt des Erkennens (cit, cetana, cinmâtra), und
sein Wesen ist Licht. Er steht daher in absolutem Gegensatz zur
Prakrti und ihren Entfaltungen : er ist geistig (nirguna, frei von allem

Materiellen), sie ist ungeistig; er ist Zuschauer (sâksin) oder Genießer

(bhoktar), d.h. erkennendes Subjekt, sie ist das zu Genießende (bho-

gya), Objekt; er ist untätig, unschöpferisch, sie unterliegt ewiger
Verwandlung, ist tätig und schöpferisch38.

Aus der undifferenzierten Urmaterie oder besser Urkraft39 entfalten
sich zunächst die feinstofflichen psychischen Organe, als erstes die

Buddhi, was wir am besten mit «Vernunft» wiedergeben können, wobei

wir uns freilich gegenwärtig halten müssen, daß es sich hier in
Wirklichkeit nicht um ein rein geistiges Prinzip handelt, sondern um

37. Die Frage, ob die Sâmkhyalehren der jüngeren Upanisads und des Mahâbhârata eine
Vorstufe oder Übergangsform zum klassischen Sâmkhya seien oder vielmehr, was die offenbar

späte Entstehungszeit dieser Texte nahelegt, eine Mischphilosophie, ist sehr verschieden
beantwortet worden ; vielleicht kommt die Auffassung von Oldenberg, Die Lehre der Upanishaden

und die Anfänge des Buddhismus, S. 2iof., dem wahren Sachverhalt am nächsten.

38. Sâmkhya-Kârikâ 19.

39. v. Glasenapp, Entwicklungsstufen des indischen Denkens, S. ioj, möchte Prakrti etwa mit
«Ursubstanz» wiedergeben, da damit etwas gemeint sei, das zwar feinmateriell ist, zugleich
aber die Voraussetzung alles Denkens, Wollens und Fühlens bildet. Er betont auch, daß die

psychischen Organe des Sâmkhya doch nicht bloß stoffliche Wesenheiten in unserem Sinne

seien, sondern psychische Kräfte repräsentieren, wie denn «Kraft» hier das Bindeglied von
Geist und Materie ist.



GEIST UND NATUR IN DER INDISCHEN PHILOSOPHIE 69

eines jener Zwischendinge zwischen Geist und Materie, wie wir
solchen schon im Zusammenhang des magischen Weltbildes der Vedazeit

begegnen; schon daraus ergibt sich, wie unzulänglich und irreführend
hier alle Übersetzungen sein müssen. Und noch eine andere Schwierigkeit

stellt sich hier dem abendländischen Denken entgegen, auf die wir
schon einleitend hingewiesen haben. Da die Prakrti zunächst ein
kosmisches Prinzip ist, die das Weltall erfüllende Materie, muß auch die
Buddhi in diesem Sinne begriffen werden, und dafür, für ihre überindividuelle

Grundbedeutung spricht auch ihre andere Bezeichnung als

Mahân «der Große», wobei offenbar Âtman vorschwebt, oder Mahat

«das große (Prinzip, tattva) ».
Die Buddhi ist also zunächst eine kosmische Wesenheit, und als solche

eine Einheit. Als aber dann im späteren Sâmkhya nicht mehr der

eine Purusa angenommen wurde, sondern eine unendliche Zahl von
Geistmonaden, da mußte auch jeder derselben eine Buddhi zugeordnet
werden, und der individuellen Buddhi wurde dann die kosmische als

Samastibuddhi gegenübergestellt40. Zu welchen Schwierigkeiten dieser

Pluralismus auf metaphysischem Gebiet führen mußte, ist klar; die
unlösbaren Widersprüche, die sich hier ergaben, haben wohl wesentlich

dazu beigetragen, das Ansehen des Sâmkhya in Indien zu

beeinträchtigen, denn mit der imponierenden Geschlossenheit des Vêdânta

oder der buddhistischen Systeme kann es sich nicht messen. Für die

Psychologie wurde die Buddhi dadurch von größter Bedeutung, daß

sie der Sitz der Samskâras, der aus früherem Dasein stammenden

Bereitschaften ist, die Charakter und Schicksal bestimmen und aus denen

der Inder alle angeborenen Fähigkeiten erklärt. Der kosmisch-individuelle

Doppelcharakter besteht nun auch für alle weiteren
Entwicklungsprodukte der Prakrti bis hinunter zu den grobmateriellen
Elementen. Das zweite dieser Produkte, der Ahamkâra, ist, wie sein

Name (Ichmacher) sagt, das Prinzip der Ich-Beziehung, durch welches

wir unser Ich in jene bloß materiellen Prozesse hineintragen, die Trä-

40. Vijnânabhiksu zu Sâmkhya-Sûtra I 63.



70 EMIL ABEGG

ger des Seelenlebens sind. Der Ahamkâra ist es also, der Gedanken
hervorruft wie : ich höre, ich werde getötet, dies ist mein, während dies

alles mit dem wahren Ich, dem Purusa, nichts zu tun hat. Die Funktion
des Ahamkâra wird deshalb als Wahnvorstellung (abhimâna) bezeichnet41,

und die Verwerflichkeit der Ich-Beziehung wird nicht nur von
den Sâmkhya-Autoren, sondern in der indischen Philosophie und Religion

überhaupt immer wieder hervorgehoben. Wiederum ist hier
festzuhalten, daß der Ahamkâra gleich der Buddhi als feinmaterielles
psychisches Organ vorgestellt wird und neben seiner individuellen Funktion

eine kosmische hat, die aber naturgemäß sehr zurücktritt, denn

der Ahamkâra bezeichnet doch recht eigentlich den Übergang von der
kosmischen zur individuellen Evolution. Aus dem Ahamkâra geht nun
in der weiteren Entfaltung der Prakrti eine Dreiheit von Produkten
hervor: der innere Sinn (manas), die Gruppe der zehn äußeren Sinne,
zerfallend in die fünf Empfindungssinne und die fünf Tatsinne (Sprechen,

Greifen, Gehen, Ausscheiden und Zeugen), und drittens die
fünf Fein- oder Reinstoffe (tanmâtras), die feinmateriellen und als solche

unwahrnehmbaren Grundstoffe der Elemente42. Buddhi, Ahamkâra
und Manas bilden zusammen das Innenorgan (antahkarana), den psychischen

Apparat. Die Sinne als feinmaterielle Träger der Sinnesfunktionen

entstehen also zugleich mit den Grundstoffen der Elemente, die

sie wahrnehmen, worin wiederum die uralte Lehre von der Identität
des Makro- und Mikrokosmos zum Ausdruck kommt43.

Während nun die Wahrnehmungssinne den fünf feinen Elementen

entsprechen, steht das Manas über ihnen und auch über den Tatsinnen
als eine Art Zentralorgan. Dabei ist seine Funktion eine doppelte : ei-

41. Sâmkhya-Kârikâ 24, Sâmkhya-Sûtra II 16.

42. Sie sind im Sâmkhya keineswegs als Atome gedacht, und der Atomismus des Vaisesika

wird von den Sâmkhya-Autoren entschieden bekämpft, so von Vijnânabhiksu zu Sâmkhya-
Sûtra I 62 ; dazu Garbe. Die Sâmkhya-Philosophie, S. 301 f.

43. Schon im Purusa-Lied des Rigveda zeigt sich die Entsprechung von Sinnesorganen und

Weltkörpern, wenn der Mond aus dem Manas des Purusa hervorgeht und aus seinem Auge
die Sonne.



GEIST UND NATUR IN DER INDISCHEN PHILOSOPHIE 7I

nerseits formt es die von den Wahrnehmungssinnen dargebotenen
Eindrücke zu Vorstellungen, anderseits bringt es die in der Buddhi ruhenden

Entschließungen durch die Tatsinne zur Ausführung. Die genaue
Analyse der Wahrnehmungs-, Vorstellungs- und Willensprozesse
gehört zu dem Wertvollsten, was die Sâmkhyaphilosophie geschaffen
hat44. Alle bisher genannten Entwicklungsprodukte der Prakrti gelten
als feinmateriell (sûksma) oder über die Sinne hinausgehend, für sie

nicht wahrnehmbar (atîndriya), was aber nicht als übersinnlich zu
verstehen ist. Erst die letzte Evolution der Prakrti laßt aus den feinen
Grundstoffen die groben, sinnlich wahrnehmbaren Elemente entstehen,
die sthûlabhûtâni. Natürlich sind auch diese zunächst im kosmischen

Sinne zu verstehen ; erst die Annahme einer Vielheit von Purusas hat
dann auch zu einer Individualisierung derselben geführt.

Die Lehre des Sâmkhya vom Wesen der Materie erschöpft sich nicht
in der Annahme ihrer Evolutionen ; mit ihr kreuzt sich die Theorie von
den drei Konstituenten der Prakrti, den Gunas Sattva, Rajas und

Tamas, die in ihrem noch unentfalteten Zustand (avyakta) im Gleichgewicht

(sâmyâvasthâ) sich befinden, während sie bei der Weltschöpfung
auseinandertreten und die verschiedensten Kombinationen eingehen.
Ähnlich den psychischen Organen zeigen auch die Gunas eine für uns
schwer faßbare Zwitternatur, indem sie einerseits physikalische
Substanzen sind, anderseits die ihnen entsprechenden Seelenzustände

vertreten45. Das Sattva äußert sich in der objektiven Welt als Licht und

Leichtigkeit, in der subjektiven als Gemütsruhe, Zufriedenheit,
Tugend, umfaßt also alle ruhigen und reinen Seelenzustände. Das Rajas

manifestiert sich in der Außenwelt als Kraft und Bewegung, in der
Seele in Form aller erregenden und quälenden Affekte. Das Tamas

erscheint in der Welt der Objekte als Dunkel, Schwere, Starrheit, im
Seelischen als Trägheit, Hemmung, Dumpfheit. Je nach dem Mi-

44. Beispiele dieser Analyse hat Verf. in seiner Indischen Psychologie, S.62, gegeben.

4j. Über die Gunas unter diesem Gesichtspunkt handelt v. Glasenapp, Entwicklungsstufen
des indischen Denkens, S. 106.



72 EMIL ABEGG

schungsverhältnis der Gunas bestimmt sich die individuelle Natur der

Dinge und ihre Wirkung auf den Menschen ; aber auch der Mensch

selbst ist in seiner Individualität, seinem Charakter durch sie determiniert,

denn seine seelischen Organe sind ja ebenfalls materiell, d.h.
guna-behaftet. Daß aber die Gunas auch als Affekte in den Dingen
selbst wohnend gedacht werden, zeigt die Annahme einer «Kranz-,
Sandel- und Frauenfreude» (srak-, candana- und strîsukha), d.h. von
Gefühlen, die diese Dinge nicht nur erregen, sondern selbst enthalten46.

So gibt die Gunatheorie dem Sâmkhya die Möglichkeit einer

psychologischen Typologie, indem sie die Menschen je nach dem
Vorwalten des einen oder anderen Guna in die drei Typen der sâttvika,

râjasa und tâmasa zerfallen läßt47. Aber wie bei der Materie im Ganzen,

so stellt sich auch hier die Frage, wie die Gunas sich zum Purusa

verhalten, und sie wird wiederum dahin beantwortet, daß der Purusa von
den Gunas absolut frei und verschieden sei.

Das Verhältnis des Purusa zur Prakrti, insbesondere zu den
materiellen Prozessen im psychischen Apparat, ist die Grundfrage des

Sâmkhyasystems. Ihre Beantwortung liegt im wesentlichen schon in
der Bestimmung des Purusa als reines Subjekt des Erkennens,
Bewußtsein schlechthin; weitere Unterscheidungsmerkmale der beiden

Potenzen sind schon oben48 genannt worden. Die einzige Funktion des

an sich untätigen und unschöpferischen Purusa besteht nun darin, die
materiellen Vorgänge in den psychischen Organen dadurch ins

Bewußtsein zu heben, daß sie von ihm beleuchtet, durchstrahlt werden ;

sein Wesen ist ja, gleich dem des Âtman der Upanisads, das Licht.
Freilich ist die Geistigkeit, die sie dadurch erlangen, im Grunde nur
eine scheinbare, da ja der Purusa seinem Wesen nach von ihnen ewig
frei und unberührt bleibt. Er wird von ihnen nicht anders affiziert als

ein farbloser Kristall, der durch eine an ihn herangebrachte Blüte rot

46. Vijnânabhiksus Sâmkhyasâra ed. Bibliotheca Indica, p. ir; Indische Psychologie, S.68.

47. Diese Dreiteilung der Menschen je nach ihrer Guna-Beschaffenheit erscheint auch in

der Bhagavadgîtâ VII 12. 48. S. 68.



GEIST UND NATUR IN DER INDISCHEN PHILOSOPHIE 73

erscheint, ohne dadurch in seinem Wesen verändert zu werden49. Neben

dem Bilde der Durchleuchtung erscheint auch dasjenige der

Spiegelung, wobei der Purusa mit einem Spiegel verglichen wird, in dem

die Vorgänge im psychischen Organ sich reflektieren50. Es ist nun aber

vor allem schwer zu begreifen, wie der absolut untätige Purusa auf die

Materie einwirken kann ; aber auch hier stellt sich ein Gleichnis
hilfreich ein : Wie der untätig in seinem Palast weilende König durch seine

Krieger die Schlacht schlagen läßt, so bewirkt der unschöpferische
Purusa die kosmische Entwicklung; er tut nicht, er macht nur tun
(kârayati)5*. Er ist zwar Leiter und Aufseher der materiellen Prozesse,

aber seine Einwirkung ist nur derjenigen des Magnetsteins auf das

Eisen vergleichbar, der auf dieses wirkt, ohne es zu berühren52. Die
Entfaltung der Prakrti, wenn auch auf eine schwer vorstellbare Weise vom
Purusa angeregt, erfolgt unbewußt, triebhaft; wie der Seidenspinner
sich mit dem Kokon umgibt, so bindet sich die Prakrti durch ihr Tun ;

und doch erfolgt dies unbewußte Tun im Dienste eines Zweckes, für
den Purusa, wie die Milch der Kuh für das Kalb entströmt — unbewußt,
und doch zweckvoll53.

Für das Zusammenwirken von Purusa und Prakrti — ein solches muß

doch angenommen werden, damit der Weltprozeß zustandekommt —

hat das Sâmkhya das berühmte Gleichnis vom Lahmen und Blinden

geprägt, das dann in Form einer Parabel — freilich seines ursprünglichen
Sinnes entkleidet - nach dem Westen gewandert ist ; es findet sich unter

anderem im babylonischen Talmud und in den Gesta Romanorum54.

Die Ausführung der Gleichnisse, die im Sâmkhya sich besonderer
Beliebtheit erfreuen — das ganze vierte Buch der Sûtras besteht aus sol-

49. Sâmkhya-Sûtra II 3 j mit Vijfianabhiksus Kommentar. Dies Gleichnis wird freilich
auch umgekehrt auf die psychischen Organe bezogen, die infolge ihrer Durchleuchtung
durch den Purusa scheinbare Geistigkeit erlangen, Vijnânabhiksu zu Sâmkhya-Sûtra I j8 ; so

auch im Mahâbhârata, s. o. S. 6c.

ro. Ebd. zu Sâmkhya-Sûtra I 87. 104. ji. Ebd. zu Sâmkhya-Sûtra I y s.
Si. Ebd. zu Sûtra V 9. £3. Sâmkhya-Kârikâ 57.
J4. In den Sâmkhyatexten wird das Gleichnis durch das Adverb pangvandhavat «nach Art

des Blinden und Lahmen » angeführt, so zu Kârikâ 21.



74 EMIL ABEGG

chen —, wird oft in Form kurzer Geschichten gegeben, die auf wahren

Begebenheiten beruhen sollen, und ohne welche die oft änigmatischen

Andeutungen der Sûtras gar nicht verständlich wären ; sie werden
deshalb in den Kommentaren der Kârikâ und der Sûtras wiedergegeben.
So wird unser Gleichnis im Kommentar des Gaudapâda und in der
Mâtharavrtti zu Kârikâ 21 ausgeführt55 : Eine Karawane wird im
Urwald von Räubern überfallen, und ihre Mitglieder fliehen nach allen Seiten

; einzig ein von Geburt Gelähmter und ein ebensolcher Blinder bleiben

zurück. Wie sollen sie sich aus der Wildnis retten? Der Lahme

könnte wohl den Weg ausfindig machen, vermag ihn aber nicht zu
betreten ; der Blinde, der letzteres könnte, vermag sich nicht zu
orientieren. Da tun sich die beiden so zusammen, daß der Blinde den Lahmen

auf die Schulter nimmt und ihn, von ihm geleitet, in Sicherheit

bringt. Dies Bild ist sehr ingeniös erdacht und leistet alles, was ein
Gleichnis leisten kann und soll. Dem Lahmen entspricht der zwar
sehende (bewußte), aber untätige, unschöpferische Purusa, dem Blinden
die ungeistige, aber tätige und schöpferische Prakrti. Und zwar haben

beide ihr Leiden von Geburt, wie Purusa und Prakrti die genannten
Eigenschaften seit Ewigkeit besitzen. Die beiden vereinigen sich zu

ihrer Rettung. Hier stutzen wir zunächst : ist denn nicht die Verbindung
von Purusa und Prakrti gerade die Ursache des Weltleidens, weil sie

die ewig wechselnden materiellen Vorgänge, die die Ursache des

Leidens sind, bewußt werden läßt Und doch ist das Gleichnis auch in
diesem Zuge durchaus treffend ; es berührt freilich die tiefste Antinomie
des Sâmkhya und erscheint uns deshalb in dieser Beziehung als

widerspruchsvoll. Gewiß ist die Durchgeistigung der psychischen Organe
durch den Purusa unheilvoll, und das dadurch entstehende empirische
Bewußtsein das kosmische Grundübel ; um aber die ewige Freiheit und

rr. Der Kommentar des Mâthara, der erst in neuerer Zeit wieder aufgefunden wurde
(herausgegeben in der Chowkhamba Series, 1922), war bis dahin nur in der chinesischen

Übersetzung des Paramârtha bekannt, französisch von Takakusu, La Sârnkhya-Kârikâ étudiée à

la lumière de sa version chinoise (Extrait du Bulletin de l'Ecole Française d'Extrême-Orient,
Hanoi 1904).



GEIST UND NATUR IN DER INDISCHEN PHILOSOPHIE JC

Leidentnommenheit des Purusa zu erkennen, die allein aus dem Leiden

herausführt, ist eben dieses Bewußtsein nötig : die Lanze, die die Wunde

schlug, vermag auch einzig sie zu heilen. Deshalb gilt in Indien das

Menschendasein als das höchste und wird sogar über göttliches gestellt,
weil allein im menschlichen Bewußtsein die Heilswahrheit aufleuchten

kann, die zur Befreiung führt. Wenn auch die Verstrickung des Purusa

in die Prakrti zunächst als eine Art Sündenfall erscheint - es ist freilich
kein moralischer, sondern ein intellektueller - und die Prakrti dabei

die Rolle der kosmischen Versucherin spielt, so ist sie doch anderseits

auch Erlöserin, indem sie dem Purusa die Möglichkeit gibt, über das

menschliche Bewußtsein seine eigene Freiheit und Leidlosigkeit zu
erkennen. — Sobald der Blinde und der Lahme des Gleichnisses ihren

Zweck, die Errettung aus der Wildnis, erreicht haben, trennen sie sich

für immer: wenn das Zusammenwirken von Geist und Materie das

empirische Bewußtsein geschaffen und damit die Erkenntnis von ihrer
absoluten Verschiedenheit ermöglicht hat, trennen sie sich, das heißt
der Purusa löst sich für immer von der Materie und verharrt von da an

in seiner Reinheit und Besonderheit, im Kaivalya.
Der Purusa regt schon durch seinen Namen - das gebräuchliche

Wort für Mann — und seine mythologische Vergangenheit zur Personifikation

an ; und die Prakrti, die zwar nie eine Gestalt des Mythos
gewesen ist, legt schon durch ihr grammatisches Geschlecht die Vorstellung

eines weiblichen Wesens nahe. So lassen denn auch die weiteren

Sâmkhyagleichnisse für das Verhältnis der beiden kosmischen Urwesen
sie als Mann und Frau einander gegenübertreten; aber sie beziehen

sich keineswegs auf ihre Verbindung als schöpferisches Paar, sondern

immer nur auf ihre zeitweise oder endgültige Trennung. Das erste
lautet56: Wie eine Tänzerin sich von der Bühne zurückzieht, wenn der
Zuschauer genug hat (um dann bei späterer Gelegenheit wieder
aufzutreten), so bilden sich die aus der Prakrti entwickelten psychischen

Organe beim Tode in sie zurück, um sich in einem folgenden Dasein

r6. Kârikâ ro.



76 EMIL ABEGG

aufs neue zu entfalten, oder, was doch der eigentliche Sinn des Gleichnisses

ist, sich für immer vom Purusa zu lösen und damit das Heilsziel
des Sâmkhya, sein ewiges Fürsichsein, das Kaivalya, zu bewirken. Diesem

Gleichnis liegt also die Funktion des Purusa als Zuschauer

zugrunde ; solches Zuschauen hat jedoch nur so lange einen Sinn, als sich

ihm etwas darbietet, und dies sind die Entfaltungen der Prakrti. Und
wie diese beim Tode des Unerlösten vorübergehend aufhören, so für
immer in der Erlösung, der endgültigen Trennung von Purusa und

Prakrti. Und auch dafür wird wiederum ein Gleichnis gegeben57:
Nichts Zartfühlenderes gibt es meiner Meinung nach als die Prakrti, die
sich nach der Wahrnehmung : « Ich bin erkannt » nicht wieder dem Blicke
des Purusa aussetzt, wozu Vâcaspati Misra bemerkt : Wie eine Frau aus

guter Familie, wenn sie von einem fremden Manne (purusa) erblickt worden

ist, sich zurückzieht und sich von da an nicht mehr seinen Blicken

aussetzt, so zieht sich die Prakrti, wenn sie vom Purusa durchschaut worden

ist, für immer zurück, d.h. sie hört auf, sich weiter zu entfalten. Damit

ist das ewige Fürsichsein des Purusa erreicht, ein Zustand, der sich -
genau wie das Aufgehen der Einzelseele in Brahman—jeder begrifflichen
Bestimmung entzieht und nur gleichnisweise erfaßt werden kann ; er ist
dann wieder reines Subjekt des Erkennens, einem Spiegel vergleichbar,
in den kein Reflex fällt, einem Lichte, das nichts beleuchtet58.

Hier stoßen wir noch einmal auf eine für uns schwer lösbare

Antinomie. Es hat zunächst den Anschein, als würde die Freiheit des Purusa

durch das Aufleuchten der unterscheidenden Erkenntnis erst geschaffen

und die magische Gewalt des Wissens sich dabei bewähren, die

dasjenige erzeugt, was dies Wissen weiß. Dem gegenüber haben wir
bereits festgestellt, daß die Freiheit und Leidlosigkeit des Purusa ja zu

seinem Wesen gehört und seit Ewigkeit besteht. Es handelt sich also

lediglich darum, sie zu erkennen, die Täuschung zu beheben, als sei der

SJ. Kârikâ 61 mit dem Kommentar Sâmkhyatattvakaumudt des Vâcaspati MisYa.

$8. Sehr schön ist dies Gleichnis ausgeführt im Yogavâsistha, zitiert von Vijfianabhiksu zu
Sûtra I 146.



GEIST UND NATUR IN DER INDISCHEN PHILOSOPHIE 77

Purusa wirklich in die Materie verstrickt. Dies kleidet das Sâmkhya in
das Gleichnis vom Königssohn59 : Ein Königssohn wird, da er zu einer
unglückverheißenden Stunde geboren wurde, von seinem Vater
verstoßen, aber von einem Waldbewohner aufgezogen, ohne von seiner
wirklichen Abkunft eine Ahnung zu haben. Als aber der König gestorben

ist, erscheint ein Minister und klärt ihn über den wahren Sachverhalt

auf. So ist der Purusa seinem Wesen nach frei und leidlos, der
Menschgelangt abernurdurch geeigneteBelehrung zurErkenntnis davon.

Natürlich erhebt sich nun noch die Frage, wie denn der reine, in
seiner Freiheit selige "Purusa dazu komme, sich mit der Prakrti einzulassen

und sich so, wenn auch nur zum Schein, in Leid zu verstricken.
Das einzige Motiv, das dafür in Betracht kommt, ist die Lust des Zu-
schauens als solche. «Ich will die Dinge genießen», läßt die
Maitrâyana-Upanisad am Urbeginn den Âtman sprechen60, und aus diesem

Grunde schafft er die Welt, deren einzige Bestimmung es ist, ein Spiel

zu sein für sein göttliches Bewußtsein : es ist das Spiel, das im Sâmkhya-

gleichnis die Prakrti vor dem Purusa aufführt ; es ist das leidvolle Drama

des Weltgeschehens, auf dessen Aufhebung alles menschliche
Heilsstreben gerichtet ist. Und hier stellt sich noch eine letzte Frage mit
Bezug auf das Erlösungsdrama des Sâmkhya : Wer wird denn eigentlich
erlöst Ist es der Purusa Aber er ist ja seinem Wesen nach frei von

jeder leidvollen Verstrickung. Ist es die Prakrti Aber sie ist ja ungeistig

und deshalb weder selbst des Leidens fähig noch der Erlösung
bedürftig. Auch hier müssen uns Gleichnisse leiten, die das Sâmkhya für
das Verhältnis der beiden geprägt hat. Der Purusa ist der Prakrti gegenüber

nicht nur Zuschauer, sondern auch Herr und Gebieter; als treue,
selbstlose Dienerin, als Sklavin von Geburt wird sie geschildert, die nur
um seinetwillen tätig ist und keinen Dank begehrt61 ; ihr ganzes Wesen

erschöpft sich in seinem Dienste62.

59. Sâmkhya-Sûtra IV 1 mit dem Kommentar des Vijfianabhiksu.
60. Maitrâyana-Upanisad II 6. 61. Kârikâ 60.
62. Man wird hier unwillkürlich an das Verhältnis von Parsifal und Kundry bei Richard



78 EMIL ABEGG

Es konnte bei der engen Bindung der indischen Philosophie an die

Religion nicht ausbleiben, daß das Problem von Geist und Materie
auch eine mythische Ausgestaltung erfuhr, besonders im Sivaismus und
dem aus ihm hervorgehenden Saktiglauben, in dem der Gott sich mit
seiner schöpferischen Energie, der Sakti, zum Weltprozeß vereinigt.
Hier tritt uns dann das Paar Purusa-Prakrti in der Gestalt Sivas und
seiner Gattin Pârvatî entgegen, und ganz im Sinne des Sâmkhya vertritt
Siva das reine Geistbewußtsein, lichthaft, aber untätig und unschöpferisch,

während die Göttin die zwar ungeistige, aber schöpferische
Materie verkörpert. Siva heißt auch Samkara, der «Heilbringer»,
und Pârvatî wird Gaurî zubenannt, und die Vereinigung des göttlichen
Paares lebt noch im Namen des Berges fort, den die Inder für den höchsten

hielten, dem des Gaurisankar. Die Sammlung für Völkerkunde der
Universität Zürich besitzt eine schöne Alabasterfigur, welche die

Vereinigung der beiden darstellt63. Geschieht dies hier unter einem freundlichen

Aspekt, so zeigt eine Figurengruppe des Kensington-Museums
in London64 statt Pârvatî die Schreckgöttin Kâlî über den gleich einem
Leichnam ausgestreckten Siva schreitend oder tanzend ; damit kommt
deutlich zum Ausdruck, daß Kâlî das tätige Prinzip, die Prakrti,
vertritt, während Siva die geistige, aber inaktive Wesenheit ist; diese

Figurengruppe gibt also das Verhältnis der beiden Potenzen in genauer
Übereinstimmung mit der Sâmkhyalehre wieder.

Wagner erinnert. Bekanntlich ist dem «Parsifal» ein anderer Plan, «Die Sieger», vorausgegangen,

beruhend auf einer buddhistischen Legende von der Liebe eines Cândâla-Madchens

zu Ananda, dem Lieblingsjünger des Buddha (Divyâvadâna ed. Cowell, p. 611 ; Winternitz,
Geschichte der indischen Literatur II I, S. 223); dies Mädchen trägt dort den Namen Prakrti,
dessen Bedeutung Wagner schwerlich bekannt war, so daß es sich hier um ein zufälliges
Zusammentreffen handelt; dies zeigt sich schon darin, daß er den Namen nachher durch den

gänzlich nichtssagenden Sâvitrî ersetzte. An die Stelle von Ananda und Prakrti sind dann
Parsifal und Kundry getreten.

63. S. die Abbildung in Verf. Die Indiensammlung der Universität Zürich, Fig. 26.

64. Eine Abbildung in Heinrich Zimmer, Mythen und Symbole in indischer Kunst und Kultur,
Taf. 69.


	Geist und Natur in der indischen Philosophie

