Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 10 (1956)

Heft: 1-4

Artikel: Geist und Natur in der indischen Philosophie
Autor: Abegg, Emil

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-145652

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-145652
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

GEIST UND NATUR
IN DER INDISCHEN PHILOSOPHIE

VON EMIL ABEGG, ZURICH

Trotz der gewaltigen Geistesarbeit, die seit mehr als einem Jahrhun-
dert auf die ErschlieBung der indischen Philosophie verwendet worden
ist, sind wir immer noch weit davon entfernt, sie im tiefsten Grunde
zu verstehen ; ja man gewinnt oft den Eindruck, daB sie um so ritsel-
hafter werde, je eingehender man sich mit ihr befaBt und je reicher das
Quellenmaterial der Wissenschaft zu Gebote steht; daB sie, einer Fata
Morgana vergleichbar, immer mehr vor dem forschenden Blick zu-
riickweicht, je mehr man sich ihr zu nahern glaubt. Abgesehen von ih-
rer dauernden Bindung an Mythos und Religion sind es vor allem drei
Probleme, deren Behandlung durch die Inder unser Verstindnis er-
schwert. Zunichst ein ontologisches: schon in den beriihmten An-
fangsworten eines kosmogonischen Liedes des Rigveda® wird das Ver-
hiltnis von Sein und Nichtsein in einer Weise bestimmt, die mit un-
seren Denkgewohnheiten unvereinbar ist, indem es dort heifit, daBl es
damals, das heiflt im Urzustand der Welt, vor der Schopfung oder
Entfaltung derselben, weder Seiendes noch Nichtseiendes, weder sat
noch asat gegeben habe, ein Zustand also bestand, den wir uns auf
Grund des Satzes vom ausgeschlossenen Dritten weder denken noch
vorstellen konnen; in Indien dagegen finden wir dies Paradoxon noch
mehrfach, etwa in der Logik oder in der buddhistischen Metaphysik,
wo sogar mit vier Moglichkeiten gespielt wird: Sein oder Nichtsein,
Beides-Sein oder Keines-von-beiden-Sein. Dal3 etwas Derartiges schon
in vedischer Zeit, an der Schwelle des philosophischen Denkens auf-
tritt, zeigt, daBB es im Wesen des indischen Geistes tief begriindet war.

Das zweite Problem, das uns die Unvereinbarkeit des indischen und
abendlindischen Denkens, wenn auch in weniger krasser Form, vor

1. Rigveda X 129, 1.



GEIST UND NATUR IN DER INDISCHEN PHILOSOPHIE 61

Augen fiihrt, erscheint in der im magischen Denken der Urzeit wur-
zelnden Lehre von der Identitit des Makro- und des Mikrokosmos, der
Teile des menschlichen Leibes und des Weltalls, eine Auffassung,
deren idltestes Zeugnis ebenfalls dem Rigveda angehoért, in dem Hym-
nus vom kosmischen Urmenschen Purusa? aus dessen Gliedern die
Welt entsteht, wobei zwischen Mensch und Weltall das Verhiltnis
magischer Identitit besteht. Diese Anschauung ist dann der Schliissel
zum Verstindnis spiterer Lehren, nach denen die feinmateriellen Tri-
ger geistiger Funktionen und damit insbesondere die Sinnesorgane ihre
Entsprechung in der AuBlenwelt haben, was uns die Theorie der Sin-
neswahrnehmung verstindlich macht, nach der Gleiches von Glei-
chem erfaBBt wird. Es besteht hier freilich keine uniiberbriickbare Ver-
schiedenheit vom abendlindischen Denken, wie schon die entspre-
chende Auffassung des Empedokles lehrt.

Dagegen bietet nun ein drittes Problem unserem Verstindnis die
groBten Schwierigkeiten; es ist dasjenige vom Wesen der Materie und
ihrem Verhiltnis zum Geiste, indem uns hier neben der uns seit der
Antike vertrauten absoluten Verschiedenheit dieser beiden Substanzen
ein Zwitterding entgegentritt, das weder das eine noch das andere in
unserem Sinne ist. Dies gilt vor allem fiir das Simkhyasystem mit sei-
ner Lehre von den feinmateriellen psychischen Organen, deren Zwit-
ternatur fiir uns schon dadurch in Erscheinung tritt, da wir immer
wieder versucht sind, dieselben durch rein psychologische Termini
wiederzugeben und zu vergessen, daB sich hier alle psychischen Funk-
tionen — mit Ausnahme des BewuBtseins selbst — in der Materie ab-
spielen. Diese Eigentiimlichkeit des Simkhya, die dann von allen an-
deren Systemen iibernommen wurde, ist fiir das Problem des Verhalt-
nisses von Geist und Materie, wie es Indien stellte, dermaBen charak-
teristisch, daB diese Philosophie in den Mittelpunkt unserer Betrach-
tung gestellt werden soll.

Zunichst sei jedoch auf die ilteren Lehren von Geist und Materie

2. Ebd. X 90; zu vergleichen auch Atharvaveda VIII 2, 3.



62 EMIL ABEGG

oder BewuBtsein und Natur ein Blick geworfen. Dabei zeigt sich, daB
in éltester Zeit das Geistige gegeniiber dem Physischen noch nicht
scharf abgegrenzt ist3 und das Psychische oft als materiell erscheint,
so wenn die Fahigkeit zu sehen, zu denken als etwas Substantielles ge-
dacht wird, das man in den Menschen hineinlegen oder aus ihm heraus-
nehmen kann, oder wenn Affekte wie Zorn oder Qual in duBlere Ge-
genstinde gebannt werden kénnen*; schon dies zeigt, wie seelische Vor-
ginge als der Materie zugehorig betrachtet wurden. Die Zauberriten
des Atharvaveda bieten dafiir reichliche Belege, wobei psychische Vor-
ginge zugleich die Bedeutung magischer Potenzen haben, eine Auf-
fassung, die der spiteren von feinmateriellen psychischen Organen
verwandt ist5. Schon in den Brdhmanas tritt uns dann die Zweiteilung
des Menschen in Seele und Leib deutlich entgegen, indem bald der
Leib (tanfl) und das Selbst (dtman) einander gegeniibergestellt werden®,
bald tanti und manas (Geist)’. In den alteren Upanisads erscheint dann
als geistiges Prinzip der Atman im Gegensatz zum Leibe?. Der Atman
ist in die Welt der Namen und Gestalten (nima-riipa) als ihre Seele
eingegangen ; bis in die Nagelspitzen hinein erfiillt er den Leib und ist
in ihm verborgen wie das Messer in der Scheide oder das Feuer im
Brennholz?. Sein Verhiltnis zu den materiellen Vorgingen wird dahin
bestimmt, daB er der innere Lenker (antarydmin) derselben ist™. Wir
treffen schon im Yajurveda™ das Gleichnis vom Wagenlenker fiir den
Geist und sein Wirken auf den Korper. Wie ein guter Wagenlenker
seine Rosse, so lenkt das Manas, das im Herzen seinen Stand hat, die
Menschen.

3. Uber die noch fehlende Unterscheidung von Geistigem und Materiellem im #ltesten
indischen Denken vgl. Oldenberg, Vorwissenschaftliche Wissenschaft. Die WeItanscbauung der
Bréhmana-Texte, S. 62f.

4. Atharvaveda VI g3,2; Satapatha—Brahmana I 8, 5, dazu Oldenberg a.a. O S. g1, V.
Glasenapp, Entwicklungsstufen des indischen Denkens (Schriften der Kénigsberger Gelehrten Ge-
sellschaft 1940), S.13.

5. Oldenberg, Religion des Veda, S.496f. 6. So auch schon im Yajurveda, Kathaka 21, §.

7. Taittirfya-Bréhmana IIl 7, 14. 8. So u.a. Brhadaranyaka-Upanisad III 7.
9. Ebd.14,7. 10.Ebd.Il7. 11. Vijasaneyi-Samhiti 34, 1-6. ‘



R
v

\

QEIST UND NATUR IN DER INDISCHEN PHILOSOPHIE 63

Bedeutsame Weiterentwicklungen des Problems, welche Vorstufen
des Simkhya darstellen, begegnen uns in den j jiingeren Upanisads, der
Katha, Svetaévatara und Maitrayana. In der Katha-Upanisad erscheint
das geistige Prinzip zum Teil wie in den ilteren Upanisads als Atman, der
als Selbst im Herzen der Gesch6pfe wohnt, als der Leiblose in den Lei-
bern, der Stetige im Unsteten*. Auch hier wird das Verhiltnis der
Seele zum Leibe in das Gleichnis vom Wagenfahrer gekleidet™, das
aber weiter ausgefiihrt ist als im Yajurveda. Der Atman fahrt im Wa-
gen des Leibes, den die Vernunft (buddhi) lenkt; ihr Ziigel ist das
Denkorgan (manas), die Sinnesorgane sind die Rosse und die Dinge der
AuBenwelt ihre Fahrbahn. Fiir die spitere Rolle des Purusa als reines
BewuBtsein im Gegensatz zu den feinmateriell gedachten psychischen
Organen ist es von Wichtigkeit, daB er hier als Wageninsasse erscheint,
der gegeniiber dem Wagenlenker untitig bleibt. Der Gegensatz zwi-
schen dem seelischen Prinzip und dem psychischen Apparat tritt auch
in Erscheinung, wo dieser dem lichthaften Purusa als ihn verhiillender
Schatten gegeniibergestellt wird*. Und wie vom Atman der alten
Upanisads heifit es hier vom Purusa, da er unsichtbar, versteckt in
allen Wesen weile. Seine Verschiedenheit von der Prakrti erschliet
sich dem wahrhaft Erkennenden, der ihn davon zu sondern versteht,
wie man den Halm aus dem Schilfe zieht*. Uralte Vorstellungen vom
Seelenminnchen werden dann aufgenommen, wenn man den Purusa
zollhoch an GréBe im Leibe weilen 1iBt™, und seine Lichthaftigkeit,
die dann im Samkhya sein Hauptmerkmal ist, wird mit einer rauchlo-
sen Flamme verglichen 7.

Auch in der etwas spiteren svetﬁévatara-Upanigad finden wir Pu-
rusa und Prakrti deutlich geschieden, wobei freilich zwischen dem
Geist als solchem und der Gottheit dieser theistischen Upanisad oft
schwer zu unterscheiden ist. Wenn dann die Prakrti — hier pradhana,

12. Katha-Upanigad Il 22. 13. Ebd. IIl 3f. 14. Ebd. Il 1. 1. Ebd. VI 7.
16. Ebd. IV 12; auch V 3 liBt ihn als Zwerg (vimana) in der Mitte des Korpers weilen.
17. Ebd. IV 13.



64 EMIL ABEGG

«Grundlage» genannt — dem unverginglichen Gotte als verginglich
(ksara) gegeniibergestellt wird™, so kiindigt sich hier der Gegensatz
zwischen dem unwandelbaren Purusa und der in bestindiger Verwand-
lung (parindma) sich befindenden Prakrti im Simkhya an. Wahrend
aber dort Purusa und Prakrti keine Verbindung, oder doch nur eine
scheinbare, miteinander eingehen, so wird hier® die Prakrti als die
mit den Objekten fiir den GenieBer (purusa als bhoktar, empfindendes
Subjekt) verbundene Ungeborene bezeichnet. Und auf einem Wort-
spiel mit aja «ungeboren» und aji «Ziege» beruht dann das bekannte
Gleichnis von der dreifarbigen Ziege, die viele ihr gleichgestaltete
Junge wirft, nachdem der Bock (aja, der ungeborene Purusa) sie be-
sprungen®; dies Gleichnis setzt also eine wirkliche Verbindung der
beiden Substanzen voraus, die nur beim Erlésten schwindet.

Lehren iiber das Verhiltnis des Geistes zur Materie enthilt auch die
Maitrayana-Upanisad. Da wird zundchst im AnschluB an Anschauungen
der alten Upanisads (Taittiriya Il 6, Brhadaranyaka I 4, 7, Chandogya VI
:3,3) erklart, wie Prajpati die seelenlosen Leiber schuf und dann als
Prina (Lebenshauch) in sie hineinfahrt*. Sein Verhiltnis zum Leib und
seinen Organen wird in ein Bild gekleidet, das an das Wagengleichnis der
Katha-Upanisad erinnert*: «Was diese Erkenntnissinne (buddhi-in-
driyani) sind, das sind die Ziigel, und die Tatsinne (karma-indriyani)
sind seine Rosse, sein Wagen ist der Leib, das Manas (der innere Sinn)
der Wagenlenker, aus Prakrti bestehend ist seine Peitsche, denn von
dieser angetrieben tummelt er sich als dieser Leib, wie ein Rad ange-
trieben vom Topfer, und so wird dieser Leib mit BewuBtsein erfiillt
und aufgerichtet.» Der Purusa erscheint also auch hier in enger Ver-
bindung mit der Prakrti; doch wird dann gesagt, daB er nur mit einem
Teil seines Wesens in sie eingehe®, und zwar ist dies der niedere (apa-

18. §vetﬁ§vatara-Upani§ad I1o. 19.Ebd.IV . 20. Ebd. IV 20.
21. Maitriyana-Upanisad I 3-6. 22. Ebd. IV 1.
23. Ebd. I 5; dasselbe wird in dem vedischen Schépfungsliede RV X 90,3 vom Puruga

gesagt.



GEIST UND NATUR IN DER INDISCHEN PHILOSOPHIE 65

ra), der sich mit guten und schlechten Taten behaftet ; er heiBt Bhiitat-
man, «Elementen-Selbst», der, wie sein Name sagt, in die materiellen
Prozesse verstrickt bleibt, wihrend der andere (der Purusa) davon so
wenig beriihrt wird wie das Lotosblatt von einem Wassertropfen, der
nicht in dasselbe eindringt. Nur scheinbar (gleichsam, iva) durchwaltet
er die Leiber und hat darin, obgleich er Nichttiter ist, seinen Standort;
als rein, fest, unbefleckbar steht er da, wie ein Zuschauer (preksakavat)
in sich selbst stehend*. Im AnschluB an ein Bild der Brhadiranyaka-
Upanisad® wird dann unterschieden zwischen dem «Elementen-At-
man », der handelt, und dem, der ihn durch die Organe handeln macht,
dem inneren Purusa (antahpurusa). Das Verhiltnis des Purusa zu den
materiellen Prozessen, zu denen auch der Element-Atman als feinstoff-
licher Leib gehort, wird in unserer Upanisad ferner versinnbildlicht
durch die uralte Gegeniiberstellung von Speise (Objekt) und Esser
(Subjekt)*. Der geistige Purusa, der die Urmaterie (pradhna) durch-
waltet, ist der GenieBer (bhoktar), weil er die von der Urmaterie
stammende Nahrung aufnimmt. Ihm dient jener natiirliche Atman als
Speise (anna). Das heiBt also, daB nur der Purusa Subjekt (annida
«Speiseesser ») ist, alles andere, somit auch der Bhiititman, aus der
Prakrti stamme und damit zum Objekt gehore. Hier ist der Element-
Atman der Inbegriff des psychischen Apparates, der dem feinen Grund-
stoff entstammt.

Auch in den Simkhyapartien des Mahabhérata, die groBtenteils dem
Moksadharma angehéren und den hier behandelten jiingeren Upanisads
verwandt sind, wird der Gegensatz von Purusa und Prakrti durchaus
festgehalten. Die ungeistige Prakrti entfaltet sich und 1a8t die psychi-
schen Organe und die feinstofflichen Elemente aus sich hervorgehen,
wihrend der Purusa sie beleuchtet, das heifit in den Zustand wenn
auch nur scheinbarer Geistigkeit erhebt. Freilich wird das Verhdltnis

24. Ebd. II 7; &hnlich schon Kaushitaki-Upanisad Il 8, Chandogya-Upanisad IV 14, 3,
Brhadaranyaka-Upanisad IV 4, 22.
2. Brhadaranyaka-Upanisad IV 4,4. 26. Maitriyana-Upanisad VI ro.

5



66 EMIL ABEGG

der beiden Potenzen in etwas verschiedener Weise bestimmt, indem
der Geist entweder rein unbeteiligt bleibt, was durch das Gleichnis
von der Miicke auf dem Feigenblatt oder vom Fisch im Wasser ver-
deutlicht wird?*’, oder immerhin als Beaufsichtiger (adhyaksa) der ma-
teriellen Prozesse erscheint. Eine Einwirkung des Purusa auf die
Prakrti wird angenommen, wenn es heilt, die Prakrti schaffe, indem
sie vom Purusa regiert werde, der Purusa veranlasse die schaffenden
Prinzipien zur Téitigkeit und sei daher mit ihnen verwandt?®, Fiir das
Zusammenwirken von Purusa und Prakrti wird auch das dem klassi-
schen Samkhya vertraute Gleichnis vom Magnetstein verwandt: «Wie
das ungeistige Eisen auf den Magnetstein zueilt, so werden die aus dem
Unentfalteten als Bewirker geborenen Wesenheiten (bhava), welche
das Merkmal ihrer Ursache an sich tragen (d.h. wie das Unentfaltete,
die Prakrti, materiell) und ohne BewuBtsein sind, durch das Beseelende
als Ursache zu einem Komplex verbunden (abhisamhatéh). » Neben der
Lehre vom selbstindigen Nebeneinander von Purusa und Prakrti findet
sich aber auch die Vorstellung, da3 der Atman-Purusa die materiellen
Dinge (guna) aus sich entlaBt wie die Spinne den Faden®; oder es heiBt,
daB er aus sich Pradhina entliBt als die Prakrti der zu bekorpernden
Seelen, von denen die ganze Welt erfiillt ist3*. Dies hat seine Parallele
in den Angaben der Upanisads von der aus dem Atman hervorgehenden
natiirlichen Welt. Dagegen wird der Vergleich der Verbindung von
Purusa und Prakrti mit der Paarung von Mann und Weib, der dann im
Tantraglauben eine Rolle spielt, hier noch durchaus abgelehnt, «denn
das wiirde ja gemeinsame Produktion von Materiellem bedeuten, aber
wie konnten dem Organlosen, Samenlosen, Substanzlosen, wie konn-
ten diesem groBen Atman Eigenschaften zugeschrieben werden, da er

27. Mahabhérata XII 194, 34.

28. Ebd. XII 315, 5; dies entspricht der Lehre vom Atman als innerem Lenker (antarya-
min) Brhadaranyaka-Upanisad III 7, 3f.

29. Mahabharata XII 211, 3.

30. Ebd. XII 287, 40, ein Bild, das schon Brhadaranyaka-Upanigad II 1, 20 erscheint.

31. Ebd. XIV 18, 26.



GEIST UND NATUR IN DER INDISCHEN PHILOSOPHIE 67

doch eigenschaftslos ist?»3* Dal} der Purusa im Gegensatz zur Prakrti
nicht Titer ist, wird auch hier betont®: «Vermdge der eigenen Natur
(svabhava) entsteht und vergeht alles (d. h. die Prakrti ist das Reich des
ewigen Wechsels) ; fiir den Purusa aber gibt es keinen Zweck (und da-
mit auch kein zweckbedingtes Handeln). Und da es keinen Zweck des
Purusa gibt, ist kein Purusa je ein Tater; aber obgleich er niemals Ti-
ter ist, besteht doch hienieden der Wahn, als ob er es sei.» In Uberein-
stimmung mit den Lehren der alten Upanisads vom Atman-Purusa,
wonach diesem nichts anhaftet34, steht auch hier der Geist als reines
Subjekt (ksetrajfia, «Kenner des Feldes», d.h. des materiellen Berei-
ches) dem Korper (ksetra) in absoluter Verschiedenheit gegeniiber
und vermischt sich niemals mit den materiellen Prozessen. Seine Funk-
tion ist lediglich, die Qualititen, die aus dem Sattva als dem Vertreter
der feinmateriellen Vorginge im psychischen Organ hervorgehen, «an-
zuschauen »35; nur insofern besteht eine Verbindung mit ihnen. Und
wenn gelegentlich gesagt wird, er verstricke sich in sie, seimit ihnen ver-
flochten, so ist dies nur ein Schein, der durch die Durchleuchtung der
seelischen Organe durch den Purusa erzeugt wird. In eigentiimlicher
Umkehrung des Gleichnisses von der Erleuchtung der materiellen
Prozesse durch den Purusa heit es an einer Stelle3%, daB der Purusa
sich des Sattva als einer Lampe bediene, mit der er im Dunkeln gehen
konne ; das kann nur bedeuten, daBl die Funktion der Wahrnehmung
dem Purusa nur durch die feinmateriellen Organe des psychischen Ap-
parates ermdglicht werde.

Soweit die Lehren der jiingeren Upanisads und des Mahabharata vom
Verhiltnis des Purusa zur Prakrti; sie sind, wie unsere Quellennach-
weise zeigen, vielfach widerspruchsvoll und bilden, rein doxogra-
phisch betrachtet, den Ubergang von ilteren Vorstellungen zu denen

32. Ebd. XII 307,22. 33. Ebd. XII 222, 15-16.

34. Brhadaranyaka-Upanisad IV 3, 15: es ﬁndet keine Berithrung des Atman mit der Ma-
terie (matrasamsarga) statt.

35. Mahibhirata XII 194,43. 36. Ebd. 42.



68 EMIL ABEGG

des Simkhya, zu deren Betrachtung wir uns jetzt wenden’. Das Sam-
khya in seiner klassischen Gestalt, wie sie in der Simkhya-Karikd des
Isvara Krsna (4. Jahrh. n.Chr.) vorliegt, vertritt einen ausgesproche-
nen Dualismus, indem es Purusa und Prakrti als zwei eigenstindige,
ewige Substanzen (dravya) betrachtet, deren gegehseitiges Verhilt-
nis das Hauptproblem des Systems ist. Alle spateren Simkhyatexte,
insbesondere die Simkhyatattvakaumud?i des Vicaspati Mi$ra zur Kariki
und Vijiidnabhiksus Kommentar Sdmkhyapravacanabhisya zu den Stitras
zeigen eine weitgehende Angleichung an Vedantalehren. Fiir den
Purusa gelten, abgesehen von der hier angenommenen Pluralitit der
Purugas, im wesentlichen die selben Bestimmungen wie fiir den Atman:
er ist das reine Subjekt des Erkennens (cit, cetana, cinméitra), und
sein Wesen ist Licht. Er steht daher in absolutem Gegensatz zur
Prakrti und ihren Entfaltungen: er ist geistig (nirguna, frei von allem
Materiellen), sie ist ungeistig; er ist Zuschauer (sdksin) oder Geniefer
(bhoktar), d.h. erkennendes Subjekt, sie ist das zu GenieBende (bho-
gya), Objekt; er ist untitig, unschopferisch, sie unterliegt ewiger Ver-
wandlung, ist titig und schopferisch3®,

Aus der undifferenzierten Urmaterie oder besser Urkraft3? entfalten
sich zundchst die feinstofflichen psychischen Organe, als erstes die
Buddhi, was wir am besten mit «Vernunft» wiedergeben kénnen, wo-
bei wir uns freilich gegenwirtig halten miissen, daB es sich hier in
Wirklichkeit nicht um ein rein geistiges Prinzip handelt, sondern um

37. Die Frage, ob die Simkhyalehren der jiingeren Upanisads und des Mahibhirata eine
Vorstufe oder Ubergangsform zum klassischen Simkhya seien oder vielmehr, was die offen-
bar spite Entstehungszeit dieser Texte nahelegt, eine Mischphilosophie, ist sehr verschieden
beantwortet worden ; vielleicht kommt die Auffassung von Oldenberg, Die Lehre der Upanisha-
den und die Anfinge des Buddhismus, S.210f., dem wahren Sachverhalt am nichsten.

38. Simkhya-Karika 19. ,

39. v. Glasenapp, Entwicklungsstufen des indischen Denkens, S. 10§, mochte Prakrti etwa mit
«Ursubstanz » wiedergeben, da damit etwas gemeint sei, das zwar feinmateriell ist, zugleich
aber die Voraussetzung alles Denkens, Wollens und Fiihlens bildet. Er betont auch, daB die
psychischen Organe des Simkhya doch nicht bloB stoffliche Wesenheiten in unserem Sinne
seien, sondern psychische Krifte reprisentieren, wie denn «Kraft» hier das Bindeglied von
Geist und Materie ist. '



GEIST UND NATUR IN DER INDISCHEN PHILOSOPHIE 69

eines jener Zwischendinge zwischen Geist und Materie, wie wir sol-
chen schon im Zusammenhang des magischen Weltbildes der Vedazeit
begegnen ; schon daraus ergibt sich, wie unzulanglich und irrefiihrend
hier alle ﬂbersetzungen sein miissen. Und noch eine andere Schwierig-
keit stellt sich hier dem abendlindischen Denken entgegen, auf die wir
schon einleitend hingewiesen haben. Da die Prakrti zunichst ein kos-
misches Prinzip ist, die das Weltall erfiillende Materie, mul} auch die
Buddhi in diesem Sinne begriffen werden, und dafiir, fiir ihre iiberindi-
viduelle Grundbedeutung spricht auch ihre andere Bezeichnung als
Mahin «der GroBe», wobei offenbar Atman vorschwebt, oder Mahat
«das groBe (Prinzip, tattva)».

Die Buddhi ist also zunichst eine kosmische Wesenheit, und als sol-
che eine Einheit. Als aber dann im spiteren Simkhya nicht mehr der
eine Purusa angenommen wurde, sondern eine unendliche Zahl von
Geistmonaden, da muBlte auch jeder derselben eine Buddhi zugeordnet
werden, und der individuellen Buddhi wurde dann die kosmische als
Samastibuddhi gegeniibergestellt*. Zu welchen Schwierigkeiten dieser
Pluralismus auf metaphysischem Gebiet filhren mufte, ist klar; die
unlésbaren Widerspriiche, die sich hier ergaben, haben wohl wesent-
lich dazu bei_getragen, das Ansehen des Simkhya in Indien zu beein-
trichtigen, denn mit der imponierenden Geschlossenheit des Vedanta
oder der buddhistischen Systeme kann es sich nicht messen. Fiir die
Psychologie wurde die Buddhi dadurch von gréBter Bedeutung, daf3
sie der Sitz der Samskaras, der aus frilherem Dasein stammenden Be-
reitschaften ist, die Charakter und Schicksal bestimmen und aus denen
der Inder alle angeborenen Fihigkeiten erklirt. Der kosmisch-indivi-
duelle Doppelcharakter besteht nun auch fiir alle weiteren Entwick-
lungsprodukte der Prakrti bis hinunter zu den grobmateriellen Ele-
menten. Das zweite dieser Produkte, der Ahamkara, ist, wie sein
Name (Ichmacher) sagt, das Prinzip der Ich-Beziehung, durch welches
wir unser Ich in jene bloB materiellen Prozesse hineintragen, die Tra-

4o. Vijiidnabhiksu zu Simkhya-Siitra I 63.



7o EMIL ABEGG

ger des Seelenlebens sind. Der Ahamkara ist es also, der Gedanken her-
vorruft wie: ich hore, ich werde getotet, dies ist mein, wihrend dies
alles mit dem wahren Ich, dem Purusa, nichts zu tun hat. Die Funktion
des Ahamkara wird deshalb als Wahnvorstellung (abhiména) bezeich-
net#, und die Verwerflichkeit der Ich-Beziehung wird nicht nur von
den Samkhya-Autoren, sondern in der indischen Philosophie und Reli-
gion iiberhaupt immer wieder hervorgehoben. Wiederum ist hier fest-
zuhalten, daB der Ahamkira gleich der Buddhi als feinmaterielles psy-
chisches Organ vorgestellt wird und neben seiner individuellen Funk-
tion eine kosmische hat, die aber naturgemiB sehr zuriicktritt, denn
der Ahamkara bezeichnet doch recht eigentlich den Ubergang von der
kosmischen zur individuellen Evolution. Aus dem Ahamkara geht nun
in der weiteren Entfaltung der Prakrti eine Dreiheit von Produkten
hervor: der innere Sinn (manas), die Gruppe der zehn dulleren Sinne,
zerfallend in die fiinf Empfindungssinne und die fiinf Tatsinne (Spre-
chen, Greifen, Gehen, Ausscheiden und Zeugen), und drittens die
fiinf Fein- oder Reinstoffe (tanmAtras), die feinmateriellen und als sol-
che unwahrnehmbaren Grundstoffe der Elemente . Buddhi, AhamkAra
und Manas bilden zusammen das Innenorgan (antahkarana), den psychi-
schen Apparat. Die Sinne als feinmaterielle Triger der Sinnesfunktio-
nen entstehen also zugleich mit den Grundstoffen der Elemente, die
sie wahrnehmen, worin wiederum die uralte Lehre von der Identitit
des Makro- und Mikrokosmos zum Ausdruck kommt#,

Wihrend nun die Wahrnehmungssinne den fiinf feinen Elementen
entsprechen, steht das Manas iiber ihnen und auch iiber den Tatsinnen
als eine Art Zentralorgan. Dabei ist seine Funktion eine doppelte: ei-

41. Samkhya-Karika 24, Simkhya-Siitra II 16.

42. Sie sind im Simkhya keineswegs als Atome gedacht, und der Atomismus des Vaifegika
wird von den Simkhya-Autoren entschieden bekimpft, so von Vijfidnabhiksu zu Samkhya-
Stitra I 62 ; dazu Garbe. Die Sdmkhya-Philosophie, S. 301 f.

43. Schon im Puruga-Lied des Rigveda zeigt sich die Entsprechung von Sinnesorganen und
Weltkérpern, wenn der Mond aus dem Manas des Purusa hervorgeht und aus seinem Auge
die Sonne.



GEIST UND NATUR IN DER INDISCHEN PHILOSOPHIE 7JI

nerseits formt es die von den Wahrnehmungssinnen dargebotenen Ein-
driicke zu Vorstellungen, anderseits bringt es die in der Buddhi ruhen-
den EntschlieBungen durch die Tatsinne zur Ausfiihrung. Die genaue
Analyse der Wahrnehmungs-, Vorstellungs- und Willensprozesse ge-
hért zu dem Wertvollsten, was die Simkhyaphilosophie geschaffen
hat#, Alle bisher genannten Entwicklungsprodukte der Prakrti gelten
als feinmateriell (siiksma) oder iiber die Sinne hinausgehend, fiir sie
nicht wahrnehmbar (atindriya), was aber nicht als iibersinnlich zu ver-
stehen ist. Erst die letzte Evolution der Prakrti ﬁBt aus den feinen
Grundstoffen die groben, sinnlich wahrnehmbaren Elemente entstehen,
die sthiilabhiitini. Natiirlich sind auch diese zunichst im kosmischen
Sinne zu verstehen; erst die Annahme einer Vielheit von Purusas hat
dann auch zu einer Individualisierung derselben gefiihrt.

Die Lehre des Simkhya vom Wesen der Materie erschopft sich nicht
in der Annahme ihrer Evolutionen ; mit ihr kreuzt sich die Theorie von
den drei Konstituenten der Prakrti, den Gunas Sattva, Rajas und Ta-
mas, die in ihrem noch unentfalteten Zustand (avyakta) im Gleichge-
wicht (sdmyavasthd) sich befinden, wihrend sie bei der WeltschGpfung
auseinandertreten und die verschiedensten Kombinationen eingehen.
Ahnlich den psychischen Organen zeigen auch die Gunas eine fiir uns
schwer faBbare Zwitternatur, indem sie einerseits physikalische Sub-
stanzen sind, anderseits die ihnen entsprechenden Seelenzustinde ver-
treten*. Das Sattva duBert sich in der objektiven Welt als Licht und
Leichtigkeit, in der subjektiven als Gemiitsruhe, Zufriedenheit, Tu-
gend, umfafit also alle ruhigen und reinen Seelenzustinde. Das Rajas
manifestiert sich in der AuBenwelt als Kraft und Bewegung, in der
Seele in Form aller erregenden und quilenden Affekte. Das Tamas er-
scheint in der Welt der Objekte als Dunkel, Schwere, Starrheit, im
Seelischen als Tragheit, Hemmung, Dumpfheit. Je nach dem Mi-

44. Beispiele dieser Analyse hat Verf. in seiner Indischen Psychologie, S. 62, gegeben.
45. Uber die Gunas unter diesem Gesichtspunkt handelt v. Glasenapp, Entwicklungsstufen
des indischen Denkens, S. 106, '



72 EMIL ABEGG

schungsverhiltnis der Gunas bestimmt sich die individuelle Natur der
Dinge und ihre Wirkung auf den Menschen; aber auch der Mensch
selbst ist in seiner Individualitit, seinem Charakter durch sie determi-
niert, denn seine seelischen Organe sind ja ebenfalls materiell, d.h.
guna-behaftet. DaB aber die Gunas auch als Affekte in den Dingen
selbst wohnend gedacht werden, zeigt die Annahme einer «Kranz-,
Sandel- und Frauenfreude» (srak-, candana- und strisukha), d.h. von
Gefiihlen, die diese Dinge nicht nur erregen, sondern selbst enthal-
ten*. So gibt die Gunatheorie dem Simkhya die Moglichkeit einer
psychologischen Typologie, indem sie die Menschen je nach dem Vor-
walten des einen oder anderen Guna in die drei Typen der sittvika,
rdjasa und timasa zerfallen 1iBt47. Aber wie bei der Materie im Ganzen,
so stellt sich auch hier die Frage, wie die Gunas sich zum Purusa ver-
halten, und sie wird wiederum dahin beantwortet, daB der Purusa von
den Gunas absolut frei und verschieden sei.

Das Verhiltnis des Purusa zur Prakrti, insbesondere zu den mate-
riellen Prozessen im psychischen Apparat, ist die Grundfrage des
Samkhyasystems. Thre Beantwortung liegt im wesentlichen schon in
der Bestimmung des Purusa als reines Subjekt des Erkennens, Be-
wuBtsein schlechthin; weitere Unterscheidungsmerkmale der beiden
Potenzen sind schon oben* genannt worden. Die einzige Funktion des
an sich untitigen und unschopferischen Purusa besteht nun darin, die
materiellen Vorginge in den psychischen Organen dadurch ins Be-
wuBtsein zu heben, daB sie von ihm beleuchtet, durchstrahlt werden;
sein Wesen ist ja, gleich dem des Atman der Upanisads, das Licht.
Freilich ist die Geistigkeit, die sie dadurch erlangen, im Grunde nur
eine scheinbare, da ja der Purusa seinem Wesen nach von ihnen ewig
frei und unberiihrt bleibt. Er wird von ihnen nicht anders affiziert als
ein farbloser Kristall, der durch eine an ihn herangebrachte Bliite rot

46. Vijiidnabhiksus Simkhyasira ed. Bibliotheca Indica, p. 15; Indische Psjchologie, S.68.
47. Diese Dreiteilung der Menschen je nach ihrer Guna-Beschaffenheit erscheint auch in
der Bhagavadgitd VIl 12.  48.S.68.



GEIST UND NATUR IN DER INDISCHEN PHILOSOPHIE 73

erscheint, ohne dadurch in seinem Wesen veriandert zu werden¥. Ne-
ben dem Bilde der Durchleuchtung erscheint auch dasjenige der Spie-
gelung, wobei der Purusa mit einem Spiegel verglichen wird, in dem
die Vorginge im psychischen Organ sich reflektieren*. Es ist nun aber
vor allem schwer zu begreifen, wie der absolut untitige Purusa auf die
Materie einwirken kann; aber auch hier stellt sich ein Gleichnis hilf-
reich ein: Wie der untitig in seinem Palast weilende Kénig durch seine
Krieger die Schlacht schlagen 1aBt, so bewirkt der unschopferische
Purusa die kosmische Entwicklung; er tut nicht, er macht nur tun
(kdrayati)s*. Er ist zwar Leiter und Aufseher der materiellen Prozesse,
aber seine Einwirkung ist nur derjenigen des Magnetsteins auf das Ei-
sen vergleichbar, der auf dieses wirkt, ohne es zu beriihren*. Die Ent-
faltung der Prakrti, wenn auch auf eine schwer vorstellbare Weise vom
Purusa angeregt, erfolgt unbewuBt, triebhaft; wie der Seidenspinner
sich mit dem Kokon umgibt, so bindet sich die Prakrti durch ihr Tun;
und doch erfolgt dies unbewuBte Tun im Dienste eines Zweckes, fiir
den Purusa, wie die Milch der Kuh fiir das Kalb entstrémt — unbewuBt,
und doch zweckvoll 53,

Fiir das Zusammenwirken von Purusa und Prakrti — ein solches mul3
doch angenommen werden, damit der WeltprozeB zustandekommt —
hat das Sémkhya das beriihmte Gleichnis vom Lahmen und Blinden ge-
pragt, das dann in Form einer Parabel — freilich seines urspriinglichen
Sinnes entkleidet — nach dem Westen gewandert ist ; es findet sich un-
ter anderem im babylonischen Talmud und in den Gesta Romanorum¢.
Die Ausfiihrung der Gleichnisse, die im Simkhya sich besonderer Be-
liebtheit erfreuen — das ganze vierte Buch der Siitras besteht aus sol-

49. Samkhya-Sitra II 35 mit Vijiidnabhiksus Kommentar. Dies Gleichnis wird freilich
auch umgekehrt auf die psychischen Organe bezogen, die infolge ihrer Durchleuchtung
durch den Purusa scheinbare Geistigkeit erlangen, Vijfidnabhiksu zu Samkhya-Siitra I 58; so
auch im Mahibhirata, s.0.S. 65.

so. Ebd. zu Simkhya-Siitra I 87. 104. 51. Ebd. zu Simkhya-Siitra I 75.

52. Ebd. zu Siitra V9. 3. Sdmkhya-Kariki 57.

54. In den Simkhyatexten wird das Gleichnis durch das Adverb pangvandhavat «nach Art
des Blinden und Lahmen » angefiihrt, so zu Kariki 21,



74 EMIL ABEGG

chen —, wird oft in Form kurzer Geschichten gegeben, die auf wahren
Begebenheiten beruhen sollen, und ohne welche die oft dnigmatischen
Andeutungen der Sttras gar nicht verstandlich wiren; sie werden des-
halb in den Kommentaren der Karikd und der Sttras wiedergegeben.
So wird unser Gleichnis im Kommentar des Gaudapada und in der
Matharavrtti zu Karikd 21 ausgefiihrt: Eine Karawane wird im Ur-
wald von Raubern iiberfallen, und ihre Mitglieder flichen nach allen Sei-
ten ; einzig ein von Geburt Gelihmter und ein ebensolcher Blinder blei-
ben zuriick. Wie sollen sie sich aus der Wildnis retten? Der Lahme
konnte wohl den Weg ausfindig machen, vermag ihn aber nicht zu be-
treten; der Blinde, der letzteres konnte, vermag sich nicht zu orien-
tieren. Da tun sich die beiden so zusammen, daB3 der Blinde den Lah-
men auf die Schulter nimmt und ihn, von ihm geleitet, in Sicherheit
bringt. Dies Bild ist sehr ingeniés erdacht und leistet alles, was ein
Gleichnis leisten kann und soll. Dem Lahmen entspricht der zwar se-
hende (bewuBte), aber untitige, unschopferische Purusa, dem Blinden
die ungeistige, aber titige und schopferische Prakrti. Und zwar haben
beide ihr Leiden von Geburt, wie Purusa und Prakrti die genannten
Eigenschaften seit Ewigkeit besitzen. Die beiden vereinigen sich zu ih-
rer Rettung. Hier stutzen wir zunichst : ist denn nicht die Verbindung
von Purusa und Prakrti gerade die Ursache des Weltleidens, weil sie
die ewig wechselnden materiellen Vorginge, die die Ursache des Lei-
dens sind, bewuBt werden 148t ? Und doch ist das Gleichnis auch in die-
sem Zuge durchaus treffend ; es beriihrt freilich die tiefste Antinomie
des Simkhya und erscheint uns deshalb in dieser Beziehung als wider-
spruchsvoll. Gewil ist die Durchgeistigung der psychischen Organe
durch den Purusa unheilvoll, und das dadurch entstehende empirische
Bewufltsein das kosmische Grundiibel; um aber die ewige Freiheit und

~ 55. Der Kommentar des Mithara, der erst in neuerer Zeit wieder aufgefunden wurde
(herausgegeben in der Chowkhamba Series, 1922), war bis dahin nur in der chinesischen
Ubersetzung des Paramirtha bekannt, franzosisch von Takakusu, La Sdmkhya-Kdrikd étudiée ¢
la lumiére de sa version chinoise (Extrait du Bulletin de I’Ecole Frangaise d’Extréme-Orient,
Hanoi 1904).



GEIST UND NATUR IN DER INDISCHEN PHILOSOPHIE 75

Leidentnommenheit des Purusa zu erkennen, die allein aus dem Leiden
herausfiihrt, ist eben dieses BewuBtsein nétig : die Lanze, die die Wun-
de schlug, vermag auch einzig sie zu heilen. Deshalb gilt in Indien das
Menschendasein als das hochste und wird sogar iiber géttliches gestellt,
weil allein im menschlichen Bewuftsein die Heilswahrheit aufleuchten
kann, die zur Befreiung fiihrt. Wenn auch die Verstrickung des Purusa
in die Prakrti zunichst als eine Art Siindenfall erscheint — es ist freilich
kein moralischer, sondern ein intellektueller — und die Prakrti dabei
die Rolle der kosmischen Versucherin spielt, so ist sie doch anderseits
auch Erl6serin, indem sie dem Purusa die Méglichkeit gibt, {iber das
menschliche BewuBtsein seine eigene Freiheit und Leidlosigkeit zu er-
kennen. — Sobald der Blinde und der Lahme des Gleichnisses ihren
Zweck, die Errettung aus der Wildnis, erreicht haben, trennen sie sich
fir immer: wenn das Zusammenwirken von Geist und Materie das
empirische Bewultsein geschaffen und damit die Erkenntnis von ihrer
absoluten Verschiedenheit ermdglicht hat, trennen sie sich, das hei3t
der Purusa 16st sich fiir immer von der Materie und verharrt von da an
in seiner Reinheit und Besonderheit, im Kaivalya.

Der Purusa regt schon durch seinen Namen — das gebrauchliche
Wort fiir Mann — und seine mythologische Vergangenheit zur Personi-
fikation an; und die Prakrti, die zwar nie eine Gestalt des Mythos ge-
wesen ist, legt schon durch ihr grammatisches Geschlecht die Vorstel-
lung eines weiblichen Wesens nahe. So lassen denn auch die weiteren
Samkhyagleichnisse fiir das Verhiltnis der beiden kosmischen Urwesen
sie als Mann und Frau einander gegeniibertreten; aber sie beziehen
sich keineswegs auf ihre Verbindung als schopferisches Paar, sondern
immer nur auf ihre zeitweise oder endgiiltige Trennung. Das erste lau-
tet’®: Wie eine Tinzerin sich von der Biihne zuriickzieht, wenn der
Zuschauer genug hat (um dann bei spiterer Gelegenheit wieder aufzu-
treten), so bilden sich die aus der Prakrti entwickelten psychischen
Organe beim Tode in sie zuriick, um sich in einem folgenden Dasein

56. Kariki go.



76 EMIL ABEGG

aufs neue zu entfalten, oder, was doch der eigentliche Sinn des Gleich-
nisses ist, sich fiir immer vom Purusa zu l6sen und damit das Heilsziel
des Samkhya, sein ewiges Fiirsichsein, das Kaivalya, zu bewirken. Die-
sem Gleichnis liegt also die Funktion des Purusa als Zuschauer zu-
grunde ; solches Zuschauen hat jedoch nur so lange einen Sinn, als sich
ihm etwas darbietet, und dies sind die Entfaltungen der Prakrti. Und
wie diese beim Tode des Unerldsten voriibergehend aufhéren, so fiir
immer in der Erlosung, der endgiiltigen Trennung von Purusa und
Prakrti. Und auch dafiir wird wiederum ein Gleichnis gegeben’:
Nichts Zartfiihlenderes gibt es meiner Meinung nach als die Prakrti, die
sichnach der Wahrnehmung : «Ich bin erkannt » nicht wieder dem Blicke
des Purusa aussetzt, wozu Vacaspati Misra bemerkt: Wie eine Frau aus
guter Familie, wenn sie von einem fremden Manne (purusa) erblickt wor-
den ist, sich zuriickzieht und sich von da an nicht mehr seinen Blicken
auséetzt, so zieht sich die Prakrti, wenn sie vom Purusa durchschaut wor-
den ist, fiir immer zuriick, d. h. sie hort auf, sich weiter zu entfalten. Da-
mit ist das ewige Fiirsichsein des Purusa erreicht, ein Zustand, der sich -
genau wie das Aufgehen der Einzelseele in Brahman — jeder begrifflichen
Bestimmung entzieht und nur gleichnisweise erfaBt werden kann er ist
dann wieder reines Subjekt des Erkennens, einem Spiegel vergleichbar,
in den kein Reflex fillt, einem Lichte, das nichts beleuchtet®,

Hier stoBen wir noch einmal auf eine fiir uns schwer lésbare Anti-
nomie. Es hat zunidchst den Anschein, als wiirde die Freiheit des Purusa
durch das Aufleuchten der unterscheidenden Erkenntnis erst geschaf-
fen und die magische Gewalt des Wissens sich dabei bewihren, die
dasjenige erzeugt, was dies Wissen weil. Dem gegeniiber haben wir
bereits festgestellt, daB} die Freiheit und Leidlosigkeit des Purusa ja zu
seinem Wesen gehort und seit Ewigkeit besteht. Es handelt sich also
lediglich darum, sie zu erkennen, die Tauschung zu beheben, als sei der

§7. Karikd 61 mit dem Kommentar Simkhyatattvakaumudi des Vacaspati Miéra.
§8. Sehr schon ist dies Gleichnis ausgefiihrt im Yogavisistha, zitiert von Vijfidnabhiksu zu
Stitra I 146.



GEIST UND NATUR IN DER INDISCHEN PHILOSOPHIE 77

Purusa wirklich in die Materie verstrickt. Dies kleidet das Simkhya in
das Gleichnis vom Konigssohn®: Ein Konigssohn wird, da er zu einer
ungliickverheienden Stunde geboren wurde, von seinem Vater ver-
stoBen, aber von einem Waldbewohner aufgezogen, ohne von seiner
wirklichen Abkunft eine Ahnung zu haben. Als aber der Konig gestor-
ben ist, erscheint ein Minister und klirt ihn iiber den wahren Sachver-
halt auf. So ist der Purusa seinem Wesen nach- frei und leidlos, der
Menschgelangtabernur durch geeignete Belehrung zur Erkenntnisdavon.

Natiirlich erhebt sich nun noch die Frage, wie denn der reine, in
seiner Freiheit selige Purusa dazu komme, sich mit der Prakrti einzu-
lassen und sich so, wenn auch nur zum Schein, in Leid zu verstricken.
Das einzige Motiv, das dafiir in Betracht kommt, ist die Lust des Zu-
schauens als solche. «Ich will die Dinge genieBen », 1Bt die Maitriya-
na-Upanisad am Urbeginn den Atman sprechen®, und aus diesem
Grunde schafft er die Welt, deren einzige Bestimmung es ist, ein Spiel
zu sein fiir sein gottliches BewuBtsein : es ist das Spiel, das im Samkhya-
gleichnis die Prakrti vor dem Purusa auffiihrt; es ist das leidvolle Dra-
ma des Weltgeschehens, auf dessen Aufhebung alles menschliche Heils-
streben gerichtet ist. Und hier stellt sich noch eine letzte Frage mit Be-
zug auf das Erlsungsdrama des Simkhya: Wer wird denn eigentlich
erlost ? Ist es der Purusa? Aber er ist ja seinem Wesen nach frei von
jeder leidvollen Verstrickung. Ist es die Prakrti? Aber sie ist ja ungei-
stig und deshalb weder selbst des Leidens fihig noch der Erlésung be-
diirftig. Auch hier miissen uns Gleichnisse leiten, die das Simkhya fiir
das Verhiltnis der beiden geprigt hat. Der Purusa ist der Prakrti gegen-
iiber nicht nur Zuschauer, sondern auch Herr und Gebieter; als treue,
selbstlose Dienerin, als Sklavin von Geburt wird sie geschildert, die nur
um seinetwillen titig ist und keinen Dank begehrt® ; ihr ganzes Wesen
erschopft sich in seinem Dienste®.

§9. Simkhya-Siitra IV 1 mit dem Kommentar des Vijfidnabhiksu.
60. Maitriyana-Upanisad Il 6. = 61. Kiriki 6o.
62. Man wird hier unwillkiirlich an das Verhiltnis von Parsifal und Kundry bei Richard



78 EMIL ABEGG

Es konnte bei der engen Bindung der indischen Philosophie an die
Religion nicht ausbleiben, daB das Problem von Geist und Materie
auch eine mythische Ausgestaltung erfuhr, besonders im Sivaismus und
dem aus ihm hervorgehenden gaktig]auben, in dem der Gott sich mit
seiner schopferischen Energie, der Sakti, zum Weltproze8 vereinigt.
Hier tritt uns dann das Paar Purusa-Prakrti in der Gestalt Sivas und
seiner Gattin Parvati entgegen, und ganz im Sinne des Samkhya vertritt
Siva das reine GeistbewuBtsein, lichthaft, aber untitig und unschop-
ferisch, wihrend die Gottin die zwar ungeistige, aber schopferische
Materie verkorpert. Siva heiBt auch Samkara, der « Heilbringer »,
und Pirvati wird Gaurf zubenannt, und die Vereinigung des gottlichen
Paares lebt noch im Namen des Berges fort, den die Inder fiir den héch-
sten hielten, dem des Gaurisankar. Die Sammlung fiir Volkerkunde der
Unjversitit Ziirich besitzt eine schone Alabasterfigur, welche die Ver-
einigung der beiden darstellt®. Geschieht dies hier unter einem freund-
lichen Aspekt, so zeigt eine Figurengruppe des Kensington-Museums
in London® statt Parvati die Schreckgéttin K4li iiber den gleich einem
Leichnam ausgestreckten Siva schreitend oder tanzend ; damit kommt
deutlich zum Ausdruck, daB3 Kali das titige Prinzip, die Prakrti, ver-
tritt, wihrend Siva die geistige, aber inaktive Wesenheit ist; diese Fi-
gurengruppe gibt also das Verhidltnis der beiden Potenzen in genauer
Ubereinstimmung mit der Simkhyalehre wieder.

Wagner erinnert. Bekanntlich ist dem «Parsifal » ein anderer Plan, «Die Sieger», vorausge-
gangen, beruhend auf einer buddhistischen Legende von der Liebe eines Cindila-Midchens
zu Ananda, dem Lieblingsjiinger des Buddha (Divyivadina ed. Cowell, p. 611; Winternitz,
Geschichte der indischen Literatur 11 1, S.223); dies Midchen trigt dort den Namen Prakrti,
dessen Bedeutung Wagner schwerlich bekannt war, so daB es sich hier um ein zufilliges Zu-
sammentreffen handelt; dies zeigt sich schon darin, daB er den Namen nachher durch den
ginzlich nichtssagenden Savitri ersetzte. An die Stelle von Ananda und Prakrti sind dann
Parsifal und Kundry getreten.

63. S. die Abbildung in Verf. Die Indiensammlung der Universitdt Ziirich, Fig. 26.

64. Eine Abbildung in Heinrich Zimmer, Mythen und Symbole in indischer Kunst und Kultur,
Taf. 69.



	Geist und Natur in der indischen Philosophie

