
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 9 (1955)

Heft: 1-4

Buchbesprechung: Bücherbesprechung = Comptes rendus

Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

Pd. Dr. Walther Staub, Asien. Mit Kartenskizzen von Dr. Werner Bandi. Orell
Füßlis Geographisches Unterrichtswerk, Leitfäden, IV. Band. 115 Seiten, 8°. Zürich,
Orell Füßli Verlag, 1955.

Der Verfasser hat in den letzten Jahren eine besonders lebhafte publizistische
Tätigkeit auf dem Gebiete der Geographie und Wirtschaftsgeographie entfaltet. Mit
dem vorliegenden IV. Band der Leitfäden von Orell Füßlis geographischem
Unterrichtswerk ist ihm ein neuer, guter Wurf gelungen. Das handliche, mit einem
interessanten Titelbild versehene Bändchen zeichnet sich durch eine systematische
Gliederung und eine knappe und klare, das Wesentliche umfassende Ausdrucksweiseaus.

Nach einer prägnanten Einleitung beschreibt der Verfasser im II. Hauptteil die

Einzellandschaften, d.h. die UdSSR, denvorderen Orient, Vorderindien, Japan, China,
Hinterindien und Indonesien, die Philippinen und schließt mit der Arktis. Dabei
bemüht er sich stets, auch den geologischen, geschichtlichen, kulturellen und
ethnographischen Aspekten des Themas gerecht zu werden. Der übersichtlich dargestellte
Text enthält zahlreiche, bis in die letzte Zeit nachgeführte Tabellen und Statistiken
und ist mit 53 von Dr. Werner Bandi, Bern, stammenden Bildern und Tafeln versehen.

Ein besonderer Vorzug dieses Bändchens liegt in seiner ansprechenden
Illustrierung durch 42 Textbilder, die ihm einen anschaulichen, wohlabgerundeten
Charakter geben.

Ein sehr erfreulicher, praktischer und lebendiger Beitrag zur Kenntnis Asiens,
das der Verfasser aus eigener früherer Arbeit als Geologe persönlich kennt. A.W. H.

Theodor Nöldekes Belegwörterbuch zur klassischen arabischen Sprache, bearbeitet und

herausgegeben von Jörg Kraemer. 2 Lieferungen, Berlin, Verlag Walter de Gruyter

& Co. ,1952-1954.

Das Vorhaben, den reichhaltigen Stoff zur arabischen Lexikographie, das Theodor

Nöldeke während sieben Jahrzehnten fleißiger Gelehrtentätigkeit gesammelt
hatte, zu sichten, zu ordnen und gegebenenfalls für den Druck bereitzustellen, geht
auf eine 1933 von E. Littmann gemachte Anregung zurück. Doch über den Vorarbeiten

brach der Krieg aus, und erst 1948 konnte Jörg Kraemer (ZDMG, 99 [1945-
1949], p.93ff.) berichten, daß das ganze handschriftliche Material hatte gerettet
werden können und in der Universitätsbibliothek von Tübingen liege. Hier wurden
die Angaben Nöldekes durch solche aus der Feder Reckendorfs vermehrt, und als

die Drucklegung in greifbare Nähe rückte, sandte die Bücherei von Cambridge im
Zeichen internationaler, wissenschaftlicher Zusammenarbeit die von A.A.Bevan



BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS 123

hinterlassenen Sammlungen, über die imJRAS, 1938, p. 159, «Supplement to Arabic

Dictionaries MS.», kurz referiert wurde, nach Tübingen, damit ein möglichst
vollständiges und umfassendes Belegwörterbuch an Hand ältester arabischer Quellen
Gestalt gewinnen könne. Dabei sollten die arabischen Termini, auf ausdrücklichen
Wunsch des Verlages, neben der deutschen auch mit der englischen Bedeutungsangabe

versehen werden. Der ganze Buchstabe Alifv/ar bereits im Satz, als die Akademie

von Kairo ein Spezimen des von August Fischer seit vielen Jahren vorbereiteten
arabischen Wörterbuchs herausgab, dessen Material von der Witwe des Gelehrten
nach Ägypten verkauft worden war.

Wie Kraemer im August 1954 am Orientalistenkongreß in Cambridge berichtete,

sind Fischers Belege viel reichhaltiger als die Nöldekes und werden außerdem
in Kairo erweitert und ständig bearbeitet, was er bei seinem Besuch in Ägypten
feststellen konnte. Damit büßten die Materialien aus Nöldekes Feder an Einmaligkeit
ein, und das Erscheinen derselben wird sich leider auf die beiden vorliegenden
Faszikel, die den Buchstaben Alif umfassen, beschränken. Doch diese unter der
Aufsicht Kraemers gemachte Ausgabe ist ein bleibendes Zeugnis sorgfältiger,
wissenschaftlicher Arbeit eines deutschen Gelehrten aus dem 19. Jahrhundert und gleichzeitig

der Beweis für die Akribie und Umsicht des Herausgebers, dessen Einzelkenntnisse

immer wieder überraschen. Daß es vielleicht wünschbar gewesen wäre, noch
in vermehrtem Maße die Angaben des Tag al- carus und des Lisän al- carab heranzuziehen,

sei nur beiläufig erwähnt.
Das Erscheinen von Nöldekes arabischem Belegwörterbuch, weitgehend entstanden

als Randbemerkungen zu G.W. Freytags Lexicon Arabico-Latinum, vergegenwärtigt
aber, daß in Deutschland eine ganze wissenschaftliche Tradition arabischer

Lexikographie besteht. Sie führt von Theodor Nöldeke über August Fischer zum
ausgezeichneten Arabischen Wörterbuchfür die Schriftsprache der Gegenwart von Hans Wehr,
das in zwei Bänden 1952 in Leipzig erschien. Von August Fischers reichen Kenntnissen

legt für den größeren Kreis nur das sorgfältige Glossar zu Brünows Arabischer

Chrestomatie beredt Zeugnis ab. Mögen doch seine wissenschaftlichen Materialien

sorgsam gesichtet und, wenn möglich, erweitert in absehbarer Zeit von der Akademie

zu Kairo der Öffentlichkeit übergeben werden. C. E. Dubler

Albert Dietrich, Zum Drogenhandel im islamischen Ägypten. Eine Studie über die
arabische Handschrift Nr. 912 der Heidelberger Papyrus-Sammlung. Veröffentlichungen

aus der Heidelberger Papyrus-Sammlung, Neue Folge. Herausgegeben von
der Heidelberger Akademie der Wissenschaften, Philosophisch-historische Klasse,
Nr. 1. 69 Seiten, Gr.-Folio. Heidelberg, Carl Winter-Universitätsverlag, 1954.

Von allem Anfang an bereiteten die Papyrusurkunden, wegen der Unbeständigkeit
des Materials, der wissenschaftlichen Erforschung große Mühe. Zu ihr gesellen



124 BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

sich noch außerordentliche paläographische Schwierigkeiten, die teils durch den
Schreibstoffselber, teils durch den oftmals volkstümlichen CharakterderDokumente

bedingt sind. Dafür vermitteln diese aber einen unmittelbaren Einblick ins tägliche
Leben im Nil tal der Epoche, in der sie entstanden sind. Diese Tatsache wurde vor
über dreißig Jahren durch die grundlegenden Forschungen W. Schubarts offenbar,
als er im Buche Ägypten von Alexander dem Großen bis aufMohamed, Berlin 1922, seine
Erkenntnisse einem weiteren Publikum zugänglich machte. Doch der sachlichen

Schwierigkeit wegen ist die Papyrologie ein der Spezialwissenschaft vorbehaltenes
Gebiet geblieben. Um so erfreulicher ist es, daß sich neuerdings einige Gelehrte
fanden, die diesem schwierigen Stoffe ihre Aufmerksamkeit schenken und sich vor
allem den mittelalterlichen Papyrusurkunden zuwandten. So erschien vor wenigen
Jahren G. Levi della Vidas «A Druggist's Account on Papyrus», in Archaeologica Ori-
entalia in Memoriam Ernst Herzfeld, NewYork 1952, p. 150, und kürzlich die hier
angezeigte ausgezeichnete Studie. Sie geht von einem Rezept aus, das gegen Ende des

11. Jahrhunderts in Kairo arabisch geschrieben und mit hebräischen Randglossen
versehen wurde. Das veranlaßt den Autor, der kulturellen, sozialen und wirtschaftlichen

Stellung der ägyptischen Juden im 11./12. Jahrhundert nachzuspüren, die
durch die in den letzten Jahren aufgefundenen hebräischen Schriftstücke der Genizah

weitgehend dokumentiert werden. Das Treiben auf dem Drogenmarkt im alten
Fustät wird an Hand der Studien von M. Meyerhof lebendig, und das Zusammenleben
der Juden und Muslime mit den christlichen Kopten ersteht vor uns. Gerade die
medizinischen Papyri erlauben diesen Blick in den Alltag vergangener Jahrhunderte.
Den bisher publizierten Dokumenten dieser Art wendet sich A. Dietrich (p. 4/5)
voller Umsicht zu, doch von wissenschaftlich größtem Belange dürfte die sorgsame
Prüfung der einzelnen, im Text erwähnten, Medikamente sein, die trotz der
bekannten Schwierigkeit in der Präzisierung der arabischen naturwissenschaftlichen
Nomenklatur auf das genaueste und sehr aufschlußreich untersucht werden. Die
arabischen und koptischen Namen, ihre Varianten, ihre Verbindung mit hebräischen
und syrischen Bezeichnungen machen die bereits erwähnte Konvivenz im
mittelalterlichen Niltal deutlich, so daß um jede der 14 Drogen eine kleine Monographie
entstanden ist. Über den Rahmen des ägyptischen Raumes hinaus wäre çs vielleicht
interessant gewesen, den Weg der Produkte und Namen über das Mittelmeer bis ins
mittelalterliche Europa hinein zu verfolgen. Die Schrift schließt mit einem sehr
nützlichen Index, der das Nachschlagen erleichtert. Abgesehen von der wissenschaftlichen

Akribie der Arbeit, die ein Wert für sich ist, kommt ihr aber noch das

Verdienst zu, von einem kleinen Dokumente des Alltages ausgehend, einer umfassenden
Kulturschau des Niltals im 11./12. Jahrhundert zuzustreben. C.E.Dubler



BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS I2Ç

Dinshah D.Kapadia, Glossary of Pahlavi Vendidad. Printed by Dorab H.Kanga at
Shahnamah Press. 515 pages, gr. 8°. Bombay 1953.

Das Buch gibt einleitend einen Überblick über die bereits vorhandenen Werke
zur Awesta- und Pehlevi-Lexikographie, neben den wichtigsten einheimischen, dem

Frahang i Pahlavîk und dem Frahang i Oim, diejenigen der abendländischen Gelehrten.

Es liegt in der Natur der Überlieferung und an den eigenartigen Schwierigkeiten,
die das Buchpehlevi durch seine vieldeutigen Ligaturen und seine aramäischen

Ideogramme bietet, daß eine erschöpfende lexikographische Erfassung dieser Sprache

noch nicht vorliegt. Der Verfasser hat deshalb einen richtigen Weg beschritten,
indem er sich aufden Wortschatz der Pehlevi-Übersetzung des Vidêvdâd beschränkte,
der den Pehlevisten jedenfalls verständlicher war als etwa die Gothas, deren
altertümliche Sprachformen ihnen nicht mehr geläufig waren. Damit ist eine wertvolle
Vorarbeit zu einem künftigen Wörterbuch des Mittelpersischen geleistet; da ein
solches aber auch die neuerschlossenen, rein iranisch geschriebenen Turfantexte
sowie die Inschriften umfassen müßte, so wird noch geraume Zeit verstreichen, bis
ein solches Werk vollendet oder auch nur in Angriff genommen ist. - Die
sprachwissenschaftlichen Erklärungen, die in dem Glossary gegeben werden, sind nicht
immer stichhaltig, so gehört z.B. vâsh «Wagen» nicht zu vah-, nikâh «verborgen»
entspricht nicht np. nihâh, das vielmehr zu nidhä- gehört, sirdâr darf nicht mit awe-
stisch haretar verbunden werden. Für den Namen Awesta wird eine unrichtige Deutung

gegeben, die Herleitung aus apastâk «Grundlage, Grundtext» ist doch wohl
unanfechtbar. Der Böse Geist heißt Gannâk Mênûk, nicht Gûnâk Mînôê. In der
Aufführimg der Sanskrit-Äquivalente ist es nicht immer klar, ob es sich um etymologische

Gleichungen handelt oder die Sanskrit-Übersetzung Neriosanghs gemeint ist,
so weangul «Rose» zu Sanskrit phulla gestellt wird; daß das aramäische Äquivalent
vartâ eigentlich iranisch ist und die Grundform von gul darstellt, scheint dem
Verfasser entgangen zu sein. Eine Eigentümlichkeit des Buches, die dem Abendländer
die Benutzung nicht erleichtert, ist die Rückwärtspaginierung nach Art arabischer
und persischer Bücher, was sich doch bei einem Buche in englischer Sprache etwas
sonderbar ausnimmt. Dagegen ist es durchaus zweckmäßig, daß die Stichworte nach
dem Pehlevi-Alphabet geordnet sind, da manche Buchstaben und Ligaturen ganz
verschiedene Lesungen zulassen ; doch wäre trotz dieser Schwierigkeit ein nach der
Transkription angelegter Index dem linguistisch orientierten Benutzer willkommen

gewesen. E. Abegg

Edward Conze, Buddhism - Its Essence and Development. With a preface by Arthur
Waley. 212 pages. Oxford, Bruno Cassirer Publishers Ltd., 1951.

Es besteht heute über den Buddhismus eine so umfangreiche Literatur, daß es

nicht leichtfällt, neue Probleme zu stellen oder neue Lösungen für bereits beste-



126 BÜCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

hende zu finden. Der besondere Wert des Buches von Conze liegt darin, daß es uns
den Buddhismus in seiner Gesamterscheinung nahebringt, die nicht nur die alte,
« reine » Lehre umfaßt, wie sie im ceylonesischen Hînayâna gestaltet ist, sondern
auch die mannigfachen anderen Entwicklungen, die zum Teil schon im Urbuddhis-
mus sich anbahnten. Viele sonst verdienstliche abendländische Darstellungen des

Buddhismus gehen in ihrem Bestreben, die Buddhalehre dem Abendländer
nahezubringen, so weit, daß unter ihren Händen ein Buddhismus entsteht, den es in dieser

von allem mythischen und legendären Beiwerk gesäuberten Form nie und nirgends
gegeben hat. Conze zeigt nun aber, daß der Buddhismus als lebendige Religionsform
von allem Anfang an nicht frei war von volkstümlichen Vorstellungen, und es wird
in diesem Zusammenhang auch das beliebte Schlagwort von einer atheistischen
Religion einer kritischen Prüfung unterzogen. Nicht nur hat der alte Buddhismus die
Existenz der brahmanischen Götter keineswegs geleugnet - wenn er auch die
Annahme einer einheitlichen Weltregierung verwerfen mußte -; seine spätere
Entwicklung ist dann unter dem Einfluß des hinduistischen Bhakti-Glaubens mehr und
mehr in theistische Bahnen geraten und hat damit auch das Karmangesetz, das jede
göttliche Einwirkung auf das menschliche Schicksal ausschloß, weitgehend preisgegeben

und an Stelle der Meditation als Mittel der Selbsterlösung das Gebet zu
göttlichen Wesenheiten gesetzt. Die alte Lehre war wohl geeignet, den Erfordernissen
des Verstandes in einer Weise Genüge zu tun, wie kein anderer Glaube dies
vermochte, aber sie konnte naturgemäß nur von wenigen begriffen werden, so daß

schon bald nach ihrer Begründung auch volkstümliche Vorstellungen in sie

aufgenommen werden mußten, die den Bedürfnissen des menschlichen Herzens mehr
entgegenkamen als die kristallklaren Formeln des Urbuddhismus. Das Buch Conzes

zeigt besonders eindrücklich, daß es diese Form des Buddhaglaubens gewesen ist,
die ihn zur Leuchte Asiens werden ließ. E. Abegg

Nyanatiloka, Visuddhi-Magga oder der Weg zur Reinheit - Die größte und älteste systematische

Darstellung des Buddhismus. Zum ersten Male aus dem Pali übersetzt. 981 Seiten.
Konstanz, Verlag Christiani, 1952.

Dem außerordentlich fruchtbaren Kommentator Buddhaghosa, der unter der
Regierung des Königs Mahanama von Ceylon im 5.Jahrhundert n.Chr. wirkte,
verdanken wir nicht nur umfangreiche Erklärungen zu den wichtigsten kanonischen
Werken des Pali-Buddhismus, sondern auch die älteste Zusammenfassung der
Buddhalehre, in der er den «Weg zur Reinheit» nach den Lehren des Mahâvihâra, des

großen Klosters von Anurâdhapura darstellen will. Alle seine Schriften sind für das

Verständnis des altbuddhistischen Schrifttums wertvoll, wenn sie sich auch oft in
Kleinlichkeiten und Spitzfindigkeiten verlieren. Ihre besondere Bedeutung liegt für
uns jedoch auf dem Gebiete der vergleichenden Literaturwissenschaft, da sie an un-



BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS 127

zähligen Stellen Erzählungsstoffe reproduzieren, die sonst nicht bekannt sind. Die
Legenden, die Buddhaghosa seinem Werke einverleibt hat, zeigen bereits eine Form
der BuddhaVerehrung, die im Mahâyâna die herrschende wurde und vielfach an die
hinduistische Bhakti erinnert. Interesse verdient auch eine Schilderung der
Weltzeitalter, wie sie sich sonst nur in den buddhistischen Messiasprophezeiungen findet
und eine Parallele zu den hinduistischen Lehren von den Yugas bildet. - Der
Visuddhi-Magga ist zwar hier nicht zum ersten Male aus dem Pali übersetzt, es lag
vielmehr bereits eine englische Übertragung vor, die aber ungenügend zu sein scheint,
und die Proben, die Warren in seinem Buddhism in Translations gegeben hat, umfassen

nur einen kleinen Teil des Ganzen; die vollständige deutsche Wiedergabe durch
Nyanatiloka, die durch eine umfassende Kenntnis des gesamten buddhistischen
Schrifttums gestützt wird, bedeutet deshalb eine wertvolle Bereicherung unserer
Quellen über den Buddhismus. Die ausführlichen Anmerkungen sind wohl geeignet,
das Verständnis des Textes zu vermitteln, und ein Paliregister enthält eine große
Zahl von Wörtern und Wortbedeutungen, die im Dictionary der Pali Text Society
fehlen. E. Abegg

Mireille BÉnisti, Le médaillon lotiforme dans la sculpture indienne du IIIe siècle avant
J.-C. au VIIe siècle après J.-C. Publications du Musée Guimet. Recherches et
documents d'art et d'archéologie, Tome IV, 43 pages, xxvi planches. Paris, Imprimerie
Nationale (Librairie C. Klincksieck), 1952.

Das Lotosmotiv hat in der indischen Plastik die mannigfaltigste Ausgestaltung
erfahren: als Girlande, Sockel, Gefäß und Kapitell. Aus all diesen Formen ist hier
die für eine stilgeschichtliche Untersuchung besonders geeignete des Medaillons
herausgegriffen, und es wird auch der Symbolik des Lotos eine kurze, aber alles
Wesentliche berührende Betrachtung gewidmet. Als uraltes Sinnbild der Fruchtbarkeit
wird der Lotos im Buddhismus zum Symbol von Buddhas Geburt, wie es zuerst am
Stûpa von Bhârhut erscheint. Für Herkunft des Motivs aus dem Westen sprechen
die Beziehungen der Maurya-Dynastie zu den Seleuciden, und jedenfalls zeigen die
Skulpturen von Sârnâth und Pâtaliputra deutlich iranischen Einfluß. Von den späteren,

genauer datierbaren Bildwerken werden besonders diejenigen von Badami und
Trichinopoli betrachtet, die weitgehende Ähnlichkeiten mit der Achaemeniden-
kunst aufweisen. Die chronologischen Bestimmungen, die aus stilgeschichtlichen
Anhaltspunkten gewonnen wurden, decken sich mit den von Foucher und Marshall
auf Grund inschriftlicher Zeugnisse begründeten, wenigstens für Sânchî, dagegen
nicht durchweg für Bhârhut und Bodh Gaya. Auch für Amarâvatî gelangt die
stilgeschichtliche Betrachtung teilweise zu anderen Ergebnissen als die rein ikonographi-
sche. Natürlich kann die relative Chronologie dieser Kunstwerke nicht auf das Motiv

der Lotosrosette allein gegründet werden, sondern es sind auch andere dekora-



128 BÜCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

tive Elemente heranzuziehen ; soweit Ph. Stern solche behandelt hat, stimmen diese

Zeugnisse mit den Resultaten von Bénisti gut zusammen. Wenn es sich also bei dieser

Untersuchung auch um ein einzelnes Motiv handelt, so ist damit doch ein
wertvoller Beitrag zur allgemeinen Chronologie der indischen Kunst gewonnen.

E. Abegg

NyÂnatiloka, Buddhistisches Wörterbuch. Kurzgefaßtes Handbuch der buddhistischen
Lehren und Begriffe in alphabetischer Anordnimg. 263 S., 3 Tabellen, Klein-8°.
Konstanz, Verlag Christiani, 1953.

Der verdiente Übersetzer und Bearbeiter wichtiger Werke des buddhistischen
Kanons hat es hier erstmals unternommen, alle Ausdrücke der Pâlisprache, die sich
auf die Buddhalehre beziehen, zusammenzustellen und durch Wiedergabe der
entscheidenden Textstellen zu erklären. Dabei wurde neben den Suttas vor allem der
Abhidhamma als Quelle benutzt, zu dessen Verständnis der Verfasser bereits durch
seinen Guide through the Abhidhamma-Pitaka (1938) Wertvolles beigetragen hat; hier
finden sich zahlreiche Termini, die in den Sutta-Texten fehlen und doch zu einem

vollständigen Bilde der Buddhalehre gehören ; weitere sind nur den Kommentaren
zu entnehmen, in denen ein wesentlicher Teil der auf die Erschließung des Kanons
verwendeten Gedankenarbeit niedergelegt ist und die für das vorliegende Buch in
weitem Umfang herangezogen worden sind. Außer dieser umfangreichen und noch

wenig bekannten Tradition - von den meisten Texten liegen noch keine Übersetzungen

vor — ist natürlich auch der Visuddhimagga verwertet worden, dessen

Übersetzung ebenfalls Nyânatiloka zu verdanken ist ; dieser Text nimmt ja schon dadurch
eine Sonderstellung in der Pâli-Literatur ein, daß er die einzige systematische
Darstellung der Lehre bietet. Somit ist in dem Buddhistischen Wörterbuch vieles
enthalten, was man auch in ausführlichen Behandlungen der Buddhalehre vergebens
sucht, und es erweist sich dadurch als ein wertvolles Hilfsmittel bei der Lektüre
nicht nur von Übersetzungen, sondern auch von Originaltexten, und geht in der
Erschließung des tieferen Sinnes der buddhistischen Terminologie in vielen Fällen
über das hinaus, was die Pâli-Wörterbücher bieten. Manche Artikel haben den
Charakter kleiner Monographien, .welche die zentralen Begriffe der Buddhalehre erläutern:

das eigentliche Wesen des achtfachen Pfades, die bedingte Entstehung, die
fünf Daseinsgruppen. Mit Recht ist auch die Anattâ-Lehre eingehend dokumentiert,
da diese im Verein mit dem Satz der Ursachen den eigentlichen Kern der Buddhalehre

ausmacht. Von besonderer Wichtigkeit sind auch die 24 Formen der Bedingung,

die ein glänzendes Zeugnis für die Fähigkeit der buddhistischen Denker zur
Analyse der Wirklichkeit geben und auch den Schlüssel zum richtigen Verständnis
der Formel von der bedingten Entstehung bieten. E. Abegg



BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS l2o,

Swami Vivekananda, Karma-Yoga und Bhakti-Yoga. x, 140 und 112 Seiten, Klein-80.
Aus dem Englischen übersetzt von Ilse Krämer und Frank Dispeker. Zürich,
Rascher-Verlag, 1953.

Die Vorträge über Vedanta und Yoga, die der Swami Vivekananda, der hervorragendste

Schüler Ramakrishnas, seit seinem sensationellen Auftreten auf dem
Religionskongreß in Chicago 1893 besonders in Amerika gehalten hat, sind schon vor
Jahren auch in deutscher Übersetzung erschienen. Von den über Yoga handelnden
sind hier die beiden neu herausgegeben, die vom pflichtgemäßen, aber nicht auf den

Erfolg gerichteten Tun und von der liebenden Ergebung in die Gottheit Kunde
geben, beides Lehren, die in der Bhagavadgîtâ ihren unvergänglichen Ausdruck gefunden

haben. In seinem Bestreben, die indischen Heilslehren dem Abendländer
verständlich zu machen und mit den Ergebnissen moderner Wissenschaft in Einklang zu
bringen, ist Vivekananda nicht immer einer Umbiegung, ja Verfälschung derselben

entgangen, so daß seine Darstellung in mancher Beziehung keine treue Wiedergabe
der alten, echten Lehren Indiens ist. Seine eigenen Zutaten enthalten zwar manche
wertvollen Gedanken und feinen Beobachtungen, daneben aber auch zahlreiche
Fehlauffassungen, und seine Gleichnisse — von solchen macht er als Inder häufigen
Gebrauch — sind manchmal sehr treffend, gelegentlich aber doch auch verfehlt. Dafür

diene als Beispiel dasjenige für die Befreiung der Seele aus den Banden der
Materie durch die Einwirkung des göttlichen Geistes: «Ein Schiff gerät in den Bereich
eines Magnetberges, der alle Bolzen und Schrauben, die das Schiff zusammenhalten,
an sich zieht, wodurch die Planken frei werden und auf dem Meere treiben. So löst
die göttliche Gnade die Bolzen und Schrauben, welche die Seele an die Materie
fesseln, und sie wird frei.» Daß das Schiff dabei in seine Teile zerfällt und versinkt, ist
doch hier als tertium comparationis sehr wenig geeignet Die tiefe Lehre der
Bhagavadgîtâ, daß der Mensch in innerer Freiheit handeln soll, ohne auf den Erfolg zu
blicken, erscheint bei dem Swami in eigentümlicher Weise umgebogen : «Auf
Arbeit habt ihr ein Recht, doch nicht auf ihre Früchte», eine Formulierung, die sich
Vivekanandas enthusiastischer Biograph Romain Rolland nicht entgehen ließ und
damit eine Wirkung bezweckte, die dem Dichter der Gîtâ gänzlich fern lag. Überhaupt

ist die Wiedergabe des indischen Karma in der Verbindung Karma-Yoga durch
«Arbeit» ganz abwegig; die Gîtâ versteht darunter jedes menschliche - und göttliche

- Tun und Wirken. Nach dem Vorgang seines Meisters vertritt Vivekananda
die Ansicht, daß alle Religionen die selbe Wahrheit verkünden ; dabei genügt schon
die Vergleichung von Buddhismus und Christentum, um einzusehen, daß dies ein
Irrtum ist. Die großen Religionen sind unverwechselbare Individualitäten, und sie
einander angleichen zu wollen, führt notwendig zu einer Verfälschung ihrer Lehren ;

so beruhen denn auch fast alle Zitate Vivekanandas aus der Bibel auf krassen
Mißverständnissen und dem Bestreben, Unvereinbares zu vereinen. E. Abegg



130 BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

Bendapudi Subbarao, Baroda through the Ages. (Being the Report of an Excavation
conducted in the Baroda Area 1951-1952.^.S. UniversityArchaeology Series No. i.
Faculty of Arts, Maharaja Sayajirao University ofBaroda 1953. 130 pages, xxi plates.

Die Kultur von Baroda läßt sich bis in die ältere Steinzeit verfolgen, und die
Anlage einer Stadt ist für den Beginn unserer Zeitrechnung bezeugt. Aus dieser Zeit
sind auch römische Töpferwaren sowie einheimische Nachahmungen solcher gefunden

worden. Aus dem 8. Jahrhundert stammen dann zahlreiche Jaina-Skulpturen, da

Ankottaka, wie die Stadt damals hieß, ein Zentrum der Shvetâmbaras war. Viele
dieser Kunstwerke wurden anläßlich des Einfalls von Alp Khan vergraben und sind
dadurch erhalten geblieben. Die Münzfunde beginnen mit der Kshatrapa-Zeit, und
unter den bei den jüngsten Ausgrabungen gefundenen Münzen ist besonders eine mit
dem Bild eines Flügelpferdes bemerkenswert, da der künftige Avatara Vishnus, Kalki,
mit einem solchen dargestellt wird ; daneben wurde noch ein Bhairava und ein Kârt-
tikeya gefunden. Stilistisch gehören diese Skulpturen zumeist der Câlukya-Periode
(10./13. Jahrhundert) an, wie sich aus den stratigraphischen Befunden ergibt. Eine

Sandsteinfigur aus derselben Zeit stellt zwei Apsarasen in der Tribhanga-Stellung dar,
eine andere wahrscheinlich Vishnu als Narasimha, eine weitere Varuna mit Treibhaken

und Schlinge, die schon im Rigveda ein Attribut dieses Gottes ist. - Ein Überblick

über die Geschichte Barodas seit den ältesten Zeiten beschließt die verdienstvolle

Publikation. Es werden darin Zeugnisse für den Einfluß der Maurya-Dynastie
aufgewiesen, zu denen auch Inschriften in alter Brâhmî gehören. Seit dem Beginn
des 2. Jahrhunderts v. Chr. stellen sich Zeichen griechischen Einflusses ein, wie er
auch durch den Periplus bezeugt ist, der von den Handelsbeziehungen des Vorderen
Orients mit Indien Kunde gibt. Auch auf dem Gebiete der Kunst lassen sich
griechisch-römische Einflüsse nachweisen, so in Tonsiegeln mit sich bäumenden Pferden
oder im Henkel einer Bronze-Amphora, die Eros darstellt, der mit einem Ruder

spielt, als Sohn Aphrodites, der meerentstiegenen Göttin. E. Abegg

Helmuth von Glasenapp, Buddhismus und Gottesidee - Die buddhistischen Lehren

von den überweltlichen Wesen und Mächten und ihre religionsgeschichtlichen
Parallelen. Akademie der Wissenschaften und der Literatur. Abhandlungen der gei-
stes- und sozialwissenschaftlichen Klasse, Jahrgang 1954, Nr. 8, 131 S. Verlag der
Akademie der Wissenschaften und der Literatur in Mainz. In Kommission bei Franz
Steiner Verlag GmbH., Wiesbaden.

Die Frage, ob der Buddhismus eine atheistische Religion sei, die für die
allgemeine Begriffsbestimmung der Religion von wesentlicher Bedeutung ist, wurde seit
seinem ersten Bekanntwerden immer wieder gestellt, und es hing ihre Beantwortung

weitgehend davon ab, auf welche Wesen die Bezeichnung Gott überhaupt zu-



BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS I3I
trifft. Die Untersuchung von Glasenapps, die diese Frage zum erstenmal in
umfassender Weise behandelt, beginnt denn auch mit einer Charakterisierung all der
Vorstellungen von überweltlichen Mächten, die als göttlich bezeichnet werden können,
um dann die gesamte buddhistische Überlieferung daraufhin zu prüfen, welche
derselben hier Gegenstand der Verehrung waren. Werden schon in den zahlreichen
Werken von Glasenapps auf dem Gebiete der indischen Religion und Philosophie
Ausblicke auf die Vorstellungen anderer Zeiten und Völker gegeben, so sind sie hier
zu einer allgemeinen Auswertung religionsgeschichtlicher Parallelen zusammengefaßt,

so daß diese Abhandlung weit über ihren nächsten Gegenstand hinaus einen
bedeutsamen Beitrag zur Religionswissenschaft darstellt.

Daß der Buddha an göttliche Wesen im Sinne der alten Naturreligion geglaubt
hat, wird aus dem Kanon reichlich belegt, wo sich auch zeigt, daß ihnen von seinen

Anhängern ein Kult ganz in den Formen der Volksreligion gewidmet wurde. Aber
ihre Macht beschränkt sich auf die Erfüllung naheliegender weltlicher Wünsche,
während die Funktion der Schöpfung und Lenkung der Welt ihnen nicht zukommt,
und noch viel weniger sind sie imstande, den Menschen Erlösung aus dem Kreislauf
der Geburten zu verleihen, dem sie ja selbst unterliegen. Daß der Buddhismus einen
obersten ewigen Weltschöpfer und -lenker ablehnen mußte, ergibt sich schon aus

seiner Lehre vom ewigen Wechsel und der Vergänglichkeit alles Gestalteten ; aber
auch noch andere Argumente werden gegen den Theismus erhoben, die in der
Untersuchung eingehende Erörterung finden, vor allem die Annahme der karmischen

Bedingtheit jedes Weltzustandes, die auf einen unendlichen Regreß führt und einen

Urschöpfer ausschließt.
An Stelle eines persönlichen Gottes ist im Buddhismus ein Weltgesetz moralischer

Vergeltung getreten, das automatisch wirkt und das Eingreifen einer göttlichen

Macht ausschließt ; aber es nimmt im Glauben des Buddha eine ähnliche
Stellung ein wie ein persönlicher Gott und ist wie dieser Objekt der Verehrung. Das

natürliche Bedürfnis nach einem solchen wurde dann aber, wie von Glasenapp schön

zeigt, durch die Steigerung der Gestalt des Buddha wenn nicht ins Göttliche, so

doch ins Übermenschliche befriedigt. Schon seine Mission als Weiterleuchter war
geeignet, diese Entwicklung zu fördern ; aber wenn ihm auch Allwissenheit
zugeschrieben wird, so bleibt ihm doch die Allmacht versagt, und ins Nirvana eingegangen,

vermag er seinem Verehrer keine Gnade zu erweisen und kann auch nicht
Gegenstand des Gebetes sein. So wird auch er nie ein Gottwesen im theistischen Sinne,
wenn auch seine Verehrung später ganz in den Formen des Götterkultes erfolgt.
Aber erst Buddhawesen des Mahâyâna wie Amitâbha sind dann wirkliche Götter
geworden, Nothelfer, welche die Menschen, die das Heil nicht aus eigener Kraft zu

gewinnen vermögen, dieses durch den Glauben an sie erreichen lassen. Aber auch
diesen überweltlichen Wesen wird keine weltschöpferische und weltlenkende
Macht zugeschrieben, außer dem Adibuddha, der dann ähnlich dem Brahma solche



132 BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

besitzt. Zu all diesen späteren Entwicklungen der Buddhavorstellung werden
lehrreiche Parallelen aus anderen Religionskreisen herangezogen.

Eine letzte überweltliche Macht, die von den Buddhisten verehrt wird und insofern

an die Stelle eines theistischen Gottes tritt, ist das Absolute, wie es die buddhistische

Metaphysik in verschiedenen Formen — als Nirvana, als die von allen empirischen

Bestimmungen freie «Leere» oder als reines Geistbewußtsein - lehrt. Was
aber dieses Absolute von rein philosophischen Konzeptionen scheidet, ist seine
unauflösliche Durchdringung mit der Idee der Erlösung des Kosmos ; darin liegt, wie
die Darlegungen von Glasenapps eindrücklich zeigen, die Besonderheit des Buddhismus

allen andern Religionen gegenüber. Es geht aus seinen reich dokumentierten
Untersuchungen mit aller Deutlichkeit hervor, daß dem Buddhaglauben trotz seiner

Leugnung eines theistischen Gottes der Charakter einer Religion durchaus
zuzuerkennen ist ; denn auch er erfüllt die menschliche Sehnsucht, zu einem Ideal der
Vollkommenheit aufzublicken und ihm seine Verehrung zu bezeigen, möge es nun die
ins Übermenschliche gesteigerte Gestalt des Buddha, das von ihm verkündete
Weltgesetz oder ein über allen wechselnden Gestaltungen stehendes Absolute sein. All
diesen Vorstellungen ist eines gemeinsam : daß sie den Charakter des Heiligen
haben, in dem alles religiöse Denken und Erleben gipfelt. E. Abegg

A. L. Basham, The Wonder that was India - A survey of the culture of the Indian
subcontinent before the coming of the Muslims. By A. L. Basham, Reader in the History
of India in the University of London. 568 pages, lxxxi plates; line drawings and

maps. Gr. 8TO London, Sidgwick and Jackson, 1954.

Der Titel könnte leicht den Verdacht erwecken, es handle sich hier um eines

jener Erzeugnisse des heute gelegentlich überbordenden Nationalismus, der die

Vergangenheit Indiens romantisch verklärt und alles Gute aus diesem Lande stammen
läßt. Ein Blick in das schöne, mit reichem und zum Teil noch wenig bekanntem
Bildmaterial geschmückte Buch belehrt indessen rasch darüber, daß dies nicht der
Fall ist, sondern daß eine durchaus objektive, wenngleich von warmer Anteilnahme

getragene Schilderung vorliegt. Sie hebt an mit einem kurzen Blick auf die
vorgeschichtlichen Völkerverhältnisse Vorderindiens und gibt eine knappe, aber alles

Wichtige umfassende Darstellung der Induskultur und ihrer Beziehungen zum
Westen, wobei auch die Frage des Verhältnisses der einwandernden Arier zum Indusvolk

gestreift wird. Mit den Anfängen geschichtlicher Überlieferung zur Zeit des

Buddha und der Maurya-Dynastie verbindet sich eine eingehende Darstellung der
Rechts- und Staatsverhältnisse dieser Zeit auf Grund des Kautilîya Arthashâstra. Es

schließt sich daran eine Betrachtung der gesellschaftlichen Verhältnisse sowie eine
solche des täglichen Lebens unter Beiziehung der bildenden Kunst, und überall kommen

auch inschriftliche Zeugnisse zum Wort. Einen breiten Raum nimmt naturge-



BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS I 3 3

maß die Darstellung der religiösen und philosophischen Entwicklungen ein, die
überall selbständige Beurteilung verrät. Der Behandlung der Kunst kommt das

sorgfältig ausgewählte Bildmaterial zustatten, so vor allem ausgezeichnete Reproduktionen
der Höhlenmalerei von Ajantâ. Die literargeschichtlichen Abschnitte geben

reichliche und glücklich gewählte Proben in genauer Übersetzung, wobei auch die
dravidische Dichtung Südindiens zu ihrem Rechte kommt. Die unvergänglichen
Schönheiten der epischen und dramatischen Dichtung und der tiefe Sinngehalt der
Spruchpoesie werden gebührend ins Licht gerückt, während die Künsteleien des

Kâvya-Stils mit Recht eine kritische Beurteilung erfahren. Überall wird auf
geschichtliche Beziehungen zum Westen Bezug genommen, so im Drama, der
Erzählungsliteratur, der Philosophie, wo der indische Einfluß auf die griechische wohl
etwas zu hoch veranschlagt wird. In der Astronomie wird westlicher Einfluß nicht
in Abrede gestellt, aber die Erfindung des Positionssystems und damit der Null wird
mit Recht als eine weltgeschichtliche Großtat des indischen Geistes gepriesen.

E. Abegg

Im Rascher-Verlag Zürich ist 19 5 2 ein Neudruck von Heinrich Zimmer, Maya - Der
indische Mythos, erschienen (Erstausgabe 1936, Deutsche Verlagsanstalt Stuttgart/
Berlin) sowie eine 2., überarbeitete Auflage von Paul Brunton, Das Überselbst

(vgl. die Besprechung der 1. Aufl. u. d. T. Die Weisheit des Überselbst in den Asiatischen

Studien 1950, S. 141).

W. Somerset Maugham, Ah King. Aus dem Englischen übertragen von Mimi Zoff.
334 S., 8°. Zürich, Rascher Verlag, 1953.

Somerset Maugham unternahm von Singapore aus eine Reise durch Borneo,
Indochina und Siam. Ein chinesischer Diener begleitete ihn, ein vortrefflicher Diener,
der wunderbar für ihn sorgte. Er hieß Ah King. Doch schien er merkwürdig
unbeteiligt. Lob berührte ihn ebensowenig wie Tadel. Als aber die Fahrt nach 6 Monaten
zu Ende ging und Herr und Diener sich trennten, da merkte Maugham, daß Ah King
weinte. « Und um dieser Tränen willen » nannte der Autor die 6 Erzählungen, die er
während der Fahrt durch die Malaiischen Staaten erfand, «Ah King».

Die Menschen, die uns in Maughams Novellenband begegnen, sind europäische
Männer und Frauen : Kolonialbeamte, Pflanzer, Missionare, Naturforscher Auch
ein Außenseiter und Tunichtgut befindet sich unter ihnen ; und der Autor hat diesen

«roten Ted» mit besonderer Liebe beschrieben. Die Eingeborenen erscheinen nur
an der Peripherie der Ereignisse.

Als Hintergrund zu den Schicksalen dieser Menschen ahnen wir den Dschungel,
sein Leben und Weben, seine Dunkelheit und sein Mysterium, seine Laute und
Geräusche und unzähligen Bewohner. Die knappen 3 Seiten, in denen Angus Munro,
der Kurator des Museums von Kuala Solor, berichtet, wie er sich einst im Dschun-



134 BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

gel verirrte, gehören zum Ergreifendsten des Buches. In seinen Worten erleben wir
die Angst vor dem Schicksal, dem Darya, seine Frau, die den Urwald ihrer Seele nicht
überwinden konnte, erliegt. - Zielsicher enthüllt Somerset Maugham das Geschehen,
und mit ökonomischer Virtuosität zeichnet er die Gestalten. Georgette Boner

Népal. Catalogue de la collection d'ethnographie népalaise du Musée d'Ethnographie de la
Ville de Genève, par Mme Marguerite Lobsiger-Dellenbach, directrice du Musée

et de l'Institut d'Ethnographie. 20 x 27 cm, 71 p., carte, bibliographie, xxxi pl.
h. t. Genève 1954.

Madame Marguerite Lobsiger-Dellenbach a eu la rare bonne fortune

d'accompagner au Nepal la mission suisse de l'Himalaya 1952, et - mettant à profit les

trois mois durant lesquels ses compagnons s'attaquèrent à l'Everest dont ils devaient

presque réussir à forcer les défenses -, elle a exploré méthodiquement la vallée de

Katmandu, dont elle a rapporté près de 400 objets qui figurent maintenant au Musée

d'Ethnographie de Genève. De cette collection, Mme L.-D. nous présente aujourd'hui

un catalogue minutieux, fort bien imprimé, pourvu d'une bibliographie et
d'une carte, et largement illustré de xxxi planches hors-texte où sont reproduites
les pièces essentielles.

Après un bref avant-propos de remerciements à ses collaborateurs, particulièrement

à Mme Melanie Stiassny, Mme L.-D. retrace, dans une courte introduction,
les conditions dans lesquelles les objets ont été acquis, et elle résume les quelques
données que l'on possède sur l'histoire, la légende, et la religion du Nepal1.

Le catalogue proprement dit est divisé en douze rubriques :

I. - Agriculture (n° 1 à 12).
II. - Vie domestique (n° 13 à 85), comprenant: le mobilier; la vaisselle, etc.

III. - Vêtements (n° 86 à 95).
IV. - Bijoux et parures (n° 96 à 159), auxquels il faut ajouter deux baquets d'or¬

fèvre (n° 158 et 159), et une statuette en laiton illustrant le port de certaines

parures décrites (n° 96).
V. - Jeux et jouets (n° 160 à 165).

VI. - Narguilés (n° 166 à 175).
VIL - Portage (n° 176 à 179).
VIII. - Instruments de musique (n° 180 à 190).

IX. - Objets de culte (n° 191a 244), comprenant : des statuettes en bois, métal ou

pierre ; des masques rituels ; des récipients à offrandes ; des lampes de

sanctuaire; un porte-missel, un encensoir, une cloche, un vajra, etc.

1. Signalons à ce propos une légère erreur, p. 6. Ce n'est pas en 1951 que Sylvain Lévi
a écrit la phrase citée, car il est mort en 1935; 1951 est la date de la réédition de Aux Indes -
Sanctuaires, par S.LÉvi et O.Monod-Brühl, publié pour la première fois en 1937.



BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS I3Ç

X. - Peinture (n° 245 à 254), comprenant d'une part des peintures sur papier,
d'autre part des bannières sur toile.

XL - Décoration architecturale (n° 2 55 à 267), généralement en bois sculpté, sauf
deux plaques en bronze et un fragment de relief en terre-cuite.

XII. - Divers (n° 268 à 284).

Pour chacun des objets figurant au catalogue sont indiqués, outre les numéros,
les transcriptions phonétiques des noms en Newari et en Nepâli ; la description ; les

dimensions; la provenance; et, s'il y a lieu, le mode d'emploi.
N'étant pas ethnologue, nous ne saurions — et nous nous en excusons — apprécier

à sa juste valeur l'ensemble d'outils, d'instruments et d'ustensiles qui se trouvent
ici réunis, mais il n'est pas besoin d'être spécialiste pour reconnaître la beauté et la

sobriété de lignes de certains objets mobiliers, tels, p.ex., que les vases de laiton
reproduits pl. II, ou encore le récipient de bois (n° 72, pl. III) servant de baratte ou
de réserve à huile, et évoquant la technique de la poterie.

Ce qui frappe le plus un esprit occidental, c'est - nous semble-t-il - la mentalité
profondément religieuse que dénotent un grand nombre de ces objets. Citons au
hasard le rouet (n° 13, pl.V) - dont le mouvement de rotation n'est pas sans

évoquer la course solaire -, décoré au milieu de son socle d'une divinité tenant deux
lotus, qui rappelle Sûrya, tandis qu'aux quatre angles figurent quatre lions,
vraisemblablement les gardiens du Sûrya-mandala ; ou bien encore, tel baquet d'orfèvre (n°
159, pl. VI), qui porte en relief toute une série de divinités. Si nous passons aux
bijoux, nous constatons que nombre d'entre eux ont conservé le nom (nepâli)
deDjanntra/Djentar(skt.yantra, diagramme magique), ou de TaiWo(duskt. TAY,

protéger), attestant ainsi leur fonction d'amulette ou de talisman (cf. n° 123, 126, 144a
147). Il n'est pas jusqu'aux jeux d'adultes qui ne reflètent cette préoccupation
religieuse, puisque l'un d'entre eux, le «jeu du serpent» (n° 163, pl.XII), orné de la

triade Visnu entre Brahmâ et Çiva, porte le nom (newari) de Baïkhonta Kasa ou
(nepâli) de Baikhonta Kella, nom à travers lequel on retrouve sans peine le skt. Vai-

kuntha-kelâ, «jeu du Vaikuntha (paradis de Visnu)».
Si, maintenant, nous passons aux objets de culte, et aux représentations sacrées,

trois points nous semblent particulièrement dignes d'attention :

1 ° L'intensité dramatique de certaines pièces ; nous songeons entre autres : d'une

part au masque de «Dakour Kali » (n° 209, pl. XIV), dont l'expression saisissante est
due à la division du visage en facettes aux angles accusés ; d'autre part et surtout à

l'extraordinaire récipient de terre cuite(n° 237, pl.XVII), pièce capitale de la

collection, figurant vraisemblablement Bhairava/Çiva, qui - par ses dimensions inusitées

(ht. 50 cm, diam. 49 cm), et par l'impression de puissance barbare qui s'en

dégage - n'est pas sans évoquer certaines œuvres du Mexique précolombien2 ;

2. Cp.p.ex. : P. Rivet et G.Freund, Mexique précolombien, Neuchâtel-Paris, 1954, pl.40.



I36 BÜCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

2° L'enchevêtrement des symboles, dû au syncrétisme tantrique, qui juxtapose
sur les mêmes objets des éléments hindous et bouddhiques (n° 217, pl. XX, p. ex.)
et rend parfois difficiles l'identification de certaines images (n° 199, pl. XXII ou 238,
pl.XXIII, p.ex.);

3° L'évolution locale des cultes, qui aboutit à des divergences entre l'interprétation

traditionnelle des icônes, et celle que Mme L.-D. a recueillie sur place.
Citons deux exemples particulièrement caractéristiques : a) le lutrin ou porte-missel
(n° 222, pl.XV) est décoré à sa partie supérieure d'une triade en laquelle le China
Lama (représentant du Dalai Lama au Nepal) voit, nous dit-on (p. 50) : « Avalokiteçvara,

Çâkyasingha Buddha et Çaraçoti Buddha, dieu de la sagesse ». Or si les deux
premiers noms correspondent bien aux identifications traditionnelles d'Avalokiteçvara
sous sa forme dite Sadaksarî3, et de Çâkyamuni, le troisième personnage n'est autre

que Manjuçrî sous sa forme Arapacana4, brandissant de la main droite le glaive et,
de la gauche, serrant contre son cœur le livre de la Sagesse Suprême (Prajnâpâra-
mitâ). L'appellation actuelle provient sans nul doute du fait que Manjuçrî, bodhisattva

de la sagesse, mais aussi de la parole (Manjughosa, Manjusvara, Vâgîçvara, etc.),
peut avoir pour parèdre la déesse de l'éloquence et de la parole, Vâgîçvarî/Sara-
svatî5 (hindi : Sarasuti) dont le nom lui a, ici, été dévolu. - b) la peinture n° 245, pl.
XII, est, nous dit-on (p. et;), 1'«illustration de la légende du prince hindou à qui
Vichnou, dans son avatar de sanglier, arrache les viscères au crépuscule pour accomplir

le désir du prince de ne mourir ni de jour, ni de nuit, ni de maladie». Or le

nom du personnage représenté, Norsingh6 (skt. Narasimha), et ses particularités
iconographiques prouvent qu'il s'agit d'une image de Visnu sous la forme de l'homme-
lion «étripant» l'impie Hiranyakaçipu - mais le dieu a, ici, été affublé d'une hure
de sanglier.

Les fragments de décoration architecturale susciteraient, eux aussi, de nombreuses
observations intéressantes. Nous nous en tiendrons à deux, au sujet desquelles nous

nous excusons auprès de Mme L.-D. de ne pas être tout-à-fait de son avis.

i°Ence qui concerne l'encadrement de petite fenêtre (n° 256, pl.XXVIII), nous

pensons que les divinités figurées sur les montants représentent les déesses fluviales
Yamunâ (sur la tortue) et Ganga (sur le makara), qui occupent souvent cette place
dans l'iconographie7. D'autre part, la présence, sur les chapiteaux de chacune des

colonnes, d'un éléphant enlaçant de sa trompe relevée une jarre renversée, permet

3. Sâdhanamâlâ, éd. B. Bhattacharyya, vol.I, Baroda, 1926, n° 6, 7, 11, 12.

4. Id.,n" ss, 56, 58, 6j.
j. A. Foucher, Etude sur l'iconographie bouddhique de l'Inde, II, Paris, 1905, pp. 48 et 89.
6. Ce nom ne figure pas au catalogue, mais sur l'étiquette qui commente la peinture, dans

la vitrine où elle est exposée.

7. Cf. p. ex. Brindavan C. Bhattacharya, Indian Images, I, «The Brahmanic Iconography»,

Calcutta-Simla, 1921, p.44-45.



BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS I37

de supposer que le personnage principal, encadré autrefois par l'arcature, devait
être Laksmî, figurée dans la scène bien connue de sa lustration par les éléphants
(gaja-laksmî)

2° Au sujet des groupes d'animaux fabuleux qui ornent le sommet de certaines

arcatures (n° 257, pl.XXIX, 259 et 260, pl.XXVII), nous ne croyons pas - sauf pour
l'arcature médiane du n° 257 — que l'animal central soit nécessairement un garuda.
Comme l'a si magistralement démontré Gisbert Combaz0, le masque apotropaïque
placé au sommet des embrasures de portes et de fenêtres, syncrétise des monstres

mythiques d'origines très diverses: Kîrtimukha, Râhu, Narasimha, Garuda, t'ao-t'ie,
etc., auxquels il emprunte certains caractères, sans pouvoir pour autant se laisser

identifier de manière précise à aucun d'entre eux. Quoi qu'il en soit, l'interprétation

népalaise du kîrtimukha-makara-torana telle qu'elle nous apparaît ici — avec son

masque de monstre agrémenté de mains, et ses makara divergents crachant des

pendeloques - appelle des comparaisons saisissantes et inattendues avec les motifs indo-
chinois et javanais10 beaucoup plus qu'avec ceux de l'Inde propre.

Avant de clore cette revue à la fois trop longue et trop brève, nous voudrions
nous acquitter d'un fort agréable devoir : féliciter chaleureusement Mme L.-D. pour
l'excellent travail qu'elle a fourni, aussi bien dans le choix judicieux des objets que
dans leur présentation. Elle nous permettra, en terminant, de formuler deux
souhaits : d'une part, que la sympathique et laborieuse équipe genevoise poursuive et

complète l'étude tant iconographique que philologique des documents exposés11;
d'autre part, que le public vienne de plus en plus nombreux admirer la collection
népalaise du Musée d'Ethnographie, et rendre ainsi hommage au bel effort accompli.

M. T. de Mallmann

P. Dr. Cyrillvon Korvin-Krasinski, Die tibetische Medizinphilosophie — Der Mensch
als Mikrokosmos. (Mainzer Studien zur Kultur- und Völkerkunde. Herausgeber A.
Friedrich. Bandi.) XL + 263 S., ^Tabellen. Groß-8°. Zürich, Origo Verlag, 1953.

Der Herausgeber weist in seinem Geleitwort auf die von der Mainzer
völkerkundlichen Schule auf breiter Basis durchgeführte kulturmorphologische Betrachtung

hin, deren Begründer Leo Frobenius war. Die geplante Studienreihe wird in

8. G.Jouveau-Dubreuil, Archéologie du Sud de l'Inde, II, «Iconographie», Paris, 1914,

p. 108-109.
9. «Masques et dragons en Asie », Mélanges chinois et bouddhiques, VII, Bruxelles 1945, pp.

37SS.; cf. également pp. 136SS., 2o8ss.
1 o. Il faut noter toutefois que, chez le makara népalais, la pendeloque n'est pas supportée

par la trompe, mais littéralement crachée par la gueule même de l'animal.
11. La place nous a, en effet, manqué, pour parler des manuscrits, et, surtout, de la longue

inscription commentant les épisodes figurés sur la peinture n° 2 54 (pl. XXV) ; ni les uns,
ni l'autre n'ont, croyons-nous, encore été sérieusement étudiés.



138 BÜCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

vielversprechender Weise eröffnet durch eine reich dokumentierte, in der
Zusammenfassung eines fast unübersehbaren Materials bewundernswerte Darstellung der

physiologischen und medizinischen Theorien des Lamaismus in ihrer engen
Verflechtung mit philosophischen und religiösen Lehren. Diese Tatsachen einer uralten
und weitverzweigten Überlieferung sind bis heute fast unbekannt geblieben und
beruhen neben tibetischen und mongolischen Blockdrucken größtenteils auf mündlicher

Tradition, die der Verfasser von dem Arzte Badmajeff, einem geborenen
Burjäten, übernahm. Die theoretischen Grundlagen der tibetischen Heilkunde leiten
sich aus Indien her, das ja auch sonst die Quelle des lamaistischen Schrifttums gewesen

ist. So wurden auch die Lehren der buddhistischen Medizin vom Lamaismus

aufgenommen und selbständig weitergebildet und gewannen hier den Charakter einer
geheimen Disziplin, die nur unmittelbar vom Meister auf den Schüler übertragen
wurde, und es macht deshalb den besonderen Wert des Werkes v. Korvin-Krasin-
skis aus, daß er aus solchen mündlichen Quellen schöpfen konnte.

Indischer Einfluß zeigt sich vor allem in der Lehre von den drei Humores (dhâtu),
die aber erst in Tibet ihre höchste spekulative Ausgestaltung erfahren hat. Es war
dem Verfasser von Anfang an klar, daß diese Klassifikation aller physiologischen
Vorgänge nicht reiner Empirie entstammt, sondern auf einer Dreiteilung des Seins

überhaupt beruht, die dann das ganze medizinische Denken durchdringt und gestaltet.

Mit der Lehre von den drei Humores verbindet sich dann die aus der Sânkhya-

Philosophie stammende Unterscheidung der drei Gunas oder Konstituenten der
Materie, wie dies schon in der indischen Medizin der Fall war, und zwar in der Weise,
daß dem dhâtu Wind (tibetisch chi) der Guna Sattva entspricht ; daraus erklärt sich,
daß er makrokosmisch die alldurchdringende Vernunft ist. Auch der zweite Grundstoff

der indischen Medizin, die Galle (tibetisch shara) beschränkt sich hier durchaus

nicht auf das physiologische Element, sondern vertritt die den Kosmos

durchdringende und bewegende Macht der Aktivität ; sie entspricht damit dem Guna

Rajas, der alle erregenden Elemente in der physischen und geistigen Welt umfaßt. Ihre
kosmische Entsprechung ist die Sonne als Spenderin aller Lebensenergien. Das dritte
Prinzip, dem Schleim der indischen Physiologie entsprechend, ist das Wasser (tibetisch

badgan), das dem Guna Tamas zugeordnet wird. Liegt schon in dieser

Gleichsetzung der Humores mit Elementen der Außenwelt eine bedeutsame Fortbildung
der indischen Lehre im Sinne einer mikro-makrokosmischen Identität vor, so geht
auch die Zuordnung der drei Prinzipien zu den verschiedenen Aggregatzuständen
der Materie den indischen Lehren gegenüber eigene Wege.

Mit der Dreiprinzipienlehre kombiniert sich nun diejenige von den acht
Seinsstufen. An die erste derselben, diejenige des physischen Nichts, reihen sich in streng
hierarchisch aufgebauter Ordnung die der thermischen Strahlen (Asura-Loka, Welt
der Dämonen), die der Körperwelt, symbolisiert durch die Nabe des Rades, die der
Pflanzen (der Pretawelt, der Region der Totengeister des Hinduismus entsprechend),



BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS I39

die der Tiere, Menschen und Geister (deva) und schließlich das Nirvana als höchstes

Prinzip. Neben diese Stufenreihe von Wesen tritt dann die Lehre von den fünf
Elementen, den fünf Charakteren, den Kardinalrichtungen und Jahreszeiten ; auch
die acht lamaistischen Kostbarkeiten — die Acht vertritt hier die Idee der Ganzheit,
die in der Medizinphilosophie eine bedeutsame Rolle spielt — und die sieben Juwelen

erfahren eine naturphilosophische Deutung, und dasselbe geschieht mit dem
buddhistischen Satz der zwölf Ursachen, die zu den Tierkreisbildern in Beziehung

gesetzt werden, wie dies auch die lamaistischen «Lebensräder» zeigen. Alle mikro-
und makrokosmischen Elemente, die das Sein konstituieren, werden in allen möglichen

Kombinationen betrachtet, so daß die Ineinssetzung von Mensch und Weltall,
die in Indien sich schon im Purusha-Hymnus des Rigveda ankündigt, hier in einer
Weise bis ins kleinste durchgeführt ist wie sonst nirgends. Natürlich werden diese

Identifikationen, die als mystisch-magische zu verstehen sind, vom Lamaismus in
den Dienst der praktischen Heilkunde gestellt, ausgehend von dem Gedanken, daß

Makrokosmos und Mikrokosmos aufeinander zu wirken vermögen, und all diese

verwickelten, schwer überschaubaren Gedanken werden vor uns entfaltet. Manche
derselben muten uns phantastisch an, viele aber weisen einen überraschenden Sinngehalt

auf und zeigen, in welche Tiefen ein solches Weltbild zu führen vermag, und es

erforderte wohl das Studium eines ganzen Lebens, all diese geheimnisvollen
Beziehungen auszuschöpfen. So bietet v. Krasinskis Werk wie kaum ein zweites einen
Einblick in die vom Lamaismus geleistete Gedankenarbeit. E. Abegg

Siegbert Hummel, Geschichte der tibetischen Kunst. 123 Seiten, 3 Farbtafeln, 124
Abbildungen, Zeichnungen im Text, Landkarte, 8°. Leipzig, O. Harrassowitz, 1953.

Der bisher noch unvollständige Überblick über die mannigfaltigen Formen
tibetischer Kunstwerke wie auch der Umstand, daß die Forschung auf diesem Gebiet
unter Benutzung oft schwer zugänglicher Werke der ungemein umfangreichen
einheimischen Literatur erfolgen muß, sind nur einige der Hindernisse, die sich dem
Abfassen einer Geschichte der tibetischen Kunst in den Weg stellen. Der Verfasser

obigen Werkes war sich dieser Schwierigkeiten vollaufbewußt, denn er stellt in seiner

Einleitung fest : «Es grenzt an Vermessenheit, schon jetzt unter dem Titel einer
Geschichte der tibetischen Kunst an die Öffentlichkeit zu treten. Die Zeit ist noch
nicht reif für solche Arbeit.» Daß er trotzdem das Wagnis eines solchen Versuches

einging und auch die Mühe einer Durcharbeitung des Großteils der auf diesem
Gebiet vorliegenden Publikationen nicht scheute, bleibt durchaus anerkennenswert.
Wie Hummel allerdings gleich einleitend mitteilt, stand ihm bei der Abfassung
seiner Arbeit Tuccis bedeutendes Werk Tibetan painted scrolls nicht zur Verfügung.
Eine neuverfaßte Geschichte der tibetischen Kunst jedoch, die das in diesem Werk
enthaltene umfangreiche Material nicht verwertet, kann nur ein Fragment bleiben,



140 BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

insbesondere dann, wenn trotz eines in mancher Hinsicht weitausholenden
Quellenstudiums einige andere wichtige Veröffentlichungen, wie Lessings Yung ho kung,

Gettys Gods of Northern Buddhism und Tuccis aufschlußreiche Arbeit über Mandatas

gleichfalls unberücksichtigt bleiben. Auch Bleichsteiners Gelbe Kirche, die bekannte
Arbeit Müllers über die Medizin-Buddhas und selbst die wenigstens in einigen Punkten

verwertbare Arbeit von Gordon hätten weiteres nützliches Material geboten1.
Hingegen finden wir ständig wiederkehrende Hinweise auf die vorhergehenden

Arbeiten des Verfassers, zumeist kürzere Abhandlungen, die innerhalb der letzten
Jahre erschienen. Die 112 Seiten Text enthalten nicht weniger als 116 derartige
Bezugnahmen auf eigene Veröffentlichungen (denen 79 Hinweise auf Werke anderer
Autoren gegenüberstehen). Auf die Anfechtbarkeit mehrerer dieser Abhandlungen
Hummels wurde bereits in einigen Besprechungen hingewiesen*. Trotzdem, so wie
in seinen früheren Abhandlungen, verläßt Hummel auch im Falle der vorliegenden
Arbeit den Boden wissenschaftlicher Realität und versucht, tiefere Gründe und
Zusammenhänge im Sinne seiner auf Seite 37 getroffenen Feststellung zu deuten: «Es
leuchtet ein, daß die Untersuchung der tibetischen Kunst eine ganz andere, nämlich
die intuitive Methode kontemplativer Betrachtung verlangt. Dann rücken uns die
Bildwerke in eine geistige Atmosphäre hintergründiger Bewirkung und eine
Ausstrahlung eines ganz individuellen Wesens, die uns das Richtige zumindest ahnen
läßt.» Es ist zweifellos anerkennenswert, daß der Autor neue Wege zu gehen
versucht, und die Ergebnisse, zu denen er auf diese Weise gelangt, sind in mancher
Hinsicht nicht uninteressant. Es handelt sich hierbei allerdings um rein subjektive
Eindrücke, die jedoch - worauf auch Tucci schon aufmerksam machte - mit den
bestehenden tibetischen Auffassungen kaum in Einklang zu bringen sind.

Die umstrittenen vorhergehenden Veröffentlichungen Hummels werden in weitem

Maße zur Grundlage der vorliegenden Arbeit genommen, die daher auf höchst
unsicherem Boden aufgebaut erscheint. Wenn nun seitens der Herausgeber über den
Verfasser und sein Werk am Umschlag mitgeteilt wird: «... er zeigt dabei die

1. G.Tucci: Tibetan painted scrolls. Roma 1949, 2 Bände Text mit XXIV4-798 Seiten, 1

Portfolio mit 2 56 Tafeln. - F. D. Lessing : Yung ho kung. An iconography of the Lamaist cathedral

in Peking. Bd.I. Stockholm 1942. xvm + 179 Seiten, 33 Abbildungen. - A. Getty: The gods of
Northern Buddhism. Oxford 1928, LH+ 220 Seiten, 67 Abbildungen. — G.Tucci: Teoria e pratica

del mandala, con particolare riguardo alla moderna psicologia del profondo. Coli. «Psiche e

coscienza», Roma 1949, 140 Seiten, 4 Abbildungen. - R. Bleichsteiner : Die Gelbe Kirche. Wien
'937> 272 Seiten, 83 Abbildungen. - F. G. R. Müller : Die Krankheits- und Heilgottheiten des

Lamaismus. «Anthropos», Bd.XXII, Mödling bei Wien 1927, S.956—991. — A.K.Gordon:
The iconography of Tibetan Lamaism. NewYork 1939, xxi + 129 Seiten, 74 Zeichnungen, 48
Tafeln.

2. Artibus Asiae, Bd.XII, 1950, S.312-313; Besprechungen 1726-1728 in der Bibliographie

Bouddhique, Bd.XXI-XXIII, Paris 1952.



BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS 14I

Wege zum Verständnis einer anfangs fremdartig und seltsam anmutenden Welt von
erstaunlicher Vielfalt und Vitalität», so muß hierzu festgestellt werden, daß eine so

problematische Arbeit wohl kaum als eine geeignete Einführung in das schwierige
Gebiet der tibetischen Kunstgeschichte dienen kann. Es ist bedauerlich, daß der
Verfasser seinen Fleiß und seine Energie nicht einem fruchtbareren Feld zuwendet,
wie z. B. einer Bearbeitung des Materials, das die Tibet-Sammlung des von ihm geleiteten

Museums bietet. Aus früheren Mitteilungen Hummels können wir entnehmen,
daß es sich hierbei allem Anschein nach um eine bedeutende Sammlung handelt, und
ihre Auswertung wäre daher sehr begrüßenswert. Als Vorbild könnte hierbei die
aufschlußreiche Arbeit von Pott über die Tibet-Sammlung des Rijkmuseums voor
Volkenkunde in Leiden dienen3.

Hummels Werk ist durch 124 Abbildungen illustriert, die größtenteils aus
altbekannten Werken übernommen wurden. Die beigeschlossene Landkarte ist in
gleicher Weise zu beurteilen wie eine ähnliche Karte des Verfassers, deren Besprechung

unter Nr. 787 der Bibliographie Bouddhique, Bd. XXI-XXIII, zu finden ist.
Abschließend kann daher nur der Satz wiederholt werden, mit dem Hummel sein Werk
einleitet: «Uns fehlt heute noch immer eine tibetische Kunstgeschichte.»

R. de Nebesky-Wojkowitz

Herbert Franke, Sinologie. Wissenschaftliche Forschungsberichte, geisteswissenschaftliche

Reihe, hg. von Prof. Dr. K. Hönn, Band 19 : Orientalistik I.Teil. 216 S.,
Gr.-8°. Bern, A.Francke, 1953.

Das Verdienst der geisteswissenschaftlichen Reihe der «Wissenschaftlichen

Forschungsberichte», ihres Initianten und Herausgebers K.Hönn und ihres Verlags
A. Francke zeigt sich bei einem so vielfältigen und umfänglichen Fachgebiet wie dem
der Sinologie besonders deutlich : wenn es jedem Fachmann, ja jedem an einem
Fachgebiet interessierten Laien willkommen sein muß, in diesen «Forschungsberichten »

eine Zusammenstellung und berufene Würdigung aller wichtigeren Publikationen
auf einem Fachgebiet, die während der letzten Kriegs- und Nachkriegszeit, d. h. von
1939 bis 1949, oft aber, wie im vorliegenden Band, noch einige Jahre früher, in den
verschiedensten Ländern und Sprachen erschienen sind, in die Hand zu bekommen,
so gilt das für die Sinologie erst recht. Dieser Band zeigt es auch gerade wieder, daß

«Sinologie» immer mehr zu einem Sammelbegriff wird für die mannigfaltigsten
Wissenschaften, die, wenngleich auf die chinesische Welt beschränkt, von einem
einzelnen Gelehrten niemals mehr gesamthaft beherrscht werden können. Die
Mannigfaltigkeit, ja Universalität der «Sinologie» kommt schon im Inhaltsverzeichnis

zum Ausdruck, und zwar nicht nur in den Titeln des besonders mannigfaltigen letz-

3. P. H. Pott : Introduction to the Tibetan Collection of the National Museum ofEthnology, Leiden.

Leiden 1951, 184 Seiten, 32 Abbildungen.



142 BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

ten Kapitels: «Naturwissenschaft, Technik, Materielle Kultur», und seiner neun
Teile : « 1. Astronomie, Kalenderwesen, Meteorologie — 2. Geographie - 3. Medizin

und Arzneikunde - 4. Mathematik ...» usw., sondern auch schon in den Titeln
der vorangehenden, oft noch stark unterteilten Hauptkapitel : «SpracheundSchrift»,
«Philosophie und klassisches Schrifttum», «Religion, Brauchtum, Folklore»,
«Geschichte», «Recht», «Literatur» und «Kunst».

Der Herausgeber und der Verlag haben das Glück gehabt, in Herbert Franke
einen besonders gewandten Fachmann zu finden, der auch allen den so verschiedenartigen

sinologischen Wissensgebieten ziemlich gleichermaßen gerecht zu werden
verstand. Hie und da sind ihm zwar auch Irrtümer oder Ungenauigkeiten unterlaufen,

aber wohl meistens nur geringfügige. Unter den Irrtümern, die mir aufgefallen
sind, scheint mir nur einer der Erwähnung wert : Feng Yu-lan's Buch A Short History
of Chinese Philosophy ist (im Unterschied zu seinem größeren, aber älteren Werk A

History ofChinese Philosophy) nicht, wie Franke (S. 69) sagt, von Bodde übersetzt,
sondern vom Verfasser selbst englisch geschrieben (und von Bodde als Herausgeber nur
sprachlich poliert) worden, was insofern wichtig ist, als der bedeutende chinesische

Philosophie-Historiker auf diese Weise im genannten Buch selbst die volle
Verantwortung übernimmt für die englischen Ausdrücke, in die er die Ausdrücke und
Begriffe der chinesischen Philosophie umsetzt - um nicht zu sagen : übersetzt. Manchmal

hätte Franke auf Anfänger in der Sinologie und auf Angehörige von Fachgebieten,

die sich - wie die Religionswissenschaft und die allgemeine Philosophie - mit
der Sinologie überschneiden, mehr Rücksicht nehmen können ; so lassen sich wohl
nur Eingeweihte von dem Satz : «Über Hsün-tzu liegt so gut wie keine Arbeit in
europäischen Sprachen vor» (S. 76) nicht beirren, während mit einer kleinen Einfügung:

«in der Berichtsperiode», oder noch besser: «seit H.H.Dubs' Büchern»,
obgleich diese schon 1927 und 1928 erschienen sind, mit einer bibliographischen
Anmerkung, auch anderen geholfen gewesen wäre. Aus einer ähnlichen Rücksicht
wäre es angebracht gewesen, im Verzeichnis der Zeitschriften, auf die mit Abkürzungen

verwiesen wird, auch den Ort und die Zeit des Erscheinens dieser Zeitschriften

anzugeben, sind doch deren mehrere, z. T. nach einem ziemlich kurzen Leben,
während der Berichtsperiode eingegangen.

Nach solchen kleinen Vorbehalten möchte ich betonen, daß wir in Frankes Band

eine bedeutende Gelehrtenarbeit vor uns haben. Als besonders verdienstvoll daran

ist zu betrachten, daß der Verfasser auch möglichst alle wichtigeren chinesischen
und japanischen Publikationen aufdem sinologischen Gebiet aus der Berichtsperiode
aufführt und verwertet. Wenn dieser «Forschungsbericht» gewissermaßen das große
bibliographische Werk Bibliotheca Sinica von H. Cordier fortsetzt - zwar nur für
einen begrenzten Zeitraum, dabei eine Lücke lassend vom Anfang der zwanziger bis

etwa zur Mitte der dreißiger Jahre und ohne Cordiers unterschiedsloses Streben
nach Vollständigkeit der bibliographischen Registrierung im Rahmen der abendlän-



BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS 143

dischen Sinologie -, so gewinnt er doch durch diese Berücksichtigung chinesischer
und japanischer Forschungsarbeiten sowie dadurch, daß sich der Verfasser selbst um
eine, obgleichnurkurze, zusammenhängende Darstellung, DiskussionundWürdigung
der verschiedenen sinologischen Wissensgebietebemüht, einenhöherenWertals
Cordiers rein bibliographisches Werk. Dieser «Forschungsbericht » ist ein unentbehrliches

Handbuch für jedermann, der sich irgendwie mit Sinologie befaßt, und es ist
schon heute zu wünschen, daß er auch einmal fortgesetzt werde. E. H. v. Tscharner

Howard S. Galt, A History of Chinese Educational Institutions. Vol.1. To the End of
the Five Dynasties (a. d. 960). x + 400 pp. London, Arthur Probsthain, 1951.

Garder jalousement le monopole de l'éducation pour soi et pour la classe

dominante, tout en se réclamant du caractère œcuménique et démocratique de

l'enseignement, et dominer par ce moyen les âmes de la naissance jusqu'à la mort, voilà
l'un des secrets de la pérennité du Confucianisme. Une histoire de l'éducation en
Chine, capable de montrer comment cet exploit unique dans l'histoire fut accompli,
intéresserait par conséquent tout le monde et ses leçons seraient avidement accueillies

par l'homme politique aussi bien que par le sociologue, sans parler des

pédagogues ou des sinologues. On ouvre donc cette publication posthume, subventionnée

par le Harvard-Yenching Institute, dans l'attente d'y trouver une documentation

et des renseignements dépassant de loin l'Essai sur l'histoire de l'instruction
publique en Chine (1847), d'autant plus que depuis la parution de ce livre, où Biot
traduisit des extraits de l'encyclopédie Wen-hien t'ong-k'ao, la sinologie a fait quelques
progrès.

Hélas la déception est grande. Ressasser pour la millième fois - et sans critique —

les titres de la littérature classique (sous le titre «Sources», pp. 1-47), paraît
inutile ; écrire des chapitres sur «Les origines de l'éducation dans la période préhistorique»

(pp. 48-59), ou sur «L'éducation pendant la période des Tcheou Occidentaux

» (pp. 60-74), est à la f°is naïf et téméraire. La même remarque est valable pour
le chapitre volumineux qui prétend traiter de l'éducation sous les Tcheou
historiques et donne, en fait, les principes moraux des Classiques (pp. 75—186).

L'auteur, un missionnaire américain, a malheureusement eu une foi illimitée
dans ses sources, dont il traduit bravement les constructions idéales, d'un archaïsme

utopique transparent. Quelquefois il dépasse même d'une manière touchante leur
fausse ingénuité : «In the social structure of China there has never been a caste
system, nor a permanent demarcation of social classes. there never was a distinctly
peasant class and there is no Chinese term which clearly translates the word .peas¬
ant'» (p. m). Espérons qu'avant de recopier ce «statement», les compilateurs
pressés continueront la lecture. Car à la même page ils trouveront à leur plus grand
étonnement une phrase qui dit juste le contraire : «But the conventional division of



144 BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

the social order into four groups, already referred to (scholars, farmers, labourers,
and merchants), was current in Chinese thought and literature ...»

Il y a d'autres sujets d'étonnement. D'abord, on s'étonne qu'une époque
d'incessantes invasions, de guerres, de famines, comme celle entre les Han et les T'ang,
ait trouvé suffisamment de loisirs pour l'éducation; mais on est encore plus surpris
que cette éducation soit susceptible de fournir la matière de tout un chapitre (pp.
270-313) - et sans qu'on y parle du Bouddhisme ni de l'enseignement traditionnel
des maîtres du Confucianisme. Ou, dans le chapitre consacré à l'éducation sous les

Han (pp. 197-269), pourquoi le même terme (hiang, le canton rural) est différemment

traduit par «department» (p. 162), «commune» (p. 163), «district» (p. 206)
et «town» (p. 227) Pourquoi le système kieou-p'in tchong-tcheng — choix des

fonctionnaires par protection et patronage pendant le moyen âge -, objet de maintes

attaques dans le temps et de quelques études modernes, est décrit par l'auteur de la
manière suivante : « Character and ability, as measured by general reputation and

experience, were the standards of selection» (p. 311). Mais l'étonnement atteint la

stupéfaction, lorsqu'on voit l'auteur découvrir des traits démocratiques dans le
système éternellement décrié de la recommandation. On ne comprendra rien de
l'éducation chinoise traditionnelle avant d'avoir une idée suffisamment claire du rapport
entre les systèmes de la recommandation (droit exclusif des privilégiés) et des

examens tant célébrés (droit presque exclusif, mais tout de même limitédes privilégiés).
On ne fera peut-être pas grief à l'auteur d'avoir ignoré Le Traité des Examens,

traduit par R.des Rotours en 1932 ; il est moins pardonnable d'adopter en 1950
l'encyclopédie T'ou-chou tsi-tch'eng comme base de recherches, sans remonter aux
sources originales. Les traductions m'ont semblé passablement sûres dans l'ensemble;

on trouve cependant des passages où une interprétation insuffisante altère le

sens du texte original. On fera donc bien de ne pas se fier sans examen aux
renseignements contenus dans ce volume. Pour illustrer cet avertissement, il suffira
de confronter deux traductions différentes d'un même passage (San-kouo-tche,

chapitre 13):
Between the years 227 and 237 there were many disturbances. The hearts of men shirked

responsibility and were averse to learning, although they entered the university. There were
in the university one thousand or more students but the doctors were remiss and did not
teach the students. The students also shirked their responsibilities and had no mind for study.
If they came in the winter they left in the spring - year after year it was thus. (Gait, pp. 277-
278).

During the T'ai-ho (227-233 A. D.) and Ch'ing-lung(233-237) periods, there was trouble
both in the metropolis and in the provinces and everyone thought of seeking refuge (in the

T'ai-hsüeh). Many who were by nature unsuited to study sought to enter the T'ai-hsüeh, so

that it contained some thousand pupils. The po-shih were generally crude and coarse, not fit
to teach pupils. The pupils themselves, who had matriculated for the sake of evading the

corvée, could not attain to learning at all : they came in winter and departed in spring, year



BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS IA.C

after year. (A.Fang, The Chronicle of the Three Kingdoms, p. 170. Les corvées avaient lieu en
hiver.)

Inutile d'ajouter que c'est la deuxième traduction qui est exacte. Etienne Balazs

Edward A.Kracke, Jr., Civii Service in Early Sung China, 960-106J, with particular

emphasis on the development of controlled sponsorship to foster administrative

responsibility. (Harvard-Yenching Institute Monograph Series, 13). xv + 262 pp.
Cambridge, Mass., 1953.

Partant de l'idée très juste que la Chine, en tant qu'exemple du managerial state

mis en pratique, mérite aujourd'hui notre intérêt particulier, M. E. A. Kracke,
Professeur à l'Université de Chicago, s'est proposé d'étudier le fonctionnement du
système bureaucratique à l'époque des Song, dynastie sous laquelle ce système gouvernemental

a déjà atteint une maturité substantielle (p.vm et 5). Le choix des Song comme
témoin du développement du gouvernement chinois est fort à propos pour
différentes raisons dont les principales sont le caractère civil prononcé de l'administration,

la durée des institutions gouvernementales, restées valables sans grands changements

jusqu'en 1912, et la richesse des sources de cette époque relativement
récente.

Pionnier prudent, l'auteur s'est sagement imposé une limitation - c'est peut-
être le secret de sa réussite magnifique -, en réduisant ce vaste champs de prospection

à une période circonscrite et à une question nettement définie : l'étude
présente est consacrée à la période formative des institutions Song (avant les réformes
des novateurs) et, plus particulièrement, à la recommandation à la fonction publique
sous garantie, une des solutions les plus originales de l'éternel problème du choix
des élites.

Les premiers cinq chapitres nous familiarisent avec les conditions fondamentales
du gouvernement de l'Etat confucianiste où la philosophie politique des dirigeants
l'emporte sur la spécialisation technique des administrateurs et où la vénalité et la

corruption des fonctionnaires sont des tares congénitales du régime. Tous les
problèmes de la théorie et de la pratique administratives y passent revue : l'accès à la

fonction publique et les défauts des systèmes alternatifs de la recommandation, de
la «protection» (privilège héréditaire du mandarinat) et des examens; le conflit
constant (et, pratiquement, la compromission) du principe d'une loi objective mais

rigide et du principe confucianiste, moins abstrait, plus nuancé, plus souple, mais
aussi entaché d'une subjectivité intéressée, de la confiance dans les qualités de la

personne humaine ; la contradiction toujours renouvelée entre le désir de maintenir
les privilèges et la nécessité d'une administration efficace, entre les critères objectifs

et subjectifs des aptitudes du personnel, etc. Les chapitres II et III, aperçu
historique des forces qui ont formé l'Etat des Song (pp. 8-27) et description de la



146 BÜCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

structure gouvernementale (pp. 28—54), mérite d'être particulièrement relevés, car
ils offrent un résumé excellent de l'époque même à ceux qui portent moins
d'intérêt aux problèmes spécifiques du fonctionnarisme. Tout le monde saura gré à l'auteur

pour la clarté de son exposé, la rigueur de sa méthode et la simplicité intelligente

avec laquelle il rend compréhensible une mécanique souvent fort complexe.
(Cf. par exemple la distinction nette entre fonctions titulaires, fonctions effectives

et fonctions honoraires, p. 78 et suiv.)
La deuxième partie du livre étudie les buts, la procédure et la politique de ce que

M.Kracke appelle «controlled sponsorship». Le terme anglais n'exprime peut-être
pas assez le rapport et le climat des éléments constitutifs de cette curieuse institution

: censée recommander au gouvernement des hommes capables pour remplir des

fonctions publiques, la recommandation officielle (ou patronage) était à la fois un
privilège et une servitude, la garantie légale tenant et le patron (le garant) et le protégé
(le candidat) sous la coupe de la responsabilité collective. C'est à mon avis ici, dans le
contrôle mutuel des fonctionnaires, la surveillance solidaire et la contre-assurance à

chaque échelon de la hiérarchie, qu'il faudrait chercher la dernière raison du
système de la recommandation. Autrefois incarnation de l'idée du protectionnisme,
des privilèges et de la partialité, et comme telle nettement opposée aux examens

plus ouverts et plus objectifs, la recommandation est en train de devenir au début
des Song, sous une forme légalisée et démocratisée, le complément des examens.

Si le système des examens, cette avenue du pouvoir, est loin d'être exempt des

pressions des puissants, le patronage, lui, favorise la flagornerie et le népotisme et
encourage la formation de factions (pp. 114, 126-130, 140, 142, 187). Cependant,
effet curieux du mécanisme, en fractionnant la puissance des pouvoirs établis et en
créant une multiplicité de clientèles, la recommandation semble avoir contrecarré
le monopole du pouvoir d'un seul parti. Inéluctablement englués dans les mailles
de la responsabilité collective, le patron était responsable de la conduite (passée et
future) de son protégé, tandis que le candidat était souvent entraîné dans la chute
de celui qui l'avait recommandé. L'analyse pénétrante de ce système inextricable
d'obligations morales et de sanctions pénales engage M. Kracke à faire quelques

remarques judicieuses sur le droit chinois (p. 168 et suiv.).
Ces quelques thèmes n'épuisent cependant point la richesse de ce livre. On n'a

pas besoin d'être sinologue - il suffit d'être un lecteur attentif - pour y trouver
mainte occasion de méditer sur les aspects pleins d'actualité d'une société
bureaucratique. En même temps, grâce à une liste des fonctions (pp. 229-235), une
copieuse bibliographie (237-249) et un index, l'ouvrage sera un indispensable instrument

de travail pour tous ceux - et leur nombre va en augmentant - qui s'intéressent
à une question quelconque touchant l'histoire des Song.

M. Kracke nous instruit sans prétentions, sans verbiage, sans commentaires superflus

et sans montrer la sueur que ses efforts lui ont coûtée, d'une manière directe et



BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS 147

considérant ses lecteurs comme des adultes. Je m'en voudrais de ne pas le féliciter
pour des qualités si rares et si agréables. Etienne Balazs

Ethnographische Beiträge aus der Ch'inghai-Provinz (China), zusammengestellt von
Ch'inghai-Missionaren anläßlich des 75jährigen Bestehens der Gesellschaft des
Göttlichen Wortes. Museum of Oriental Ethnology, Folklore Studies, Supplement Nr. 1.

The Catholic University of Peking, 1952. Printed in Japan.

Zur Feier des 75jährigen Bestehens der Gesellschaft des Göttlichen Wortes (So-
cietas Verbi Divini) hat das Museum of Oriental Ethnology, nun in Tokyo, einen

Supplementband zu seinen Folklore Studies erscheinen lassen. Die Ethnographischen

Beiträge aus der Provinz Ch'inghai bilden einen stattlichen Band von über 350 Seiten,
in welchem acht Autoren mit insgesamt elf Aufsätzen vertreten sind.

Bei allen Beiträgen handelt es sich um Material aus erster Hand. Ein Teil der
Beobachtungen stammt aus den letzten Jahren bis zur Übernahme der Regierung durch
die Kommunisten. So hat z.B. Pater P. Cwik («Die Völkische Eigenheit der
Mohammedaner») Bevölkerungsstatistiken aus dem Jahre 1950 mit verwendet. In manchen

Punkten ergänzt sich die vorliegende Sammlung mit der soeben erschienenen

Monographie von Pater Louis M. J. Schräm C.I.C.M., The Monguors of the Kansu-Ti-
betan Frontier (The American Philosophical Society, Philadelphia 1954), welche die
Verhältnisse der späteren Provinz Ch'inghai aus den Jahren 1911-1922 zum Hintergrund

hat, als das Gebiet noch einen Teil der Provinz Kansu bildete. Heute gehört
die Provinz Ch'inghai zur Verwaltungszone Nord-West, mit einem großen autonomen

Bezirk der Tibeter im Südwesten und drei kleineren autonomen Gebieten im
Osten, davon zwei für Tibeter und eines für Kazak1.

Es handelt sich bei der Provinz Ch'inghai um ein Gebiet, in welchem verschiedene

Völker und Kulturen aufeinander treffen, sich gegenseitig durchdringen und
beeinflussen. Vielfach gehen sie auch durch Zwischenheirat und Anpassung völlig
ineinander über. Es finden sich also neben Chinesen die Tibeter, bei denen man die

1. Nach Pater Cwik, S. 325, hat die neue Regierung bei Kontrolle der Bevölkerung die

Angabe der Zugehörigkeit zu einem bestimmten Volksstamm und einer bestimmten Religion
verlangt. Dadurch sind die Resultate bedeutend zuverlässiger als früher geworden. In der
Provinzialregierung von Ch'inghai haben sechs Völkerschaften ihre Vertreter: Chinesen,
Tibeter, Mohammedaner, Mongolen, Tujen (Monguor) und Salären. Bei einer Gesamtbevölkerung

von 1 251 000 ist die Zusammensetzung (nach Ch'inghai jih-pao, Januar und Februar

19 co) wie folgt : Chinesen 47 %, Tibeter 33%, Mohammedaner 12%, Tujen 6 %, Mongolen
2-3 %. Die Salären sind hier wohl unter den Mohammedanern mit inbegriffen. Es ist auffällig,

daß bei dieser Aufstellung aus dem Jahre 1950 noch nicht die Rede von den Kazak ist,
die doch inzwischen sogar eine autonome Regierung erhalten haben. Sie müssen also erst in
den letzten Jahren aus der Provinz Sinkiang herübergekommen sein, wo sie seit langem einen

unruhigen Bestandteil der Bevölkerung bildeten.



148 BÜCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

seßhaften von den Nomaden zu unterscheiden hat, Mongolen und Stämme türkischer
Abkunft (Salären), die Moslim, Nachkommen arabischer Kaufleute und Soldaten

von der T'ang-Zeit an, endlich die Monguor oder Tujen, die sich aus mongolischen
und türkischen Elementen zur Yüan-Zeit gebildet haben. In keineswegs einheitlicher

Weise sind die Sprachen verteilt. Unter den Moslim, die vorwiegend chinesisch

sprechen, finden sich auch solche mit türkischen Sprachen. Es gibt tibetanisch
sprechende Mongolen und Tujen. Ähnlich sind die Verhältnisse in bezug auf die
Religion. Die Tibeter gehören zum größten Teil der reformierten gelben Sekte des

Lamaismus an, im Süden der Provinz finden sich Anhänger der roten Sekte und
Vertreter der alten prälamaistischen Bon-Religion. Ein Teil der seßhaften Tibeter ist zu
Mohammedanern geworden; Pater Schräm erwähnt mongolische Gruppen, die
tibetanisch sprechen und zum Islam bekehrt wurden Die Geschichte der
Chinesen reicht nach ihrer Überlieferung in Ch'inghai etwa dreihundert Jahre
zurück. Die Vorfahren sollen aus Kiangsu gekommen sein, manche Familien geben

Nanking an.
Die Beiträge verteilen sich auf die verschiedenen Bevölkerungsgruppen, doch

erfahren chinesische Sitten die ausführlichste Behandlung. Von einem Stamm
tibetischer Zeltnomaden, den Chiamri, berichtet P.Eichinger in: «Fellbearbeitung
bei den Chiamri-Zelthirten». Der Verfasser hat sich bei ihnen am Südufer des

Kokonor eine Zeitlang aufgehalten und bringt viele Einzelheiten (so z. B. über die
Herstellung der Milchprodukte), die nur durch sorgsamste und liebevolle Beobachtung

gewonnen werden konnten. Eine Reihe von Photographien illustrieren diesen

Beitrag.

Eine Sammlung von Hochzeitsliedern der Tujen (Monguor) wird von P. Schröder

geboten. Die zwölf Lieder sind in Umschrift (de Smedt-Mostaert), in wörtlicher

Übersetzung und in sinngemäßer Übertragung gegeben. Jedes Lied wird durch

Anmerkungen erläutert.
Einen weiteren Beitrag zur Folklore der Provinz Ch'inghai bilden die Shao-Nien-

Lieder aus der Sammlung von P. Trippner. Die Shao-Nien sind eine Art Berglieder,
typisch für ein Grenzgebiet, in dem sie bei Sängerfesten und auf dem Felde von den

jungen Leuten beiderlei Geschlechts gesungen werden. Die Texte sind vielfach mit
Ortsdialekt untermischt. Die sechzig Lieder erscheinen chinesisch, mit Übersetzung
und Anmerkungen. Die Melodien sind in einem Anhang behandelt.

In « Die völkische Eigenheit der Mohammedanervon Ch'inghai » gelingt es P. Cwik
in hervorragender Weise, das Bild dieser Bevölkerungsgruppe zu zeichnen. In seinen

Cultural Relations of the Kansu-Tibetan Border, 1939, bringt Robert Ekvall das

Verhältnis der Mohammedaner zu den Chinesen auf die Formel : «Segregation and

hostility». P. Cwik beschreibt die Mohammedaner in ihrem Verhältnis zur Familie,

zur Religion und zum Staat und gewinnt daraus eine Erklärung für ihre Stärke, mit
der sie in bitteren Kämpfen immer wieder die Führung in der Provinz behaupteten.



BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS I49

In «Tiere im Volksleben» unterrichten P.Frick und P.Eichinger gemeinsam
über Vorstellungen und Glauben der Nomaden und Ackerbauer über ihre Nutztiere.
Ferner werden die angeblich magischen Kräfte einzelner Tiere erörtert, sowie die
Verwendung von Medizinen tierischer Herkunft. Die Verfasser bringen auch einige
Tiergeschichten, doch sind Tiersagen leider einer besonderen Abhandlung vorbehalten

geblieben.
«Der Kaiser im Volksdenken» von P.Kube bringt die Geschichte eines von der

Ko-Lao-Hui nach dem Sturz der Manchu aufgestellten Kronprätendenten, der noch

1950 im Alter von 64 Jahren seinen Beruf als Lehrer in seinem Heimatdorf ausübte.

Dort war er allgemein als «der kleine Kaiser» bekannt. Die zweite Erzählung, die

erklärt, warum die Familien Chiang und Fan denselben Begräbnisplatz haben - sie

stammt aus dem Ende der Mingzeit -, ist in ähnlicher Form bei Eberhard, Typen
chinesischer Volksmärchen, S. 229, angeführt.

Ein erschütterndes Bild von dem Kampf um das Kind gibt P. Eichinger in
«Kinderlosigkeit und ihre Bekämpfung in der Volksmedizin». Der Aufsatz enthält eine
Fülle von Einzelheiten, die nur durch intimste Einblicke in Leben und Brauchtum
der Chinesen, Mohammedaner und Tibeter gewonnen werden konnte. Es ist unmöglich,

hier auch nur anzudeuten, was von den Frauen und Familien an Medizinen und
magischen Mitteln alles in Anwendung gebracht wird.

Mit rein chinesischem Brauchtum beschäftigen sich die Aufsätze von P.Frick
über Hochzeitssitten und die Lohnverhältnisse der Landarbeiterinnen. Das Material
für beide Aufsätze wurde in einem Dorf, 20 km westlich von Hsining, gewonnen. Es

leben dort 1 20 chinesische Familien, deren Vorfahren vor ca. 200 Jahren aus Nanking

gekommen sein sollen. Die «Hochzeitssitten», auf 100 Seiten mit Abbildungen,

geben in größter Ausführlichkeit eine Beschreibung sämtlicher Bräuche von
der Verlobung bis nach der Hochzeit. Eine Schilderung von ähnlicher Vollständigkeit

dürfte schwer zu finden sein. Zum größten Teil handelt es sich wohl um alte
chinesische Sitte, doch lassen die Verwendung von Filzdecken, der Milchtee als

zeremonielles Getränk, die Schmückung der Braut mit magischen Spiegeln sowie die

Antrauung an den Freudengott und die damit verbundenen Zeremonien auf Einwirkungen

aus einer neuen Umwelt schließen. Liedproben auf chinesisch, mit
Übersetzung, sind in den Text eingeschoben. Die «LohnVerhältnisse» führen in das

Leben der chinesischen Bäuerin ein und schildern den Anteil der Frau an der
landwirtschaftlichen Arbeit.

Die «Familienjustiz im Trauerhaus» von P.Ternay bringt eine Sitte des
chinesischen Teils der Stadt Hsining und Umgebung, die jedoch schon teilweise von
Mohammedanern und Tujen in Angleichung an die Chinesen übernommen worden ist.
Es handelt sich um den eigenartigen Brauch eines Familienprozesses nach einem
Todesfall. Auch hierbei ist, wie bei den Hochzeitsbräuchen, die Bedeutung des Onkels
mütterlicherseits zu beachten



ITO BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

Von ganz besonderem Interesse ist endlich der Beitrag von P. Oberle : «Der
Hundekopfdämon im Volksglauben ». Er führt in ein chinesisch-tibetisches Kontaktgebiet

im Südwesten der Provinz. Hier sind die Chinesen teilweise zu seßhaften
Tibetern geworden. Die Verehrung des Hundekopfdämons soll sehr alt sein und ihre
Wurzeln in Amdo, einem Zentrum der Bon-Religion, haben. Tsong Kapa soll sich
dieses Dämons bedient haben, um die Tibeter für den Lamaismus zu gewinnen
Heute wird der Hundekopfdämon vor allem von seßhaften Tibetern in der Familie
und in Klöstern verehrt. Ein Hund, der auf verschiedene Weise getötet werden
kann, wird durch magische Mittel in einen Dämon verwandelt. Er bewacht dann das

Eigentum seines Herrn gegen jegliche Veräußerung, Diebstahl, Ausleihen und
Verkauf, und folgt in vielen Fällen einem Gegenstand zu seinem neuen Besitzer, in dessen

Familie er allerlei Unheil und bestimmte Krankheiten verursacht. Der Dämon
kann sich auch gegen seinen ursprünglichen Herrn wenden. In gewisser Weise
scheint sich bei Chinesen dieser Glaube mit alten Vorstellungen das Ku-Gift betreffend

zu vermischen, wenigstens erwähnt der Verfasser, daß die Chinesen häufig von
ts'ai wu, wertvollen Sachen, sprechen, die auf irgendeine Weise in die Familie
gekommen sind und unheilvolle Wirkung ausüben, so daß man sich ihrer zu entledigen

trachtet. Daraus will der Verfasser auf frühere weitere Verbreitung des

Hundekopfdämon-Glaubens schließen. Ein Zusammenhang mit alten Ku-Vorstellungen,
die die Chinesen aus ihrer ursprünglichen Heimat mitgebracht haben dürften,
scheint aber wahrscheinlicher.

Schon an anderer Stelle (in «Hochzeitssitten» und «Bekämpfung der
Kinderlosigkeit»), aber besonders im vorliegenden Aufsatz, wird man mit der ganzen
Zauberpriester-Hierarchie dieser Grenzgegend bekannt. Neben dem bekannten Geo-

manten tritt hier auch der Laienbonze in Kraft, der neben dem Bestimmen von
Begräbnisplätzen sich auch auf Geisterfang und Gewitterbeschwörung versteht. Die
Bon-Priester, die sich als Exorzisten betätigen, erfreuen sich keines guten Rufes, da

sie auch der schwarzen Magie mächtig sind. Ihnen fast gleichgestellt sind diefa-shih,
die sich schamanistischer und taoistischer Praktiken bedienen. Ferner gibt es noch
Medizinmann und Arzt mit getrennten Funktionen. Einmal ist auch ein rein taoistischer

Priester erwähnt. Bei den Zeltnomaden am Kukonor fand P. Eichinger die
westlichsten Vertreter der Weißen Lehre, von denen er ein ansprechendes Bild
gibt. Es wäre eine lohnende Aufgabe, die einzelnen Offizianten, die in den verschiedenen

Beiträgen unabhängig voneinander angeführt sind, nach ihrem Ursprung und
ihrer Funktion im Zusammenhang zu studieren

Wie zu zeigen versucht wurde, sind die Ethnographischen Beiträge von größter
Mannigfaltigkeit und gewähren Einblick in die verschiedensten Sitten und das Brauchtum

der Grenzvölker, die bisher am besten durch die Veröffentlichungen von Robert
Ekvall, P. Schräm und P. Herrmanns bekannt sind. Die Auswertung des reichen
Materials sollte gute Resultate ergeben. Inez de Beauclair



BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS ICI

R.F.Merkel, Leibniz und China. (Leibniz zu seinem 300.Geburtstag, hg. v. E.Hoch-
STETTER, Lieferung 8.) 38 Seiten, 8°. Berlin, de Gruyter, 1952.

Daß sich Leibniz eifrig mit China beschäftigt hat, ist immer noch zu wenig
bekannt, wohl weil diese Beschäftigung sein eigentliches philosophisches Werk kaum
beeinflußt zu haben scheint - sie hätte das vielleicht eher getan, wenn das chinesische

Geistesgut, das zu Leibnizens Zeit nach Europa gelangte, nicht so einseitig
konfuzianisch gewesen wäre. Aber trotz dieser Lückenhaftigkeit und der vielfachen
tendenziösen Entstellung hat die noch junge Erschließung Chinas im 17. und 18.

Jahrhundert wohl keinen andern namhaften Geist in Europa stärker bewegt als Leibniz.

Davon zeugen vor allem die Novissima Sinica, die Sammlung von Missionarsbriefen

und -berichten aus China, die Leibniz 1697 mit einer eigenen Vorrede herausgab,

und viele seiner zahllosen Briefe, die erhalten geblieben sind. Er feuerte die
Jesuitenmissionare an und versuchte, auch die Protestanten zur Missionstätigkeit in
China zu bewegen, aber hauptsächlich um die neuentdeckte hohe Kultur am andern
Ende Eurasiens noch besser kennenzulernen und die «praktische Philosophie» der
Chinesen dem politisch, sozial und moralisch zerrütteten Europa zugute kommen
zu lassen. In einem allgemeinen geistigen Austausch und Ausgleich, einem für den

optimistischen Universalgeist von Leibniz bezeichnenden Ideal, dem auch die Gründung

der Preußischen Akademie der Wissenschaften dienen sollte. Wir aber können

Leibniz als einen Vorläufer der Bemühungen unserer Zeit betrachten, den
chinesischen Humanismus dem abendländischen zu integrieren, Bemühungen, wie sie

namentlich ein Richard Wilhelm und, abgeklärter, ein René Grousset1 verkörpern.
Es ist dankenswert, daß auch eine der kurzen Monographien, die zum Gedächtnis

an Leibnizens 300. Geburtstag erschienen sind, der Rolle Chinas im Denken und
Wirken von Leibniz gewidmet ist. Die ansprechende und fesselnde Darstellung
stammt vom Religions- und Missionshistoriker R. F. Merkel, der schon 1920 das für
diesen Gegenstand grundlegende, heute längst vergriffene Buch, Die Anfänge der

protestantischen Missionsbewegung, G. W.v.Leibniz und die China-Mission, herausgebracht
und sich seither weiter damit beschäftigt hat, wovon auch die reichhaltige
Bibliographie dieses Heftes zeugt. E. H. v. Tscharner

Han Suyin, Alle Herrlichkeit auf Erden. Aus dem Englischen übersetzt von Isabella

Nadolny. 357 Seiten, 8°. Genf, Holle Verlag, 1953.

Das Buch A Many-Splendoured Thing - in der englischen Originalfassung nach einer
Stelle eines Gedichts von Francis Thompson so betitelt — hat sich auch in der
deutschsprachigen Ausgabe rasch einen großen Leserkreis gewonnen, trotz den Mängeln
einer recht unbekümmerten Übersetzung. Das «Buch » : es liest sich wie ein Roman

1. Vgl. R.Fazy, «In Memoriam R. G.», Asiat.Studien VI (1952), S.4ff., besonders S. 7.



152 BUCHERBESPRECHUNGEN • COMPTES RENDUS

und ist doch nicht als Roman geschrieben. Es sind die ergreifenden Memoiren einer

großen Liebe, die die Verfasserin mit einem englischen Zeitungskorrespondenten
1949/50 in Hongkong erlebt, und welcher der Tod des Geliebten im Korea-Krieg
ein Ende setzt, vermischt mit Aufzeichnungen über das ebenfalls selbst erlebte
Zeitgeschehen in und um China, vor allem in Hongkong. Die plastische Schau in der

«Doppelperspektive», wozu ihre chinesisch-holländische Blutmischung und ihre
Erziehung und Ausbildung in China und in England die Verfasserin befähigen, ihre

Klugheit und die Objektivität, die ihre Aufzeichnungen bei all ihrem Gefühlsreichtum

beherrscht, verleihen diesen ihren besonderen Wert als Zeugnisse der neusten

Umwälzungen in China und auch, was hier betont sei, als Einblicke in das chinesische

Kulturleben. E. H. v. Tscharner

Willy Boller, J'apanische Farbholzschnitte von Katsukawa Shunsho. Orbis Pictus, Band

14. 47 Seiten, mit 19 farbigen Abbildungen, 8°. Bern, Hallwag, 1953.

Es war ein glücklicher Gedanke, in der Sammlung «Orbis Pictus», die sich dank

der Gepflegtheit und doch Preiswürdigkeit ihrer Bändchen großer Beliebtheit
erfreut, auch einmal eine Reihe guter japanischer Farbholzschnitte herauszubringen
und dieser Kunst so in noch weiteren Kreisen Freunde zu gewinnen. W. Boller hat
dafür aus seiner bedeutenden Sammlung neunzehn Blätter von Shunsho — sieben

seiner berühmten Schauspielerbilder, sieben Illustrationen des «Ise Monogatari», drei
Blätter aus dem «Spiegel einer Bildnissammlung von Schönheiten der Grünen
Häuser», d.h. von Kurtisanen, und je ein Blatt aus dem Seidenzucht-Album und aus

einer Folge «Chinesische Legenden» - gewählt, die das reiche Werk des «klassischen»

japanischen Farbholzschnitt-Meisters von verschiedenen Seiten zeigen und
außerdem einige fesselnde Einblicke gewähren in das Kulturleben Japans während
der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts. Solche Einblicke schenkt uns Boller auch

in seinen Erläuterungen der Reproduktionen, und vor allem in seiner kurzen
Einführung, worin er auf seine liebevolle und anschauliche Weise die Entwicklung
Shunshos schildert und seine Kunst würdigt. E. H. v. Tscharner


	Bücherbesprechung = Comptes rendus

