Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft
Band: 9 (1955)
Heft: 1-4

Buchbesprechung: Bucherbesprechung = Comptes rendus
Autor: [s.n.]

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BUCHERBESPRECHUNGEN.COMPTES RENDUS

Pd. Dr. WALTHER STAUB, Asien. Mit Kartenskizzen von Dr. Werner Bandi. Orell
FiiBlis Geographisches Unterrichtswerk, Leitfiden, IV. Band. 11 5 Seiten, 8°. Ziirich,
Orell FiiBlli Verlag, 19535.

Der Verfasser hat in den letzten Jahren eine besonders lebhafte publizistische T4-
tigkeit auf dem Gebiete der Geographie und Wirtschaftsgeographie entfaltet. Mit
dem vorliegenden 1V.Band der Leitfiden von Orell FiiBllis geographischem Unter-
richtswerk ist ihm ein neuer, guter Wurf gelungen. Das handliche, mit einem in-
teressanten Titelbild versehene Bindchen zeichnet sich durch eine systematische
Gliederung und eine knappe und klare, das Wesentliche umfassende Ausdrucks-
weise aus,

Nach einer prignanten Einleitung beschreibt der Verfasser im II. Hauptteil die
Einzellandschaften, d. h. dieUdSSR, denvorderen Orient, Vorderindien, Japan, China,
Hinterindien und Indonesien, die Philippinen und schlieBt mit der Arktis. Dabei be-
miiht er sich stets, auch den geologischen, geschichtlichen, kulturellen und ethno-
graphischen Aspekten des Themas gerecht zu werden. Der iibersichtlich dargestellte
Text enthilt zahlreiche, bis in die letzte Zeit nachgefiihrte Tabellen und Statistiken
und ist mit £3 von Dr. Werner Bandi, Bern, stammenden Bildern und Tafeln verse-
hen. Ein besonderer Vorzug dieses Bindchens liegt in seiner ansprechenden Illu-
strierung durch 42 Textbilder, die ihm einen anschaulichen, wohlabgerundeten
Charakter geben.

Ein sehr erfreulicher, praktischer und lebendiger Beitrag zur Kenntnis Asiens,
das der Verfasser aus eigener fritherer Arbeit als Geologe persénlichkennt. A.W.H.

THEODOR NOLDEKES Belegwdrterbuch zur klassischen arabischen Sprache, bearbeitet und
herausgegeben von J6rRG KRAEMER. 2 Lieferungen, Berlin, Verlag Walter de Gruy-
ter & Co.,1952-1954.

Das Vorhaben, den reichhaltigen Stoff zur arabischen Lexikographie, das Theo-
dor Noldeke wihrend sieben Jahrzehnten fleiliger Gelehrtentitigkeit gesammelt
hatte, zu sichten, zu ordnen und gegebenenfalls fiir den Druck bereitzustellen, geht
auf eine 1933 von E. Littmann gemachte Anregung zuriick. Doch iiber den Vorar-
beiten brach der Krieg aus, und erst 1948 konnte J6rg Kraemer (ZDMG, 99 [1945—
1949], p-93ff.) berichten, daBB das ganze handschriftliche Material hatte gerettet
werden kénnen und in der Universititsbibliothek von Tiibingen liege. Hier wurden
die Angaben Noldekes durch solche aus der Feder Reckendorfs vermehrt, und als
die Drucklegung in greifbare Nihe riickte, sandte die Biicherei von Cambridge im
Zeichen internationaler, wissenschaftlicher Zusammenarbeit die von A.A.Bevan



BUCHERBESPRECHUNGEN * COMPTES RENDUS 123

hinterlassenen Sammlungen, iiber die im JRAS, 1938, p. 159, «Supplement to Ara-
bic Dictionaries MS.», kurz referiert wurde, nach Tiibingen, damit ein moglichst
vollstindiges und umfassendes Belegwérterbuch an Hand éltester arabischer Quellen
Gestalt gewinnen konne. Dabei sollten die arabischen Termini, auf ausdriicklichen
Wunsch des Verlages, neben der deutschen auch mit der englischen Bedeutungsan-
gabe versehen werden. Der ganze Buchstabe Alif war bereits im Satz, als die Akade-
mie von Kairo ein Spezimen des von August Fischer seit vielen Jahren vorbereiteten
arabischen Woérterbuchs herausgab, dessen Material von der Witwe des Gelehrten
nach Agypten verkauft worden war.

Wie Kraemer im August 1954 am Orlentahstenkongreﬁ in Cambridge berich-
tete, sind Fischers Belege viel relchhaltlger als die Noldekes und werden auBBerdem
in Kairo erweitert und stindig bearbeitet, was er bei seinem Besuch in Agypten fest-
stellen konnte. Damit biiiten die Materialien aus Noldekes Feder an Einmaligkeit
ein, und das Erscheinen derselben wird sich leider auf die beiden vorliegenden Fas-
zikel, die den Buchstaben Alif umfassen, beschrinken. Doch diese unter der Auf-
sicht Kraemers gemachte Ausgabe ist ein bleibendes Zeugnis sorgfiltiger, wissen-
schaftlicher Arbeit eines deutschen Gelehrten aus dem 19. Jahrhundert und gleich-
zeitig der Bewetis fiir die Akribie und Umsicht des Herausgebers, dessen Einzelkennt-
nisse immer wieder iiberraschen. DaB} es vielleicht wiinschbar gewesen wire, noch
in vermehrtem Mafle die Angaben des Tag al- “arus und des Lisan al- “arab heranzu-
ziehen, sei nur beiliufig erwihnt.

Das Erscheinen von Néldekes arabischem Belegworterbuch, weitgehend entstan-
den als Randbemerkungen zu G. W .Freytags Lexicon Arabico-Latinum, vergegenwiar-
tigt aber, daf} in Deutschland eine ganze wissenschaftliche Tradition arabischer Le-
xikographie besteht. Sie filhrt von Theodor Néldeke iiber August Fischer zum aus-
gezeichneten Arabischen Worterbuch fiir die Schriftsprache der Gegenwart von Hans Wehr,
das in zwei Binden 1952 in Leipzig erschien. Von August Fischers reichen Kennt-
nissen legt fiir den groBeren Kreis nur das sorgfiltige Glossar zu Briinows Arabischer
Chrestomatie beredt Zeugnis ab. Mégen doch seine wissenschaftlichen Materialien
sorgsam gesichtet und, wenn moglich, erweitert in absehbarer Zeit von der Akade-
mie zu Kairo der Offentlichkeit iibergeben werden. C.E.DusLER

ALBERT DIETRICH, Zum Drogenhandel im islamischen Agypten. Eine Studie iiber die
arabische Handschrift Nr.9r2 der Heidelberger Papyrus-Sammlung. Verdffentli-
chungen aus der Heidelberger Papyrus-Sammlung, Neue Folge. Herausgegeben von
der Heidelberger Akademie der Wissenschaften, Philosophisch-historische Klasse,
Nr.1. 69 Seiten, Gr.-Folio. Heidelberg, Carl Winter-Universititsverlag, 19 54.

Von allem Anfang an bereiteten die Papyrusurkunden, wegen der Unbestindig-
keit des Materials, der wissenschaftlichen Erforschung groe Miihe. Zu ihr gesellen



124 BUCHERBESPRECHUNGEN * COMPTES RENDUS

sich noch auBerordentliche paliographische Schwierigkeiten, die teils.durch den
Schreibstoff selber, teils durch den oftmals volkstiimlichen Charakter der Dokumente
bedingt sind. Dafiir vermitteln diese aber einen unmittelbaren Einblick ins tigliche
Leben im Niltal der Epoche, in der sie entstanden sind. Diese Tatsache wurde vor
tiber dreiBlig Jahren durch die grundlegenden Forschungen W.Schubarts offenbar,
als er im Buche ﬂ:gypten von Alexander dem Groflen bis auf Mohamed, Berlin 1922, seine
Erkenntnisse einem weiteren Publikum zuginglich machte. Doch der sachlichen
Schwierigkeit wegen ist die Papyrologie ein der Spezialwissenschaft vorbehaltenes
Gebiet geblieben. Um so erfreulicher ist es, daB sich neuerdings einige Gelehrte
fanden, die diesem schwierigen Stoffe ihre Aufmerksamkeit schenken und sich vor
allem den mittelalterlichen Papyrusurkunden zuwandten. So erschien vor wenigen
Jahren G. Levi della Vidas «A Druggist’s Account on Papyrus», in Archaeologica Ori-
entalia in Memoriam Ernst Herzfeld, New York 1952, p.1 50, und kiirzlich die hier an-
gezeigte ausgezeichnete Studie. Sie geht von einem Rezept aus, das gegen Ende des
11. Jahrhunderts in Kairo arabisch geschrieben und mit hebriischen Randglossen
versehen wurde. Das veranlaB3t den Autor, der kulturellen, sozialen und wirtschaft-
lichen Stellung der agyptischen Juden im 11./12. Jahrhundert nachzuspiiren, die
durch die in den letzten Jahren aufgefundenen hebriischen Schriftstiicke der Genizah
weitgehend dokumentiert werden. Das Treiben auf dem Drogenmarkt im alten
Fustat wird anHand der Studien von M. Meyerhof lebendig, und das Zusammenleben
der Juden und Muslime mit den christlichen Kopten ersteht vor uns. Gerade die me-
dizinischen Papyri erlauben diesen Blick in den Alltag vergangener Jahrhunderte.
Den bisher publizierten Dokumenten dieser Art wendet sich A.Dietrich (p. 4/5)
voller Umsicht zu, doch von wissenschaftlich gré3tem Belange diirfte die sorgsame
Priifung der einzelnen, im Text erwihnten, Medikamente sein, die trotz der be-
kannten Schwierigkeit in der Prizisierung der arabischen naturwissenschaftlichen
Nomenklatur auf das genaueste und sehr aufschluBreich untersucht werden. Die
arabischen und koptischen Namen, ihre Varianten, ihre Verbindung mit hebriischen
und syrischen Bezeichnungen machen die bereits erwihnte Konvivenz im mittelal-
terlichen Niltal deutlich, so daB um jede der 14 Drogen eine kleine Monographie
entstanden ist. Uber den Rahmen des agyptischen Raumes hinaus wire ¢s vielleicht
interessant gewesen, den Weg der Produkte und Namen iiber das Mittelmeer bis ins
mittelalterliche Europa hinein zu verfolgen. Die Schrift schlieBt mit einem sehr
niitzlichen Index, der das Nachschlagen erleichtert. Abgesehen von der wissenschaft-
lichen Akribie der Arbeit, die ein Wert fiir sich ist, kommt ihr aber noch das Ver-
dienst zu, von einem kleinen Dokumente des Alltages ausgehend, einer umfassenden
Kulturschau des Niltals im 11./12. Jahrhundert zuzustreben. C.E.DuBLER



BUCHERBESPRECHUNGEN * COMPTES RENDUS 120

DinsHaH D.KAPADIA, Glossary of Pahlavi Vendidad. Printed by Dorab H.Kanga at
Shahnamah Press. 515 pages, gr. 8°. Bombay 1953.

Das Buch gibt einleitend einen Uberblick iiber die bereits vorhandenen Werke
zur Awesta- und Pehlevi-Lexikographie, neben den wichtigsten einheimischen, dem
Frahang i Pahlavik und dem Frahang i Oim, diejenigen der abendlindischen Gelehr-
ten. Es liegt in der Natur der ﬂberlieferung und an den eigenartigen Schwierigkei-
ten, die das Buchpehlevi durch seine vieldeutigen Ligaturen und seine aramiischen
Ideogramme bietet, daB eine erschépfende lexikographische Erfassung dieser Spra-
che noch nicht vorliegt. Der Verfasser hat deshalb einén richtigen Weg beschritten,
indem er sich auf den Wortschatz der Pehlevi-Ubersetzung des Vidévdad beschrinkte,
der den Pehlevisten jedenfalls verstindlicher war als etwa die Gathds, deren alter-
timliche Sprachformen ihnen nicht mehr geldufig waren. Damit ist eine wertvolle
Vorarbeit zu einem kiinftigen Worterbuch des Mittelpersischen geleistet; da ein
solches aber auch die neuerschlossenen, rein iranisch geschriebenen Turfantexte so-
wie die Inschriften umfassen miiite, so wird noch geraume Zeit verstreichen, bis
ein solches Werk vollendet oder auch nur in Angriff genommen ist. — Die sprach-
wissenschaftlichen Erklirungen, die in dem Glossary gegeben werden, sind nicht
immer stichhaltig, so gehort z. B. vdsh «Wagen» nicht zu vah-, nikih «verborgen»
entspricht nicht np. nihdh, das vielmehr zu nidhd- gehort, sirddr darf nicht mit awe-
stisch haretar verbunden werden. Fiir den Namen Awesta wird eine unrichtige Deu-
tung gegeben, die Herleitung aus apastdk « Grundlage, Grundtext» ist doch wohl
unanfechtbar. Der Bése Geist heillt Gannak Méniik, nicht Giindk Minbé. In der Auf-
fithrung der Sanskrit-]’lquivalente ist es nicht immer klar, ob es sich um etymologi-
sche Gleichungen handelt oder die Sanskrit-Ubersetzung Neriosanghs gemeint ist,
so wenn gul «Rose » zu Sanskrit phulla gestellt wird; daB das aramiische Aquivalent
vartd eigentlich iranisch ist und die Grundform von gul darstellt, scheint dem Ver-
fasser entgangen zu sein. Eine Eigentiimlichkeit des Buches, die dem Abendlinder
die Benutzung nicht erleichtert, ist die Riickwirtspaginierung nach Art arabischer
und persischer Biicher, was sich doch bei einem Buche in englischer Sprache etwas
sonderbar ausnimmt. Dagegen ist es durchaus zweckmaBig, daf3 die Stichworte nach
dem Pehlevi-Alphabet geordnet sind, da manche Buchstaben und Ligaturen ganz
verschiedene Lesungen zulassen ; doch wire trotz dieser Schwierigkeit ein nach der
Transkription angelegter Index dem linguistisch orientierten Benutzer willkommen
gewesen. E. ABEGG

EpwaRrRD CoNzE, Buddhism — Its Essence and Development. With a preface by ARTHUR
WaLEY. 212 pages. Oxford, Bruno Cassirer Publishers Ltd., 1951.

Es besteht heute iiber den Buddhismus eine so umfangreiche Literatur, daB es
nicht leichtfillt, neue Probleme zu stellen oder neue L6sungen fiir bereits beste-



126 BUCHERBESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS

hende zu finden. Der besondere Wert des Buches von Conze liegt darin, daf es uns
den Buddhismus in seiner Gesamterscheinung nahebringt, die nicht nur die alte,
«reine » Lehre umfat, wie sie im ceylonesischen Hinayina gestaltet ist, sondern
auch die mannigfachen anderen Entwicklungen, die zum Teil schon im Urbuddhis-
mus sich anbahnten. Viele sonst verdienstliche abendlindische Darstellungen des
Buddhismus gehen in jhrem Bestreben, die Buddhalehre dem Abendlinder nahezu-
bringen, so weit, daB unter ihren Hinden ein Buddhismus entsteht, den es in dieser
von allem mythischen und legendiren Beiwerk gesiuberten Form nie und nirgends
gegeben hat. Conze zeigt nun aber, da8 der Buddhismus als lebendige Religionsform
von allem Anfang an nicht frei war von volkstiimlichen Vorstellungen, und es wird
in diesem Zusammenhang auch das beliebte Schlagwort von einer atheistischen Re-
ligion einer kritischen Priifung unterzogen. Nicht nur hat der alte Buddhismus die
Existenz der brahmanischen Gotter keineswegs geleugnet — wenn er auch die An-
nahme einer einheitlichen Weltregierung verwerfen muBlte —; seine spitere Ent-
wicklung ist dann unter dem EinfluB des hinduistischen Bhakti-Glaubens mehr und
mehr in theistische Bahnen geraten und hat damit auch das Karmangesetz, das jede
gottliche Einwirkung auf das menschliche Schicksal ausschloB, weitgehend preisge-
geben und an Stelle der Meditation als Mittel der Selbsterlésung das Gebet zu gott-
lichen Wesenheiten gesetzt. Die alte Lehre war wohl geeignet, den Erfordernissen
des Verstandes in einer Weise Geniige zu tun, wie kein anderer Glaube dies ver-
mochte, aber sie konnte naturgemill nur von wenigen begriffen werden, so da8
schon bald nach ihrer Begriindung auch volkstiimliche Vorstellungen in sie aufge-
nommen werden mul3ten, die den Bediirfnissen des menschlichen Herzens mehr ent-
gegenkamen als die kristallklaren Formeln des Urbuddhismus. Das Buch Conzes
zeigt besonders eindriicklich, daBl es diese Form des Buddhaglaubens gewesen ist,
die ihn zur Leuchte Asiens werden lieB. E. ABEGG

NYANATILOKA, Visuddhi-Magga oder der Weg zur Reinheit — Die grofte und dlteste systema-
tische Darstellung des Buddhismus. Zum ersten Male aus dem Pali iibersetzt. 981 Seiten.
Konstanz, Verlag Christiani, 1952.

Dem aulerordentlich fruchtbaren Kommentator Buddhaghosa, der unter der Re-
gierung des Konigs Mahanama von Ceylon im §. Jahrhundert n. Chr. wirkte, ver-
danken wir nicht nur umfangreiche Erklirungen zu den wichtigsten kanonischen
Werken des Pali-Buddhismus, sondern auch die ilteste Zusammenfassung der Bud-
dhalehre, in der er den «Weg zur Reinheit» nach den Lehren des Mahivihira, des
groBen Klosters von Anuradhapura darstellen will. Alle seine Schriften sind fiir das
Verstindnis des altbuddhistischen Schrifttums wertvoll, wenn sie sich auch oft in
Kleinlichkeiten und Spitzfindigkeiten verlieren. Thre besondere Bedeutung liegt fiir
uns jedoch auf dem Gebiete der vergleichenden Literaturwissenschaft, da sie an un-



EﬁCHERBESPRECHUNGEN‘COMPTES RENDUS 127

zihligen Stellen Erzihlungsstoffe reproduzieren, die sonst nicht bekannt sind. Die
Legenden, die Buddhaghosa seinem Werke einverleibt hat, zeigen bereits eine Form
der Buddhaverehrung, die im Mahdyana die herrschende wurde und vielfach an die
hinduistische Bhakti erinnert. Interesse verdient auch eine Schilderung der Welt-
zeitalter, wie sie sich sonst nur in den buddhistischen Messiasprophezeiungen findet
und eine Parallele zu den hinduistischen Lehren von den Yugas bildet. — Der Visud-
dhi-Magga ist zwar hier nicht zum ersten Male aus dem Pali iibersetzt, es lag viel-
mehr bereits eine englische Ubertragung vor, die aber ungeniigend zu sein scheint,
und die Proben, die Warren in seinem Buddhism in Translations gegeben hat, umfassen
nur einen kleinen Teil des Ganzen; die vollstindige deutsche Wiedergabe durch
Nyanatiloka, die durch eine umfassende Kenntnis des gesamten buddhistischen
Schrifttums gestiitzt wird, bedeutet deshalb eine wertvolle Bereicherung unserer
Quellen iiber den Buddhismus. Die ausfiihrlichen Anmerkungen sind wohl geeignet,
das Verstindnis des Textes zu vermitteln, und ein Paliregister enthilt eine grofe
Zahl von Wortern und Wortbedeutungen, die im Dictionary der Pali Text Society
fehlen. E. ABEGG

MirEILLE BENisT1, Le médaillon lotiforme dans la sculpture indienne du Ill¢ siécle avant
J.-C. au VlIe siécle aprés ].-C. Publications du Musée Guimet. Recherches et docu-
ments d’art et d’archéologie, Tome IV, 43 pages, xxv1 planches. Paris, Imprimerie
Nationale (Librairie C. Klincksieck), 1952.

Das Lotosmotiv hat in der indischen Plastik die mannigfaltigste Ausgestaltung er-
fahren: als Girlande, Sockel, Gefil und Kapitell. Aus all diesen Formen ist hier
die fiir eine stilgeschichtliche Untersuchung besonders geeignete des Medaillons her-
ausgegriffen, und es wird auch der Symbolik des Lotos eine kurze, aber alles We-
sentliche beriihrende Betrachtung gewidmet. Als uraltes Sinnbild der Fruchtbarkeit
wird der Lotos im Buddhismus zum Symbol von Buddhas Geburt, wie es zuerst am
Stipa von Bhirhut erscheint. Fiir Herkunft des Motivs aus dem Westen sprechen
die Beziehungen der Maurya-Dynastie zu den Seleuciden, und jedenfalls zeigen die
Skulpturen von Sarnith und Pitaliputra deutlich iranischen Einflu. Von den spite-
ren, genauer datierbaren Bildwerken werden besonders diejenigen von Bidimi und
Trichinopoli betrachtet, die weitgehende Ahnlichkeiten mit der Achaemeniden-
kunst aufweisen. Die chronologischen Bestimmungen, die aus stilgeschichtlichen
Anhaltspunkten gewonnen wurden, decken sich mit den von Foucher und Marshall
auf Grund inschriftlicher Zeugnisse begriindeten, wenigstens fiir Sinchi, dagegen
nicht durchweg fiir Bharhut und Bodh Gaya. Auch fiir Amaravati gelangt die stilge-
schichtliche Betrachtung teilweise zu anderen Ergebnissen als die rein ikonographi-
sche. Natiirlich kann die relative Chronologie dieser Kunstwerke nicht auf das Mo-
tiv der Lotosrosette allein gegriindet werden, sondern es sind auch andere dekora-



128 BUCHERBESPRECHUNGEN * COMPTES RENDUS

tive Elemente heranzuziehen ; soweit Ph. Stern solche behandelt hat, stimmen diese
Zeugnisse mit den Resultaten von Bénisti gut zusammen. Wenn es sich also bei die-
ser Untersuchung auch um ein einzelnes Motiv handelt, so ist damit doch ein wert-
voller Beitrag zur allgemeinen Chronologie der indischen Kunst gewonnen.

E. ABEGG

NYANATILOKA, Buddhistisches Wérterbuch. Kurzgefaltes Handbuch der buddhistischen
Lehren und Begriffe in alphabetischer Anordnung. 263 S., 3 Tabellen, Klein-8°.
Konstanz, Verlag Christiani, 1953.

Der verdiente Ubersetzer und Bearbeiter wichtiger Werke des buddhistischen
Kanons hat es hier erstmals unternommen, alle Ausdriicke der Pilisprache, die sich
auf die Buddhalehre beziehen, zusammenzustellen und durch Wiedergabe der ent-
scheidenden Textstellen zu erkliren. Dabei wurde neben den Suttas vor allem der
Abhidhamma als Quelle benutzt, zu dessen Verstindnis der Verfasser bereits durch
seinen Guide through the Abhidhamma-Pitaka (1938) Wertvolles beigetragen hat; hier
finden sich zahlreiche Termini, die in den Sutta-Texten fehlen und doch zu einem
vollstindigen Bilde der Buddhalehre gehéren; weitere sind nur den Kommentaren
zu entnehmen, in denen ein wesentlicher Teil der auf die ErschlieBung des Kanons
verwendeten Gedankenarbeit niedergelegt ist und die fiir das vorliegende Buch in
weitem Umfang herangezogen worden sind. Auler dieser umfangreichen und noch
wenig bekannten Tradition — von den meisten Texten liegen noch keine Uberset-
zungen vor — ist natiirlich auch der Visuddhimagga verwertet worden, dessen Uber-
setzung ebenfalls Nyanatiloka zu verdanken ist ; dieser Text nimmt ja schon dadurch
eine Sonderstellung in der Pali-Literatur ein, daf er die einzige systematische Dar-
stellung der Lehre bietet. Somit ist in dem Buddhistischen Wérterbuch vieles ent-
halten, was man auch in ausfiihrlichen Behandlungen der Buddhalehre vergebens
sucht, und es erweist sich dadurch als ein wertvolles Hilfsmittel bei der Lektiire
nicht nur von Ubersetzungen, sondern auch von Originaltexten, und geht in der Er-
schlieBung des tieferen Sinnes der buddhistischen Terminologie in vielen Fillen
iiber das hinaus, was die Pali-Wérterbiicher bieten. Manche Artikel haben den Cha-
rakter kleiner Monographien, welche die zentralen Begriffe der Buddhalehre erliu-
tern: das eigentliche Wesen des achtfachen Pfades, die bedingte Entstehung, die
fiinf Daseinsgruppen. Mit Recht ist auch die Anatt3-Lehre eingeher%d dokumentiert,
da diese im Verein mit dem Satz der Ursachen den eigentlichen Kern der Buddha-
lehre ausmacht. Von besonderer Wichtigkeit sind auch die 24 Formen der Bedin-
gung, die ein glinzendes Zeugnis fiir die Fihigkeit der buddhistischen Denker zur
Analyse der Wirklichkeit geben und auch den Schliissel zum richtigen Verstindnis
der Formel von der bedingten Entstehung bieten. E. ABEGG



BUCHERBESPRECHUNGEN * COMPTES RENDUS 129

SwaMI VIVEKANANDA, Karma-Yoga und Bhakti-Yoga. x, 140 und 112 Seiten, Klein-8°.
Aus dem Englischen iibersetzt von Ilse Krimer und Frank Dispeker. Ziirich, Ra-
scher-Verlag, 1953.

Die Vortrige iiber Vedanta und Yoga, die der Swami Vivekananda, der hervorra-
gendste Schiiler Ramakrishnas, seit seinem sensationellen Auftreten auf dem Reli-
gionskongreB in Chicago 1893 besonders in Amerika gehalten hat, sind schon vor
Jahren auch in deutscher Ubersetzung erschienen. Von den iiber Yoga handelnden
sind hier die beiden neu herausgegeben, die vom pflichtgemiBen, aber nicht auf den
Erfolg gerichteten Tun und von der liebenden Ergebung in die Gottheit Kunde ge-
ben, beides Lehren, die in der Bhagavadgitd ihren unverginglichen Ausdruck gefun-
den haben. In seinem Bestreben, die indischen Heilslehren dem Abendlinder ver-
stindlich zu machen und mit den Ergebnissen moderner Wissenschaft in Einklang zu
bringen, ist Vivekananda nicht immer einer Umbiegung, ja Verfilschung derselben
entgangen, so daf} seine Darstellung in mancher Beziehung keine treue Wiedergabe
der alten, echten Lehren Indiens ist. Seine eigenen Zutaten enthalten zwar manche
wertvollen Gedanken und feinen Beobachtungen, daneben aber auch zahlreiche
Fehlauffassungen, und seine Gleichnisse — von solchen macht er als Inder hiufigen
Gebrauch — sind manchmal sehr treffend, gelegentlich aber doch auch verfehlt. Da-
fiir diene als Beispiel dasjenige fiir die Befreiung der Seele aus den Banden der Ma-
terie durch die Einwirkung des gottlichen Geistes: «Ein Schiff gerit in den Bereich
eines Magnetberges, der alle Bolzen und Schrauben, die das Schiff zusammenhalten,
an sich zieht, wodurch die Planken frei werden und auf dem Meere treiben. So l6st
die gottliche Gnade die Bolzen und Schrauben, welche die Seele an die Materie fes-
seln, und sie wird frei.» DaB} das Schiff dabei in seine Teile zerfillt und versinkt, ist
doch hier als tertium comparationis sehr wenig geeignet! Die tiefe Lehre der Bha-
gavadgitd, daB der Mensch in innerer Freiheit handeln soll, ohne auf den Erfolg zu
blicken, erscheint bei dem Swami in eigentiimlicher Weise umgebogen: «Auf Ar-
beit habt ihr ein Recht, doch nicht auf ihre Friichte », eine Formulierung, die sich
Vivekanandas enthusiastischer Biograph Romain Rolland nicht entgehen 1iel_3_ und
damit eine Wirkung bezweckte, die dem Dichter der Gitd ginzlich fern lag. Uber-
haupt ist die Wiedergabe des indischen Karma in der Verbindung Karma-Yoga durch
«Arbeit» ganz abwegig; die Gitd versteht darunter jedes menschliche — und gott-
liche — Tun und Wirken. Nach dem Vorgang seines Meisters vertritt Vivekananda
die Ansicht, daB alle Religionen die selbe Wahrheit verkiinden ; dabei geniigt schon
die Vergleichung von Buddhismus und Christentum, um einzusehen, da} dies ein
Irrtum ist. Die groBen Religionen sind unverwechselbare Individualititen, und sie
einander angleichen zu wollen, fiihrt notwendig zu einer Verfilschung ihrer Lehren;
so beruhen denn auch fast alle Zitate Vivekanandas aus der Bibel auf krassen Miver-
stindnissen und dem Bestreben, Unvereinbares zu vereinen. E. ABEGG



130 BUCHERBESPRECHUNGEN + COMPTES RENDUS

BENDAPUDI SuBBARAO, Baroda through the Ages. (Being the Report of an Excavation
conducted in the Baroda Area 1951-1952.) M.S. University Archaeology Series No.1.
Faculty of Arts, Maharaja Sayajirao University of Baroda 1953. 130 pages, xx1 plates.

Die Kultur von Baroda liBt sich bis in die iltere Steinzeit verfolgen, und die An-
lage einer Stadt ist fiir den Beginn unserer Zeitrechnung bezeugt. Aus dieser Zeit
sind auch rémische Tpferwaren sowie einheimische Nachahmungen solcher gefun-
den worden. Aus dem 8. Jahrhundert stammen dann zahlreiche Jaina-Skulpturen, da
Ankottaka, wie die Stadt damals hief3, ein Zentrum der Shvetimbaras war. Viele
dieser Kunstwerke wurden anli8lich des Einfalls von Alp Khan vergraben und sind
dadurch erhalten geblieben. Die Miinzfunde beginnen mit der Kshatrapa-Zeit, und
unter den bei den jiingsten Ausgrabungen gefundenen Miinzen ist besonders eine mit
dem Bild eines Fliigelpferdes bemerkenswert, da der kiinftige Avatara Vishnus, Kalki,
mit einem solchen dargestellt wird ; daneben wurde noch ein Bhairava und ein Kart-
tikeya gefunden. Stilistisch gehéren diese Skulpturen zumeist der Cilukya-Periode
(10./13. Jahrhundert) an, wie sich aus den stratigraphischen Befunden ergibt. Eine
Sandsteinfigur aus derselben Zeit stellt zwei Apsarasen in der Tribhanga-Stellung dar,
eine andere wahrscheinlich Vishnu als Narasimha, eine weitere Varuna mit Treib-
haken und Schlinge, die schon im Rigveda ein Attribut dieses Gottes ist. — Ein Uber-
blick iiber die Geschichte Barodas seit den idltesten Zeiten beschlieit die verdienst-
volle Publikation. Es werden darin Zeugnisse fiir den Einflu der Maurya-Dynastie
aufgewiesen, zu denen auch Inschriften in alter Brahmi gehoren. Seit dem Beginn
des 2. Jahrhunderts v. Chr. stellen sich Zeichen griechischen Einflusses ein, wie er
auch durch den Periplus bezeugt ist, der von den Handelsbeziehungen des Vorderen
Orients mit Indien Kunde gibt. Auch auf dem Gebiete der Kunst lassen sich grie-
chisch-romische Einfliisse nachweisen, so in Tonsiegeln mit sich biumenden Pferden
oder im Henkel einer Bronze-Amphora, die Eros darstellt, der mit einem Ruder
spielt, als Sohn Aphrodites, der meerentstiegenen Géttin. E. ABEGG

HeLmuTH vON GLASENAPP, Buddhismus und Gottesidee — Die buddhistischen Lehren
von den iiberweltlichen Wesen und Michten und ihre religionsgeschichtlichen Par-
allelen. Akademie der Wissenschaften und der Literatur. Abhandlungen der gei-
stes- und sozialwissenschaftlichen Klasse, Jahrgang 1954, Nr.8, 131 S. Verlag der
Akademie der Wissenschaften und der Literatur in Mainz. In Kommission bei Franz
Steiner Verlag GmbH., Wiesbaden.

Die Frage, ob der Buddhismus eine atheistische Religion sei, die fiir die allge-
meine Begriffsbestimmung der Religion von wesentlicher Bedeutung ist, wurde seit
seinem ersten Bekanntwerden immer wieder gestellt, und es hing ihre Beantwor-
tung weitgehend davon ab, auf welche Wesen die Bezeichnung Gott iiberhaupt zu-



BUCHERBESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS I31

trifft. Die Untersuchung von Glasenapps, die diese Frage zum erstenmal in umfas-
sender Weise behandelt, beginnt denn auch mit einer Charakterisierung all der Vor-
stellungen von iiberweltlichen Michten, die als géttlich bezeichnet werden kénnen,
um dann die gesamte buddhistische Uberlieferung daraufhin zu priifen, welche der-
selben hier Gegenstand der Verehrung waren. Werden schon in den zahlreichen
Werken von Glasenapps auf dem Gebiete der indischen Religion und Philosophie
Ausblicke auf die Vorstellungen anderer Zeiten und Volker gegeben, so sind sie hier
zu einer allgemeinen Auswertung religionsgeschichtlicher Parallelen zusammenge-
faBt, so daB diese Abhandlung weit iiber ihren nichsten Gegenstand hinaus einen
bedeutsamen Beitrag zur Religionswissenschaft darstellt.

Dal3 der Buddha an géttliche Wesen im Sinne der alten Naturreligion geglaubt
hat, wird aus dem Kanon reichlich belegt, wo sich auch zeigt, da3 ihnen von seinen
Anhingern ein Kult ganz in den Formen der Volksreligion gewidmet wurde. Aber
ihre Macht beschrinkt sich auf die Erfiillung naheliegender weltlicher Wiinsche,
wihrend die Funktion der Schépfung und Lenkung der Welt ihnen nicht zukommt,
und noch viel weniger sind sie imstande, den Menschen Erlésung aus dem Kreislauf
der Geburten zu verleihen, dem sie ja selbst unterliegen. Dal} der Buddhismus einen
obersten ewigen Weltschopfer und -lenker ablehnen muBte, ergibt sich schon aus
seiner Lehre vom ewigen Wechsel und der Verginglichkeit alles Gestalteten; aber
auch noch andere Argumente werden gegen den Theismus erhoben, die in der Un-
tersuchung eingehende Erdrterung finden, vor allem die Annahme der karmischen
Bedingtheit jedes Weltzustandes, die auf einen unendlichen Regre8 fiihrt und einen
Urschopfer ausschlieBt.

An Stelle eines personlichen Gottes ist im Buddhismus ein Weltgesetz morali-
scher Vergeltung getreten, das automatisch wirkt und das Eingreifen einer gottli-
chen Macht ausschliet ; aber es nimmt im Glauben des Buddha eine zhnliche Stel-
lung ein wie ein personlicher Gott und ist wie dieser Objekt der Verehrung. Das
natiirliche Bediirfnis nach einem solchen wurde dann aber, wie von Glasenapp schéon
zeigt, durch die Steigerung der Gestalt des Buddha wenn nicht ins Géttliche, so
doch ins Ubermenschliche befriedigt. Schon seine Mission als Welterleuchter war
geeignet, diese Entwicklung zu fordern; aber wenn ihm auch Allwissenheit zuge-
schrieben wird, so bleibt ihm doch die Allmacht versagt, und ins Nirvina eingegan-
gen, vermag er seinem Verehrer keine Gnade zu erweisen und kann auch nicht Ge-
genstand des Gebetes sein. So wird auch er nie ein Gottwesen im theistischen Sinne,
wenn auch seine Verehrung spiter ganz in den Formen des Gétterkultes erfolgt.
Aber erst Buddhawesen des Mahiyina wie Amitibha sind dann wirkliche Gétter ge-
worden, Nothelfer, welche die Menschen, die das Heil nicht aus eigener Kraft zu
gewinnen vermdgen, dieses durch den Glauben an sie erreichen lassen. Aber auch
diesen iiberweltlichen Wesen wird keine weltschopferische und weltlenkende
Macht zugeschrieben, auller dem Adibuddha, der dann shnlich dem Brahma solche



132 BUCHERBESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS

besitzt. Zu all diesen spiteren Entwicklungen der Buddhavorstellung werden lehr-
reiche Parallelen aus anderen Religionskreisen herangezogen.

Eine letzte iiberweltliche Macht, die von den Buddhisten verehrt wird und inso-
fern an die Stelle eines theistischen Gottes tritt, ist das Absolute, wie es die buddhi-
stische Metaphysik in verschiedenen Formen — als Nirvina, als die von allen empiri-
schen Bestimmungen freie «Leere» oder als reines GeistbewuBltsein — lehrt. Was
aber dieses Absolute von rein philosophischen Konzeptionen scheidet, ist seine un-
auflésliche Durchdringung mit der Idee der Erlosung des Kosmos; darin liegt, wie
die Darlegungen von Glasenapps eindriicklich zeigen, die Besonderheit des Buddhis-
mus allen andern Religionen gegeniiber. Es geht aus seinen reich dokumentierten
Untersuchungen mit aller Deutlichkeit hervor, dal dem Buddhaglauben trotz seiner
Leugnung eines theistischen Gottes der Charakter einer Religion durchaus zuzuer-
kennen ist ; denn auch er erfiillt die menschliche Sehnsucht, zu einem Ideal der Voll-
kommenheit aufzublicken und ihm seine Verehrung zu bezeigen, mége es nun die
ins Ubermenschliche gesteigerte Gestalt des Buddha, das von ihm verkiindete Welt-
gesetz oder ein iiber allen wechselnden Gestaltungen stehendes Absolute sein. All
diesen Vorstellungen ist eines gemeinsam: daB sie den Charakter des Heiligen ha-
ben, in dem alles religiése Denken und Erleben gipfelt. E. ABEGG

A.L.BasHAM, The Wonder that was India — A survey of the culture of the Indian sub-
continent before the coming of the Muslims. By A. L. Basham, Reader in the History
of India in the University of London. 568 pages, Lxxxr plates; line drawings and
maps. Gr. 8™ London, Sidgwick and Jackson, 1954.

Der Titel kénnte leicht den Verdacht erwecken, es handle sich hier um eines
jener Erzeugnisse des heute gelegentlich iiberbordenden Nationalismus, der die Ver-
gangenheit Indiens romantisch verklirt und alles Gute aus diesem Lande stammen
liBt. Ein Blick in das schdne, mit reichem und zum Teil noch wenig bekanntem
Bildmaterial geschmiickte Buch belehrt indessen rasch dariiber, da dies nicht der
Fall ist, sondern daB eine durchaus objektive, wenngleich von warmer Anteilnahme
getragene Schilderung vorliegt. Sie hebt an mit einem kurzen Blick auf die vorge-
schichtlichen Vélkerverhiltnisse Vorderindiens und gibt eine knappe, aber alles
Wichtige umfassende Darstellung der Induskultur und ihrer Beziehungen zum We-
sten, wobei auch die Frage des Verhiltnisses der einwandernden Arier zum Indus-
volk gestreift wird. Mit den Anfingen geschichtlicher ﬂberlieferung zur Zeit des
Buddha und der Maurya-Dynastie verbindet sich eine eingehende Darstellung der
Rechts- und Staatsverhiltnisse dieser Zeit auf Grund des Kautiliya Arthashistra. Es
schlieBt sich daran eine Betrachtung der gesellschaftlichen Verhiltnisse sowie eine
solche des tiglichen Lebens unter Beiziehung der bildenden Kunst, und iiberall kom-
men auch inschriftliche Zeugnisse zum Wort. Einen breiten Raum nimmt naturge-



BUCHERBESPRECHUNGEN * COMPTES RENDUS 133

mif} die Darstellung der religiosen und philosophischen Entwicklungen ein, die
iiberall selbstindige Beurteilung verrit. Der Behandlung der Kunst kommt das sorg-
faltig ausgewiahlte Bildmaterial zustatten, so vor allem ausgezeichnete Reproduktio-
nen der Hohlenmalerei von Ajanti. Die literargeschichtlichen Abschnitte geben
reichliche und gliicklich gewihlte Proben in genauer Ubersetzung, wobei auch die
dravidische Dichtung Siidindiens zu ihrem Rechte kommt. Die unverginglichen
Schonheiten der epischen und dramatischen Dichtung und der tiefe Sinngehalt der
Spruchpoesie werden gebiihrend ins Licht geriickt, wihrend die Kiinsteleien des
Kavya-Stils mit Recht eine kritische Beurteilung erfahren. Uberall wird auf ge-
schichtliche Beziehungen zum Westen Bezug genommen, so im Drama, der Erzih-
lungsliteratur, der Philosophie, wo der indische EinfluBl auf die griechische wohl
etwas zu hoch veranschlagt wird. In der Astronomie wird westlicher EinfluB nicht
in Abrede gestellt, aber die Erfindung des Positionssystems und damit der Null wird
mit Recht als eine weltgeschichtliche Grofitat des indischen Geistes gepriesen.

E. ABEGG

Im Rascher-Verlag Ziirich ist 1 9 52 ein Neudruck von HEINRICH ZIMMER, Maya —Der
indische Mythos, erschienen (Erstausgabe 1936, Deutsche Verlagsanstalt Stuttgart/
Berlin) sowie eine 2., iiberarbeitete Auflage von PauL BRunTON, Das Uberselbst
(vgl. die Besprechung der 1. Aufl. u.d. T. Die Weisheit des Uberselbst in den Asiatischen
Studien 1950, S. 141).

W.SoMERSET MAuGHAM, 4h King. Aus dem Englischen iibertragen von Mimi Zoff.
334 S., 8°. Ziirich, Rascher Verlag, 1953.

Somerset Maugham unternahm von Singapore aus eine Reise durch Borneo, Indo-
china und Siam. Ein chinesischer Diener begleitete ihn, ein vortrefflicher Diener,
der wunderbar fiir ihn sorgte. Er hieB Ah King. Doch schien er merkwiirdig unbe-
teiligt. Lob beriihrte ihn ebensowenig wie Tadel. Als aber die Fahrt nach 6 Monaten
zu Ende ging und Herr und Diener sich trennten, da merkte Maugham, da3 AhKing
weinte. «Und um dieser Trinen willen» nannte der Autor die 6 Erzihlungen, die er
wihrend der Fahrt durch die Malaiischen Staaten erfand, «Ah King».

Die Menschen, die uns in Maughams Novellenband begegnen, sind europiische
Minner und Frauen: Kolonialbeamte, Pflanzer, Missionare, Naturforscher ... Auch
ein AuBBenseiter und Tunichtgut befindet sich unter ihnen ; und der Autor hat diesen
«roten Ted » mit besonderer Liebe beschrieben. Die Eingeborenen erscheinen nur
an der Peripherie der Ereignisse.

Als Hintergrund zu den Schicksalen dieser Menschen ahnen wir den Dschungel,
sein Leben und Weben, seine Dunkelheit und sein Mysterium, seine Laute und Ge-
riusche und unzihligen Bewohner. Die knappen 3 Seiten, in denen Angus Munro,
der Kurator des Museums von Kuala Solor, berichtet, wie er sich einst im Dschun-



134 BUCHERBESPRECHUNGEN : COMPTES RENDUS

gel verirrte, gehoren zum Ergreifendsten des Buches. In seinen Worten erleben wir
die Angst vor dem Schicksal, dem Darya, seine Frau, die den Urwald ihrer Seele nicht
tiberwinden konnte, erliegt. — Zielsicher enthiillt Somerset Maugham das Geschehen,
und mit 6konomischer Virtuositit zeichnet er die Gestalten. GEORGETTE BONER

Népal. Catalogue de la collection d’ethnographie népalaise du Musée d’ Ethnographie de la
Ville de Genéve, par Mme MARGUERITE LOBSIGER-DELLENBACH, directrice du Musée
et de I'Institut d’Ethnographie. 20 x 27 cm, 71 p., carte, bibliographie, xoa pl.
h. t. Genéve 1954.

Madame MARGUERITE LoBsIGER-DELLENBACH a eu la rare bonne fortune d’ac-
compagner au Nepil la mission suisse de I’Himalaya 1952, et — mettant a profit les
trois mois durant lesquels ses compagnons s’attaquérent a I’Everest dont ils devaient
presque réussir a forcer les défenses —, elle a exploré méthodiquement la vallée de
Katmandu, dont elle a rapporté prés de 400 objets qui figurent maintenant au Musée
d’ Ethnographle de Geneve. De cette collection, Mme L.-D. nous présente aujour-
d’hui un catalogue minutieux, fort bien imprimé, pourvu d’une bibliographie et
d’une carte, et largement illustré de xxx1 planches hors-texte ol sont reproduites
les pieces essentielles.

Aprés un bref avant-propos de remerciements a ses collaborateurs, particuliére-
ment & Mme MELANIE STiAssNY, Mme L.-D. retrace, dans une courte introduction,
les conditions dans lesquelles les objets ont été acquis, et elle résume les quelques
données que I’on posséde sur I'histoire, la légende, et la religion du Nepal®.

Le catalogue proprement dit est divisé en douze rubriques:

I. — Agriculture (n° 1 a 12).

II. — Vie domestique (n° 13 a 85), comprenant: le mobilier; la vaisselle, etc.

Ill. — Vétements (n° 86 a 95).

IV. — Bijoux et parures (n° 96 a 159), auxquels il faut ajouter deux baquets d’or-
févre (n° 158 et 159), et une statuette en laiton illustrant le port de certaines
parures décrites (n° 96).

V. - Jeux et jouets (n° 160 a 165).

VI. — Narguilés (n° 166 a 175).

VIL. - Portage (n° 176 a 179).

VIIL. — Instruments de musique (n° 180 a 190).

IX. — Objets de culte (n° 191 a 244), comprenant : des statuettes en bois, métal ou
pierre; des masques rituels; des récipients a offrandes; des lampes de sanc-
tuaire ; un porte-missel, un encensoir, une cloche, un vgjra, etc.

1. Signalons 4 ce propos une légére erreur, p.6. Ce n’est pas en 1951 que SYLVAIN LEvI
a écrit la phrase citée, car il est mort en 1935; 1951 est la date de la réédition de Aux Indes —
Sanctuaires, par S.LEvi et O. MoNoD-BRiiHL, publié pour la premiére fois en 1937.



BUCHERBESPRECHUNGEN r COMPTES RENDUS 13§

X. — Peinture (n°® 245 a 254), comprenant d’une part des peintures sur papier,
d’autre part des banniéres sur toile.
XI. — Décoration architecturale (n° 2 55 a 267), généralement en bois sculpté, sauf
deux plaques en bronze et un fragment de relief en terre-cuite.
XII. — Divers (n° 268 a 284).

Pour chacun des objets figurant au catalogue sont indiqués, outre les numéros,
les transcriptions phonétiques des noms en Newari et en Nepili; la description ; les
dimensions ; la provenance; et, s’il y a lieu, le mode d’emploi.

N’étant pas ethnologue, nous ne saurions — et nous nous en excusons — apprécier
a sa juste valeur I’ensemble d’outils, d’instruments et d’ustensiles qui se trouvent
ici réunis, mais il n’est pas besoin d’étre spécialiste pour reconnaitre la beauté et la
sobriété de lignes de certains objets mobiliers, tels, p.ex., que les vases de laiton
reproduits pl.1I, ou encore le récipient de bois (n° 72, pl.III) servant de baratte ou
de réserve a huile, et évoquant la technique de la poterie.

Ce qui frappe le plus un esprit occidental, c’est — nous semble-t-il — la mentalité
profondément religieuse que dénotent un grand nombre de ces objets. Citons au
hasard le rouet (n° 13, pl.V) — dont le mouvement de rotation n’est pas sans évo-
quer la course solaire —, décoré au milieu de son socle d’une divinité tenant deux
lotus, qui rappelle Siirya, tandis qu'aux quatre angles figurent quatre lions, vraisem-
blablement les gardiens du Siirya-mandala; ou bien encore, tel baquet d’orfévre (n°
159, pl. VI), qui porte en relief toute une série de divinités. Si nous passons aux
bijoux, nous constatons que nombre d’entre eux ont conservé le nom (nepili)
de Djanntra /Djentar (skt. yantra, diagramme magique), ou de Taillo (duskt. TAY, pro-
téger), attestant ainsi leur fonction d’amulette ou de talisman (cf. n° 123, 126, 144 3
147). Il n’est pas jusqu’aux jeux d’adultes qui ne reflétent cette préoccupation reli-
gieuse, puisque I’un d’entre eux, le «jeu du serpent» (n° 163, pl. XII), orné de la
triade Visnu entre Brahmi et Civa, porte le nom (newari) de Baikhonta Kasa ou
(nepili) de Baikhonta Kella, nom a travers lequel on retrouve sans peine le skt. Vai-
kuntha-keld, «jeu du Vaikuntha (paradis de Visnu) ».

Si, maintenant, nous passons aux objets de culte, et aux représentations sacrées,
trois points nous semblent particuli¢rement dignes d’attention:

1° L’intensité dramatique de certaines piéces; nous songeons entre autres: d’une
part au masque de «Dakour Kali» (n° 209, pl. XIV), dont I’expression saisissante est
due a la division du visage en facettes aux angles accusés; d’autre part et surtout a
I’extraordinaire récipient de terre cuite (n° 237, pl. XVII), pi¢ce capitale de la col-
lection, figurant vraisemblablement Bhairava /Civa, qui — par ses dimensions inusi-
tées (ht. so cm, diam. 49 cm), et par I’impression de puissance barbare qui s’en
dégage — n’est pas sans évoquer certaines ceuvres du Mexique précolombien?;

2. Cp.p.ex.: P.River et G. FREUND, Mexique précolombien, Neuchitel-Paris, 1954, pl. 40.



136 BUCHERBESPRECHUNGEN * COMPTES RENDUS

2° L’enchevétrement des symboles, du au syncrétisme tintrique, qui juxtapose
sur les mémes objets des éléments hindous et bouddhiques (n° 217, pl. XX, p.ex.)
et rend parfois difficiles |’identification de certaines images (n° 199, pl. XXII ou 238,
pl. XXIII, p.ex.);

3° L’évolution locale des cultes, qui aboutit a des divergences entre I’interpré-
tation traditionnelle des icones, et celle que Mme L.-D. a recueillie sur place. Ci-
tons deux exemples particuli¢rement caractéristiques: a) le lutrin ou porte-missel
(n° 222, pl. XV) est décoré a sa partie supérieure d’une triade en laquelle le China
Lama (représentant du Dalai Lama au Nepil) voit, nous dit-on (p. 50): « Avalokiteg-
vara, Cakyasingha Buddha et Caragoti Buddha, dieu de la sagesse ». Or si les deux pre-
miers noms correspondent bien aux identifications traditionnelles d’Avalokitegvara
sous sa forme dite Sadaksari3, et de Cakyamuni, le troisi¢éme personnage n’est autre
que Maiijugri sous sa forme Arapacana*, brandissant de la main droite le glaive et,
de la gauche, serrant contre son cceur le livre de la Sagesse Supréme (Prajfidpara-
miti). L’appellation actuelle provient sans nul doute du fait que Mafijugri, bodhi-
sattva de la sagesse, mais aussi de la parole (Maiijughosa, Mafijusvara, Vagicvara, etc.),
peut avoir pour parédre la déesse de 1’éloquence et de la parole, Vagigvari/Sara-
svati5 (hindi : Sarasuti) dontle nom lui a, ici, été dévolu. — b) la peinture n° 245, pl.
XII, est, nous dit-on (p. 55), I’«illustration de la légende du prince hindou a qui
Vichnou, dans son avatar de sanglier, arrache les viscéres au crépuscule pour accom-
plir le désir du prince de ne mourir ni de jour, ni de nuit, ni de maladie». Or le
nom du personnage représent¢, Norsingh6 (skt. Narasimha), et ses particularités ico-
nographiques prouvent qu’il s’agit d’une image de Visnu sous la forme de I’homme-
lion «étripant» I’impie Hiranyakagipu — mais le dieu a, ici, été affublé d’une hure
de sanglier.

Les fragments de décoration architecturale susciteraient, eux aussi, de nombreuses
observations intéressantes. Nous nous en tiendrons & deux, au sujet desquelles nous
nous excusons auprés de Mme L.-D. de ne pas étre tout-a-fait de son avis.

1° En ce qui concerne I’encadrement de petite fenétre (n° 256, pl. XXVIII), nous
pensons que les divinités figurées sur les montants représentent les déesses fluviales
Yamund (sur la tortue) et Gangi (sur le makara), qui occupent souvent cette place
dans I’iconographie’. D’autre part, la présence, sur les chapiteaux de chacune des
colonnes, d’un éléphant enlagant de sa trompe relevée une jarre renversée, permet

3. Sddhanamdla, éd. B. BHATTACHARYYA, vol.I, Baroda, 1926, n°6, 7, 11, 12.

4. 1d., n° 55, 56, 58, 65.

5. A.FoucHER, Etude sur I’iconographie bouddhique de I’Inde, II, Paris, 1905, pp.48 et 89.

6. Ce nom ne figure pas au catalogue, mais sur I’étiquette qui commente la peinture, dans
la vitrine ou elle est exposée.

7. Cf. p.ex. BRINDAVAN C.BHATTACHARYA, Indian Images, I, «The Brahmanic Iconogra-
phy », Calcutta-Simla, 1921, p. 44—45.



BUCHERBESPRECHUNGEN * COMPTES RENDUS 137

de supposer que le personnage principal, encadré autrefois par I’arcature, devait
étre Laksmi, figurée dans la scéne bien connue de sa lustration par les éléphants
(gaja-laksmi) 8

2° Au sujet des groupes d’animaux fabuleux qui ornent le sommet de certaines
arcatures (n° 257, pl. XXIX, 259 et 260, pl. XXVII), nous ne croyons pas — sauf pour
’arcature médiane du n° 257 — que I’animal central soit nécessairement un garuda.
Comme 1’a si magistralement démontré GisserT ComBaz9, le masque apotropaique
placé au sommet des embrasures de portes et de fenétres, syncrétise des monstres
mythiques d’origines trés diverses: Kirtimukha, Rahu, Narasimha, Garuda, t’ao-t’ie,
etc., auxquels il emprunte certains caractéres, sans pouvoir pour autant se laisser
identifier de maniére précise a aucun d’entre eux. Quoi qu’il en soit, I’interpréta-
tion népalaise du kirtimukha-makara-torana telle qu’elle nous apparait ici — avec son
masque de monstre agrémenté de mains, et ses makara divergents crachant des pen-
deloques — appelle des comparaisons saisissantes et inattendues avec les motifs indo-
chinois et javanais*® beaucoup plus qu’avec ceux de 1’Inde propre.

Avant de clore cette revue a la fois trop longue et trop bréve, nous voudrions
nous acquitter d’un fort agréable devoir : féliciter chaleureusement Mme L.-D. pour
’excellent travail qu’elle a fourni, aussi bien dans le choix judicieux des objets que
dans leur présentation. Elle nous permettra, en terminant, de formuler deux sou-
haits: d’une part, que la sympathique et laborieuse équipe genevoise poursuive et
compléte 1’étude tant iconographique que philologique des documents exposés*;
d’autre part, que le public vienne de plus en plus nombreux admirer la collection
népalaise du Musée d’Ethnographie, et rendre ainsi hommage au bel effort aceompli.

M.T. pE MALLMANN

P.Dr. CyriLL VON KORVIN-KRASINSKI, Dietibetische Medizinphilosophie — Der Mensch
als Mikrokosmos. (Mainzer Studien zur Kultur- und Vélkerkunde. Herausgeber A.
Friedrich. Band I.) xL + 263 S., 15 Tabellen. GroB-8°. Ziirich, Origo Verlag, 1953.

Der Herausgeber weist in seinem Geleitwort auf die von der Mainzer volker-
kundlichen Schule auf breiter Basis durchgeﬁihrte kulturmorphologische Betrach-
tung hin, deren Begriinder Lo FRoBEN1Us war. Die geplante Studienreihe wird in

8. G.Jouveau-DuBreuiL, Archéologie du Sud de I’Inde, 1I, «Iconographie», Paris, 1914,
p. 108-—109.

9. «Masques et dragons en Asie », Mélanges chinois et bouddhiques, VII, Bruxelles 1945, pp.
37ss.; cf. également pp. 136ss., 208ss.

1o. Il faut noter toutefois que, chez le makara népalais, la pendeloque n’est pas supportée
par la trompe, mais littéralement crachée par la gueule méme de 1’animal.

11. La place nous a, en effet, manqué, pour parler des manuscrits, et, surtout, de la lon-
gue inscription commentant les épisodes figurés sur la peinture n° 2 g4 (pl. XXV); ni les uns,
ni ’autre n’ont, croyons-nous, encore été sérieusement étudiés.



138 BUCHERBESPRECHUNGEN * COMPTES RENDUS

vielversprechender Weise erdffnet durch eine reich dokumentierte, in der Zusam-
menfassung eines fast uniibersehbaren Materials bewundernswerte Darstellung der
physiologischen und medizinischen Theorien des Lamaismus in ihrer engen Ver-
flechtung mit philosophischen und religiosen Lehren. Diese Tatsachen einer uralten
und weitverzweigten Uberlieferung sind bis heute fast unbekannt geblieben und be-
ruhen neben tibetischen und mongolischen Blockdrucken gréBtenteils auf miindli-
cher Tradition, die der Verfasser von dem Arzte BADMAJEFF, einem geborenen Bur-
jiten, iibernahm. Die theoretischen Grundlagen der tibetischen Heilkunde leiten
sich aus Indien her, das ja auch sonst die Quelle des lamaistischen Schrifttums gewe-
sen ist. So wurden auch die Lehren der buddhistischen Medizin vom Lamaismus auf-
genommen und selbstindig weitergebildet und gewannen hier den Charakter einer
geheimen Disziplin, die nur unmittelbar vom Meister auf den Schiiler iibertragen
wurde, und es macht deshalb den besonderen Wert des Werkes v. Korvin-Krasin-
skis aus, daB er aus solchen miindlichen Quellen schépfen konnte.

Indischer EinfluB zeigt sich vor allem in der Lehre von den drei Humores ('dhdtu s
die aber erst in Tibet ihre hichste spekulative Ausgestaltung erfahren hat. Es war
dem Verfasser von Anfang an klar, daB diese Klassifikation aller physiologischen
Vorginge nicht reiner Empirie entstammt, sondern auf einer Dreiteilung des Seins
iiberhaupt beruht, die dann das ganze medizinische Denken durchdringt und gestal-
tet. Mit der Lehre von den drei Humores verbindet sich dann die aus der Sinkhya-
Philosophie stammende Unterscheidung der drei Gunas oder Konstituenten der Ma-
terie, wie dies schon in der indischen Medizin der Fall war, und zwar in der Weise,
daBB dem dhétu Wind (tibetisch chi) der Guna Sattva entspricht; daraus erklirt sich,
daB er makrokosmisch die alldurchdringende Vernunft ist. Auch der zweite Grund-
stoff der indischen Medizin, die Galle (tibetisch shara) beschrinkt sich hier durch-
aus nicht auf das physiologische Element, sondern vertritt die den Kosmos durch-
dringende und bewegende Macht der Aktivitit; sie entspricht damit dem Guna Ra-
jas, der alle erregenden Elemente in der physischen und geistigen Welt umfaB3t. Thre
kosmische Entsprechung ist die Sonne als Spenderin aller Lebensenergien. Das dritte
Prinzip, dem Schleim der indischen Physiologie entsprechend, ist das Wasser (tibe-
tisch badgan), das dem Guna Tamas zugeordnet wird. Liegt schon in dieser Gleich-
setzung der Humores mit Elementen der Aulenwelt eine bedeutsame Fortbildung
der indischen Lehre im Sinne einer mikro-makrokosmischen Identitit vor, so geht
auch die Zuordnung der drei Prinzipien zu den verschiedenen Aggregatzustinden
der Materie den indischen Lehren gegeniiber eigene Wege.

Mit der Dreiprinzipienlehre kombiniert sich nun diejenige von den acht Seins-
stufen. An die erste derselben, diejenige des physischen Nichts, reihen sich in streng
hierarchisch aufgebauter Ordnung die der thermischen Strahlen (Asura-Loka, Welt
der Dimonen), die der Kérperwelt, symbolisiert durch die Nabe des Rades, die der
Pflanzen (der Pretawelt, der Region der Totengeister des Hinduismus entsprechend),



BUCHERBESPRECHUNGEN * COMPTES RENDUS 139

die der Tiere, Menschen und Geister (deva) und schlieBlich das Nirvana als héch-
stes Prinzip. Neben diese Stufenreihe von Wesen tritt dann die Lehre von den fiinf
Elementen, den fiinf Charakteren, den Kardinalrichtungen und Jahreszeiten ; auch
die acht lamaistischen Kostbarkeiten — die Acht vertritt hier die Idee der Ganzheit,
die in der Medizinphilosophie eine bedeutsame Rolle spielt — und die sieben Juwe-
len erfahren eine naturphilosophische Deutung, und dasselbe geschieht mit dem
buddhistischen Satz der zwolf Ursachen, die zu den Tierkreisbildern in Beziehung
gesetzt werden, wie dies auch die lamaistischen «Lebensrider » zeigen. Alle mikro-
und makrokosmischen Elemente, die das Sein konstituieren, werden in allen mogli-
chen Kombinationen betrachtet, so daf3 die Ineinssetzung von Mensch und Weltall,
die in Indien sich schon im Purusha-Hymnus des Rigveda ankiindigt, hier in einer
Weise bis ins kleinste durchgefiihrt ist wie sonst nirgends. Natiirlich werden diese
Identifikationen, die als mystisch-magische zu verstehen sind, vom Lamaismus in
den Dienst der praktischen Heilkunde gestellt, ausgehend von dem Gedanken, da83
Makrokosmos und Mikrokosmos aufeinander zu wirken vermégen, und all diese ver-
wickelten, schwer iiberschaubaren Gedanken werden vor uns entfaltet. Manche der-
selben muten uns phantastisch an, viele aber weisen einen iiberraschenden Sinnge-
halt auf und zeigen, in welche Tiefen ein solches Weltbild zu fiihren vermag, und es
erforderte wohl das Studium eines ganzen Lebens, all diese geheimnisvollen Bezie-
hungen auszuschopfen. So bietet v. Krasinskis Werk wie kaum ein zweites einen Ein-
blick in die vom Lamaismus geleistete Gedankenarbeit. E. ABEGG

S1EGBERT HUMMEL, Geschichte der tibetischen Kunst. 123 Seiten, 3 Farbtafeln, 124
Abbildungen, Zeichnungen im Text, Landkarte, 8°. Leipzig, O. Harrassowitz, 1953.

Der bisher noch unvollstindige Uberblick iiber die mannigfaltigen Formen tibe-
tischer Kunstwerke wie auch der Umstand, dafl die Forschung auf diesem Gebiet
unter Benutzung oft schwer zuginglicher Werke der ungemein umfangreichen ein-
heimischen Literatur erfolgen mu, sind nur einige der Hindernisse, die sich dem
Abfassen einer Geschichte der tibetischen Kunst in den Weg stellen. Der Verfasser
obigen Werkes war sich dieser Schwierigkeiten vollauf bewuBt, denn er stellt in sei-
ner Einleitung fest: «Es grenzt an Vermessenheit, schon jetzt unter dem Titel einer
Geschichte der tibetischen Kunst an die Offentlichkeit zu treten. Die Zeit ist noch
nicht reif fiir solche Arbeit.» Dal} er trotzdem das Wagnis eines solchen Versuches
einging und auch die Miihe einer Durcharbeitung des GroBteils der auf diesem Ge-
biet vorliegenden Publikationen nicht scheute, bleibt durchaus anerkennenswert.
Wie Hummel allerdings gleich einleitend mitteilt, stand ihm bei der Abfassung sei-
ner Arbeit Tuccis bedeutendes Werk Tibetan painted scrolls nicht zur Verfiigung.
Eine neuverfaBte Geschichte der tibetischen Kunst jedoch, die das in diesem Werk
enthaltene umfangreiche Material nicht verwertet, kann nur ein Fragment bleiben,



140 BUCHERBESPRECHUNGEN * COMPTES RENDUS

insbesondere dann, wenn trotz eines in mancher Hinsicht weitausholenden Quellen-
studiums einige andere wichtige Veroffentlichungen, wie Lessings Yung ho kung,
Gettys Gods of Northern Buddhism und Tuccis aufschluBreiche Arbeit iiber Mandalas
gleichfalls unberiicksichtigt bleiben. Auch Bleichsteiners Gelbe Kirche, die bekannte
Arbeit Miillers iiber die Medizin-Buddhas und selbst die wenigstens in einigen Punk-
ten verwertbare Arbeit von Gordon hitten weiteres niitzliches Material geboten’.

Hingegen finden wir stindig wiederkehrende Hinweise auf die vorhergehenden

Arbeiten des Verfassers, zumeist kiirzere Abhandlungen, die innerhalb der letzten
Jahre erschienen. Die 112 Seiten Text enthalten nicht weniger als 116 derartige Be-
zugnahmen auf eigene Veroffentlichungen (denen 79 Hinweise auf Werke anderer
Autoren gegeniiberstehen). Auf die Anfechtbarkeit mehrerer dieser Abhandlungen
Hummels wurde bereits in einigen Besprechungen hingewiesen®. Trotzdem, so wie
in seinen fritheren Abhandlungen, verlit Hummel auch im Falle der vorliegenden
Arbeit den Boden wissenschaftlicher Realitit und versucht, tiefere Griinde und Zu-
sammenhinge im Sinne seiner auf Seite 37 getroffenen Feststellung zu deuten: «Es
leuchtet ein, daB die Untersuchung der tibetischen Kunst eine ganz andere, nimlich
die intuitive Methode kontemplativer Betrachtung verlangt. Dann riicken uns die
Bildwerke in eine geistige Atmosphire hintergriindiger Bewirkung und eine Aus-
strahlung eines ganz individuellen Wesens, die uns das Richtige zumindest ahnen
laBt.» Es ist zweifellos anerkennenswert, daB3 der Autor neue Wege zu gehen ver-
sucht, und die Ergebnisse, zu denen er auf diese Weise gelangt, sind in mancher Hin-
sicht nicht uninteressant. Es handelt sich hierbei allerdings um rein subjektive Ein-
driicke, die jedoch — worauf auch Tucci schon aufmerksam machte — mit den beste-
henden tibetischen Auffassungen kaum in Einklang zu bringen sind.

Die umstrittenen vorhergehenden Veréffentlichungen Hummels werden in wei-
tem Male zur Grundlage der vorliegenden Arbeit genommen, die daher auf héchst
unsicherem Boden aufgebaut erscheint. Wenn nun seitens der Herausgeber iiber den
Verfasser und sein Werk am Umschlag mitgeteilt wird: «... er zeigt dabei die

1. G.Tucci: Tibetan painted scrolls. Roma 1949, 2 Binde Text mit xx1v 798 Seiten, 1
Portfolio mit 2 56 Tafeln. — F. D. Lessing: Yung ho kung. An iconography of the Lamaist cathedral
in Peking. Bd.I. Stockholm 1942. xvii 4 179 Seiten, 33 Abbildungen. — A. Getty: The gods of
Northern Buddhism. Oxford 1928, 1114220 Seiten, 67 Abbildungen. — G. Tucci: Teoria e pra-
tica del mandala, con particolare riguardo alla moderna psicologia del profondo. Coll. «Psiche e co-
scienza», Roma 1949, 140 Seiten, 4 Abbildungen. — R. Bleichsteiner : Die Gelbe Kirche. Wien
1937, 272 Seiten, 83 Abbildungen. — F.G.R.Miiller: Die Krankheits- und Heilgottheiten des
Lamaismus. «Anthropos», Bd.XXIl, Médling bei Wien 1927, S.956—991. — A.K.Gordon:
The iconography of Tibetan Lamaism. NewYork 1939, XX1 4 129 Seiten, 74 Zeichnungen, 48
Tafeln.

2. Artibus Asiae, Bd. XII, 1950, S. 312-313; Besprechungen 1726-1728 in der Bibliogra-
phie Bouddhique, Bd. XXI-XXIII, Paris 1952.



BUCHERBESPRECHUNGEN *: COMPTES RENDUS 141

Wege zum Verstindnis einer anfangs fremdartig und seltsam anmutenden Welt von
erstaunlicher Vielfalt und Vitalitit», so muf} hierzu festgestellt werden, daB3 eine so
problematische Arbeit wohl kaum als eine geeignete Einfiihrung in das schwierige
Gebiet der tibetischen Kunstgeschichte dienen kann. Es ist bedauerlich, daf8 der
Verfasser seinen Fleifl und seine Energie nicht einem fruchtbareren Feld zuwendet,
‘wie z. B. einer Bearbeitung des Materials, das die Tibet-Sammlung des von ihm gelei-
teten Museums bietet. Aus fritheren Mitteilungen Hummels kénnen wir entnehmen,
daB es sich hierbei allem Anschein nach um eine bedeutende Sammlung handelt, und
ihre Auswertung wire daher sehr begriiBenswert. Als Vorbild kénnte hierbei die
aufschluBreiche Arbeit von Pott iiber die Tibet-Sammlung des Rijkmuseums voor
Volkenkunde in Leiden dienen3.

Hummels Werk ist durch 124 Abbildungen illustriert, die groBtenteils aus altbe-
kannten Werken iibernommen wurden. Die beigeschlossene Landkarte ist in glei-
cher Weise zu beurteilen wie eine dhnliche Karte des Verfassers, deren Bespre-
chung unter Nr. 787 der Bibliographie Bouddhique, Bd. XXI-XXIII, zu finden ist. Ab-
schliefend kann daher nur der Satz wiederholt werden, mit dem Hummel sein Werk
einleitet: «Uns fehlt heute noch immer eine tibetische Kunstgeschichte.»

R. pE NEBESKY-WoOJKOWITZ

HERBERT FRANKE, Sinologie. Wissenschaftliche Forschungsberichte, geisteswissen-
schaftliche Reihe, hg. von Prof. Dr. K. Hénn, Band 19: Orientalistik 1.Teil. 216 S.,
Gr.-8°. Bern, A.Francke, 1953.

Das Verdienst der geisteswissenschaftlichen Reihe der «Wissenschaftlichen For-
schungsberichte », ihres Initianten und Herausgebers K.Honn und ihres Verlags
A.Francke zeigt sich bei einem so vielfiltigen und umfinglichen Fachgebiet wie dem
der Sinologie besonders deutlich : wenn es jedem Fachmann, ja jedem an einem Fach-
gebiet interessierten Laien willkommen sein muB, in diesen «Forschungsberichten »
eine Zusammenstellung und berufene Wiirdigung aller wichtigeren Publikationen
auf einem Fachgebiet, die wihrend der letzten Kriegs- und Nachkriegszeit, d. h. von
1939 bis 1949, oft aber, wie im vorliegenden Band, noch einige Jahre friiher, in den
verschiedensten Landern und Sprachen erschienen sind, in die Hand zu bekommen,
so gilt das fiir die Sinologie erst recht. Dieser Band zeigt es auch gerade wieder, daB
«Sinologie» immer mehr zu einem Sammelbegriff wird fiir die mannigfaltigsten
Wissenschaften, die, wenngleich auf die chinesische Welt beschrinkt, von einem
einzelnen Gelehrten niemals mehr gesamthaft beherrscht werden kénnen. Die Man-
nigfaltigkeit, ja Universalitit der «Sinologie» kommt schon im Inhaltsverzeichnis
zum Ausdruck, und zwar nicht nur in den Titeln des besonders mannigfaltigen letz-

3. P.H.Pott: Introduction to the Tibetan Collection of the National Museum of Ethnology, Leiden.
Leiden 1951, 184 Seiten, 32 Abbildungen.



142 BUCHERBESPRECHUNGEN * COMPTES RENDUS

ten Kapitels: «Naturwissenschaft, Technik, Materielle Kultur», und seiner neun
Teile: «1. Astronomie, Kalenderwesen, Meteorologie — 2. Geographie — 3. Medi-
zin und Arzneikunde — 4. Mathematik ... » usw., sondern auch schon in den Titeln
der vorangehenden, oft noch stark unterteilten Hauptkapitel : «SpracheundSchrift»,
«Philosophie und klassisches Schrifttum », «Religion, Brauchtum, Folklore », «Ge-
schichte », «Recht», «Literatur» und «Kunst».

Der Herausgeber und der Verlag haben das Gliick gehabt, in Herbert Franke ei-
nen besonders gewandten Fachmann zu finden, der auch allen den so verschieden-
artigen sinologischen Wissensgebieten ziemlich gleichermaflen gerecht zu werden
verstand. Hie und da sind ihm zwar auch Irrtiimer oder Ungenauigkeiten unterlau-
fen, aber wohl meistens nur geringfiigige. Unter den Irrtiimern, die mir aufgefallen
sind, scheint mir nur einer der Erwahnung wert : Feng Yu-lan’s Buch A Short History
of Chinese Philosophy ist (im Unterschied zu seinem gréBeren, aber dlteren Werk A
History of Chinese Philosophy) nicht, wie Franke (S. 69) sagt, von Bodde iibersetzt, son-
dern vom Verfasser selbst englisch geschrieben (und von Bodde als Herausgeber nur
sprachlich pollert) worden, was insofern wichtig ist, als der bedeutende chinesische
Philosophie-Historiker auf diese Weise im genannten Buch selbst die volle Verant-
wortung iibernimmt fiir die englischen Ausdriicke, in die er die Ausdriicke und Be-
griffe der chinesischen Philosophie umsetzt — um nicht zu sagen: iibersetzt. Manch-
mal hitte Franke auf Anfinger in der Sinologie und auf Angehorige von Fachgebie-
ten, die sich — wie die Religionswissenschaft und die allgemeine Philosophie — mit
der Sinologie iiberschneiden, mehr Riicksicht nehmen kénnen ; so lassen sich wohl
nur Eingeweihte von dem Satz: «Uber Hsiin-tzu liegt so gut wie keine Arbeit in eu-
ropiischen Sprachen vor» (8. 76) nicht beirren, wihrend mit einer kleinen Einfii-
gung: «in der Berichtsperiode», oder noch besser: «seit H. H. Dubs’ Biichern»,
obgleich diese schon 1927 und 1928 erschienen sind, mit einer bibliographischen
Anmerkung, auch anderen geholfen gewesen wire. Aus einer dhnlichen Riicksicht
wiire es angebracht gewesen, im Verzeichnis der Zeitschriften, auf die mit Abkiir-
zungen verwiesen wird, auch den Ort und die Zeit des Erscheinens dieser Zeitschrif-
ten anzugeben, sind doch deren mehrere, z. T. nach einem ziemlich kurzen Leben,
wihrend der Berichtsperiode eingegangen.

Nach solchen kleinen Vorbehalten moéchte ich betonen, da3 wir in Frankes Band
eine bedeutende Gelehrtenarbeit vor uns haben. Als besonders verdienstvoll daran
ist zu betrachten, daB der Verfasser auch méglichst alle wichtigeren chinesischen
und japanischen Publikationen auf dem sinologischen Gebiet aus der Berichtsperiode
auffiihrt und verwertet. Wenn dieser «Forschungsbericht» gewissermaf3en das groBe
bibliographische Werk Bibliotheca Sinica von H. Cordier fortsetzt — zwar nur fiir ei-
nen begrenzten Zeitraum, dabei eine Liicke lassend vom Anfang der zwanziger bis
etwa zur Mitte der dreiBiger Jahre und ohne Cordiers unterschiedsloses Streben
nach Vollstindigkeit der bibliographischen Registrierung im Rahmen der abendlin-



BUCHERBESPRECHUNGEN * COMPTES RENDUS 143

dischen Sinologie —, so gewinnt er doch durch diese Beriicksichtigung chinesischer
und japanischer Forschungsarbeiten sowie dadurch, daB sich der Verfasser selbst um
eine, obgleich nur kurze, zusammenhangende Darstellung, Diskussion und Wiirdigung
der verschiedenensinologischen Wissensgebiete bemiiht, einen htheren Wertals Cor-
diers rein bibliographisches Werk. Dieser «Forschungsbericht » ist ein unentbehrli-
ches Handbuch fiir jedermann, der sich irgendwie mit Sinologie befaBt, und es ist
schon heute zu wiinschen, da8} er auch einmal fortgesetzt werde. E.H.v.TsCHARNER

HowaRrp S. GaLt, A History of Chinese Educational Institutions. Vol.I. To the End of
the Five Dynasties (A. D. 960). X + 400 pp. London, Arthur Probsthain, 1951.

Garder jalousement le monopole de 1’éducation pour soi et pour la classe domi-
nante, tout en se réclamant du caractére cecuménique et démocratique de 1’ensei-
gnement, et dominer par ce moyen les 4mes de la naissance jusqu’a la mort, voila
I’un des secrets de la pérennité du Confucianisme. Une histoire de 1’éducation en
Chine, capable de montrer comment cet exploit unique dans I’histoire fut accompli,
intéresserait par conséquent tout le monde et ses lecons seraient avidement accueil-
lies par ’homme politique aussi bien que par le sociologue, sans parler des péda-
gogues ou des sinologues. On ouvre donc cette publication posthume, subvention-
née par le Harvard-Yenching Institute, dans I’attente d’y trouver une documenta-
tion et des renseignements dépassant de loin 1’Essai sur I’histoire de I’instruction pu-
blique en Chine (1847), d’autant plus que depuis la parution de ce livre, ol Biot tra-
duisit des extraits de I’encyclopédie Wen-hien t’ong-k’ao, la sinologie a fait quelques
progrés.

Hélas! la déception est grande. Ressasser pour la milliéme fois — et sans critique —
les titres de la littérature classique (sous le titre «Sources», pp. 1—47), parait in-
utile ; écrire des chapitres sur «Les origines de 1’éducation dans la période préhisto-
rique » (pp. 48—59), ou sur «L’é¢ducation pendant la période des Tcheou Occiden-
taux » (pp. 60—74), est a la fois naif et téméraire. La méme remarque est valable pour
le chapitre volumineux qui prétend traiter de I’éducation sous les Tcheou histo-
riques et donne, en fait, les principes moraux des Classiques (pp. 75—186).

L’auteur, un missionnaire américain, a malheureusement eu une foi illimitée
dans ses sources, dont il traduit bravement les constructions idéales, d’un archaisme
utopique transparent. Quelquefois il dépasse méme d’une maniére touchante leur
fausse ingénuité: «In the social structure of China there has never been a caste sys-
tem, nor a permanent demarcation of social classes. .. there never was a distinctly
peasant class and there is no Chinese term which clearly translates the word ,peas-
ant’» (p.111). Espérons qu’avant de recopier ce «statement», les compilateurs
pressés continueront la lecture. Car a la méme page ils trouveront a leur plus grand
€tonnement une phrase qui dit juste le contraire: «But the conventional division of



144 BUCHERBESPRECHUNGEN * COMPTES RENDUS

the social order into four groups, already referred to (scholars, farmers, labourers,
and merchants), was current in Chinese thought and literature ...»

I y a d’autres sujets d’étonnement. D’abord, on s’étonne qu’une époque d’in-
cessantes invasions, de guerres, de famines, comme celle entre les Han et les T’ang,
ait trouvé suffisamment de loisirs pour I’éducation ; mais on est encore plus surpris
que cette éducation soit susceptible de fournir la matiére de tout un chapitre (pp.
270-313) — et sans qu’on y parle du Bouddhisme ni de 1’enseignement traditionnel
des maitres du Confucianisme. Ou, dans le chapitre consacré a 1’éducation sous les
Han (pp. 197-269), pourquoi le méme terme (hiang, le canton rural) est différem-
ment traduit par «department» (p. 162), «commune » (p. 163), «district» (p. 206)
et «town» (p.227)! Pourquoi le systéme kieou-p’in tchong-tcheng — choix des fonc-
tionnaires par protection et patronage pendant le moyen dge —, objet de maintes at-
taques dans le temps et de quelques études modernes, est décrit par 1’auteur de la
maniére suivante : « Character and ability, as measured by general reputation and ex-
perience, were the standards of selection» (p. 311). Mais I’étonnement atteint la
stupéfaction, lorsqu’on voit I’auteur découvrir des traits démocratiques dans le sys-
téme éternellement décrié de la recommandation. On ne comprendra rien de I’édu-
cation chinoise traditionnelle avant d’avoir une idée suffisamment claire du rapport
entre les systémes de la recommandation (droit exclusif des privilégiés) et des ex-
amens tant célébrés (droit presque exclusif, mais tout de méme limité des privilégi¢s).

On ne fera peut-étre pas grief a I’auteur d’avoir ignoré Le Traité des Examens, tra-
duit par R.des Rotours en 1932; il est moins pardonnable d’adopter en 1950 I’en-
cyclopédie T’ou-chou tsi-tch’eng comme base de recherches, sans remonter aux
sources originales. Les traductions m’ont semblé passablement stires dans 1’ensem-
ble; on trouve cependant des passages ou une interprétation insuffisante altére le
sens du texte original. On fera donc bien de ne pas se fier sans examen aux ren-
seignements contenus dans ce volume. Pour illustrer cet avertissement, il suffira
de confronter deux traductions différentes d’un méme passage (San-kouo-tche, cha-
pitre 13):

Between the years 227 and 237 there were many disturbances. The hearts of men shirked
responsibility and were averse to learning, although they entered the university. There were
in the university one thousand or more students but the doctors were remiss and did not
teach the students. The students also shirked their responsibilities and had no mind for study.
If they came in the winter they left in the spring — year after year it was thus. (Galt, pp. 277—
278).

During the T’ai-ho (227-233 A.p.) and Ch’ing-lung (233-237) periods, there was trouble
both in the metropolis and in the provinces and everyone thought of seeking refuge (in the
T’ ai-hsiieh). Many who were by nature unsuited to study sought to enter the T’ai-hsiieh, so
that it contained some thousand pupils. The po-shih were generally crude and coarse, not fit
to teach pupils. The pupils themselves, who had matriculated for the sake of evading the
corvée, could not attain to learning at all: they came in winter and departed in spring, year



BUCHERBESPRECHUNGEN * COMPTES RENDUS 14§

after year. (A.Fang, The Chronicle of the Three Kingdoms, p.170. Les corvées avaient lieu en
hiver.)

Inutile d’ajouter que c’est la deuxi¢me traduction qui est exacte. ETIENNE BaLazs

EpwARD A.KRACKE, JR., Civil Service in Early Sung China, 960—1067, with parti-
cular emphasis on the development of controlled sponsorship to foster administra-
tive responsibility. (Harvard-Yenching Institute Monograph Series, 13). xv + 262 pp.
Cambridge, Mass., 1953.

Partant de I’idée trés juste que la Chine, en tant qu’exemple du managerial state
mis en pratique, mérite aujourd’hui notre intérét particulier, M. E. A. Kracke, Pro-
fesseur a I’Université de Chicago, s’est proposé d’étudier le fonctionnement du ss-
téme bureaucratique a I’époque des Song, dynastie sous laquelle ce systéme gouverne-
mental a déja atteint une maturité substantielle (p.vi et 5). Le choix des Song comme
témoin du développement du gouvernement chinois est fort & propos pour diffé-
rentes raisons dont les principales sont le caractere civil prononcé de ’administra-
tion, la durée des institutions gouvernementales, restées valables sans grands change-
ments jusqu’en 1912, et la richesse des sources de cette époque relativement ré-
cente.

Pionnier prudent, ’auteur s’est sagement imposé une limitation — c’est peut-
étre le secret de sa réussite magnifique —, en réduisant ce vaste champs de prospec-
tion a une période circonscrite et a une question nettement définie: I’étude pré-
sente est consacrée a la période formative des institutions Song (avant les réformes
des novateurs) et, plus particuliérement, a la recommandation 4 la fonction publique
sous garantie, une des solutions les plus originales de 1’éternel probléme du choix
des élites.

Les premiers cinq chapitres nous familiarisent avec les conditions fondamentales
du gouvernement de I’Etat confucianiste ol la philosophie politique des dirigeants
I’emporte sur la spécialisation technique des administrateurs et ol la vénalité et la
corruption des fonctionnaires sont des tares congénitales du régime. Tous les pro-
blémes de la théorie et de la pratique administratives y passent revue: ’accés a la
fonction publique et les défauts des systémes alternatifs de la recommandation, de
la «protection» (privilége héréditaire du mandarinat) et des examens; le conflit
constant (et, pratiquement, la compromission) du principe d’une loi objective mais
rigide et du principe confucianiste, moins abstrait, plus nuancé, plus souple, mais
aussi entaché d’une subjectivité intéressée, de la confiance dans les qualités de la
personne humaine ; la contradiction toujours renouvelée entre le désir de maintenir
les priviléges et la nécessité d’une administration efficace, entre les critéres objec-
tifs et subjectifs des aptitudes du personnel, etc. Les chapitres II et III, apergu his-
torique des forces qui ont formé I'Etat des Song (pp.8-27) et description de la

10



146 BUCHERBESPRECHUNGEN * COMPTES RENDUS

structure gouvernementale (pp. 28—54), mérite d’€tre particuli¢rement relevés, car
ils offrent un résumé excellent de I’époque mé€me a ceux qui portent moins d’in-
térét aux problémes spécifiques du fonctionnarisme. Tout le monde saura gré a I’au-
teur pour la clarté de son expos¢, la rigueur de sa méthode et la simplicité intelli-
gente avec laquelle il rend compréhensible une mécanique souvent fort complexe.
(Cf. par exemple la distinction nette entre fonctions titulaires, fonctions effectives
et fonctions honoraires, p. 78 et suiv.)

La deuxiéme partie du livre étudie les buts, la procédure et la politique de ce que
M.Kracke appelle «controlled sponsorship». Le terme anglais n’exprime peut-€tre
pas assez le rapport et le climat des éléments constitutifs de cette curieuse institu-
tion : censée recommander au gouvernement des hommes capables pour remplir des
fonctions publiques, la recommandation officielle (ou patronage) était a la fois un pri-
vilége et une servitude, la garantie 1égale tenant et le patron (le garant) et le protégé
(le candidat) sous la coupe de la responsabilité collective. C’est a mon avis ici, dans le
contr6le mutuel des fonctionnaires, la surveillance solidaire et la contre-assurance a
chaque échelon de la hiérarchie, qu’il faudrait chercher la derni¢re raison du sys-
téme de la recommandation. Autrefois incarnation de 1’idée du protectionnisme,
des priviléges et de la partialité, et comme telle nettement opposée aux examens
plus ouverts et plus objectifs, la recommandation est en train de devenir au début
des Song, sous une forme légalisée et démocratisée, le complément des examens.

Si le systéme des examens, cette avenue du pouvoir, est loin d’étre exempt des
pressions des puissants, le patronage, lui, favorise la flagornerie et le népotisme et
encourage la formation de factions (pp. 114, 126-130, 140, 142, 187). Cependant,
effet curieux du mécanisme, en fractionnant la puissance des pouvoirs établis et en
créant une multiplicité de client¢les, la recommandation semble avoir contrecarré
le monopole du pouvoir d’un seul parti. Inéluctablement englués dans les mailles
de la responsabilité collective, le patron était responsable de la conduite (passée et
future) de son protégé, tandis que le candidat était souvent entrainé dans la chute
de celui qui I’avait recommandé. L’analyse pénétrante de ce systéme inextricable
d’obligations morales et de sanctions pénales engage M. Kracke a faire quelques re-
marques judicieuses sur le droit chinois (p. 168 et suiv.).

Ces quelques thémes n’épuisent cependant point la richesse de ce livre. On n’a
pas besoin d’€tre sinologue - il suffit d’étre un lecteur attentif — pour y trouver
mainte occasion de méditer sur les aspects pleins d’actualité d’une société bureau-
cratique. En méme temps, grice a une liste des fonctions (pp.229-23), une co-
pieuse bibliographie (237-249) et un index, I’ouvrage sera un indispensable instru-
ment de travail pour tous ceux — et leur nombre va en augmentant — qui s’intéressent
a une question quelconque touchant I’histoire des Song.

M. Kracke nous instruit sans prétentions, sans verbiage, sans commentaires super-
flus et sans montrer la sueur que ses efforts lui ont coiitée, d’'une maniére directe et



BUCHERBESPRECHUNGEN * COMPTES RENDUS 147

considérant ses lecteurs comme des adultes. Je m’en voudrais de ne pas le féliciter
pour des qualités si rares et si agréables. ETIENNE Barazs

Ethnographische Beitrdge aus der Ch’inghai-Provinz (China), zusammengestellt von
Ch’inghai-Missionaren anlillich des 7 sjahrigen Bestehens der Gesellschaft des Gott-
lichen Wortes. Museum of Oriental Ethnology, Folklore Studies, Supplement Nr. 1.
The Catholic University of Peking, 1952. Printed in Japan.

Zur Feier des 7 sjahrigen Bestehens der Gesellschaft des Gottlichen Wortes (So-
cietas Verbi Divini) hat das Museum of Oriental Ethnology, nun in Tokyo, einen
Supplementband zu seinen Folklore Studies erscheinen lassen. Die Ethnographischen
Beitrdge aus der Provinz Ch’inghai bilden einen stattlichen Band von iiber 3 5o Seiten,
in welchem acht Autoren mit insgesamt elf Aufsitzen vertreten sind.

Bei allen Beitrigen handelt es sich um Material aus erster Hand. Ein Teil der Be-
obachtungen stammt aus den letzten Jahren bis zur Ubernahme der Regierung durch
die Kommunisten. So hat z.B. Pater P. Cwik («Die Vélkische Eigenheit der Mo-
hammedaner ») Bevolkerungsstatistiken aus dem Jahre 1950 mit verwendet. In man-
chen Punkten erginzt sich die vorliegende Sammlung mit der soeben erschienenen
Monographie von Pater Louis M. J.Schram C.I.C.M., The Monguors of the Kansu-Ti-
betan Frontier (The American Philosophical Society, Philadelphia 1954), welche die
Verhiltnisse der spiteren Provinz Ch’inghai aus den Jahren 1911-1922 zum Hinter-
grund hat, als das Gebiet noch einen Teil der Provinz Kansu bildete. Heute gehort
die Provinz Ch’inghai zur Verwaltungszone Nord-West, mit einem groflen autono-
men Bezirk der Tibeter im Siidwesten und drei kleineren autonomen Gebieten im
Osten, davon zwei fiir Tibeter und eines fiir Kazak?.

Es handelt sich bei der Provinz Ch’inghai um ein Gebiet, in welchem verschie-
dene Vélker und Kulturen aufeinander treffen, sich gegenseitig durchdringen und
beeinflussen. Vielfach gehen sie auch durch Zwischenheirat und Anpassung véllig in-
einander iiber. Es finden sich also neben Chinesen die Tibeter, bei denen man die

1. Nach Pater Cwik, S. 325, hat die neue Regierung bei Kontrolle der Bevilkerung die
Angabe der Zugehérigkeit zu einem bestimmten Volksstamm und einer bestimmten Religion
verlangt. Dadurch sind die Resultate bedeutend zuverlissiger als friiher geworden. In der
Provinzialregierung von Ch’inghai haben sechs Vélkerschaften ihre Vertreter: Chinesen, Ti-
beter, Mohammedaner, Mongolen, Tujen (Monguor) und Salaren. Bei einer Gesamtbevilke-
rung von 1 251 ooo ist die Zusammensetzung (nach Ch’inghai jih-pao, Januar und Februar
1950) wie folgt: Chinesen 47 %, Tibeter 33 %, Mohammedaner 12 %, Tujen 6 %,, Mongolen
2-39%,. Die Salaren sind hier wohl unter den Mohammedanern mit inbegriffen. Es ist auffal-
lig, daB bei dieser Aufstellung aus dem Jahre 1950 noch nicht die Rede von den Kazak ist,
die doch inzwischen sogar eine autonome Regierung erhalten haben. Sie miissen also erst in
den letzten Jahren aus der Provinz Sinkiang heriibergekommen sein, wo sie seit langem einen
unruhigen Bestandteil der Bevilkerung bildeten.



148 BUCHERBESPRECHUNGEN * COMPTES RENDUS

seBhaften von den Nomaden zu unterscheiden hat, Mongolen und Stimme tiirkischer
Abkunft (Salaren), die Moslim, Nachkommen arabischer Kaufleute und Soldaten
von der T’ang-Zeit an, endlich die Monguor oder Tujen, die sich aus mongolischen
und tiirkischen Elementen zur Yiian-Zeit gebildet haben. In keineswegs einheitli-
cher Weise sind die Sprachen verteilt. Unter den Moslim, die vorwiegend chine-
sisch sprechen, finden sich auch solche mit tiirkischen Sprachen. Es gibt tibetanisch
sprechende Mongolen und Tujen. Ahnlich sind die Verhltnisse in bezug auf die Re-
ligion. Die Tibeter gehdren zum gréBten Teil der reformierten gelben Sekte des
Lamaismus an, im Siiden der Provinz finden sich Anhinger der roten Sekte und Ver-
treter der alten prilamaistischen Bon-Religion. Ein Teil der seBhaften Tibeter ist zu
Mohammedanern geworden; Pater Schram erwihnt mongolische Gruppen, die
tibetanisch sprechen und zum Islam bekehrt wurden ... Die Geschichte der Chi-
nesen reicht nach ihrer Uberlieferung in Ch’inghai etwa dreihundert Jahre zu-
riick. Die Vorfahren sollen aus Kiangsu gekommen sein, manche Familien geben
Nanking an.

Die Beitrdge verteilen sich auf die verschiedenen Bevolkerungsgruppen, doch
erfahren chinesische Sitten die ausfiihrlichste Behandlung. Von einem Stamm tibe-
tischer Zeltnomaden, den Chiamri, berichtet P.EicHINGER in: «Fellbearbeitung
bei den Chiamri-Zelthirten». Der Verfasser hat sich bei ihnen am Siidufer des Ko-
konor eine Zeitlang aufgehalten und bringt viele Einzelheiten (so z. B. iiber die Her-
stellung der Milchprodukte), die nur durch sorgsamste und liebevolle Beobachtung
gewonnen werden konnten. Eine Reihe von Photographien illustrieren diesen Bei-
trag.

a(I;Eine Sammlung von Hochzeitsliedern der Tujen (Monguor) wird von P. SCHRG-
DER geboten. Die zwdlf Lieder sind in Umschrift (de Smedt-Mostaert), in wortli-
cher Ubersetzung und in sinngemiBer Ubertragung gegeben. Jedes Lied wird durch
Anmerkungen erliutert.

Einen weiteren Beitrag zur Folklore der Provinz Ch’inghai bilden die Shao-Nien-
Lieder aus der Sammlung von P. TRipPNER. Die Shao-Nien sind eine Art Berglieder,
typisch fiir ein Grenzgebiet, in dem sie bei Singerfesten und auf dem Felde von den
jungen Leuten beiderlei Geschlechts gesungen werden. Die Texte sind vielfach mit
Ortsdialekt untermischt. Die sechzig Lieder erscheinen chinesisch, mit Ubersetzung
und Anmerkungen. Die Melodien sind in einem Anhang behandelt.

In «Die vélkische Eigenheit der Mohammedaner von Ch’inghai » gelingt es P.Cwix
in hervorragender Weise, das Bild dieser Bevolkerungsgruppe zu zeichnen. In seinen
Cultural Relations of the Kansu-Tibetan Border, 1939, bringt Robert Ekvall das Ver-
hiltnis der Mohammedaner zu den Chinesen auf die Formel: «Segregation and hos-
tility». P.Cwik beschreibt die Mohammedaner in ihrem Verhiltnis zur Familie,
zur Religion und zum Staat und gewinnt daraus eine Erklirung fiir ihre Stirke, mit
der sie in bitteren Kimpfen immer wieder die Fiihrung in der Provinz behaupteten.



BUCHERBESPRECHUNGEN * COMPTES RENDUS 149

In «Tiere im Volksleben» unterrichten P. Frick und P. EICHINGER gemeinsam
iiber Vorstellungen und Glauben der Nomaden und Ackerbauer iiber ihre Nutztiere.
Ferner werden die angeblich magischen Krifte einzelner Tiere erértert, sowie die
Verwendung von Medizinen tierischer Herkunft. Die Verfasser bringen auch einige
Tiergeschichten, doch sind Tiersagen leider einer besonderen Abhandlung vorbe-
halten geblieben.

«Der Kaiser im Volksdenken » von P. Kusk bringt die Geschichte eines von der
Ko-Lao-Hui nach dem Sturz der Manchu aufgestellten Kronpritendenten, der noch
1950 im Alter von 64 Jahren seinen Beruf als Lehrer in seinem Heimatdorf ausiibte.
Dort war er allgemein als «der kleine Kaiser» bekannt. Die zweite Erzihlung, die
erklirt, warum die Familien Chiang und Fan denselben Begribnisplatz haben - sie
stammt aus dem Ende der Mingzeit —, ist in dhnlicher Form bei EBERHARD, Typen
chinesischer Volksmérchen, S. 229, angefiihrt.

Ein erschiitterndes Bild von dem Kampf um das Kind gibt P. EicHINGER in «Kin-
derlosigkeit und ihre Bekimpfung in der Volksmedizin». Der Aufsatz enthilt eine
Fiille von Einzelheiten, die nur durch intimste Einblicke in Leben und Brauchtum
der Chinesen, Mohammedaner und Tibeter gewonnen werden konnte. Es ist unmog-
lich, hier auch nur anzudeuten, was von den Frauen und Familien an Medizinen und
magischen Mitteln alles in Anwendung gebracht wird.

Mit rein chinesischem Brauchtum beschiftigen sich die Aufsitze von P.Frick
iiber Hochzeitssitten und die Lohnverhiltnisse der Landarbeiterinnen. Das Material
fiir beide Aufsitze wurde in einem Dorf, 20 km westlich von Hsining, gewonnen. Es
leben dort 120 chinesische Familien, deren Vorfahren vor ca. 200 Jahren aus Nan-
king gekommen sein sollen. Die «Hochzeitssitten», auf 100 Seiten mit Abbildun-
gen, geben in grofter Ausfiihrlichkeit eine Beschreibung simtlicher Brauche von
der Verlobung bis nach der Hochzeit. Eine Schilderung von dhnlicher Vollstindig-
keit diirfte schwer zu finden sein. Zum gréBten Teil handelt es sich wohl um alte
chinesische Sitte, doch lassen die Verwendung von Filzdecken, der Milchtee alszere-
monielles Getrank die Schmiickung der Braut mit maglschen Spiegeln sowie die
Antrauung an den Freudengott und die damit verbundenen Zeremonien auf Einwir-
kungen aus einer neuen Umwelt schlieBen. Liedproben auf chinesisch, mit Uber-
setzung, sind in den Text eingeschoben. Die «Lohnverhiltnisse» fithren in das Le-
ben der chinesischen Biuerin ein und schildern den Anteil der Frau an der landwirt-
schaftlichen Arbeit.

Die «Familienjustiz im Trauerhaus» von P. TERNAY bringt eine Sitte des chine-
sischen Teils der Stadt Hsining und Umgebung, die jedoch schon teilweise von Mo-
hammedanern und Tujen in Angleichung an die Chinesen iibernommen worden ist.
Es handelt sich um den eigenartigen Brauch eines Familienprozesses nach einem To-
desfall. Auch hierbei ist, wie bei den Hochzeitsbriuchen, die Bedeutung des Onkels
miitterlicherseits zu beachten ...



I1fo BUCHERBESPRECHUNGEN - COMPTES RENDUS

Von ganz besonderem Interesse ist endlich der Beitrag von P. OBERLE: «Der
Hundekopfdimon im Volksglauben ». Er fiihrt in ein chinesisch-tibetisches Kontakt-
gebiet im Siidwesten der Provinz. Hier sind die Chinesen teilweise zu seBhaften Ti-
betern geworden. Die Verehrung des Hundekopfdimons soll sehr alt sein und ihre
Wurzeln in Amdo, einem Zentrum der Bon-Religion, haben. Tsong Kapa soll sich
dieses Damons bedient haben, um die Tibeter fiir den Lamaismus zu gewinnen ...
Heute wird der Hundekopfdimon vor allem von seBhaften Tibetern in der Familie
und in Klostern verehrt. Ein Hund, der auf verschiedene Weise getétet werden
kann, wird durch magische Mittel in einen Dimon verwandelt. Er bewacht dann das
Eigentum seines Herrn gegen jegliche VeriuBerung, Diebstahl, Ausleihen und Ver-
kauf, und folgt in vielen Fillen einem Gegenstand zu seinem neuen Besitzer, in des-
sen Familie er allerlei Unheil und bestimmte Krankheiten verursacht. Der Dimon
kann sich auch gegen seinen urspriinglichen Herrn wenden. In gewisser Weise
scheint sich bei Chinesen dieser Glaube mit alten Vorstellungen das Ku-Gift betref-
fend zu vermischen, wenigstens erwihnt der Verfasser, dal die Chinesen hiufig von
ts’ai wu, wertvollen Sachen, sprechen, die auf irgendeine Weise in die Familie ge-
kommen sind und unheilvolle Wirkung ausiiben, so daB man sich ihrer zu entledi-
gen trachtet. Daraus will der Verfasser auf frithere weitere Verbreitung des Hunde-
kopfdimon-Glaubens schlieBen. Ein Zusammenhang mit alten Ku-Vorstellungen,
die die Chinesen aus ihrer urspriinglichen Heimat mitgebracht haben diirften,
scheint aber wahrscheinlicher.

Schon an anderer Stelle (in «Hochzeitssitten » und «Bekiampfung der Kinderlo-
sigkeit»), aber besonders im vorliegenden Aufsatz, wird man mit der ganzen Zau-
berpriester-Hierarchie dieser Grenzgegend bekannt. Neben dem bekannten Geo-
manten tritt hier auch der Laienbonze in Kraft, der neben dem Bestimmen von Be-
gribnisplitzen sich auch auf Geisterfang und Gewitterbeschwérung versteht. Die
Bon-Priester, die sich als Exorzisten betitigen, erfreuen sich keines guten Rufes, da
sie auch der schwarzen Magie miachtig sind. Ihnen fast gleichgestellt sind die fa-shih,
die sich schamanistischer und taoistischer Praktiken bedienen. Ferner gibt es noch
Medizinmann und Arzt mit getrennten Funktionen. Einmal ist auch ein rein taoisti-
scher Priester erwihnt. Bei den Zeltnomaden am Kukonor fand P.Eichinger die
westlichsten Vertreter der WeiBlen Lehre, von denen er ein ansprechendes Bild
gibt. Es wire eine lohnende Aufgabe, die einzelnen Offizianten, die in den verschie-
denen Beitrigen unabhingig voneinander angefiihrt sind, nach ihrem Ursprung und
ihrer Funktion im Zusammenhang zu studieren ...

Wie zu zeigen versucht wurde, sind die Ethnographischen Beitrige von grof3ter Man-
nigfaltigkeit und gewahren Einblick in die verschiedensten Sitten und das Brauch-
tum der Grenzvélker, die bisher am besten durch die Verdffentlichungen von Robert
Ekvall, P.Schram und P. Herrmanns bekannt sind. Die Auswertung des reichen Ma-
terials sollte gute Resultate ergeben. INEZ DE BEAUCLAIR



BUCHERBESPRECHUNGEN * COMPTES RENDUS If1

R.F.MERKEL, Leibniz und China. (Leibniz zu seinem 300.Geburtstag, hg. v. E. HocH-
STETTER, Lieferung 8.) 38 Seiten, 8°. Berlin, de Gruyter, 1952.

DaB sich Leibniz eifrig mit China beschiftigt hat, ist immer noch zu wenig be-
kannt, wohl weil diese Beschiftigung sein eigentliches philosophisches Werk kaum
beeinfluBt zu haben scheint — sie hitte das vielleicht eher getan, wenn das chinesi-
sche Geistesgut, das zu Leibnizens Zeit nach Europa gelangte, nicht so einseitig kon-
fuzianisch gewesen wire. Aber trotz dieser Liickenhaftigkeit und der vielfachen
tendenziosen Entstellung hat die noch junge ErschlieBung Chinas im 17. und 18.
Jahrhundert wohl keinen andern namhaften Geist in Europa stirker bewegt als Leib-
niz. Davon zeugen vor allem die Novissima Sinica, die Sammlung von Missionarsbrie-
fen und -berichten aus China, die Leibniz 1697 mit einer eigenen Vorrede heraus-
gab, und viele seiner zahllosen Briefe, die erhalten geblieben sind. Er feuerte die Je-
suitenmissionare an und versuchte, auch die Protestanten zur Missionstitigkeit in
China zu bewegen, aber hauptsichlich um die neuentdeckte hohe Kultur am andern
Ende Eurasiens noch besser kennenzulernen und die «praktische Philosophie» der
Chinesen dem politisch, sozial und moralisch zerriitteten Europa zugute kommen
zu lassen. In einem allgemeinen geistigen Austausch und Ausgleich, einem fiir den
optimistischen Universalgeist von Leibniz bezeichnenden Ideal, dem auch die Griin-
dung der PreuBischen Akademie der Wissenschaften dienen sollte. Wir aber kon-
nen Leibniz als einen Vorliufer der Bemiihungen unserer Zeit betrachten, den chi-
nesischen Humanismus dem abendlindischen zu integrieren, Bemiihungen, wie sie
namentlich ein Richard Wilhelm und, abgeklirter, ein René Grousset' verkdrpern.

Es ist dankenswert, daB auch eine der kurzen Monographien, die zum Gedichtnis
an Leibnizens 300.Geburtstag erschienen sind, der Rolle Chinas im Denken und
Wirken von Leibniz gewidmet ist. Die ansprechende und fesselnde Darstellung
stammt vom Religions- und Missionshistoriker R.F. Merkel, der schon 1920 das fiir
diesen Gegenstand grundlegende, heute lingst vergriffene Buch, Die Anfinge der pro-
testantischen Missionsbewegung, G. W.v. Leibniz und die China-Mission, herausgebracht
und sich seither weiter damit beschiftigt hat, wovon auch die reichhaltige Biblio-
graphie dieses Heftes zeugt. E.H.v. TSCHARNER

HAN SuviN, Alle Herrlichkeit auf Erden. Aus dem Englischen iibersetzt von Isabella
Nadolny. 357 Seiten, 8°. Genf, Holle Verlag, 1953.

Das Buch A Many-Splendoured Thing — in der englischen Originalfassung nach einer
Stelle eines Gedichts von Francis Thompson so betitelt — hat sichauch in der deutsch-
sprachigen Ausgabe rasch einen groflen Leserkreis gewonnen, trotz den Mingeln
einer recht unbekiimmerten Ubersetzung. Das «Buch»: es liest sich wie ein Roman

1. Vgl. R.Fazy, «In Memoriam R.G.», 4siat. Studien VI (1952), S. 4ff., besonders S. 7.



152 BUCHERBESPRECHUNGEN * COMPTES RENDUS

und ist doch nicht als Roman geschrieben. Es sind die ergreifenden Memoiren einer
groBen Liebe, die die Verfasserin mit einem englischen Zeitungskorrespondenten
1949/50 in Hongkong erlebt, und welcher der Tod des Geliebten im Korea-Krieg
ein Ende setzt, vermischt mit Aufzeichnungen iiber das ebenfalls selbst erlebte Zeit-
geschehen in und um China, vor allem in Hongkong. Die plastische Schau in der
«Doppelperspektive», wozu ihre chinesisch-hollindische Blutmischung und ihre
Erziehung und Ausbildung in China und in England die Verfasserin befihigen, ihre
Klugheit und die Objektivitit, die ihre Aufzeichnungen bei all ihrem Gefiihlsreich-
tum beherrscht, verleihen diesen ihren besonderen Wert als Zeugnisse der neusten
Umwilzungen in China und auch, was hier betont sei, als Einblicke in das chinesi-
sche Kulturleben. E.H.v.TSCHARNER

WiLLY BOLLER, Japanische Farbholzschnitte von Katsukawa Shunsho. Orbis Pictus, Band
14. 47 Seiten, mit 19 farbigen Abbildungen, 8°. Bern, Hallwag, 1953.

Es war ein gliicklicher Gedanke, in der Sammlung « Orbis Pictus», die sich dank
der Gepflegtheit und doch Preiswiirdigkeit ihrer Bindchen grofler Beliebtheit er-
freut, auch einmal eine Reihe guter japanischer Farbholzschnitte herauszubringen
und dieser Kunst so in noch weiteren Kreisen Freunde zu gewinnen. W. Boller hat
dafiir aus seiner bedeutenden Sammlung neunzehn Blitter von Shunsho — sieben sei-
ner berithmten Schauspielerbilder, sieben Illustrationen des «Ise Monogatari», drei
Blitter aus dem «Spiegel einer Bildnissammlung von Schonheiten der Griinen Hau-
ser», d.h. von Kurtisanen, und je ein Blatt aus dem Seidenzucht-Album und aus
einer Folge «Chinesische Legenden» — gewihlt, die das reiche Werk des «klassi-
schen» japanischen Farbholzschnitt-Meisters von verschiedenen Seiten zeigen und
auBerdem einige fesselnde Einblicke gewahren in das Kulturleben Japans wahrend
der zweiten Hilfte des 18. Jahrhunderts. Solche Einblicke schenkt uns Boller auch
in seinen Erlduterungen der Reproduktionen, und vor allem in seiner kurzen Ein-
filhrung, worin er auf seine liebevolle und anschauliche Weise die Entwicklung
Shunshos schildert und seine Kunst wiirdigt. E.H.v. TSCHARNER



	Bücherbesprechung = Comptes rendus

