
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 9 (1955)

Heft: 1-4

Artikel: Fensterbekrönung einer nepalesischen Tempelfassade

Autor: Stiassny, Melanie

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-145594

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-145594
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


FEN STERBE KRÖNUNG
EINER NEPALESISCHEN TEMPELFASSADE

VON MELANIE STIASSNY

UNIVERSITÄT GENF

[ Mit 2 Tafeln ]

Das halbrunde, nach oben etwas zugespitzte Holzschnitzwerk (Höhe
28,r cm; Breite 48,5; cm - Tafel II) ist in zwei Teilen gearbeitet, die
durch Zapfen miteinander verbunden sind.

Vor einer dreiteiligen, durchbrochenen Aureole sieht man in der
Mitte der Darstellung Siva (Mahesvara) mit seiner weiblichen Entsprechung

Pârvatî (Urna). Der Gott ist in der Haltung Lalitâsana gegeben :

das rechte Bein hängt herab, der Fuß ruht auf einer Lotosknospe; das

linke Bein liegt mit der Fußsohle nach oben auf dem Rücken des weißen
Stieres (Nandi). Der nach rechts geneigte Oberkörper des Gottes ist in
den Hüften leicht eingezogen, der kurze Hals ist durch zwei Falten

gegliedert. Auf der Brust liegt reiches Geschmeide, die Arme tragen
Schmuckringe, und über die linke Schulter läuft die Brahmanenschnur.

Die Hände des vierarmigen Gottes halten: links oben den Dreizack,
links unten den Kopf einer Schlange, deren Schwanzende sich um den

Daumen der oberen rechten Hand ringelt. Die zweite rechte Hand ist
in der Gebärde der Furchtlosigkeit erhoben. Der Unterkörper ist zum
Teil von einem gefältelten Gewand bedeckt, an den Beinen sieht man

Füßringe, die, ebenso wie die Armringe, ein blütenförmiges Ornament

zeigen. Auf dem Kopf trägt Siva die Götterkrone (Mukuta) und an den

lang herabgezogenen Ohren den schweren Ohrschmuck (Kundali). Die

niedrige Stirn mit dem dritten Auge ist von Haarsträhnen gesäumt, die

der Form der Krone folgend die Schläfen umziehen. Das längliche
Gesicht ist ebenmäßig gebildet, die Augen sind leicht geöffnet. Die Augenbrauen

treffen sich an der Nasenwurzel, sie laufen in gleicher Richtung



66 MELANIE STIASSNY: FENSTERBEKRÖNUNG

wie die vorgewölbten Augenlider. Der Mund ist geschlossen, die Lippen

sind durch ein leises Lächeln belebt.
Pârvatî ist eng an den Gatten geschmiegt. Sie stützt sich mit der rechten

Hand auf sein linkes Knie, ihr Körper lehnt mit dem Rücken an seiner

Schulter. Auf ihrer nackten Brust liegt eine Schmuckkette, die,
ebenso wie die Armringe, jener des Gottes gleicht. Ihr Unterkörper ist
in ein durchsichtiges gefälteltes Gewand gehüllt, das oberhalb der Hüften

durch einen Gürtel abgeschlossen ist. Die Beine sind gekreuzt, der
rechte Fuß ruht flach auf dem Rand des Bodens, der linke Fuß ist auf die

Spitze gestellt. Über der hohen Stirn mit dem dritten Auge trägt Pârvatî

statt der Krone ein Stirnband mit blattförmigem Abschluß. Das runde
Gesicht ist weniger regelmäßig in der Bildung als das Gesicht des Gottes.
Die Augenbrauen treffen sich an der Nasenwurzel, aber sie folgen nicht
der Linie der vorgewölbten Augenlider. Der Mund ist geschlossen, die

aufgeworfene Unterlippe ist halbkreisförmig nach abwärts gezogen.
Zu beiden Seiten des Hauptmotivs sind am unteren Ende des

Rahmens, der das Bildganze umschließt, zwei Fabeltiere (Makaras) gegeben.
Sie sind von der zentralen Gruppe abgewendet und speien aus ihren weit
geöffneten Rachen Juwelenketten, die in einem rautenförmigen Blumenmotiv

endigen. Ihre Schwänze verbinden sich mit den tief eingeschnittenen

Voluten des Rankenwerks, das von einer Garudamaske gekrönt ist.
Diese zeigt die charakteristischen Merkmale der Dämonenmasken :

aufgequollene Wangen, breite Nase mit geblähten Nüstern, vorspringende

Augen,breitenMundmit meist deutlich sichtbaren Zahnreihen,gesträub-
te Haare, hornartige Auswüchse über der Stime usw. In Schulterhöhe sind

die ausgebreiteten Flügel des Vogelkönigs sichtbar und unterhalb der Flügel

zwei Hände, mit welchen er die Körper von Schlangendämonen (Nâgas)

umklammert, die er überdies zwischen seinen Zähnen gefangenhält.
Die Darstellung von Siva und Pârvatî ist, mit oder ohne sein Reittier

Nandi, in der indischen Kunst häufig nachweisbar. Neben den bekannten

Skulpturen von Elûra und Elephanta sei ein weniger bekanntes Relief

aus rötlichem Sandstein (Rietberg-Museum in Zürich, Sammlung



EINER NEPALESISCHEN TEMPELFASSADE 67

von der Heydt) erwähnt, welches Siva (Mahesvara) mit Pârvatî (Urna)
auf dem Stier Nandî in ähnlicher Auffassung wiedergibt wie unser
Bildwerk : der vierarmige Gott in der Haltung Lalitâsana trägt in einer Hand
den Dreizack, und in einer seiner linken Hände hält er den Kopf einer
Schlange, deren Leib sich um seinen rechten Arm windet. Pârvatî lehnt
mit gekreuzten Beinen an der Brust des Gatten1.

Denselben Gegenstand, Siva (Mahesvara) und Pârvatî (Umâ) behandelt

— unter anderen — eine kleine Bronzegruppe der Pâla-Schule

(Bengalen) aus dem 11.-12. Jahrhundert. Diese scheint unserem Relief im
Hinblick auf verschiedene stilistische Merkmale nahezustehen2.

Weit überraschender als die obenerwähnte Übernahme ikonogra-
phischer und stilistischer Elemente aus dem Kreis der indischen Kunst
ist die gegenständliche und formale Übereinstimmung von Motiven
unseres Bildwerks mit Darstellungen, welche die Tempel von Kamboja
schmücken: an der Südseite der Bibliothek von Banteai Srei (zweite
Hälfte des 10. Jahrhunderts) sieht man als Giebelschmuck oberhalb der
Szene «Râvana, der den Götterberg erschüttert», auf dem Gipfel des

Kailâsa Siva mit Pârvatî, die sich ängstlich an den Gatten klammert.
Auch der vierfach gelappte Bogen, der die Darstellung einschließt,
erinnert in seiner Bildung an die dreilappige Aureole hinter dem Götterpaar

unseres Reliefs3. Ein Pilaster derselben Tempelgruppe zeigt als

Schmuck tief eingeschnittene Blatt- und Pflanzenmotive, die dem
Rankenwerk unserer Rahmung sehr nahekommen4.

Andere bemerkenswerte Übereinstimmungen zwischen dem Ornament

unserer Fensterbekrönung und dem Dekor von Denkmälern der
Khmer-Kunst sind in der Gestaltung und Anordnung der Fabeltiere
gegeben. Auf einem Türsturz von Kaki (Stil des Kulen, erste Hälfte des 9.

1. William Cohn, Asiatische Plastik, Sammlung Baron von der Heydt, Berlin 1922, Tafel 121.
2. Ananda K. Coomarasvamy, Geschichte der indischen und indonesischen Kunst, Leipzig 1927,

Tafel 71/230.
3. Gilberte de Coral Rémusat, Etudes d'art et d'ethnologie asiatiques, I. L'art Khmer, Paris

19C1, Tafel 2r/90.
4. Coral, 1. c. Tafel 21/69.



68 MELANIE stiassny: fensterbekrönung
Jahrhunderts) sind die Makaras, von deren Rüsseln Juwelenketten
herabhängen, nicht nur ganz ähnlich gebildet wie die Makaras an unserem
Rahmen, sie sind auch wie diese vom Zentrum abgewendet5.

Auch die Makaras auf einem Relief von Rup Arak (Stil des Kulen)
scheinen sowohl in ihrer Gestaltung als auch in ihrer Anordnung unseren

Fabeltieren als Vorbild gedient zu haben. Sie unterscheiden sich
jedoch in beiden Fällen von diesen in der Wiedergabe von Einzelheiten :

in Kaki hängen, wie erwähnt, die Juwelenketten von den Rüsseln der
Makaras herab, sie entquellen nicht, wie auf unserem Relief, gleich
langgestreckten Zungen dem weit geöffneten Rachen der Tiere. Und in
Rup Arak entspringt die Juwelenkette nicht dem Rachen des Makara,
sondern dem Maul eines kleinen Löwenkopfes, der auf dem hoch
erhobenen Rüssel des Makara sitzt6.

Auch für unser Garudamotiv findet man in der Kunst der Khmer
interessante Entsprechungen. Garuda, der König der Vögel, bekannt als

Reittier des Visnu und als Todfeind der Schlangen, wird nach indischem

Mythus meist in ganzer Gestalt, und zwar entweder als das Reittier
(Vâhana) des Visnu oder im Kampf mit Schlangen dargestellt. Aufzahlreichen

nepalesischen Bildwerken erscheint er gleichfalls in dieser
Gestalt ; besonders häufig aber wird er, wie auf unserem Relief, als eine

halb menschlich, halb tierisch gebildete Maske mit Flügeln und menschlichen

Armen dargestellt.
Es ist nun sehr auffallend, daß auf vielen Reliefs der Khmer-Kunst

diese Garudamaske mit den Zügen des Schreckbildes «Kala»
verschmilzt, welches, ebenso wie unsere Garudamaske, in Indien, Indonesien

und Kamboja als Mittelstück der Ornamentik von Türstürzen und

Fensterbekrönungen angebracht wird. Auf dem Türsturz von Kaki ist
der Garuda als Reittier des Visnu gegeben, zugleich aber in der nepalesischen

Darstellungsform mit menschlichen Armen, deren Hände statt
der Schlangen Pflanzenranken fassen7.

r. Coral, 1. c. Tafel 7/19. 6. Coral, 1. c. Tafel 7/20. 7. Coral, 1. c. Tafel 7/19.



EINER NEPALESISCHEN TEMPELFASSADE 69

Auch in Prah k'o (zweite Hälfte des 9. Jahrhunderts) ist der Garuda

ähnlich wiedergegeben : als Reittier des Visnu, menschlich gebildet, mit
königlichem Schmuck und großen Flügeln. Seine beiden Hände
umklammern schlangenförmig gewundene Pflanzenranken8.

Auf einem Türsturz des Banteai Srei sieht man eine Maske von
fantastischer Form mit menschlichen Händen ; sie fassen hier rankenförmige
Pflanzengebilde mit deutlich erkennbaren Schlangenköpfen9.

Auf einem Relief des Baphuon (zweite Hälfte des 11. Jahrhunderts)

trägt der Garuda auf seinem Kopf eine berittene Gottheit ; mit seinen

Händen umfaßt er Schlangenleiber, deren Schwanzenden durch seinen

Mund gezogen sind10.

Ein Relief aus dem Bayon (12.—13. Jahrhundert) zeigt den Garuda als

tierisch gebildete Maske mit menschlichen Händen. Auf seinem Kopf
steht Visnu, seinem weit geöffneten Maul entspringen statt der Schlangen

wieder Pflanzenranken, die er mit seinen Händen umklammert".
So erscheint unser Garudamotiv auf den Denkmälern der Khmer-

Kunst in verschiedenster Formengebung ; bald bärtig, bald als Tier oder

Fratzengesicht (Kîrtimukha),aber stets mit menschlichen Armen und

Händen, die Pflanzengebilde oder schlangenförmig gewundene Ranken

mit Schlangenköpfen gefaßt halten. Es scheint danach außer Zweifel,
daß man in der Kunst der Khmer ein Ineinandergreifen der beiden Motive

«Kala/Garuda» feststellen kann.
Es ist nicht Ziel dieser Arbeit, zu untersuchen, woher die Anregungen

gekommen sind, die zur Verschmelzung der beiden Darstellungsformen

geführt haben ; ob sie im Wege einer Berührung mit tibetischen
Kulturelementen in Indochina Eingang gefunden haben oder ob man
auch im Gebiet von Kamboja sowie in anderen asiatischen Kulturen
eine Einwanderung nepalesischer Newari-Meister annehmen darf.

Es ist bekannt, daß Garuda, der in das Geleit der furchtbaren Götter
gehört, in Nepal und in Tibet besonders heilig gehalten wird. Kultsta-

8. J.Boisselier, «Garuda dans l'art Khmer», BEFEO XLIV, Paris 19J1, Tafel 23/b.
9. Coral, 1. e. Tafel 9/26. io. Coral, 1. e. Tafel 9/28. 11. Coral, 1. e. Tafel 11/34.



70 MELANIE STIASSNY: FENSTERBEKRON UN G

tuen aller Art bezeugen die religiöse Verehrung, die ihm noch heute
zuteil wird. Nepalesische Texte überliefern, daß der Bodhisattva Avalôki-
têsvara eines Tages, als der Vogelkönig Garuda mit dem Schlangenkönig
Taksaka kämpfte, die Aussöhnung der beiden Streitenden herbeigeführt
habe mit der Bedingung, daß das Gebiet von Nepal für immer von
Giftschlangen befreit sein solle.

Dieses besondere Verhältnis der Nepalesen zu Garuda, der auch als

Symbol des Sieges gilt, mag zu einer nepalesischen Eigenentwicklung
jener Darstellungsformen geführt haben, für welche das Mittelstück an
dem Rahmen unseres Reliefs ein Beispiel gibt.

Der Garuda wird zwar auch in Tibet in ähnlicher Gestaltung
angetroffen, aber dort meist als untergeordneter Bestandteil des Dekors : im
Schnitzwerk von Thronsesseln12 oder auf dem Hintergrund von
Tempelfahnen13. In Nepal hingegen wird die Garudamaske, so wie das chinesische

T'ao-t'ie, in den erstaunlichsten Variationen auf zahllosen
Denkmälern in übergeordneterBedeutung angebracht. Auf sivaitischen ebenso

wie auf buddhistischen Tempelbildwerken (Tafel III).
Im Vorangehenden wurde versucht, im Anschluß an die Beschreibung

unseres Reliefs die Eigenart der Gestaltung und der Verwendung
des Garudamotivs in Nepal und sein Aufscheinen in der indochinesischen

Kunst anzudeuten. Zum Schluß ein Wort über das Eigene des

Bildganzen.
Wir haben zu zeigen gesucht, daß der nepalesische Holzschnitzer den

Gegenstand der Darstellung und sein ikonographisches Beiwerk dem
indischen Mythus entlehnt. In der Komposition glauben wir stilistische
Einflüsse der Pâl-Schule des il—12. Jahrhunderts zu erkennen, und
schließlich haben wir die Übernahme von Fantasiegebilden aus der

indochinesisch-javanischen Formenwelt konstatiert.
Daraus kann man schließen, daß unser Relief aus einer Zeit stammen

12. A.Grünwedel, Mythologie des Buddhismus in Tibet und der Mongolei, Leipzig 1900,
S. 121/98.

13. G.Roerich, Tibetan Paintings, NewYork 192c, Tafel 9.



EINER NEPALESISCHEN TEMPELFASSADE J I

mag, in welcher der Einfluß fremder Kulturen in Nepal noch lebendig

gewesen ist. Aber der nepalesische Newari-Meister hat es verstanden,
aus dem überlieferten Formenschatz ein individuelles Kunstwerk zu
schaffen : in der Gestaltung der zentralen Gruppe wird den idealisierten

Zügen des Gottes, die an Denkmäler der Pala-Schule erinnern, die
Gestalt der Pârvatî gegenübergestellt ; ihre Gesichtszüge zeigen Merkmale
der Rasse, aus der Göttin wird eine nepalesische Frau. In der Linienführung

erzielt der Newari-Meister durch die Kopf- und Körperhaltung
der beiden Hauptfiguren eine kontrapostische Bewegtheit, die der
natürlichen Grazie der Gestalten, losgelöst von jedem fremden Vorbild,
individuelles Eigenleben gibt.

In dem Rahmen, von welchem die Götter eingeschlossen sind,
erkennt man die technische Vollendung der Arbeit an der Meisterung des

tiefbohrenden Schrägschnitts, und das persönliche Stilempfinden des

nepalesischen Künstlers wird bezeugt durch die harmonische Verbindung
des Rahmens mit dem Hauptmotiv und durch die sichere Durchbildung
der Einzelelemente. Unser Holzschnitzer hat aus dem phantastischen

Durcheinanderwogen der Motive, welches die Kunst der Tropenwelt
charakterisiert, ein klar durchdachtes Bildwerk geschaffen, welches in
jeder Hinsicht die Vollkommenheit der nepalesischen Holzskulptur
zeigt. Diese wird seit alters her gerühmt ; ihre Schöpfer, die Newari-
Meister, waren nicht nur in China tätig, sie wurden nach allen
Kulturzentren der asiatischen Welt berufen. In den Ländern des Westens waren

die künstlerisch so hochwertigen holzgeschnitzten Ornamente der
nepalesischen Baukunst bis vor kurzem fast unbekannt.

Bibliographie

S.Lévi, Le Népal, Annales du Musée Guimet, Paris 190J-1908.
E. Abegg, Die Indiensammlung der Universität Zürich, Zürich 193 c.

M.Lobsiger-Dellenbach, «Recherches ethnologiques au Népal», Le Globe, tomes 9. <;t 92,
Genève 1954.

A.Salmony, Antler and Tondue (Artibus Asiae, Supplementum XIII), Ascona 1954.
Karl Khandalavala, «A note on two Nepalese wooden sculptures», Marg, Bombay, IV, S. ro.



i'L'^
*

>-
TWfl

M

1
1 «:

O*
¦4i

^
B

TAFELII: SIVA UND PAKVATI

Nepai-Sammlung des Ethnographischen Museums Genf (Mission M.Lobsiger-Dellenbach)



M
'

V^

«yr ^

*/»

S H
S

f^f^
V

• -*«•*'

\*%

TAFEL III: BUDDHA, GESTUS DER ZEUGNISAN RUFUNG
Nepal-Sammlung des Fthnogrophischen Museums Genf (Mission M. Lobsiger-Dellenbach)


	Fensterbekrönung einer nepalesischen Tempelfassade

