
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 9 (1955)

Heft: 1-4

Artikel: Der Kundalinî-Yoga : Eine Einführung in die hohe Magie der Inder

Autor: Dekker, Gerbrand

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-145593

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-145593
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DER KUNDALINI-YOGA
Eine Einführung in die Hohe Magie der Inder

VON GERBRAND DEKKER, ASCONA

[Miti Tafel]

Ein so weitläufiges System wie den Kundalinî-yoga in einem Aufsatz

zusammenzufassen, ist ein Wagnis, das nur dann gerechtfertigt ist, wenn
eine Einführung, nicht eine Deutung bezweckt ist. Auch dann ist die

Aufgabe heikel ; denn so wie die Bedeutung einer indischen Gottheit
erst verständlich wird aus den Symbolen, die ihr Idol und ihren Tempel
charakterisieren, so steht es auch mit dem Kundalinî-yoga. Seine Struktur

ist überdeckt, fast überwuchert von einem Reichtum an Symbolen,
die immer wieder in gewandelter Bedeutung erscheinen — eine
unübersichtliche, verwirrende Fülle von Bildern. So ergab sich, schon um der
Deutlichkeit willen, die peinliche Notwendigkeit, nur die zur Deutung
unerläßlichen Symbole hervorzuheben, und auch diese mehr zu skizzieren

als zu beschreiben1.

Der Ursprung des yoga verliert sich im Dunkel der Vorzeit ; nur
vereinzelt, aber doch recht aufschlußreich sind seine Quellen in Brauchtum

und Zauberritual der autochthonen Bevölkerung aufweisbar. Seine

Systematik jedoch erwarb er aus Theorie und Praxis der vedischen
Brahmanen ; namentlich auch den Anspruch, die höchste göttliche Potenz des

Priesters — das brahman — ausschließlich zu besitzen und mittels dieses

«Höchsten Selbst» die Götterwelt zu beherrschen. Nur ist es nicht

i. Das Standardwerk über den Kundalinî-yoga ist : Arthur Avalon, The Serpent Power. Ferner

sind benützt worden : Avalon, Principles of Tantra ; Vasant G. Relè, The mysterious Kunda-

linî; Deyogasûtra's van Patanjali, mit Einleitung von J.M.Boissevin; J.Boulnois, Le culte du

serpent, de l'arbre, du caducée etdela Déesse Mère aux lndeset dans la Méditerranée ; J. Abbot, The

Keys of Power; H.Mode, Indische Frühkulturen ; F.D.K.Bosch, De gouden kiem ; J.H.Pott, Yoga
en Yantra; R.Garbe, Sâmkhya und Yoga; item, Art. Yoga in Hasting's Encyclopaedia of Religion
and Ethics ; Sarasvati, Sivananda, Kundalin'i Yoga.



A.6 GERBRAND DEKKER

mehr die äußere Welt der makrokosmischen Götter, es ist die von
innerseelischen Göttern erfüllte Innenwelt des Menschen, worauf sich
das Augenmerk richtet.

Diese Introversion bereitet sich innerhalb der Priesterwelt vor, als

die Weisesten das brahman verinnerlichen zum göttlichen Prinzip des

Menschen, das wesenhaft mit dem höchsten menschlichen Prinzip —

âtman — identisch ist. Diese Erkenntnis gewährt dem Weisen jene
geistige Überlegenheit, die ihn die ganze Welt - die innere wie die äußere —

als mâyâ (Zauberspiel) durchschauen läßt. Von dieser in den Upanishaden

verkündeten Lehre ist die philosophische und religiöse Ent-

wickelung der Hindukultur ausgegangen.
Der yoga übernimmt aus Priesterlehre und Ritual der Brahmanen

(hauptsächlich) sein magisches Rüstzeug, aus den Upanishaden seine

mystische Zielsetzung. Seine gedankliche Systematik findet er in dem
ältesten der philosophischen Systeme, dem Sânkhya 2.

Auch das Sânkhya fragt nach dem «Selbst» des Menschen; aber es

faßt es eher menschlich als göttlich: es ist der purusha (homo, Mann

und Mensch). Als das wahre Prinzip des einzelnen Menschen ist er
leuchtend, rein geistig. Frei von Begierde, ist er ohne Willen ; darum
handelt er nicht und ist frei vom Kreislauf der Geburten (samsara). Ihm

gegenüber steht seine Mâyâ-Gestalt, sein «Leib » ; primär sein (unsichtbarer)

subtiler Leib (sûkshmasharîra), sekundär sein grobphysischer
Leib (sthûlasharîra). Der subtile Leib ist der Träger seines karma, d. h.
der (guten oder bösen) Frucht seiner Taten - karma ist «Tat». Als Erbe

aus früheren Inkarnationen erscheint es bei jeder Geburt als

schicksalbestimmende Veranlagung (samskâra), die während des Erdenlebens

durch neugetätigtes karma modifiziert wird. Diesem Zweck dient der

Organismus des subtilen Leibes, der den Menschen befähigt und zwingt,
seinen Trieben gemäß zu handeln, obgleich er glaubt, frei zu sein ; denn

er kennt den Unterschied nicht zwischen Geist (cit) und Materie (pra-

2. Das Sânkhya entstand wohl, kurz nach den Upanishaden, noch in vorbuddhistischer
Zeit.



DER KUNDALINI-YOGA 47

kriti). So erkennt er nicht, daß alle seine Triebe — auch der nach Erkenntnis

— der Materie angehören; ein Irrtum, der dadurch gefördert wird,
daß sie vom purusha angezogen werden «wie das Eisen vom Magnet».
Ihrerseits versuchen sie, da sie tätig sind, auf den purusha einzuwirken,
aber nur dem Anschein nach mit Erfolg ; denn «so wenig sich der Kristall

verändert durch das Rot der Hibiskusblüte, die sich in ihm
spiegelt», so wenig wird der purusha durch die Triebe wirklich beeinflußt.

Immerhin, so ungeistig alle Triebe sind, qualitativ sind sie doch
verschieden, je nach dem Verhältnis, in dem sie den einzelnen «guna»
zugehören. Dieser gunas - Komponenten, Konstituenten der Materie -
gibt es drei. Zwei davon - tamas (Trägheit) und rajas (Aktivität) —

bestimmen das Triebleben der Tiere, also auch das Tierhafte im Menschen.

Der dritte ist sattva, der Hang nach Klarheit und Reinheit, der nur dem
Menschen zu eigen ist. Ihm unterstehen die Erkenntnisorgane des

subtilen Leibes : buddhi (Denkvermögen), ahamkâra (Ichträger), manas

(innerer Sinn) und die indriya (äußere Sinne), die insgesamt eine tätige
Einheit bilden. Es ist das linga, das spezifische Merkmal (linga) des

Menschen, wodurch er die Welt (auch seine Innenwelt) erkennt. Für
gewöhnlich ist freilich unsere Erkenntnis getrübt durch die niederen

Triebe, die dem tamas und rajas unterstehen; aber je kräftiger der
Erkenntnistrieb auf Kosten der niederen Triebe betätigt wird, um so klarer

und reiner wird das linga. Zuletzt ist es so durchsichtig, daß es dem

Licht des purusha keinen Widerstand mehr bietet, so daß beide

Prinzipien — der leuchtende, aber untätige purusha und das lichtlose, aber

tätige linga — sich täuschend ähnlich werden. Der Philosoph jedoch
erkennt diese Ähnlichkeit als mâyâ (Zauberspiel) ; denn Materie wird nie
Geist, auch nicht in der subtilen Gestalt des reinen linga. Dank dieser

Erkenntnis löst sich der wahre, geistige Mensch, der purusha, vom
materiellen linga als von einem Fremden. Von der karmischen Bürde
befreit, geht er bei seinem Tod in die Ewigkeit des Geistes ein.

Das philosophisch-psychologische System des Sânkhya übernimmt der

yoga weitgehend. Auch erstreben beide das gleiche Ziel : die Befreiung



48 GERBRAND DEKKER

von der karmischen Bürde. Das Mittel, welches das Sânkhya hiezu
anwendet, erachtet der yoga jedoch als unzulänglich. Das Erkenntnisvermögen

(dessen Organ das linga ist) könne zwar erklären, wie der Mensch
und sein Schicksal beschaffen, wenn es vom purusha beleuchtet ist;
aber von der Materie erlösen kann es nicht ; und ebensowenig könne es

der untätige purusha.
Diese Unzulänglichkeit der Philosophie als Mittel zur Erlösung

demonstriert der yoga bildhaft an der subtil-psychologischen Gestalt des

Menschen. Die Auseinandersetzung zwischen dem «lahmen» purusha
und dem «blinden» linga spielt sich im Machtzentrum des Erkenntnisvermögens

ab ; es ist das zwischen den sichtbaren Augen gelegene Stirnauge.

Dieses unsichtbare Auge ist das höchste Machtzentrum des subtilen

Leibes; es liegt somit, obgleich knapp an seiner oberen Grenze,
noch innerhalb dieses Leibes und ist dem Gesetz der menschlichen
Innenwelt unterworfen, das auf der Dualität von Geist und Materie
beruht. Darum kann der Philosoph diese Dualität wohl als mâyâ erkennen,
aber aufheben kann er sie nicht. Aufheben kann sie nur der yogi. Er
überschreitet die Grenze des subtilen Leibes (oberhalb des Stirnauges)
und steigt in die überbewußte Welt des brahman auf, die den oberen

Teil des Kopfes ausfüllt; er betritt seine eigene, göttliche Welt, seine

Heimat. Auch diese Welt hat die Gestalt eines Leibes: es ist der kausale

Leib (karana-sharîra), der diesen Namen trägt, weil er die Urtatsa-
chen enthält. Es geschieht aus diesen höchsten Ursachen, daß nach der

Konzeption allmählich der Leib des Menschen entsteht ; zuerst der subtile,

dann der grobe3.
Im Machtzentrum des subtilen Leibes, das im Scheitelpunkt liegt,

sind purusha und linga vereint. Im Stirnzentrum noch getrennt, werden
sie durch den yoga «aufgehoben» in das Scheitelzentrum. Dann ist auch

3. Grob gesagt, entsprechen die drei Leiber unserer Trias «Leib, Seele, Geist». Der
Inder jedoch faßt alles, was als «Welt » erscheint, räumlich ; sogar ein rein geistiges Organ wie
der purusha hat im Sânkhya noch einen (wenn auch geringen) Umfang. Erst in der (Er)lösung
von der Materie werden diese Gebilde räumlich und zeitlich «aufgelöst».



*s f
•

>v

TAFEL I: STRUKTUR DES SUBTILEN LEIBES

NACH DEM KUNDALINÎ-YOGA

[vgl. S. 54-S6]



DER KUNDALINI-YOGA 49

ihre Entzweiung aufgehoben, denn sie steigen aus dem menschlichen

Bereich in den göttlichen auf, wo sie nur noch zwei Aspekte der Einen

Gottheit sind, die des Menschen höchstes Prinzip ist. Der purusha
potenziert sich zum para-(über-) purusha, der mit dem brahman der Upani-
schaden identisch ist. Es ist das höchste Seiende und als solches statisch.

Das linga potenziert sich zumpara-(über-) linga als göttlich-dynamisches
Prinzip. Es ist das höchste Wirkende4.

Am wichtigsten ist für uns das linga, das dynamische, zeugende,

schöpferische Prinzip — zeugen ist schöpfen. Das linga ist es, das bei
jeder Konzeption den Embryo erzeugt; darum hat es auch die übliche
Form eines Phallos. Dennoch ist zu betonen, daß diese Zeugung göttlich

zu verstehen ist; denn jede Zeugung ist eine Neuschöpfung, jedes

Neugeborene ein Erzeugnis des göttlichen Schöpfers im Menschen.

Darum geht auch der Bildungsprozeß vom Scheitelpunkt aus : der Geist
versenkt sich in die Materie und bildet den Leib ; zuerst den subtilen
und dann den groben.

Die Gestalt des subtilen Leibes — nur den Yogis und den Göttern
sichtbar - entwickelt sich stufenweise von oben nach unten. Ist dieser

vollendet, dann entsteht aus ihm der grob-physische Leib. Beide Leiber

entsprechen sich auch in der Struktur : die Organe des physischen Leibes

sind vergröberte, differenzierte Gestaltungen der verschiedenen

Machtzentren des subtilen Leibes.

Diese Entsprechung ist sogar in den Einzelheiten feststellbar. Wir
sahen bereits, daß das höchste Zentrum des subtilen Leibes auf der Höhe
der Augen liegt. Es ist das Stirnauge, das als Erkenntnisorgan das

Machtzentrum des Weisen ist. Am zweithöchsten, in der Gegend des Sprachorgans,

liegt das Zentrum der Heiligen Rede, des schöpferischen und

gestaltenden Wortes ; es ist das Machtzentrum des Brahmanen.

In diesen beiden dem Geiste zugewandten Zentren herrscht Einsicht

4. In der Philosophie Europas hat (von Parmenides und Heraklit bis auf Schelling) eines
der beiden Prinzipien das Primat behauptet. Nach der These des yoga, aber mit den Mitteln
der Vernunft eine Synthese zu finden, ist ein dringendes Postulat der Religionsphilosophie.



ro GERBRAND DEKKER

und Tugend; sie erwirken nur gutes karma. Anders im Zentrum der
Affekte, das in der Gegend des Herzens liegt. Hier sind die Triebe
uneinheitlich und in gewaltiger, gegenläufiger Bewegung. Teils dem Geist,
teils der Materie zugewandt, erwirkt es gutes wie schlechtes karma,
denn Tugend und Laster kämpfen um die Herrschaft.

Die beiden unteren Zentren, wo der Nährtrieb und der Geschlechtstrieb

herrschen, liegen resp. auf der Höhe des Magens und der Wurzel
der Geschlechtsorgane. Der Materie zugewandt, wirken sie vorwiegend
sinnlich und erschaffen hauptsächlich schlechtes karma ; am meisten das

unterste (Geschlechts-) Zentrum.
Ist der subtile Leib vollendet, dann wird aus der Materie der unteren

drei Zentren der grobe Leib gebildet und belebt.
Bei dem Tode erfolgt der umgekehrte Prozeß. Naturgemäß löst sich

der subtile Körper wieder auf, indem sich die spezifischen Kräfte jedes
Zentrums von unten nach oben zurückziehen5. Diesem Vorgang folgt
der physische Leib ; sind die unteren drei Zentren des subtilen Leibes,
zuletzt das Herzzentrum, aufgelöst, dann hört das physische Herz zu

klopfen auf, der grobe Leib ist gestorben ; einmal von diesen drei Zentren

gebildet und belebt, muß er vergehen.

Jetzt wirken nur noch das Rede- und das Erkenntniszentrum. Waren
beide bei Lebzeiten sehr kräftig, dann verbreiten sie auch jetzt noch

über die Leiche des eben Verstorbenen einen verklärenden Glanz ; aber

bald werden auch sie aufgelöst. Der Tote geht in die Brahmanweit ein,
hat jedoch geistig keinen Vorteil davon. Zwar ist der subtile Leib

aufgelöst, so daß die Triebe unwirksam werden ; aber sie ziehen, im
kausalen Leib aufgehoben, der die kausale Form (forma formans) für die

neue Inkarnation ist, den Verstorbenen wieder zur Erde zurück. Re-

inkarniert er, dann bildet sich der subtile Leib wieder aus ; das latente
karma — Erbschaft vergangener Inkarnationen — wird aktiviert. So er-

c. Die Auflösung fängt schon beim Altern an ; normaliter am meisten beim Geschlechtstrieb,

dann bei jedem höheren weniger. Bei geistig regsamen Menschen leuchtet dann die

«Weisheit des Alters » auf.



DER KUNDALINI-YOGA ri
neuert sich bei jeder Geburt der Kreislauf, worin der Mensch befangen

ist.
Der Yogi beansprucht die Macht, schon bei Lebzeiten den Kreislauf

zum Stillstand zu bringen, indem er — analog dem Todesprozeß — die
Kräfte des subtilen Leibes in seinen kausalen Leib emporzieht, freiwillig

und aus eigener Kraft. Ein so eigenwilliger, fast gewaltsamer Eingriff
in sein Schicksal erfordert eine allseitige Vorbereitung, die aus einer
unabsehbaren Reihe physischer und psychischer Exerzitien besteht. Sie

sind so langwierig, daß mancher Adept stirbt, bevor er sie zu Ende

geführt; doch kommt ihm alsdann das Erworbene zugute, falls er in
einer neuen Inkarnation die Übungen wieder aufnimmt. Sie sind
auch so vielfältig und schwierig, daß nur wenige Adepten sie zu Ende

führen.

Obgleich er die Exerzitien mit Hilfe der einschlägigen Literatur
durchführen kann, ist dem Adepten anzuraten, schon jetzt einen
«vollendeten» Yogi (sâdhaka) als Lehrer zu wählen, der leiten, raten und
helfen kann. Dessen Beistand wird unbedingt erforderlich, sobald der

eigentliche Prozeß anfängt ; denn hier beginnt der Eingriff in die
Funktionen des subtilen Leibes. Die Exerzitien hören auf; Körperhaltungen
und -bewegungen dienen nur noch, in kritischen Phasen, zur
Unterstützung des subtilen Prozesses. Meistens sitzt der Adept in der üblichen

Yogahaltung ; subtiler wie grober Leib befinden sich in harmonischem

Gleichgewicht, so daß sie den Prozeß nicht unnötig hemmen. Es

ist wichtig, eine so günstige Ausgangsposition zu schaffen; denn was

jetzt anhebt, ist ein ungeheures Wagnis : aus eigener Kraft sich von jeder
Bindung mit der Materie zu befreien, um, eingehend in die eigene göttliche

Welt, sein höchstes menschliches Selbst (âtman) zu vereinigen mit
dem ihm innewohnenden göttlichen Selbst (brahman). Das Ziel ist nur
durch eine gewaltige Steigerung (vielleicht Übersteigerung) der Energie

zu erreichen. Keine Gotteshilfe wird erfleht ; selbstbewußt beschreitet

der Adept unter der umsichtigen, kundigen Leitung seines Lehrers

(guru) den steilen Pfad der Hohen Magie.



r2 GERBRAND DEKKER

Zur Erreichung dieses Zieles stehen ihm die drei Funktionen des

subtilen Leibes - Wollen, Fühlen, Denken — (die er in seinen Exerzitien

völlig «gezügelt» hat) zur Verfügung. Sie ergeben drei «Arten» von

yoga: karma- (oder kriyâ-), bhikshu- und dhyâna-yoga, die selbstverständlich

nur methodisch zu unterscheiden sind :

a) Er aktiviert den Willen zur magischen Tat, indem er tapas
(buchstäblich «Hitze») übt. Es ist jene schon aus dem brahmanischen Ritual
bekannte Hitze, die durch starke Anstrengung des Willens entsteht.
Vornehmlich erreicht er sein Ziel mittels des hatha-yoga, des «strengen»

yoga, der durch anstrengende Atemübungen den subtilen Körper

bezwingt. So fixiert er durch Konzentration die Kraftzentren von
unten bis oben. Dann kommt der karmische Kreislauf zum Stillstand ;

die Frucht vergangener Taten vergeht, neues karma entsteht nicht
mehr.

b) Er sublimiert seine religiösen Gefühle, indem er sich, von unten
nach oben, bildhaft die in jedem einzelnen Zentrum wirksamen
göttlich-dämonischen Mächte vorstellt. Obgleich sie alle ungeistig sind —

die unteren sogar widerwärtig-, verehrt er sie ; d. h. er zollt ihnen die

gebührende Ehre, einer jeden in ihrem Bereich ; und dieser gehört der

mâyâ an. Als Zaubergebilde entlarvt, entschwinden sie.

c) Nach dem Schema des Sânkhya vorgehend, erkennt er durch dhyâna

(Versenkung, Kontemplation) intuitiv die Gegenstände der Außen-

und dann der Innenwelt als mâyâ, sukzessive vom gröberen zum feineren

aufsteigend. Damit entzieht er den Kraftzentren ihre Substanz, so

daß sie machtlos werden. Dennoch haftet der Versenkung ein Mangel
an : da sie die Mittel des menschlichen Bewußtseins verwendet, bleibt
die Dualität von Kenner und Gekanntem bestehen, so daß der Keim

(bîja) erhalten bleibt, woraus (im kausalen Sinn) neue mâyâ entstehen

kann. So bleibt das Erkenntniszentrum aktiv. Erst wenn der Adept
durch eine abrupt wirkende Erleuchtung jene überrationale Einsicht

erlangt, die auch diese höchste Form der Unwissenheit auflöst, ist der

Weg in die Brahmanwelt frei.



DER KUNDALINI-YOGA £3

Bis zur Auflösung des höchsten Zentrums gibt der Lehrer jeweils die

nötigen Anweisungen. Für die letzte und höchste Wegstrecke bis zum
Scheitelpunkt kann er nur Anweisungen geben ; hier ist der Adept auf
sich selbst angewiesen. Sein persönlicher âtman (jivâtman) taucht in die

Seligkeit (ananda) der Brahmanwelt ein und erkennt sich als param (über)
âtman. Er wird von einer verwirrenden Fülle von Wonnen überschüttet,

worin es nur einen Zielpunkt gibt : den tausendblätterigen Lotos im
Scheitelpunkt, wo seine höchste Gottheit, Paramashiva, wohnt. Hier ist
die unio mystica seines âtman mit dem brahman möglich. Er darf sie in
der Verzückung (samâdhi) genießen, in Licht und Klang ; aber er darf
sie nicht vollziehen - es wäre der mystische Tod, Folge eines magischen
Selbstmordes6. Er muß zur Erde zurück, um die ihm als Vollendetem

gestellte Aufgabe zu erfüllen, bis seine Todesstunde schlägt.
Wie aber soll er den Weg abwärts antreten, um den subtilen Leib

neu zu gestalten? Diese Neuschöpfung kann ihm nur eine Gottheit
vermitteln, die selber Schöpfer ist. Das brahman ist hiezu untauglich:
als Ewiges Sein ist es ein statisches, gestaltloses Neutrum. Glücklicherweise

findet der Yogi in seiner Kultgemeinschaft die Gottesgestalt vor,
die er benötigt; vornehmlich Vishnu und Shiva (weniger Rudra). Daß

sie männlich sind, stört nicht, denn sie ist identisch mit dem im
Scheitelpunkt wohnenden (parama) purusha, der als «homo» Mann und

Mensch ist. So hat der Gott, der als Mann nur Schöpfer ist, die

Gestaltungskraft in sich als weibliche Funktion, die er im Schöpfungsakt sich

selbst gegenüberstellt ; er projiziert sie als seine shaktî (Kraft) und

vereinigt sich mit ihr in der Liebesumarmung. Schöpfen, zeugen tut der

Mann; gestalten, gebären die Frau. Aus ihrer Zusammenwirkung
entsteht der (subtile) Leib des Kindes.

Dennoch gibt dieses Bild dem Yogi keinen Leitfaden auf den Weg
abwärts; denn die shaktî bleibt oben, mit ihrem Herrn vereinigt in
ewiger Umarmung. Um die Entstehung des Kindes nicht nur anzu-

6. Dementsprechend bleibt auch im Scheitelpunkt ein lauwarmer Flecken am völlig
erkalteten Leib.



CA. GERBRAND DEKKER

deuten, sondern auch zu bewirken, muß sich die shaktî vom Gatten

trennen; sie muß sich aktiv-kinetisch in die Materie versenken, woraus

das Kind sich bilden wird, damit sie aus der Fülle an karmischer

Erfahrung, welche diese Materie enthält, seinen subtilen Leib entwerfen

kann.

Eine solche subtile Muttergestalt hat der Kundalinî-yoga gefunden.
Es ist die Schlange, die als causa instrumentalis der Welt im Mythos von
der Weltschöpfung durch Vishnu eine Rolle spielt, die wohl geeignet
ist, als Vorbild zu dienen für die Gestaltung des (mikrokosmischen)
Menschenkindes. So wie einst die Weltschlange Ananta die göttliche
Welt aus der amorphen Masse des Milchsees «entworfen », «projiziert »,
so entwirft auch die menschliche Schlange den subtilen Menschenleib
durch Versenkung in die karmische Erbmasse.

Zuerst senkt sie sich vom Scheitelpunkt und bildet das Vernunft- und
das Redezentrum. Dann geht sie in den Kanal ein, um den sich später
das Rückenmark bilden wird, wo sie sukzessive, ein jedes an seinem

Ort, die unteren drei Zentren bildet. In diesem zentralen Kanal, der
den vornehmsten subtilen Nerv enthält, fixiert die Schlange auch ihr
Feuer. Es ist das geheimnisumwobene Kundalinîfeuer, dessen Wesen

jene Glut (tejas) ist, welche die Schlange durch ihre Anstrengung
(tapas) bei der Strukturbildung des subtilen Leibes erzeugt. Für den Keimling,

der sich zum Embryo entwickelt, ist es das aktive Prinzip der

Lebensenergie (rasa), das im Rückgrat als jene Wärmequelle des subtilen

(und mittelbar des groben) Leibes dienen wird, die den Menschen am
Leben erhält ; es ist festes, tamasisches Feuer. Das Schlangenfeuer ist
jedoch nicht nur erhaltend, es ist auch zerstörend und schöpfend, indem

es alte Formen verzehrt und neue erwirkt. Als trias von Schöpfung,

Erhaltung und Zerstörung erfüllt es die anfachende Funktion, die der agens
des Gestaltwandels ist, der jede Welt beherrscht, auch die Leibeswelt
des Menschen7.

7. Die Naturgrundlage des Schlangenfeuers ist vermutlich die tötende und belebende

Gewitterschlange. - In der Shivasymbolik erscheint diese Ambivalenz metaphysisch gesteigert;



DER KUNDALINI-YOGA ç C

Hat die Schlange das Geschlechtszentrum gebildet, dann verläßt sie

den zentralen Kanal (sushumnâ) und senkt sich bis in den unteren Teil
des Rumpfes, wo sie das untere Zentrum bildet. Auf diesem Zentrum
ruht der subtile Leib ; es ist auch der Ort, an dem die Erde den in der

Versenkung dasitzenden Yogi trägt. Es ist die Wurzel, woraus die Säfte

aufsteigen, die alle Zentren speisen, damit sie, jedes in seinem Bereich,
den subtilen Leib gestalten und erhalten können. Darum heißt es

«Wurzelstock» (mûladhâra).
Ist die Schlange in diesem Tiefpunkt angelangt — es ist ihr eigenster

Ort, denn die Schlange ist das Tier der Erdniederung -, dann windet
sie sich dreieinhalbmal um sich selbst und hebt den Kopf hoch, um den

Schöpfungsstrom im zentralen Kanal abzuschließen.

Diese aufgerollte Schlange hat der Kundalinischlange ihren Namen

gegeben: Kundalini heißt «die gewundene». So wie einst die
makrokosmische Vishnuschlange sich nach der Weltgestaltung aufgerollt hatte
und eingeschlafen war, so schläft jetzt die «Göttin Kundalini» ein.
Schlafend erhält sie den subtilen Leib während des Erdenlebens durch
ihren Atem, während der Mensch in seinem bewußten Leben wach ist.
Sie ist die Macht des unbewußten, organischen Lebens, auch und primär
im subtilen Sinn.

Noch obliegt ihr, bevor sie einschläft, eine letzte Aufgabe : mittels
der Kraftzentren den subtilen Leib zu gestalten.

Das Material hatte sie bereits auf die verschiedenen Zentren verteilt ;

es sind seine drei Komponenten tamas (Trägheit), rajas (Aktivität) und
sattva (Streben nach Reinheit und Klarheit). Tamas, der dunkele, zur
Erde hinziehende guna, herrscht im Geschlechts- und Nährzentrum vor,
wird schwächer im Herzzentrum und ist im Rede- und Erkenntniszentrum

unbedeutend. Genau umgekehrt verhält es sich mit dem sattva,
dem zum Geist hinstrebenden guna. Eine mittlere Stellung nimmt das

namentlich im kosmischen Tanz bedeutet das Feuer, das Shiva in der Hand hält, Vernichtung,
aber auch Verwandlung und Entwicklung. - Wir können hier auf diesen Tanz und seine
Beziehungen zum Kundalinî-yoga nicht eingehen.



r6 GERBRAND DEKKER

rajas ein ; als Affektivität herrscht es im Herzzentrum vor, wogegen sein

Einfluß nach oben wie nach unten abnimmt.
Die Aktivierung dieser gunas erfolgt durch Induktion (Einführung,

Überleitung) des Schlangenrasa durch die Devi Kundalini. Für tamas ist
die Leitung schon vorhanden : es ist der zentrale Kanal. Nachdem die

Schlange den Schöpfungsstrom in der sushumnâ fixiert hat, ist diese als

«Achse » (meru) des subtilen Leibes festes, tamasisches Feuergeworden.
Für rajas und tamas bildet sie zwei Nebenkanäle ; sie fangen bei dem

Wurzelstockzentrum an und schlängeln sich rings um die Zentren

empor, jeweils zwischen diesen Zentren den zentralen Kanal kreuzend,

um zuletzt an den Nasenwurzeln zu enden. Der «rechte» Kanal

(idâ) leitet das sattva; er ist mondhaft-weiß ; der «linke» (pingalâ)
das rajas, er ist sonnenhaft-rot. Die drei Kanäle sind die vornehmsten
nâdî (unsichtbaren Nerven) des subtilen Leibes; mit unzähligen
kleineren nâdî, die von ihnen ausgehen, bilden sie dessen unsichtbares

Nervensystem.
In enger Beziehung zu diesem System steht der subtile Atem (prâna,

Lebensodem), der bei der Geburt vom Scheitelpunkt heruntersinkt,
durch den zentralen Kanal und den subtilen Leib belebt. Er bleibt auch

wirksam, nachdem die Schlange eingeschlafen : durch Ein- und Aushauchen

erhält die Devi Kundalini den subtilen Leib und mittelbar den

Atem des groben Leibes8.

Wir haben gesehen, wie — analog zum Vishnumythos — die Kundalini-

schlange sich in die Tiefe der karmischen Erbmasse versenkt und im
Wurzelstockzentrum zur Ruhe kommt, um von hier aus den subtilen
Leib zu gestalten. Bei dem Tode zerfällt dieser Leib, indem sich die

Schlange wieder in den Scheitelpunkt emporzieht und die Zentren von
unten nach oben auflöst - so wie auch die Vishnuschlange bei der

Auflösung der Welt zu ihrem Herrn zurückkehrt.

8. Wirkönnenauf den Anteil, den die «subtilen »und die «groben» Elemente beitragen,
nicht eingehen. Sehr bedeutend ist (namentlich im hatha-yoga) die Luft als Trägerin des

Atems, der von jeher als Lebensprinzip dem âtman gleichgesetzt wurde.



DER KUNDALINI-YOGA Ç7

Jedoch, die Analogie versagt in einem wichtigen Punkt. Das Kind
entsteht aus der Liebesvereinigung, seine Gestaltung ist ein organischer
Prozeß. Bei der Weltschöpfung aber fehlt der weibliche Faktor. Als
Vishnu den Milchsee quirlt, entsteigt seine shaktî, Shrî Lakshmi als

letzte der «Kostbarkeiten» der Milchmasse; an der Weltschöpfung
nimmt sie keinen Anteil. Umgekehrt ist die Weltschlange keine shaktî,
Ananta ist ein männlicher Diener Vishnus, der als Quirlseil die Welt
«entwirft»9. Darum kann es nicht der aus dem indoeuropäischen
Pantheon stammende Vishnu sein — es ist eine autochthone Gottheit, die

im Kundalinî-yoga die höchste Stellung einnimmt : es ist Shiva, der im
Scheitelpunkt wohnt als das schöpferische Prinzip im Menschen.

In der Tat ist Shiva die geeignete Symbolgestalt, denn er ist Schöpfer
der Welt, und zwar als Erzeuger. Als solcher ist sein Merkmal das linga

Merkmal) als zeugendes, männliches Organ, als Phallos.

Dementsprechend ist sein Tier der männlich zeugende Stier.
Die älteste Abbildung dieser Gottheit datiert aus dem dritten

vorchristlichen Jahrtausend (Induskultur, Mohenjo Darò). Es ist eine männliche

Figur mit Stierhörnern und betontem Phallos, der in der üblichen

Yogahaltung sitzt — eine Vorform Shivâs. Die Hände hält sie über zwei
Tieren (ibex?). Sie zeigt somit Shiva als mahâyogî (den großen Yogi),
aber auch als pashupati (Herrn der Tiere).

Im Kundalinî-yoga erscheint jedoch Shiva nicht als Stier ; im Scheitelpunkt

wohnt er als paralhiga in Liebesvereinigung mit seiner shaktî, der

Schlange, die sich verehrend um ihn windet als die (peripherische)
Gestalterin um den (zentralen) Schöpfer.

Dieses Symbol der Schlange — namentlich des nâga, der heiligen
Cobra, die sich um die Schlange windet — ist dem Volkskult entnommen ;

es ist das nâgalinga, das speziell in Südindien an Brunnen angebracht ist.
Es ist jedoch fraglich, ob das linga hier animalisch-phallisch ist ; denn

9. Eigentlich wird hier nicht die Welt, sondern eine Reihe göttlicher Gestalten entworfen,

die jedoch (wenigstens später) als Archetypen kosmogonisch gefaßt werden.



C8 GERBRAND DEKKER

bei der Brunnenweihe ist die Symbolik deutlich vegetativ : eine Holzsäule

(stambha) wird in die Mitte des Brunnens gestellt, damit sie der

Brunnenschlange (nâga) als Wohnsitz diene. Dementsprechend heißt das

Symbol hier nâgastambha, nicht nâgalinga. Formal sind beide Symbole

zum Verwechseln ähnlich : eine kurze, oben abgerundete Säule, die eher

einem Pfahl als einem Phallos gleicht.
Was diese Säule zu bedeuten hat, ersehen wir an einem südindischen

Ehebrauch. Hier pflanzt, wenn die Ehe unfruchtbar ist, der Gatte ein
heiliges Feigenbäumchen; die Gattin pflanzt daneben einen Flieder und

windet seine biegsamen Zweige um den festen Feigenbaum empor. Sind

die beiden Bäume so weit gewachsen, daß ihre Wurzeln wie ihre Kronen

sich völlig verschlungen haben, dann ist auch das Band der Treue

zwischen Mann und Frau durch die Symbiose der Bäume so sehr

gefestigt, daß Nachkommenschaft zu erwarten ist. Um diesen Zweck zu
erreichen, stellt die Frau dann einen Schlangenstein (nâgakal) an den Fuß

des Feigenbaumes ; einen flachen Stein, worauf als Relief ein nâga

ausgehauen ist. Die Schlange soll ihren Wunsch erfüllen : so wie sie die

Frucht des Feldes bringt, so möge sie der Frau die Frucht des Leibes

schenken10.

So eindeutig hier die Schlange das Symbol weiblicher Fruchtbarkeit

ist, so doppeldeutig ist der Feigenbaum. Einerseits ist er «der Pfahl, der
den Lebenssaft enthält » (rasa) ; andererseits ist er der feste Stamm, woran

die Frau sich halten und emporheben kann — kurz gesagt : es ist der
männliche Lebensbaum.

Ist schon hier das linga als Lebenspfahl nicht nur physisch, sondern

auch und vornehmlich seelisch zu verstehen, so erhebt es der Kundalinî-

yoga als paralinga in die Sphäre des Geistes, identisch mit der Höchsten

Gottheit (Paramashiva). Aber auch die Schlange ist emporgehoben in
die Lichtsphäre ihres Gatten, dessen materieller Gegenpol sie ist;
vollkommen durchsichtig, ist sie durchleuchtet von seinem strahlenden

io. Die psychologisch sehr komplizierten Eheriten sind hier stark vereinfacht und
verkürzt wiedergegeben.



DER KUNDALINI-YOGA £9

Licht. Weder Schlange noch linga haben in der Liebesgemeinschaft
Gestalt oder Form ; als Linie wickelt sich die Schlange um das punktähnliche

linga und geht mit ihm als Zweiheit in der Einheit auf. Es ist jener
höchste Zustand der Ehegemeinschaft, worin der subtile Leib des Kindes

konzipiert wird.
Jedoch, so raumlos dieser Zustand der Seligkeit ist, dauerhaft ist er

nicht, denn die Konzeption ereignet sich in der Zeit. Zwar ist das linga
als männliches Prinzip stetig, beständig, unwandelbar ; aber die Schlange
ist unstetig, beweglich, wandelbar. Soll sie den subtilen Leib gestalten,
dann muß sie sich vom Gatten lösen. So versenkt sie sich vom Scheitelpunkt

hinunter und bildet die Machtzentren, deren Dynamik sie dem
kausalen Leib entnimmt, um von hier aus den subtilen Leib des Embryos
strukturell zu entwerfen. Zwar bleibt ihr die Göttlichkeit inne, welche
die schwangere Frau heiligt: als Große Mutter Kundali bleibt sie

die Devi Kundalini. Aber die Niederkunft der Schlange bedingt doch
eine zunehmende Verdunkelung in den einzelnen Zentren, die unter
dem Symbol des linga dargestellt wird. Die Schlange bildet nämlich in
den Hauptzentren - Stirn-, Herz- und Wurzelstock - ein linga. Es hat

zeugende Funktion; d.h. es leuchtet, obgleich schwächer als das para-
linga im Scheitelpunkt. Am hellsten noch im Stirnzentrum als itara-

linga; hier leuchtet es als das einleuchtende Licht der Vernunft. Als

banalinga scheint es gebrochen im Herzzentrum ; es ist das farbige Licht
der Affekte. Am dunkelsten scheint es als svayambhûlinga im
Wurzelstockzentrum; blitzhaft flackernd oder dämmerhaft wie der Mond. Es

ist der Schein, der die Erdenwelt zur Erscheinung bringt.
Außerdem haben die linga noch eine andere Funktion : sie helfen die

Hemmungen beseitigen, die den Yogaprozeß stören; sie stützen die

Schlange und heben sie empor, wenn sie wieder mit ihrem göttlichen
Herrn vereinigt werden soll.

Eine viel größere Bedeutung für die Gestaltung des subtilen Leibes

jedoch hat die Form, welche die Schlange ihrer «Achse» (meru) gibt.
Die Symbolform für das Zentrum des kausalen Leibes findet sie schon



6o GERBRAND DEKKER

vor: es ist die tausendblätterige Lotosblüte (sahasrâra), in deren Mitte
Paramashiva wohnt, das «Juwel in der Lotosblüte»; sie enthält alle

(tausend) Möglichkeiten, die sich überhaupt im subtilen Leib entfalten
können. Sich aus dieser, rings um den Scheitelpunkt ausgebreiteten
Blume versenkend, bildet die Kundalinîschlange die «Achse» des

subtilen Leibes, welche die Form eines Lotosstengels hat. Wie der Stengel
der Lo tospflanze erhebt sich die «Achse», die den zentralen Kanal (su-

shumnâ) enthält, aus dem Wurzelstock. Die beiden Nebenkanäle (îda
und pingala) entsprechen den sich emporschwingenden Seitenstengeln ;

und wie um den Hauptstengel sich Knoten (parvan) bilden, so entfalten
sich um die Achse des subtilen Leibes eine Reihe von Lotosblumen in
waagrechter Lage. Diese Lotosblumen (padma) sind die endgültige
Gestalt der Machtzentren, welche die Kundalinîschlange bei ihrer Versenkung

in die Materie bildet". Jede dieser Blumen ist nach einer spezifischen,

geometrischen Grundform gestaltet und durch eine eigene
Symbolik charakterisiert. So wirken im «Samengehäuse» ihre «Gottheiten»
und (in den unteren Blumen) das ihr zugeordnete Tier.

Bedeutsamer jedoch findet die Vielfältigkeit darin ihren Ausdruck,
daß sämtliche Buchstaben des Sanskrits auf die verschiedenen Lotosblumen

verteilt sind; einer in der Mitte, einer auf jedem Blatt.
Aus dieser Symbolik spricht die überragende sakrale Bedeutung des

Sanskrits als gesprochene Sprache ; denn es enthält alle Zauberklänge,
die den subtilen Leib erschaffen haben.

Den Glauben an die gestaltende Kraft der Sprache finden wir schon

im vedischen Kult : hier beherrscht und ordnet der Brahmane durch die

Zauberklänge den Makrokosmos. In den Upanischaden ist diese Macht
verinnerlicht und gedeutet. Im Zentrum steht die mystische Zaubersilbe,

der Dreiklang AUM ; werden das A und das U zusammengezogen,
so entsteht der verwandte Zweiklang OM, dessen Komponenten die

zwei im Rhythmus von Tag und Nacht wechselnden Zustände des sub-

11. Erst jetzt können wir den Machtzentren den passenden Namen «padma» geben. Der
übliche Name «chakra» (Rad) ist weniger zutreffend.



DER KUNDALINI-YOGA 6l

tilen Leibes symbolisieren : Wachsein und Schlaf (bewußtes und
unbewußtes Seelenleben)12.

Der Yogi kennt beide Laute, für sich und zusammen als Zaubersilbe.
Er kennt auch Bedeutung und Macht der gewöhnlichen, untergeordneten

Buchstaben sowie ihre Synthesen in den Zaubersprüchen und ihre
Zusammenfassung in Hymnus und Gesang. Er weiß, wie sie in ihrer
Gesamtheit den subtilen Leib gestaltet haben. Darum weiß er auch, wie er
durch Klangzauber ihre Wirkung lähmen und so den subtilen Leib
entbilden kann.

Nur der Kundalinî-yoga jedoch kennt die Kundalinîschlange als die

göttliche Macht, die den einen Urklang differenziert und gestaltet hat

zu klingenden Lautzeichen, die sie im subtilen Leib verteilt, und zwar
hierarchisch.

Zuoberst, in der Mitte der Stirnlotosblume (âjnâ), bildet sie die Ur-
silbe OM, das höchste gestaltende Prinzip der Rede (vâc). Über die

gesprochene Rede erhaben, wirkt sie am stärksten, wenn sie stumm
gesprochen wird. Sie ist das übersinnliche, verinnerlichte Wort, wovon
in den Upanischaden die Rede ist. So aktiviert und differenziert die

Schlange jene latente Energie, die nötig ist, um die Lotosblumen in den
andern Zentren zu entfalten.

Um ihre komplizierte Klangqualität zur Geltung zu bringen, erhält
jede Blume eine andere Blätterzahl. Jedes Blatt ist darum mit einem
Buchstaben gekennzeichnet, das Samengehäuse durch einen zentralen ;

insgesamt bilden sie jene Form der Rede, die der Blume zu eigen ist.
So ergeben die Schriftzeichen der Kehlkopf-Blume (vishuddha) die

Heilige Rede als Quintessenz der Sprache ; vom Element Äther getragen,

erfüllen sie eine reinigende, heiligende Funktion. Hier liegt das

Zentrum des mantra-yoga. In der Herzblume (anâhata) entsteht jene
affektive, vom Element Luft getragene Rede, die aller Herzen gewinnt.
Niedriger ist die Rede in den Blumen des Nährtriebs (manipûra) und

12. Der gewöhnliche Mensch kennt nur die defekte Umkehrung der Silbe AUM ; es ist
der unbewußt geäußerte mantra «ma», den er bei der Geburt ausstößt, und zwar als Schrei.



62 GERBRAND DEKKER

Geschlechtstriebs (svâdhishthâna), wo die Schriftzeichen klanglos wirken.

Zuunterst finden wir die Rede in der Wurzelstockblume, wo sie

nur auf irdische Zwecke gerichtet ist.
Diese klare, vollständige Vorstellung gewährt erst der Kundalinî-

yoga. Er kennt die Struktur des von der Schlange gebildeten subtilen
Leibes als Lotospflanze, auf deren Wurzelstock die Schlange sich schlafen

gelegt hat. Darum kann der Eingeweihte das Übel — die Gebundenheit

an die mâyâ — an der Wurzel angreifen ; nur der «Vollendete » hat

gründliche Kenntnis. Deshalb beansprucht auch dieses System das

ausschließliche Recht, den laya-yoga (yoga der Erlösung) zu kennen.

Auf Grund dieser Kenntnis ist sein erstes Werk, die Schlange zu
wecken und zu heben. Wecken tut er sie durch die geeignete Zauberformel.

Beschwerlicher ist die Hebung, denn die Schlange ist fest an
den Wurzelstock gebunden - darf doch der Adept nur als gesunder,

kräftiger Mensch den Weg zur Erlösung betreten. Hier ist der Hebel im
physischen Leib anzusetzen. Durch eine komplizierte Atemübung (ha-

tha-yoga) staut der Adept eine solche Kraft auf, daß der subtile Leib
erschüttert wird und die Schlange in Bewegung kommt. Diese Anfangsübung

ist ungeheuer anstrengend ; auch ist es die Regel, daß sie wiederholt

mißlingt, nicht ohne Gefahr für den Adepten. Ist dieser Tiefpunkt
überwunden, dann durchsticht die Schlange mit der Zunge die
Wurzelstockblume (eventuell auch deren linga) in der Mitte. Ins Herz getroffen

spannt sie sich noch einmal ; dann welken ihre Blätter und ihr
Samengehäuse. Die Schlange zieht die Zauberkraft der Blume, die in ihren

Schriftzeichen, ihren Gottheiten, ihrem Tier projiziert ist, in sich

zurück, öffnet den zentralen Kanal und steigt zur nächsten Lotosblume
auf. Hier stockt der Aufstieg ; der Adept muß die Schlange veranlassen,

auch diese Blume zu durchstechen. So geht es mühsam von Blume zu

Blume. Bei jeder Station geht die freigewordene Wärme in den zentralen

Kanal ein und belebt das Schlangenfeüer. Sukzessive ziehen sich auch

die Kräfte der beiden Nebenkanäle (rajas und sattva) in den zentralen

Kanal zurück, wo sie sich mit dem tamas vereinigen. Die Schlange zieht



DER KUNDALINI-YOGA 63

die gesammelte Glut (tejas) mit sich hinauf, und allmählich zerfällt auch

der zentrale Kanal.
Es versteht sich, daß dieser Prozeß langwierig und beschwerlich ist ;

namentlich die Auflösung der Herz- und der Stirnblume bedeutet für
den Adepten eine schwere Prüfung. Auch erfolgen immer wieder Rückfälle,

und dann muß der Adept von neuem anfangen. Stirbt er, bevor er
den Prozeß vollendet hat, dann muß er im nächsten Leben wieder
anfangen ; nur hat er es dann leichter. Gelingt es ihm aber schon bei
Lebzeiten, die Stirnblume aufzulösen, dann ist auch die Zaubersilbe OM in
den göttlichen, unaussprechlichen Urklang aufgehoben. Die latent
gewordenen Kräfte des subtilen Leibes ziehen sich wieder in den kausalen

Leib zurück, der oberhalb der Stirnblume liegt. Der Adept steigt in die
Brahmanwelt auf; eine Wunderwelt, deren Herrlichkeit in leuchtenden,

aber schwer erfaßbaren Bildern beschrieben wird, die manchmal

an die Schilderungen mittelalterlicher Mystiker erinnern. Hier befinden

sich übereinander jene okkulten Lotosblumen, die gleichsam die
immaterielle Zierde Paramashivas sind, dessen Strahlung sie spiegeln
wie kostbares Geschmeide. Der Adept führt die Schlange von Blume zu
Blume hinauf; zuletzt zur tausendblätterigen Lotosblume im Scheitelpunkt,

wo er sie um das paralinga windet.
Und wenn er dann, gemäß seinem Lebensgesetz (dharma), die Schlange

wieder aus der Umarmung ihres Herrn und Gatten löst, führt er sie auf
dem bekannten Weg hinunter, wo sie Blume nach Blume gestaltet und

belebt, um sich im Wurzelstock wieder schlafen zu legen. So entsteht

erneut der subtile Leib und belebt den physischen, der sich aus der

Erstarrung löst. Und doch ist es ein gänzlich verwandelter subtiler Leib,
den der Yogi jetzt mittels der Schlange gestaltet ; denn es ist nicht mehr
das karma, es ist der himmlische soma, das Elixier der Unsterblichkeit,
der aus der mystischen Lotosblume hinunterträufelt und seinen subtilen
Leib heil und rein erhält.

Von jetzt an bildet er kein neues karma mehr, weder als Verdienst
noch als Schuld. Seine Lebensaufgabe findet er als guru in der Anleitung



GA. GERBRAND DEKKER

von Schülern. Seine Sehnsucht jedoch richtet sich auf die mystische
Versenkung, die er nach Belieben und mit Leichtigkeit wiederholen kann.

Und wenn er spürt, daß seine Todesstunde naht, konzentriert er sich

auf den Stirnlotos, um das hier fixierte Formprinzip seines kausalen

Leibes (kharana bindu) aufzulösen in jenen höchsten, überbewußten
Zustand der Gottmenschlichkeit, da er sich vergegenwärtigt: «Ich bin
Chidâtmâ13. Ich bin ewig, rein, erleuchtet, befreit das einzig
Seiende.» Endgültig zieht er die Schlange zu ihrer Heimat hinauf und

vereinigt sie mit ihrem göttlichen Gatten — auf ewig.
So erlöst er die Kundalinîschlange - seine Schlange-, indem er seine

Persönlichkeit opfert, und vollzieht auf Ewigkeit die mystische
Vereinigung seines âtman mit dem brahman. Das hohe Ziel, das die
Upanishaden lehren, ist erreicht. Der strebende Mensch ist aus eigener Kraft
in die Ewige Seligkeit (nirvana) eingegangen. Vom samsara erlöst,
genießt er die leuchtende Herrlichkeit jener Brahmanwelt, die seine

eigene, göttliche Heimat ist.

13. Göttliche Vernunft, das «Leere» im bindu.


	Der Kundalinî-Yoga : Eine Einführung in die hohe Magie der Inder

