Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 9 (1955)

Heft: 1-4

Artikel: Der Kundalini-Yoga : Eine Einfuihrung in die hohe Magie der Inder
Autor: Dekker, Gerbrand

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-145593

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-145593
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DER KUNDALINI-YOGA
Eine Eirgfiibrung in die Hohe Magie der Inder
VON GERBRAND DEKKER, ASCONA

[ Mit 1 Tafel ]

Ein so weitldufiges System wie den Kundalini-yoga in einem Aufsatz zu-
sammenzufassen, ist ein Wagnis, das nur dann gerechtfertigt ist, wenn
eine Einfithrung, nicht eine Deutung bezweckt ist. Auch dann ist die
Aufgabe heikel; denn so wie die Bedeutung einer indischen Gottheit
erst verstindlich wird aus den Symbolen, die ihr Idol und ihren Tempel
charakterisieren, so steht es auch mit dem Kundalini-yoga. Seine Struk-
tur ist liberdeckt, fast iiberwuchert von einem Reichtum an Symbolen,
die immer wieder in gewandelter Bedeutung erscheinen — eine uniiber-
sichtliche, verwirrende Fiille von Bildern. So ergab sich, schon um der
Deutlichkeit willen, die peinliche Notwendigkeit, nur die zur Deutung
unerliBlichen Symbole hervorzuheben, und auch diese mehr zu skizzie-
ren als zu beschreiben®,

Der Ursprung des yoga verliert sich im Dunkel der Vorzeit; nur ver-
einzelt, aber doch recht aufschluBreich sind seine Quellen in Brauch-
tum und Zauberritual der autochthonen Bevilkerung aufweisbar. Seine
Systematik jedoch erwarb er aus Theorie und Praxis der vedischen Brah-
manen ; namentlich auch den Anspruch, die héchste gottliche Potenz des
Priesters — das brahman — ausschlieBlich zu besitzen und mittels dieses
«Hochsten Selbst» die Gotterwelt zu beherrschen. Nur ist es nicht

1. Das Standardwerk iiber den Kundalini-yoga ist: Arthur Avalon, The Serpent Power. Fer-
ner sind beniitzt worden: Avalon, Principles of Tantra; Vasant G.Rele, The mysterious Kunda-
lini; De yogasiitra’s van Patanjali, mit Einleitung von J.M. Boissevin; J.Boulnois, Le culte du
serpent, de I’arbre, du caducée et dela Déesse Mére aux Indeset dans la Méditerranée; |. Abbot, The
Keys of Power ; H. Mode, Indische Friihkulturen ; F.D.K.Bosch, De gouden kiem; ]J.H. Pott, Yoga
en Yantra; R. Garbe, Sdmkhya und Yoga; item, Art. Yoga in Hasting’s Encyclopaedia of Religion
and Ethics ; Sarasvati, Sivananda, Kundalini Yoga.



46 GERBRAND DEKKER

mehr die duBere Welt der makrokosmischen Gétter, es ist die von in-
nerseelischen Gottern erfiillte Innenwelt des Menschen, worauf sich
das Augenmerk richtet.

Diese Introversion bereitet sich innerhalb der Priesterwelt vor, als
die Weisesten das brahman verinnerlichen zum géttlichen Prinzip des
Menschen, das wesenhaft mit dem hochsten menschlichen Prinzip —
atman — identisch ist. Diese Erkenntnis gewihrt dem Weisen jene gei-
stige ﬁberlegenheit, die ihn die ganze Welt — die innere wie die duBere —
als méyi (Zauberspiel) durchschauen liBt. Von dieser in den Upani-
shaden verkiindeten Lehre ist die philosophische und religiose Ent-
wickelung der Hindukultur ausgegangen.

Der yoga {ibernimmt aus Priesterlehre und Ritual der Brahmanen
(hauptsichlich) sein magisches Riistzeug, aus den Upanishaden seine
mystische Zielsetzung. Seine gedankliche Systematik findet er in dem
iltesten der philosophischen Systeme, dem Sankhya 2,

Auch das Sankhya fragt nach dem «Selbst» des Menschen; aber es
faBt es eher menschlich als gottlich: es ist der purusha (homo, Mann
und Mensch). Als das wahre Prinzip des einzelnen Menschen ist er
leuchtend, rein geistig. Frei von Begierde, ist er ohne Willen ; darum
handelt er nicht und ist frei vom Kreislauf der Geburten (samsira). Thm
gegeniiber steht seine Maya-Gestalt, sein «Leib » ; primdr sein (unsicht-
barer) subtiler Leib (slikshmasharira), sekundir sein grobphysischer
Leib (sthiilasharira). Der subtile Leib ist der Triger seines karma, d. h.
der (guten oder bosen) Frucht seiner Taten — karma ist «Tat». Als Erbe
aus fritheren Inkarnationen erscheint es bei jeder Geburt als schicksal-
bestimmende Veranlagung (samskéra), die wihrend des Erdenlebens
durch neugetitigtes karma modifiziert wird. Diesem Zweck dient der
Organismus des subtilen Leibes, der den Menschen befahigt und zwingt,
seinen Trieben gemiB zu handeln, obgleich er glaubt, frei zu sein ; denn
er kennt den Unterschied nicht zwischen Geist (cit) und Materie (pra-

2. Das Sinkhya entstand wohl, kurz nach den Upanishaden, noch in vorbuddhistischer
Zeit,



DER KUNDALINI-YOGA 47

kriti). So erkennt er nicht, daB alle seine Triebe —auch der nach Erkennt-
nis — der Materie angehoren; ein Irrtum, der dadurch geférdert wird,
daB sie vom purusha angezogen werden «wie das Eisen vom Magnet ».
Ihrerseits versuchen sie, da sie titig sind, auf den purusha einzuwirken,
aber nur dem Anschein nach mit Erfolg; denn «so wenig sich der Kri-
stall verandert durch das Rot der Hibiskusbliite, die sich in ihm spie-
gelt», so wenig wird der purusha durch die Triebe wirklich beeinfluf3t.
Immerhin, so ungeistig alle Triebe sind, qualitativ sind sie doch ver-
schieden, je nach dem Verhiltnis, in dem sie den einzelnen «guna» zu-
gehoren. Dieser gunas — Komponenten, Konstituenten der Materie —
gibt es drei. Zwei davon — tamas (Tragheit) und rajas (Aktivitit) — be-
stimmen das Triebleben der Tiere, also auch das Tierhafte im Menschen.
Der dritte ist sattva, der Hang nach Klarheit und Reinheit, der nur dem
Menschen zu eigen ist. ]hm unterstehen die Erkenntnisorgane des sub-
tilen Leibes : buddhi (Denkvermégen), ahamkara (Ichtriger), manas (in-
nerer Sinn) und die indriya (duBere Sinne), die insgesamt eine titige
Einheit bilden. Es ist das linga, das spezifische Merkmal (linga) des Men-
schen, wodurch er die Welt (auch seine Innenwelt) erkennt. Fiir ge-
wohnlich ist freilich unsere Erkenntnis getriibt durch die niederen
Triebe, die dem tamas und rajas unterstehen; aber je kriftiger der Er-
kenntnistrieb auf Kosten der niederen Triebe betitigt wird, um so kla-
rer und reiner wird das linga. Zuletzt ist es so durchsichtig, daB} es dem
Licht des purusha keinen Widerstand mehr bietet, so daBB beide Prin-
zipien — der leuchtende, aber untitige purusha und das lichtlose, aber
titige linga — sich tduschend dhnlich werden. Der Philosoph jedoch er-
kennt diese Ahnlichkeit als maya (Zauberspiel) ; denn Materie wird nie
Geist, auch nicht in der subtilen Gestalt des reinen linga. Dank dieser
Erkenntnis 16st sich der wahre, geistige Mensch, der purusha, vom ma-
teriellen linga als von einem Fremden. Von der karmischen Biirde be-
freit, geht er bei seinem Tod in die Ewigkeit des Geistes ein.

Das philosophisch-psychologische System des Sdnkhya iibernimmt der
yoga weitgehend. Auch erstreben beide das gleiche Ziel : die Befreiung



4.8 GERBRAND DEKKER

von der karmischen Biirde. Das Mittel, welches das Sankhya hiezu an-
wendet, erachtet der yoga jedoch als unzulinglich. Das Erkenntnisver-
mogen (dessen Organ das linga ist) kénne zwar erklaren, wie der Mensch
und sein Schicksal beschaffen, wenn es vom purusha beleuchtet ist;
aber von der Materie erlésen kann es nicht; und ebensowenig kénne es
der untitige purusha.

Diese Unzuldnglichkeit der Philosophie als Mittel zur Erlosung de-
monstriert der yoga bildhaft an der subtil-psychologischen Gestalt des
Menschen. Die Auseinandersetzung zwischen dem «lahmen» purusha
und dem «blinden » linga spielt sich im Machtzentrum des Erkenntnis-
vermdgens ab ; es ist das zwischen den sichtbaren Augen gelegene Stirn-
auge. Dieses unsichtbare Auge ist das hochste Machtzentrum des subti-
len Leibes; es liegt somit, obgleich knapp an seiner oberen Grenze,
noch innerhalb dieses Leibes und ist dem Gesetz der menschlichen In-
nenwelt unterworfen, das auf der Dualitit von Geist und Materie be-
ruht. Darum kann der Philosoph diese Dualitit wohl als maya erkennen,
aber aufheben kann er sie nicht. Aufheben kann sie nur der yogi. Er
iiberschreitet die Grenze des subtilen Leibes (oberhalb des Stirnauges)
und steigt in die {iberbewulte Welt des brahman auf, die den oberen
Teil des Kopfes ausfiillt; er betritt seine eigene, gottliche Welt, seine
Heimat. Auch diese Welt hat die Gestalt eines Leibes: es ist der kau-
sale Leib (karana-sharira), der diesen Namen trigt, weil er die Urtatsa-
chen enthilt. Es geschieht aus diesen hochsten Ursachen, da3 nach der
Konzeption allmahlich der Leib des Menschen entsteht; zuerst der sub-
tile, dann der grobe3.

Im Machtzentrum des subtilen Leibes, das im Scheitelpunkt liegt,
sind purusha und linga vereint. Im Stirnzentrum noch getrennt, werden
sie durch den yoga «aufgehoben » in das Scheitelzentrum. Dann ist auch

3. Grob gesagt, entsprechen die drei Leiber unserer Trias «Leib, Seele, Geist». Der In-
der jedoch faBt alles, was als «Welt» erscheint, raumlich; sogar ein rein geistiges Organ wie
der purusha hat im Sinkhya noch einen (wenn auch geringen) Umfang. Erst in der (Er)losung
von der Materie werden diese Gebilde raumlich und zeitlich «aufgelsst ».



TAFEL I: STRUKTUR DES SUBTILEN LEIBES

NACH DEM KUNDALIN;-YOGA

[vgl. S. 54-56]



DER KUNDALINI-YOGA 49

ihre Entzweiung aufgehoben, denn sie steigen aus dem menschlichen
Bereich in den géttlichen auf, wo sie nur noch zwei Aspekte der Einen
Gottheit sind, die des Menschen hochstes Prinzip ist. Der purusha po-
tenziert sich zum para-(iiber-) purusha, der mit dem brahman der Upani-
schaden identisch ist. Es ist das h6chste Seiende und als solches statisch.
Das linga potenziert sich zum para-(iiber-)lingaals géttlich-dynamisches
Prinzip. Es ist das héchste Wirkende*.

Am wichtigsten ist fiir uns das linga, das dynamische, zeugende,
schopferische Prinzip — zeugen ist schopfen. Das linga ist es, das bei je-
der Konzeption den Embryo erzeugt; darum hat es auch die iibliche
Form eines Phallos. Dennoch ist zu betonen, daBl diese Zeugung gott-
lich zu verstehen ist; denn jede Zeugung ist eine Neuschépfung, jedes
Neugeborene ein Erzeugnis des gottlichen Schopfers im Menschen.
Darum geht auch der Bildungsproze3 vom Scheitelpunkt aus: der Geist
versenkt sich in die Materie und bildet den Leib; zuerst den subtilen
und dann den groben.

Die Gestalt des subtilen Leibes — nur den Yogis und den Géttern
sichtbar — entwickelt sich stufenweise von oben nach unten. Ist dieser
vollendet, dann entsteht aus ihm der grob-physische Leib. Beide Leiber
entspreéhen sich auch in der Struktur: die Organe des physischen Lei-
bes sind vergroberte, differenzierte Gestaltungen der verschiedenen
Machtzentren des subtilen Leibes.

Diese Entsprechung ist sogar in den Einzelheiten feststellbar. Wir
sahen bereits, dafl das hochste Zentrum des subtilen Leibes auf der Hohe
der Augen liegt. Es ist das Stirnauge, das als Erkenntnisorgan das Macht-
zentrum des Weisen ist. Am zweithochsten, in der Gegend des Sprach-
organs, liegt das Zentrum der Heiligen Rede, des schopferischen und
gestaltenden Wortes; es ist das Machtzentrum des Brahmanen.

In diesen beiden dem Geiste zugewandten Zentren herrscht Einsicht

4. In der Philosophie Europas hat (von Parmenides und Heraklit bis auf Schelling) eines
der beiden Prinzipien das Primat behauptet. Nach der These des yoga, aber mit den Mitteln
der Vernunft eine Synthese zu finden, ist ein dringendes Postulat der Religionsphilosophie.

4



go GERBRAND DEKKER

und Tugend; sie erwirken nur gutes karma. Anders im Zentrum der
Affekte, das in der Gegend des Herzens liegt. Hier sind die Triebe un-
einheitlich und in gewaltiger, gegenlaufiger Bewegung. Teils dem Geist,
teils der Materie zugewandt, erwirkt es gutes wie schlechtes karma,
denn Tugend und Laster kimpfen um die Herrschaft.

Die beiden unteren Zentren, wo der Nihrtrieb und der Geschlechts-
trieb herrschen, liegen resp. auf der Hohe des Magens und der Wurzel
der Geschlechtsorgane. Der Materie zugewandt, wirken sie vorwiegend
sinnlich und erschaffen hauptsichlich schlechtes karma ; am meisten das
unterste (Geschlechts-) Zentrum.

Ist der subtile Leib vollendet, dann wird aus der Materie der unteren
drei Zentren der grobe Leib gebildet und belebt.

Bei dem Tode erfolgt der umgekehrte ProzeB. NaturgemiB 16st sich
der subtile Korper wieder auf, indem sich die spezifischen Krifte jedes
Zentrums von unten nach oben zuriickziehen’, Diesem Vorgang folgt
der physische Leib; sind die unteren drei Zentren des subtilen Leibes,
zuletzt das Herzzentrum, aufgelost, dann hért das physische Herz zu
klopfen auf, der grobe Leib ist gestorben ; einmal von diesen drei Zen-
tren gebildet und belebt, muB er vergehen.

Jetzt wirken nur noch das Rede- und das Erkenntniszentrum. Waren
beide bei Lebzeiten sehr kriftig, dann verbreiten sie auch jetzt noch
iiber die Leiche des eben Verstorbenen einen verklirenden Glanz; aber
bald werden auch sie aufgelost. Der Tote geht in die Brahmanwelt ein,
hat jedoch geistig keinen Vorteil davon. Zwar ist der subtile Leib auf-
gelost, so daBl die Triebe unwirksam werden ; aber sie ziehen, im kau-
salen Leib aufgehoben, der die kausale Form (forma formans) fiir die
neue Inkarnation ist, den Verstorbenen wieder zur Erde zuriick. Re-
inkarniert er, dann bildet sich der subtile Leib wieder aus; das latente
karma — Erbschaft vergangener Inkarnationen — wird aktiviert. So er-

5. Die Auflésung fingt schon beim Altern an; normaliter am meisten beim Geschlechts-
trieb, dann bei jedem hiheren weniger. Bei geistig regsamen Menschen leuchtet dann die
«Weisheit des Alters » auf,



DER KUNDALINI-YOGA 51

neuert sich bei jeder Geburt der Kreislauf, worin der Mensch befan-
gen ist.

Der Yogi beansprucht die Macht, schon bei Lebzeiten den Kreislauf
zum Stillstand zu bringen, indem er — analog dem Todesprozel — die
Krifte des subtilen Leibes in seinen kausalen Leib emporzieht, freiwil-
lig und aus eigener Kraft. Ein so eigenwilliger, fast gewaltsamer Eingriff
in sein Schicksal erfordert eine allseitige Vorbereitung, die aus einer
unabsehbaren Reihe physischer und psychischer Exerzitien besteht. Sie
sind so langwierig, daB mancher Adept stirbt, bevor er sie zu Ende
gefiihrt; doch kommt ihm alsdann das Erworbene zugute, falls er in
einer neuen Inkarnation die ﬁbungen wieder aufnimmt, Sie sind
auch so vielfiltig und schwierig, daBB nur wenige Adepten sie zu Ende
fithren.

Obgleich er die Exerzitien mit Hilfe der einschligigen Literatur
durchfiihren kann, ist dem Adepten anzuraten, schon jetzt einen «voll-
endeten» Yogi (sddhaka) als Lehrer zu wihlen, der leiten, raten und
helfen kann. Dessen Beistand wird unbedingt erforderlich, sobald der
eigentliche ProzeB anfangt; denn hier beginnt der Eingriff in die Funk-
tionen des subtilen Leibes. Die Exerzitien horen auf ; Kérperhaltungen
und -bewegungen dienen nur noch, in kritischen Phasen, zur Unter-
stiitzung des subtilen Prozesses. Meistens sitzt der Adept in der iibli-
chen Yogahaltung; subtiler wie grober Leib befinden sich in harmoni-
schem Gleichgewicht, so daB sie den ProzeB nicht unnétig hemmen. Es
ist wichtig, eine so giinstige Ausgangsposition zu schaffen; denn was
jetzt anhebt, ist ein ungeheures Wagnis : aus eigener Kraft sich von jeder
Bindung mit der Materie zu befreien, um, eingehend in die eigene gott-
liche Welt, sein hochstes menschliches Selbst (dtman) zu vereinigen mit
dem ihm innewohnenden gottlichen Selbst (brahman). Das Ziel ist nur
durch eine gewaltige Steigerung (vielleicht Ubersteigerung) der Ener-
gie zu erreichen. Keine Gotteshilfe wird erfleht ; selbstbewuBt beschrei-
tet der Adept unter der umsichtigen, kundigen Leitung seines Lehrers
(guru) den steilen Pfad der Hohen Magie.



£2 GERBRAND DEKKER

Zur Erreichung dieses Zieles stehen ihm die drei Funktionen des sub-
tilen Leibes — Wollen, Fiihlen, Denken — (die er in seinen Exerzitien
vollig «geziigelt» hat) zur Verfiigung. Sie ergeben drei «Arten» von
yoga: karma- (oder kriya-), bhikshu- und dhyana-yoga, die selbstver-
standlich nur methodisch zu unterscheiden sind :

a) Er aktiviert den Willen zur magischen Tat, indem er tapas (buch-
stablich «Hitze ») iibt. Es ist jene schon aus dem brahmanischen Ritual
bekannte Hitze, die durch starke Anstrengung des Willens entsteht.
Vornehmlich erreicht er sein Ziel mittels des hatha-yoga, des «stren-
gen» yoga, der durch anstrengende Atemiibungen den subtilen Kor-
per bezwingt. So fixiert er durch Konzentration die Kraftzentren von
unten bis oben. Dann kommt der karmische Kreislauf zum Stillstand ;
die Frucht vergangener Taten vergeht, neues karma entsteht nicht
mehr.

b) Er sublimiert seine religiosen Gefiihle, indem er sich, von unten
nach oben, bildhaft die in jedem einzelnen Zentrum wirksamen gott-
lich-dimonischen Michte vorstellt. Obgleich sie alle ungeistig sind —
die unteren sogar widerwirtig—, verehrt er sie; d.h. er zollt ihnen die
gebiihrende Ehre, einer jeden in ihrem Bereich ; und dieser gehort der
méyi an. Als Zaubergebilde entlarvt, entschwinden sie.

¢) Nach dem Schema des Sankhya vorgehend, erkennt er durch dhy-
ana (Versenkung, Kontemplation) intuitiv die Gegenstinde der AuBBen-
und dann der Innenwelt als méy4, sukzessive vom gréberen zum feine-
ren aufsteigend. Damit entzieht er den Kraftzentren ihre Substanz, so
daB sie machtlos werden. Dennoch haftet der Versenkung ein Mangel
an: da sie die Mittel des menschlichen BewuBtseins verwendet, bleibt
die Dualitit von Kenner und Gekanntem bestehen, so daf3 der Keim
(bija) erhalten bleibt, woraus (im kausalen Sinn) neue méyi entstehen
kann. So bleibt das Erkenntniszentrum aktiv. Erst wenn der Adept
durch eine abrupt wirkende Erleuchtung jene iiberrationale Einsicht er-
langt, die auch diese hochste Form der Unwissenheit aufldst, ist der
Weg in die Brahmanwelt frei.



DER KUNDALINI-YOGA 53

Bis zur Aufl6sung des héchsten Zentrums gibt der Lehrer jeweils die
nétigen Anweisungen. Fiir die letzte und héchste Wegstrecke bis zum
Scheitelpunkt kann er nur Anweisungen geben ; hier ist der Adept auf
sich selbst angewiesen. Sein personlicher atman (jivitman) taucht in die
Seligkeit (dnanda) der Brahmanwelt ein und erkennt sich als param (iiber)
itman. Er wird von einer verwirrenden Fiille von Wonnen iiberschiit-
tet, worin es nur einen Zielpunkt gibt : den tausendblitterigen Lotos im
Scheitelpunkt, wo seine hochste Gottheit, Paramashiva, wohnt. Hier ist
die unio mystica seines 4tman mit dem brahman méglich. Er darf sie in
der Verziickung (samadhi) genieBen, in Licht und Klang; aber er darf
sie nicht vollziehen — es wire der mystische Tod, Folge eines magischen
Selbstmordes®. Er muB zur Erde zuriick, um die ihm als Vollendetem
gestellte Aufgabe zu erfiillen, bis seine Todesstunde schlagt.

Wie aber soll er den Weg abwirts antreten, um den subtilen Leib
neu zu gestalten ? Diese Neuschopfung kann ihm nur eine Gottheit
vermitteln, die selber Schopfer ist. Das brahman ist hiezu untauglich :
als Ewiges Sein ist es ein statisches, gestaltloses Neutrum. Gliicklicher-
weise findet der Yogi in seiner Kultgemeinschaft die Gottesgestalt vor,
die er benétigt; vornehmlich Vishnu und Shiva (weniger Rudra). DaB3
sie mannlich sind, stort nicht, denn sie ist identisch mit dem im Schei-
telpunkt wohnenden (parama) purusha, der als «homo» Mann und
Mensch ist. So hat der Gott, der als Mann nur Schopfer ist, die Gestal-
tungskraft in sich als weibliche Funktion, die er im Schopfungsakt sich
selbst gegeniiberstellt; er projiziert sie als seine shakti (Kraft) und ver-
einigt sich mit ihr in der Liebesumarmung. Schopfen, zeugen tut der
Mann; gestalten, gebiren die Frau. Aus jhrer Zusammenwirkung ent-
steht der (subtile) Leib des Kindes.

Dennoch gibt dieses Bild dem Yogi keinen Leitfaden auf den Weg
abwirts; denn die shakti bleibt oben, mit ihrem Herrn vereinigt in
ewiger Umarmung. Um die Entstehung des Kindes nicht nur anzu-

6. Dementsprechend bleibt auch im Scheitelpunkt ein lauwarmer Flecken am véllig er-
kalteten Leib.



54 GERBRAND DEKKER

deuten, sondern auch zu bewirken, muB} sich die shakti vom Gatten
trennen ; sie muB} sich aktiv-kinetisch in die Materie versenken, wor-
aus das Kind sich bilden wird, damit sie aus der Fiille an karmischer
Erfahrung, welche diese Materie enthilt, seinen subtilen Leib entwer-
fen kann.

Eine solche subtile Muttergestalt hat der Kundalini-yoga gefunden.
Es ist die Schlange, die als causa instrumentalis der Welt im Mythos von
der Weltschopfung durch Vishnu eine Rolle spielt, die wohl geeignet
ist, als Vorbild zu dienen fiir die Gestaltung des (mikrokosmischen)
Menschenkindes. So wie einst die Weltschlange Ananta die gottliche
Welt aus der amorphen Masse des Milchsees «entworfen », «projiziert »,
so entwirft auch die menschliche Schlange den subtilen Menschenleib
durch Versenkung in die karmische Erbmasse.

Zuerst senkt sie sich vom Scheitelpunkt und bildet das Vernunft- und
das Redezentrum. Dann geht sie in den Kanal ein, um den sich spiter
das Riickenmark bilden wird, wo sie sukzessive, ein jedes an seinem
Ort, die unteren drei Zentren bildet. In diesem zentralen Kanal, der
den vornehmsten subtilen Nerv enthilt, fixiert die Schlange auch ihr
Feuer. Es ist das geheimnisumwobene Kundalinifeuer, dessen Wesen
jene Glut (tejas) ist, welche die Schlange durch ihre Anstrengung (ta-
pas) bei der Strukturbildung des subtilen Leibes erzeugt. Fiir den Keim-
ling, der sich zum Embryo entwickelt, ist es das aktive Prinzip der Le-
bensenergie (rasa), das im Riickgrat als jene Warmequelle des subtilen
(und mittelbar des groben) Leibes dienen wird, die den Menschen am
Leben erhilt; es ist festes, tamasisches Feuer. Das Schlangenfeuer ist je-
doch nicht nur erhaltend, es ist auch zerstérend und schépfend, indem
es alte Formen verzehrt und neue erwirkt. Als trias von Schépfung, Er-
haltung und Zerstérung erfiillt es die anfachende Funktion, die der agens
des Gestaltwandels ist, der jede Welt beherrscht, auch die Leibeswelt
des Menschen’,

7. Die Naturgrundlage des Schlangenfeuers ist vermutlich die tétende und belebende Ge-
witterschlange. — In der Shivasymbolik erscheint diese Ambivalenz metaphysisch gesteigert;



DER KUNDALINI-YOGA 55

Hat die Schlange das Geschlechtszentrum gebildet, dann verldBt sie
den zentralen Kanal (sushumni) und senkt sich bis in den unteren Teil
des Rumpfes, wo sie das untere Zentrum bildet. Auf diesem Zentrum
ruht der subtile Leib; es ist auch der Ort, an dem die Erde den in der
Versenkung dasitzenden Yogi tragt. Es ist die Wurzel, woraus die Sifte
aufsteigen, die alle Zentren speisen, damit sie, jedes in seinem Bereich,
den subtilen Leib gestalten und erhalten konnen. Darum heiBit es «Wur-
zelstock » (mtiladhara).

Ist die Schlange in diesem Tiefpunkt angelangt — es ist ihr eigenster
Ort, denn die Schlange ist das Tier der Erdniederung —, dann windet
sie sich dreieinhalbmal um sich selbst und hebt den Kopf hoch, um den
Schopfungsstrom im zentralen Kanal abzuschlieBen.

Diese aufgerollte Schlange hat der Kundalinischlange ihren Namen
gegeben: Kundalini heiBit «die gewundene». So wie einst die makro-
kosmische Vishnuschlange sich nach der Weltgestaltung aufgerollt hatte
und eingeschlafen war, so schlift jetzt die «Gottin Kundalini» ein.
Schlafend erhilt sie den subtilen Leib wihrend des Erdenlebens durch
ihren Atem, wihrend der Mensch in seinem bewuB3ten Leben wach ist.
Sie ist die Macht des unbewuBten, organischen Lebens, auch und primir
im subtilen Sinn.

Noch obliegt ihr, bevor sie einschlift, eine letzte Aufgabe: mittels
der Kraftzentren den subtilen Leib zu gestalten.

Das Material hatte sie bereits auf die verschiedenen Zentren verteilt ;
es sind seine drei Komponenten tamas (Trigheit), rajas (Aktivitit) und
sattva (Streben nach Reinheit und Klarheit). Tamas, der dunkele, zur
Erde hinziehende guna, herrscht im Geschlechts- und Nihrzentrum vor,
wird schwicher im Herzzentrum und ist im Rede- und Erkenntniszen-
trum unbedeutend. Genau umgekehrt verhilt es sich mit dem sattva,
dem zum Geist hinstrebenden guna. Eine mittlere Stellung nimmt das

namentlich im kosmischen Tanz bedeutet das Feuer, das Shiva in der Hand hilt, Vernichtung,
aber auch Verwandlung und Entwicklung. — Wir konnen hier auf diesen Tanz und seine Be-
zichungen zum Kundalini-yoga nicht eingehen.



56 GERBRAND DEKKER

rajas ein ; als Affektivitit herrscht es im Herzzentrum vor, wogegen sein
EinfluBl nach oben wie nach unten abnimmt.

Die Aktivierung dieser gunas erfolgt durch Induktion (Einfiihrung,
Uberleitung) des Schlangenrasa durch die Devi Kundalini. Fiir tamas ist
die Leitung schon vorhanden: es ist der zentrale Kanal. Nachdem die
Schlange den Schﬁpfungsstrom in der sushumna fixiert hat, ist diese als
«Achse » (meru) des subtilen Leibes festes, tamasisches Feuer geworden.
Fiir rajas und tamas bildet sie zwei Nebenkanile; sie fangen bei dem
Waurzelstockzentrum an und schlingeln sich rings um die Zentren
empor, jeweils zwischen diesen Zentren den zentralen Kanal kreu-
zend, um zuletzt an den Nasenwurzeln zu enden. Der «rechte » Kanal
(ida) leitet das sattva; er ist mondhaft-weiB}; der «linke» (pingald)
das rajas, er ist sonnenhaft-rot. Die drei Kanile sind die vornehmsten
nadi (unsichtbaren Nerven) des subtilen Leibes; mit unzihligen klei-
neren nidi, die von ihnen ausgehen, bilden sie dessen unsichtbares
Nervensystem.

In enger Beziehung zu diesem System steht der subtile Atem (prana,
Lebensodem), der bei der Geburt vom Scheitelpunkt heruntersinkt,
durch den zentralen Kanal und den subtilen Leib belebt. Er bleibt auch
wirksam, nachdem die Schlange eingeschlafen : durch Ein- und Aushau-
chen erhilt die Devi Kundalini den subtilen Leib und mittelbar den
Atem des groben Leibes®.

Wir haben gesehen, wie — analog zum Vishnumythos — die Kundalini-
schlange sich in die Tiefe der karmischen Erbmasse versenkt und im
Wurzelstockzentrum zur Ruhe kommt, um von hier aus den subtilen
Leib zu gestalten. Bei dem Tode zerfillt dieser Leib, indem sich die
Schlange wieder in den Scheitelpunkt emporzieht und die Zentren von
unten nach oben auflést — so wie auch die Vishnuschlange bei der Auf-
16sung der Welt zu ihrem Herrn zuriickkehrt.

8. Wir konnen auf den Anteil, den die «subtilen » und die «groben » Elemente beitragen,
nicht eingehen. Sehr bedeutend ist (namentlich im hatha-yoga) die Luft als Trigerin des
Atems, der von jeher als Lebensprinzip dem 4tman gleichgesetzt wurde.



DER KUNDALINI-YOGA 57

Jedoch, die Analogie versagt in einem wichtigen Punkt. Das Kind
entsteht aus der Liebesvereinigung, seine Gestaltung ist ein organischer
ProzeB. Bei der Weltschopfung aber fehlt der weibliche Faktor. Als
Vishnu den Milchsee quirlt, entsteigt seine shakti, Shri Lakshmi als
letzte der «Kostbarkeiten» der Milchmasse; an der Weltschopfung
nimmt sie keinen Anteil. Umgekehrt ist die Weltschlange keine shakti,
Ananta ist ein mannlicher Diener Vishnus, der als Quirlseil die Welt
«entwirft »°. Darum kann es nicht der aus dem indoeuropiischen Pan-
theon stammende Vishnu sein — es ist eine autochthone Gottheit, die
im Kundalini-yoga die hochste Stellung einnimmt: es ist Shiva, der im
Scheitelpunkt wohnt als das schopferische Prinzip im Menschen.

In der Tat ist Shiva die geeignete Symbolgestalt, denn er ist Schopfer
der Welt, und zwar als Erzeuger. Als solcher ist sein Merkmal das linga
(= Merkmal) als zeugendes, ménnliches Organ, als Phallos. Dement-
sprechend ist sein Tier der ménnlich zeugende Stier.

Die dlteste Abbildung dieser Gottheit datiert aus dem dritten vor-
christlichen Jahrtausend (Induskultur, Mohenjo Daro). Es ist eine mann-
liche Figur mit Stierh6rnern und betontem Phallos, der in der iiblichen
Yogahaltung sitzt — eine Vorform Shivas. Die Hinde hilt sie iiber zwei
Tieren (ibex?). Sie zeigt somit Shiva als mahayogi (den groBen Yogt),
aber auch als pashupati (Herrn der Tiere).

Im Kundalini-yoga erscheint jedoch Shiva nicht als Stier ; im Scheitel-
punkt wohnt er als paralinga in Liebesvereinigung mit seiner shakti, der
Schlange, die sich verehrend um ihn windet als die (peripherische) Ge-
stalterin um den (zentralen) Schépfer.

Dieses Symbol der Schlange — namentlich des niga, der heiligen Co-
bra, die sich um die Schlange windet — ist dem Volkskult entnommen ;
es ist das ndgalinga, das speziell in Siidindien an Brunnen angebracht ist.
Es ist jedoch fraglich, ob das linga hier animalisch-phallisch ist; denn

9. Eigentlich wird hier nicht die Welt, sondern eine Reihe géttlicher Gestalten entwor-
fen, die jedoch (wenigstens spiter) als Archetypen kosmogonisch gefaBt werden.



58 GERBRAND DEKKER

bei der Brunnenweihe ist die Symbolik deutlich vegetativ: eine Holz-
sdule (stambha) wird in die Mitte des Brunnens gestellt, damit sie der
Brunnenschlange (niga) als Wohnsitz diene. Dementsprechend heil3t das
Symbol hier ndgastambha, nicht nagalinga. Formal sind beide Symbole
zum Verwechseln dhnlich: eine kurze, oben abgerundete Siule, die eher
einem Pfahl als einem Phallos gleicht.

Was diese Siule zu bedeuten hat, ersehen wir an einem siidindischen
Ehebrauch. Hier pflanzt, wenn die Ehe unfruchtbarist, der Gatte ein hei-
liges Feigenbaumchen; die Gattin pflanzt daneben einen Flieder und
windet seine biegsamen Zweige um den festen Feigenbaum empor. Sind
die beiden Biume so weit gewachsen, dal ihre Wurzeln wie ihre Kro-
nen sich vollig verschlungen haben, dann ist auch das Band der Treue
zwischen Mann und Frau durch die Symbiose der Biume so sehr gefe-
stigt, daB Nachkommenschaft zu erwarten ist. Um diesen Zweck zu er-
reichen, stellt die Frau dann einen Schlangenstein (ndgakal) an den Ful3
des Feigenbaumes; einen flachen Stein, worauf als Relief ein niga aus-
gehauen ist. Die Schlange soll ihren Wunsch erfiillen: so wie sie die
Frucht des Feldes bringt, so mége sie der Frau die Frucht des Leibes
schenken ™.

So eindeutig hier die Schlange das Symbol weiblicher Fruchtbarkeit
ist, so doppeldeutig ist der Feigenbaum. Einerseits ist er «der Pfahl, der
den Lebenssaft enthilt » (rasa) ; andererseits ist er der feste Stamm, wor-
an die Frau sich halten und emporheben kann — kurz gesagt: es ist der
minnliche Lebensbaum.

Ist schon hier das linga als Lebenspfahl nicht nur physisch, sondern
auch und vornehmlich seelisch zu verstehen, so erhebt es der Kundalini-
yoga als paralinga in die Sphire des Geistes, identisch mit der Héchsten
Gottheit (Paramashiva). Aber auch die Schlange ist emporgehoben in
die Lichtsphire ihres Gatten, dessen materieller Gegenpol sie ist; voll-
kommen durchsichtig, ist sie durchleuchtet von seinem strahlenden

10. Die psychologisch sehr komplizierten Eheriten sind hier stark vereinfacht und ver-
kiirzt wiedergegeben.



DER KUNDALINI-YOGA §9

Licht. Weder Schlange noch linga haben in der Liebesgemeinschaft Ge-
stalt oder Form ; als Linie wickelt sich die Schlange um das punktahnli-
che linga und geht mit ihm als Zweiheit in der Einheit auf. Es ist jener
hochste Zustand der Ehegemeinschaft, worin der subtile Leib des Kin-
des konzipiert wird.

Jedoch, so raumlos dieser Zustand der Seligkeit ist, dauerhaft ist er
nicht, denn die Konzeption ereignet sich in der Zeit. Zwar ist das linga
als ménnliches Prinzip stetig, bestandig, unwandelbar ; aber die Schlange
ist unstetig, beweglich, wandelbar. Soll sie den subtilen Leib gestalten,
dann mubB sie sich vom Gatten 16sen. So versenkt sie sich vom Scheitel-
punkt hinunter und bildet die Machtzentren, deren Dynamik sie dem
kausalen Leib entnimmt, um von hier aus den subtilen Leib des Embryos
strukturell zu entwerfen. Zwar bleibt ihr die Go6ttlichkeit inne, welche
die schwangere Frau heiligt: als GroBe Mutter Kundali bleibt sie
die Devi Kundalini. Aber die Niederkunft der Schlange bedingt doch
eine zunehmende Verdunkelung in den einzelnen Zentren, die unter
dem Symbol des linga dargestellt wird. Die Schlange bildet nimlich in
den Hauptzentren — Stirn-, Herz- und Wurzelstock — ein linga. Es hat
zeugende Funktion; d.h. es leuchtet, obgleich schwicher als das para-
linga im Scheitelpunkt. Am hellsten noch im Stirnzentrum als itara-
linga; hier leuchtet es als das einleuchtende Licht der Vernunft. Als
banalinga scheint es gebrochen im Herzzentrum ; es ist das farbige Licht
der Affekte. Am dunkelsten scheint es als svayambhiilinga im Wurzel-
stockzentrum ; blitzhaft flackernd oder dimmerhaft wie der Mond. Es
ist der Schein, der die Erdenwelt zur Erscheinung bringt.

AuBerdem haben die linga noch eine andere Funktion: sie helfen die
Hemmungen beseitigen, die den YogaprozeB storen; sie stiitzen die
Schlange und heben sie empor, wenn sie wieder mit ihrem géttlichen
Herrn vereinigt werden soll.

Eine viel groBere Bedeutung fiir die Gestaltung des subtilen Leibes
jedoch hat die Form, welche die Schlange ihrer «Achse» (meru) gibt.
Die Symbolform fiir das Zentrum des kausalen Leibes findet sie schon



60 GERBRAND DEKKER

vor: es ist die tausendblitterige Lotosbliite (sahasrira), in deren Mitte
Paramashiva wohnt, das «Juwel in der Lotosbliite»; sie enthilt alle
(tausend) Moglichkeiten, die sich {iberhaupt im subtilen Leib entfalten
kénnen. Sich aus dieser, rings um den Scheitelpunkt ausgebreiteten
Blume versenkend, bildet die Kundalinischlange die «Achse» des sub-
tilen Leibes, welche die Form eines Lotosstengels hat. Wie der Stengel
der Lotospflanze erhebt sich die «Achse», die den zentralen Kanal (su-
shumni) enthilt, aus dem Wurzelstock. Die beiden Nebenkanile (ida
und pingala) entsprechen den sich emporschwingenden Seitenstengeln ;
und wie um den Hauptstengel sich Knoten (parvan) bilden, so entfalten
sich um die Achse des subtilen Leibes eine Reihe von Lotosblumen in
waagrechter Lage. Diese Lotosblumen (padma) sind die endgiiltige Ge-
stalt der Machtzentren, welche die Kundalinischlange bei ihrer Versen-
kung in die Materie bildet™. Jede dieser Blumen ist nach einer spezifi-
schen, geometrischen Grundform gestaltet und durch eine eigene Sym-
bolik charakterisiert. Sowirken im «Samengehduse » ihre « Gottheiten »
und (in den unteren Blumen) das ihr zugeordnete Tier.

Bedeutsamer jedoch findet die Vielfaltigkeit darin ihren Ausdruck,
daB simtliche Buchstaben des Sanskrits auf die verschiedenen Lotosblu-
men verteilt sind ; einer in der Mitte, einer auf jedem Blatt.

Aus dieser Symbolik spricht die iiberragende sakrale Bedeutung des
Sanskrits als gesprochene Sprache; denn es enthilt alle Zauberklinge,
die den subtilen Leib erschaffen haben.

Den Glauben an die gestaltende Kraft der Sprache finden wir schon
im vedischen Kult: hier beherrscht und ordnet der Brahmane durch die
Zauberklinge den Makrokosmos. In den Upanischaden ist diese Macht
verinnerlicht und gedeutet. Im Zentrum steht die mystische Zauber-
silbe, der Dreiklang AUM ; werden das A und das U zusammengezogen,
so entsteht der verwandte Zweiklang OM, dessen Komponenten die
zwei im Rhythmus von Tag und Nacht wechselnden Zustinde des sub-

11. Erst jetzt kénnen wir den Machtzentren den passenden Namen «padma» geben. Der
iibliche Name «chakra » (Rad) ist weniger zutreffend.



DER KUNDALINI-YOGA 61

tilen Leibes symbolisieren: Wachsein und Schlaf (bewuBtes und unbe-
wuBtes Seelenleben)™.

Der Yogi kennt beide Laute, fiir sich und zusammen als Zaubersilbe.
Er kennt auch Bedeutung und Macht der gewdhnlichen, untergeordne-
ten Buchstaben sowie ihre Synthesen in den Zauberspriichen und ihre
Zusammenfassung in Hymnus und Gesang. Er weiB, wie sie in ihrer Ge-
samtheit den subtilen Leib gestaltet haben. Darum wei8 er auch, wie er
durch Klangzauber ihre Wirkung lihmen und so den subtilen Leib ent-
bilden kann.

Nur der Kundalini-yoga jedoch kennt die Kundalinischlange als die
gottliche Macht, die den einen Urklang differenziert und gestaltet hat
zu klingenden Lautzeichen, die sie im subtilen Leib verteilt, und zwar
hierarchisch.

Zuoberst, in der Mitte der Stirnlotosblume (4jn4), bildet sie die Ur-
silbe OM, das hochste gestaltende Prinzip der Rede (véc). Uber die ge-
sprochene Rede erhaben, wirkt sie am stirksten, wenn sie stumm ge-
sprochen wird. Sie ist das iibersinnliche, verinnerlichte Wort, wovon
in den Upanischaden die Rede ist. So aktiviert und differenziert die
Schlange jene latente Energie, die n6tig ist, um die Lotosblumen in den
andern Zentren zu entfalten.

Um ihre komplizierte Klangqualitit zur Geltung zu bringen, erhalt
jede Blume eine andere Blatterzahl. Jedes Blatt ist darum mit einem
Buchstaben gekennzeichnet, das Samengehiuse durch einen zentralen ;
insgesamt bilden sie jene Form der Rede, die der Blume zu eigen ist.

So ergeben die Schriftzeichen der Kehlkopf-Blume (vishuddha) die
Heilige Rede als Quintessenz der Sprache; vom Element Ather getra-
gen, erfiillen sie eine reinigende, heiligende Funktion. Hier liegt das
Zentrum des mantra-yoga. In der Herzblume (anhata) entsteht jene
affektive, vom Element Luft getragene Rede, die aller Herzen gewinnt.
Niedriger ist die Rede in den Blumen des Néhrtriebs (manipiira) und

12. Der gewdhnliche Mensch kennt nur die defekte Umkehrung der Silbe AUM; es ist
der unbewuBt geiuBerte mantra «ma», den er bei der Geburt ausstoBt, und zwar als Schrei.



62 GERBRAND DEKKER

Geschlechtstriebs (svadhishthana), wo die Schriftzeichen klanglos wir-
ken. Zuunterst finden wir die Rede in der Wurzelstockblume, wo sie
nur auf irdische Zwecke gerichtet ist. ‘

Diese klare, vollstindige Vorstellung gewihrt erst der Kundalini-
yoga. Er kennt die Struktur des von der Schlange gebildeten subtilen
Leibes als Lotospflanze, auf deren Wurzelstock die Schlange sich schla-
fen gelegt hat. Darum kann der Eingeweihte das Ubel — die Gebunden-
heit an die miya — an der Wurzel angreifen ; nur der «Vollendete » hat
griindliche Kenntnis. Deshalb beansprucht auch dieses System das aus-
schlieBliche Recht, den laya-yoga (yoga der Erlésung) zu kennen.

Auf Grund dieser Kenntnis ist sein erstes Werk, die Schlange zu
wecken und zu heben. Wecken tut er sie durch die geeignete Zauber-
formel. Beschwerlicher ist die Hebung, denn die Schlange ist fest an
den Wurzelstock gebunden — darf doch der Adept nur als gesunder,
kraftiger Mensch den Weg zur Erlsung betreten. Hier ist der Hebel im
physischen Leib anzusetzen. Durch eine komplizierte Atemiibung (ha-
tha-yoga) staut der Adept eine solche Kraft auf, daB der subtile Leib er-
schiittert wird und die Schlange in Bewegung kommt. Diese Anfangs-
iibung ist ungeheuer anstrengend ; auch ist es die Regel, da8} sie wieder-
holt miBlingt, nicht ohne Gefahr fiir den Adepten. Ist dieser Tiefpunkt
iberwunden, dann durchsticht die Schlange mit der Zunge die Wurzel-
stockblume (eventuell auch deren linga) in der Mitte. Ins Herz getrof-
fen, spannt sie sich noch einmal; dann welken ihre Blitter und ihr Sa-
mengehiuse. Die Schlange zieht die Zauberkraft der Blume, die in ihren
Schriftzeichen, ihren Gottheiten, ihrem Tier projiziert ist, in sich zu-
riick, offnet den zentralen Kanal und steigt zur nichsten Lotosblume
auf. Hier stockt der Aufstieg; der Adept mul} die Schlange veranlassen,
auch diese Blume zu durchstechen. So geht es mithsam von Blume zu
Blume. Bei jeder Station geht die freigewordene Warme in den zentra-
len Kanal ein und belebt das Schlangenfeuer. Sukzessive ziehen sich auch
die Krifte der beiden Nebenkanile (rajas und sattva) in den zentralen
Kanal zuriick, wo sie sich mit dem tamas vereinigen. Die Schlange zieht



DER KUNDALINI-YOGA 63

die gesammelte Glut (tejas) mit sich hinauf, und allméhlich zerf3llt auch
der zentrale Kanal.

Es versteht sich, daB dieser Prozef} langwierig und beschwerlich ist;
namentlich die Auflsung der Herz- und der Stirnblume bedeutet fiir
den Adepten eine schwere Priifung. Auch erfolgen immer wieder Riick-
fille, und dann muB} der Adept von neuem anfangen. Stirbt er, bevor er
den ProzeB3 vollendet hat, dann muB} er im nichsten Leben wieder an-
fangen ; nur hat er es dann leichter. Gelingt es ihm aber schon bei Leb-
zeiten, die Stirnblume aufzul6sen, dann ist auch die Zaubersilbe OM in
den géttlichen, unaussprechlichen Urklang aufgehoben. Die latent ge-
wordenen Krifte des subtilen Leibes ziehen sich wieder in den kausalen
Leib zuriick, der oberhalb der Stirnblume liegt. Der Adept steigt in die
Brahmanwelt auf; eine Wunderwelt, deren Herrlichkeit in leuchten-
den, aber schwer erfaBbaren Bildern beschrieben wird, die manchmal
an die Schilderungen mittelalterlicher Mystiker erinnern. Hier befin-
den sich iibereinander jene okkulten Lotosblumen, die gleichsam die
immaterielle Zierde Paramashivas sind, dessen Strahlung sie spiegeln
wie kostbares Geschmeide. Der Adept fiihrt die Schlange von Blume zu
Blume hinauf; zuletzt zur tausendblatterigen Lotosblume im Scheitel-
punkt, wo er sie um das paralinga windet.

Und wenn er dann, gemiB seinem Lebensgesetz (dharma), die Schlange
wieder aus der Umarmung ihres Herrn und Gatten 16st, fiihrt er sie auf
dem bekannten Weg hinunter, wo sie Blume nach Blume gestaltet und
belebt, um sich im Wurzelstock wieder schlafen zu legen. So entsteht
erneut der subtile Leib und belebt den physischen, der sich aus der Er-
starrung 16st. Und doch ist es ein ginzlich verwandelter subtiler Leib,
den der Yogf jetzt mittels der Schlange gestaltet ; denn es ist nicht mehr
das karma, es ist der himmlische soma, das Elixier der Unsterblichkeit,
der aus der mystischen Lotosblume hinuntertraufelt und seinen subtilen
Leib heil und rein erhilt.

Von jetzt an bildet er kein neues karma mehr, weder als Verdienst

noch als Schuld. Seine Lebensaufgabe findet er als guru in der Anleitung



64 GERBRAND DEKKER:

von Schiilern. Seine Sehnsucht jedoch richtet sich auf die mystische Ver-
senkung, die er nach Belieben und mit Leichtigkeit wiederholen kann.
Und wenn er spiirt, daB} seine Todesstunde naht, konzentriert er sich
auf den Stirnlotos, um das hier fixierte Formprinzip seines kausalen
Leibes (kharana bindu) aufzulsen in jenen hichsten, iberbewuBten Zu-
stand der Gottmenschlichkeit, da er sich vergegenwirtigt: «Ich bin
Chidatma®. Ich bin ewig, rein, erleuchtet, befreit ... das einzig Sei-
ende.» Endgiiltig zieht er die Schlange zu ihrer Heimat hinauf und ver-
einigt sie mit ihrem gottlichen Gatten — auf ewig.

So erlost er die Kundalinischlange — seine Schlange —,indem er seine
Personlichkeit opfert, und vollzieht auf Ewigkeit die mystische Verei-
nigung seines dtman mit dem brahman. Das hohe Ziel, das die Upani-
shaden lehren, ist erreicht. Der strebende Mensch ist aus eigener Kraft
in die Ewige Seligkeit (nirvina) eingegangen. Vom samsira erldst, ge-
nieBt er die leuchtende Herrlichkeit jener Brahmanwelt, die seine ei-
gene, gottliche Heimat ist.

13. Géttliche Vernunft, das «Leere » im bindu.



	Der Kundalinî-Yoga : Eine Einführung in die hohe Magie der Inder

