
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 9 (1955)

Heft: 1-4

Artikel: Alttestamentliche Anthropogonie in ihrem Verhältnis zur
altorientalischen Mythologie

Autor: Maag, Victor

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-145592

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-145592
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ALTTESTAMENTLICHE ANTHROPOGONIE
IN IHREM VERHÄLTNIS

ZUR ALTORIENTALISCHEN MYTHOLOGIE1

VON VICTOR MAAG
UNIVERSITÄT ZÜRICH

In den folgenden Ausführungen wird auf eine umfassende theologische

Würdigung der alttestamentlichen Aussagen über die Erschaffung der
Menschen bewußt verzichtet. Der Aufsatz beschränkt sich darauf, die

wichtigsten Besonderheiten der alttestamentlichen Darstellungen
gegenüber der mit ihnen in Beziehung stehenden altorientalischen Mythologie

herauszustellen und sie im Rahmen des spezifisch israelitisch-jüdischen

Gottes- und Weltverständnisses zu begreifen.
Das Alte Testament lenkt die Aufmerksamkeit seines Lesers an zwei

Stellen auf die Frage der Erschaffung der Menschen: I Mose i26_28 und

27,8, ij,i8-2c. Man könnte zwar wohl darauf hinweisen, daß sich auch

anderwärts im Alten Testament anthropogonische Äußerungen finden.
Sie dürfen hier jedoch übergangen werden, weil die betreffenden Stellen

nicht der primären Absicht dienen, Auskünfte über die urzeitliche

Menschenschöpfung zu erteilen. Sie spielen auf diese vielmehr bloß

beiläufig, im Zusammenhang anderer Anliegen, an. Daß es sich dabei zum
Teil um in die alttestamentliche Poesie eingegangene Bilder aus voralt-
testamentlicher Agrarmythologie handelt, ist bereits in meinem Aufsatz

über «Sumerische und babylonische Mythen zur Erschaffung der
Menschen» angemerkt worden*.

i. Am 3i.Oktober 19J3 referierte der Autor vor dem Zürcher Hochschulverein über
«Die Erschaffung der Menschen in der babylonischen Mythologie und im Alten Testament ».
Das Material des ersten Teiles des genannten Vortrages erschien in etwas veränderter Form
unter dem Titel «Sumerische und babylonische Mythen von der Erschaffung der Menschen»
im VIII. Jahrgang dieser Zeitschrift (AS 1914, S. 8j-io6). Der vorliegende Aufsatz bietet in
erweiterter Fassung des Referates zweiten Teil.

2. AS I9î4, S.93.



l6 VICTOR MAAG

Der ältere der beiden genannten klassischen Texte über die

Menschenschöpfung bildet einen Bestandteil der biblischen Paradieserzählung.

Nach ihrer Darstellung hat die ganze Schöpfung mit der Erschaffung

eines Mannes begonnen. Er heißt Adam, was soviel bedeutet wie
«der Erdling», der «zur Erde Gehörige». Als nämlich noch gar kein
Lebewesen auf der Welt war, «da formte der Gott Jahwä den Adam aus

Erde vom Ackerboden und hauchte ihm Lebensodem in die Nase ; so

ward der Adam ein lebendes Wesen. Dann pflanzte Gott Jahwä einen

Garten in der Wüste3 gegen Osten und setzte den Adam darein, den er
geformt hatte (I Mo 27) 8) », damit dieser «den Garten bebaue und
bewahre» (Vsic). Die Ausführungen erinnern insofern an altöstliche

Mythologie4, als uns schon dort die Bildung des ersten Menschen aus

Erde begegnet, nur daß, was in Altmesopotamien Lehmerde war, im
Alten Testament als Ackererde erscheint5. Und wenn der Mythenwelt
des Zweistromlandes die Vorstellung bekannt gewesen ist, nach
welcher zum irdischen Baustoff ein göttliches Element hinzutritt, das den

Menschen von aller Kreatur abhebt als ein auf Gott ausgerichtetes und

zur Beziehung mit Gott prädestiniertes Wesen, so findet sich auch

dieser Zug in der biblischen Paradieserzählung wieder — freilich nicht
in der Form einer göttlichen Blutspende6, sondern in der verfeinerten,

man möchte sagen in der spiritualisierten Fassung des Einhau-

chens der göttlichen Lebensseele. Auch dieser Lebensodem aus dem
Munde Jahwäs ist göttliche Substanz, und sie ist es, die den
Menschen zum Menschen macht. Indem I Mo 2 das Symbol der

Übertragung göttlichen Wesens durch den Hauch verwendet, braucht dieser

Text das andere, denselben ideellen Inhalt umschreibende Symbol

3. Das Alte Testament nennt den Garten nicht Eden, sagt vielmehr, Jahwä habe einen
Garten gepflanzt b*'edän=in 'edän. Und 'edän, das mit dem sumerisch-akkadischen edinu

zusammenhängt, heißt soviel wie «Flachland, Steppe, Wüste». Vgl. Koehler, Lexicon in
Veteris Testamenti libros, 19C3, S. 684. Deimel, Akkadisch-sumerisches Glossar, 1937, S. 94.

4. Vgl. ASI9S4. S.88.

j. Vgl. AS I9S4, S.9iff.
6. Vgl. AS I9Ç4, S.98ff.



ALTTESTAMENTLICHE ANTHROPOGONIE 17

nicht, das in der Ebenbildlichkeit des Menschen mit der Gottheit
besteht7.

Wie in der sumerisch-babylonischen Mythologie die Menschen zum
Dienst für die Götter geschaffen sind, so weist Jahwä auch dem Adam
einen bestimmten Gottes-Dienst zu : der Mensch soll den Gottesgarten
bebauen und bewahren. Wenn es aber im altmesopotamischen Bereich

zum konstitutiven Anschauungsgut anthropogonischer Mythologie
gehört, daß die Götter auf die Menschen und ihre Dienste angewiesen
sind8, so würden wir andererseits im Alten Testament auch nur die
leiseste Anspielung auf eine Abhängigkeit J ahwas von seinen menschlichen

Geschöpfen vergeblich suchen. Daraus wird sofort ersichtlich, daß, so

frei sich Israel altmythologische Bilder aus einer seinem religiösen
Herkommen fremden Kultur aneignete, es dennoch die Eigenart seines

Gottesglaubens zu hüten bedacht war. Für Israels Verständnis ist Jahwä

unbedingt souverän. Ihm dankt der Mensch, was er ist, was er hat, was er
kann. Und wenn sich der Mensch seinem Schöpfer gegenüber auch nicht
bewährt, kommt Jahwä dadurch doch in keiner Weise in Verlegenheit.
Er ist so wenig auf den Menschen und sein richtiges Handeln angewiesen,

daß er ihn, wie der Fortgang der Erzählung zeigt, aus dem Garten
verbannen kann.

Die Vertreibung aus dem Paradies weist zwar mythengeschichtlich
auf einen anderen Ursprung hin, als er für die Zeilen angenommen werden

muß, die von der Erschaffung Adams sprechen. Allein für das

Verständnis der alttestamentlichen Eigenart ist der heutige Zusammenhang
zwischen dem zweiten und dritten Kapitel der Bibel bedeutsam. Beide

bilden stofflich, erzählerisch, theologisch und anthropologisch eine

Einheit. Wohl ist in ihnen vorbiblisches Bildermaterial aus sehr

verschiedenen mythologischen Bereichen verwendet ; aber dieses heterogene

Urmaterial ist in I Mo 2 und 3 zu einem neuen Ganzen geworden,

7. Zum Auftreten dieses Symbols in der sumerisch-babylonischen Geburtsmythologie
siehe AS 19J4, S.94ff.

8. AS 1954, S. 89L, 99f., 104L



l8 VICTOR MAAG

das den Anspruch erhebt, auf seine israelitische Weise, in israelitischer
Besonderheit von Menschenschöpfung zu erzählen.

Dazu gehört schon, daß die Schöpfungstat Jahwä, dem Gott Israels,

zugeschrieben wird. Israel kannte ursprünglich Gott «von Ägypten
her»9. Es hatte ihn als den Retter und Führer aus der ägyptischen
Sklaverei kennengelernt und verdankte ihm seine Befreiung und die

Besitzergreifung des Kanaanäerlandes. Diesen Gott Jahwä hat es mit dem
alten Nomadengott der Patriarchen, dem Gott Abrahams, Isaaks und
Jakobs in eins gesetzt und überlieferte dementsprechend die Patriarchen-

Erzählungen als Geschichten von Jahwäs Führung in vorägyptischer
Zeit10. Und dazu hat Israel in einem Lande der Ackerbaukultur und

der entsprechenden Mythologie die den dortigen Eingeborenen, den

Kanaanäern, geläufigen Schöpfungsmythen auf seinen Gott Jahwä
angewendet. So wurde Jahwä, «der Gott von Ägypten her», im Verlauf
einer ganzen Reihe religiöser Adaptionsvorgänge für Israels Seele auch der

Gott der Väter und der Gott der Schöpfung.
Es ist nicht unwichtig, sich zu vergegenwärtigen, daß die

Schöpfungsvorstellungen von I Mo 2 ursprünglich in einer nichtisraelitischen Welt
beheimatet waren und erst, nachdem sich das Volk Jahwäs in Palästina

niedergelassen hatte, dem israelitischen Glauben assimiliert worden
sind. Sie sind nicht organisch aus dem Jahwäglauben erwachsen,
sondern diesem zugewachsen, auf ihn zugeschnitten worden. Weil dem so

ist, begegnen uns noch in der biblischen Paradieserzählung einzelne

Elemente, die sich nicht ohne Schwierigkeiten den monotheistischen
israelitischen Vorstellungen einfügen. Mit welcher Mühe jene vorjahwisti-
schen mythologischen Elemente der religiösen Welt des Jahwismus

eingebaut worden sind, verrät unter anderem die merkwürdige Formulie-

9. Der Ausdruck begegnet im Buche Hosea i2I0. Die in dieser Formel ausgesprochene
Überzeugung aber hat im vorexilischen Israel fast allgemein in Geltung gestanden und spricht
immer wieder aus den vorexilischen Prophetenschriften.

10. Zum Vorgang der Identifikation des Vätergottes mit Jahwä siehe Maag, «Zum Hieros

Logos von Bethel», AS V, 1901, S. i22ff.



ALTTESTAMENTLICHE ANTHROPOGONIE I9

rung, mit der die Paradiesschlange in die Erzählung eingeführt wird11 :

«die Schlange aber war listiger als alle Tiere des Feldes, die Gott Jahwä

gemacht hatte». Der biblische Autor, der ein ganzes, großangelegtes

Erzählungswerk mit seiner Paradiesgeschichte eröffnet", weiß im
allgemeinen sehr klar zu erzählen. Er ist einer der glänzendsten Prosaisten

der Weltliteratur. Mit wenigen Worten versteht er, völlig durchsichtige

Situationsbilder zu bieten. Aber hier? Wer beantwortet die Frage

richtig, ob nach der Auffassung des Erzählers die Schlange mit zu den

Geschöpfen Jahwäs zählt? Was heißt «listiger als alle Tiere des Feldes,
die Gott Jahwä gemacht hatte»? Statuiert diese Formulierung einen

Gegensatz zwischen der Schlange und den von Jahwä geschaffenen Tieren,

so daß sie selber nicht von ihm geschaffen wäre Oder bedeutet es,
daß die Schlange, wie die übrigen Tiere, auch von Jahwä erschaffen

worden sei Der Erzähler läßt gerade die Frage nach dem Ursprung dieses

dunklen Wesens offen. Die Schlange handelt als das schöpfungswidrige

Untier, das der Schöpfergottheit höchst bösartig entgegenwirkt.
Aber im Zusammenhang mit dem israelitischen Glauben wird diesem

Widergöttlichen die Attribution des selbst auch göttlichen und wie
Gott selbst uranfänglichen Widersachers nicht zugestanden. Es bleibt
bei der geheimnisvollen, fast ahnunghaften Vorstellung, daß sich ein
Fremdes, ein vielleicht von Jahwä gar nicht Gewolltes und von ihm nicht
Geschaffenes erhoben habe. Wie sehr allerdings diesem geheimnisvollen

Dunklen der eigene Herrschaftsbereich abgesprochen wird, zeigt

11. I Mo 3

12. Es handelt sich um das Erzählungswerk des sog. Jahwisten. Seinen Anfang bildet I Mo
2^b-4a6, worauf es über die Schlußverse von Kp c zu Kp 6,_4 übergeht, an der Flut- und

Noahgeschichte von 65-9 und an der Völkertafel von Kp 10 beteiligt ist, um mit der Erzählung

vom Turmbau zu Babel (Kp 11) die «Urgeschichte» zu beschließen. Der Faden zieht
sich, auch fernerhin mit anderem Überlieferungsmaterial zusammen, durch das I., II. und IV.
Mosebuch hin. Über die literarischen Verhältnisse dieser ältesten zusammenfassenden

Geschichtsdarstellung sei aufdie «Einleitungen zum Alten Testament» verwiesen, z. B. Weiser,
Einl.in das AT, 1939, S.77ff. ; Sellin-Rost, Einl.in das AT, 8. Aufl., 19CO, S-47ff. ; Kühl,
Die Entstehung des ATs (Sammig. Dalp, Bd. 26), 19cj, S. 71 ff. ; Lods, Histoire de la Littérature

Hébraïque et Juive, 1950, S. 171 ff.



20 VICTOR MAAG

sich unmißverständlich in der Fortsetzung der Erzählung; Jahwä hat

zwar nicht verhindert, daß ihm die Schlange die Menschen verdorben

hat, aber er hat die Macht, die Schlange in den Staub zu zwingen, sie zu
verfluchen : «weil du dies getan hast, bist du verflucht vor allem Vieh
Auf deinem Bauche sollst du kriechen und Erde fressen dein Leben

lang »I3. Und Jahwäs Fluch kann sie sich nicht entziehen. Bebt aber

in der Verfluchung und Beugung dieses unheimlichenWesens nicht letztlich

noch etwas von den Schauern altorientalisch-dualistischer

Schöpfungsmythologie nach, für deren Verständnis die antikosmischen Mächte

zwar von der kosmogonischen Gottheit überwunden, nicht aber völlig
aus der Welt geschafft worden sind Auch die Paradiesschlange ist am
Leben geblieben — und sogar dazu bestimmt, dem Menschen weiterhin
zu begegnen : « ich will Feindschaft setzen zwischen dir und dem Weibe,
zwischen deinen Nachkommen und ihren Nachkommen14! »

Wir täten jedoch dem alttestamentlichen Erzähler unrecht, würden

wir dieses leise Nachbeben kosmogonischer Kampfstimmung als für sein

Werk bezeichnend betrachten. Bezeichnend ist vielmehr, in wie
weitgehendem Maße ihm gelungen ist, die dualistische Spannung des

mythologischen Urmaterials zu dämpfen. Zu seinen Kunstgriffen gehört es,
daß er dem Leser das Verweilen bei der Verfluchung der Schlange nicht
erlaubt. Er läßt sogleich die Verfluchung des ersten Menschenpaares

folgen, die die ganze Aufmerksamkeit in Anspruch nimmt. Dadurch,
daß der Mensch für seinen Ungehorsam bestraft wird, tritt die Urheberin

dieses Ungehorsams, die Schlange, bereits in den Hintergrund. Sie

taucht in den nachfolgenden Erzählungen15 überhaupt nicht mehr auf
und wird nicht mehr erwähnt. Das wichtigste Tier des Paradieses

verblaßt solcherweise zum Symbol des menschlichen Ungehorsams. Dem
Erzähler ist nur an dem Verhältnis Adams und seiner Nachkommen zu

Gott gelegen. Eigenwille als widergöttlicher Wille führt ins Verderben.

Der Fortgang des I Mo 2 beginnenden Erzählungswerkes in I Mo 4,

i3.IMo3I4. 14. IMo 3,j. iç. Vgl. Anm. 12.



ALTTESTAMENTLICHE ANTHROPO GONIE 21

6, 7, 8, 9, it will dies veranschaulichen, indem dieser erste Ungehorsam

über den Brudermord Kains bis zum völligen Elend der Sintflut
führt. Und von ihr zieht sich der Faden weiter bis zum Tiefpunkt der

Sprachverwirrung, dem Ausdruck des Kampfes aller gegen alle. Aus

dem Verderben gibt es nach des Erzählers Sicht nur einen Ausweg, den

Weg Noahs und Abrahams, den Weg der Hingabe des menschlichen

Willens an den Willen Jahwäs. Von der Schlange ist nirgends mehr die
Rede. Sie übt keine Macht mehr aus und bildet kein Problem mehr.
Das einzige verantwortliche Wesen, das Jahwä gegenübersteht, ist der
Mensch.

Lassen diese Beobachtungen erkennen, wie erfolgreich der alttesta-

mentliche Geist eine von Haus aus dualistische Mythologie seinem
monistischen Gottesverständnis zu unterwerfen vermochte, so gilt es an

dieser Stelle, auf einen weiteren wesentlichen Unterschied zwischen

israelitischer und altmesopotamischer Vorstellung von der Erschaffung
und vom Wesen des Menschen hinzuweisen. Auch den Babylonier
beschäftigt die Tatsache der Sünde. Daß der Mensch, obgleich von den

Göttern geschaffen, in sehr vielen Fällen den göttlichen Wünschen

zuwiderlebt, hat auch den babylonischen Frommen nicht unberührt
gelassen. Er erklärt es sich aber anders als der Israelite. Die Menschen des

babylonischen Schöpfungsliedes Enuma elisch sind aus Lehm und Blut
geschaffen10. Der eine Teil ihres Wesens wird durch die Kräfte des Blutes

Kingus bestimmt, des antikosmischen Aufrührers, den die Götter zur
Strafe bei der Erschaffung des Menschen geschlachtet haben. Des
Menschen Hang zum Ungehorsam ist daher durch die menschliche Natur
bedingt. Sünde ist zwangsläufige Begleiterscheinung der für die Menschenschöpfung

verwendeten Substanz. Letztlich tragen somit die Götter
selber, die dem Menschen Kingus Blut mit ins Leben gegeben haben, die

Verantwortung für alle aus dieser Beschaffenheit sich ergebenden
Mißstände. Demgegenüber ist der Mensch, wie I Mo 2 ihn sieht, aus Lehm

geformt und durch den Hauch seines Schöpfers belebt. Er ist dadurch

i6. AS I9J4, S. 104.



22 VICTOR MAAG

imstande, Jahwä zu verstehen, auf den göttlichen An-spruch so oder so

zu reagieren. Es ist ihm auch anheimgestellt, zwischen der Anweisung
Gottes und dem Ansinnen der Schlange zu wählen. Adam ist zur sittlichen

Entscheidung fähig. Denn von keiner der beiden Seiten wird er
gezwungen. Der von Jahwä Geschaffene ist freier und damit
selbstverantwortlicher Mensch. Und diese anthropologische Sicht gehört nicht
nur der Paradieserzählung an; der alttestamentliche Autor bleibt ihr
auch später konsequent treu. Nachdem sich nämlich die ersten Menschen

zu ihrem Unheil vergangen haben, räumt Jahwä späteren Geschlechtern
wiederum die Möglichkeit ein, sich frei zum Heile zu entscheiden,
d.h. ihm Gehorsam zu leisten, wie Noah, wie Abraham es taten. Beide

hätten sich auch gegen Jahwä entscheiden können. Jahwäs Heil kam

nicht als Zwang über sie, sondern als Möglichkeit. Für das Alte Testament

gibt es — bis auf Jeremia und einige wenige Spätere — weder eine

unwiderstehliche Sünde noch eine unwiderstehliche Gnade, ein peccatomi

irresistibile so wenig wie eine gratia irresistibilis. Das aber bedeutet,

daß das Verhältnis des Menschen zu Gott nach alttestamentlicher

Anschauung nicht ein naturhaft determiniertes, sondern ein in vollem

Umfang sittliches ist.
Ein besonders interessantes Stück bildet im Zusammenhang der

Paradieserzählung die Erschaffung der Eva. So deutlich dieses Erzählungselement

mythologischen Ursprungs ist, hat es wohl kaum je einem
altorientalischen Geburts- oder Weltschöpfungsmythus angehört. Die
magische Geburtsmythologie des alten Ostens kennt die Erschaffung des

Menschen als die eines Mannes oder eines Menschenpaares oder
mehrerer Paare von Urmenschen, nicht aber, soweit bis heute bekannt ist,
die gesonderte Erschaffung der FrauI7. Und doch stammt ja wohl auch

dieser Zug aus uralten mythologischen Wurzeln und ist vom israeliti-

17. Einem Geburtsritual wird dieser Vorstellungskreis schon darum nicht angehört haben,
weil es sich im Geburtsritual um die Geburt eines Menschen schlechthin handelt, abgesehen

von der Zugehörigkeit zum männlichen oder weiblichen Geschlecht. Das Ritual muß ja seiner

Zweckbestimmung gemäß vollzogen werden, ehe das Geschlecht des Kindes bekannt sein
kann.



ALTTESTAMENTLICHE ANTHROPOGONIE 23

sehen Volke aus dem Mythenschatz alter Pflanzerkultur übernommen
worden. Dort aber hat dieses Element einst, wenn nicht alles trügt,
nicht zum Mythus des Geburtsrituals und wohl erst recht nicht zu dem

der Weltschöpfung gehört, sondern - nach Ausweis seines Schlußsatzes18

— zur Mythologie eines ganz anderen Lebenskreises, nämlich zu
dem der Hochzeit.

Bis zu seiner Verheiratung war der Hebräer, und vor ihm wohl auch

schon der Kanaanäer, ein na'ar, ein Unmündiger. Durch die Heirat
wurde er mündig, trat aus dem Verfügungsbereich seines Vaters aus,
wurde Vorsteher eines Hauswesens mit eigenem Verfügungsrecht. Er
verließ Vater und Mutter, um «seinem Weibe anzuhangen und mit ihr
ein Fleisch zu werden». Die ganze Atmosphäre, die diese biblische

Erzählung noch immer atmet, weist auf ihren Ursprung in der Pflanzerkultur

der Oase hin und deckt sich ganz mit der der Paradiesvorstellung,
wie sie in I Mo 24b ff. entfaltet wird. Zug um Zug wird das Bild von der
Oase lebendig : in der unfruchtbaren Öde bricht ein Wasserschwall hervor,

der die Wüste dem pflanzlichen Leben erschließt, worauf Gott als

der Pflanzer den Ort zum Garten werden läßt10. Garten und Gärtner,
Vegetation und Mensch machen hier begreiflicherweise die wesentlichen

Stücke der Schöpfung aus. Welche Rolle aber kommt den Tieren

zu, die ja eben auch zu dieser geschaffenen Wirklichkeit gehören Die
Tiere mußte der Oasenbauer als eine gewisse Verlegenheit der Schöpfung

betrachten, solange er noch bloßer Hackbauer und noch nicht zur
Nutzung von Haustieren übergegangen war. Das den Menschen von
allen Seiten konkurrierende animalische Leben, vor dem er sein Stücklein

Pflanzboden zu verteidigen gezwungen war, mußte entweder als

dämonischer Machtbereich oder wenigstens als ein etwas verunglücktes

Lehrlingswerk des Schöpfers erscheinen. In einem etwas späteren
Stadium, dem der ersten Domestizierung von Tieren, läßt sich sehr

18. I Mo 2a4: «Darum verläßt der Mann Vater und Mutter und hängt seinem Weibe an,
und sie werden ein Fleisch.»

19. IMo 26>8>9.



24 VICTOR MAAG

wohl verstehen, daß der Oasenbewohner das Tier als etwas verstand,
das zwar zu seiner Hilfe geschaffen war, sich aber dazu doch nicht
vollgültig eignen wollte.

Auf dieser Stufe der Anschauung hat jedenfalls der voralttestament-
liche Hochzeitsmythus, der hinter I Mo 2l8-2j sichtbar wird, die

Mythologie der Tiererschaffung assimiliert. Er ist durch die Einbeziehung
dieses Zuges zu einem der reizendsten Mythen geworden, die uns noch
erschließbar sind : Die Gottheit will dem Menschen einen Gefährten

geben und schafft zu diesem Zweck zunächst die Tiere. Doch weiß der
Mensch mit ihnen nichts Rechtes anzufangen. «Für den Adam aber fand

sich keine Hilfe, die zu ihm paßte», so daß eigentlich Gott einsehen

mußte, daß er die Tiere umsonst gemacht hatte. Da ihm auf dieseWeise
die Überwindung der Einsamkeit des Mannes nicht gelingen wollte20,
beschritt er schließlich den Ausweg, aus einem Stück des Mannes selbst

dessen Entsprechung und Gegenspielerin zu formen. Diesem Werke

war denn auch der gewünschte Erfolg in vollem Umfang beschieden.

Denn Adam reagierte erwachend ganz wie heute noch der Jüngling, der

zwar immer wieder zu Kleintierzucht, Bastelwerk, zum Fahrrad oder

zur Geige Zuflucht genommen, den indessen das Gefühl, in einer zu

engen Haut zu stecken, nicht losgelassen hat, bis zu dem Moment, da

ihn der Anblick eines holdseligen Wesens zum ersten Male bewußt zum

jungen Manne macht : «Das ist nun endlich » Da hat der Adam seine

«Hilfe» gefunden, «die zu ihm paßt». Und die Eltern aller Geschlechter

mögen dazu raten, mögen helfen, sollen sich darüber aber ja nicht

ärgern, wenn alles, was sie in Haus und Hof für ihren Sohn bereitstell-

20. I Mo 2j8ff. In der biblischen Erzählung wird zwar nicht ausdrücklich gesagt, daß die
Tiere einen mißglückten Schöpfungsversuch darstellten. Dennoch wird deutlich, daß die
Tiere eigentlich als Gefährten für den Menschen hätten dienen sollen. Vollends aus dem doch

etwas desperat klingenden Satz «Für den Menschen aber fand sich keine Hilfe, die zu ihm
gepaßt hätte» geht klar genug hervor, daß der voralttestamentliche Mythus im oben dargelegten

Sinne erzählt hat. Der Mythus mag ursprünglich berichtet haben, wie der Mensch, als die
Gottheit ihm ein Tier nach dem andern präsentierte, zu jedem von ihnen achselzuckend eine

Bemerkung gemacht habe, die dann als Name des betreffenden Tieres noch in der Nachwelt
und in der Gegenwart des Erzählers weiterlebte.



ALTTESTAMENTLICHE ANTHROPO G ONI E 2r

ten, ihn nicht mehr zu fesseln vermag. Sie erleiden mit all ihren Versuchen

nur das Fiasko, das auch der Schöpfer auf sich genommen hat,
nachdem er sich mit dem ganzen zoologischen Auswahlkatalog doch
alle liebe Mühe gegeben hatte. Lächelnd erzählt es der Mythus und

ernst zugleich und schielt dabei schalkhaft zur Bräutigamsmutter
hinüber : Schick dich drein, der Brei deiner Schwiegertochter ist nun einmal

besser — wie einstmals ja auch deiner besser gewesen ist Schick

dich nicht nur drein, sondern sag ganz herzhaft ja dazu; denn wes sich

der Schöpfer nicht verdrießen ließ, sollte es dich verdrießlich machen

Was sich am Hochzeitstag ereignet, ist mit allem, was ihm vorausgeht
und nachfolgt, Schöpfungsordnung! «Darum pflegt derMann Vater und
Mutter zu verlassen und seinem Weibe anzuhangen ; und sie werden ein
Fleisch. »

Der Mythus begründet soziale Ordnung, beziehungsweise einen

ordnungsgemäßen Vorgang, indem er dessen urzeitliche Setzung vorführt.
Der Anschluß der Gegenwart an die Urzeit, die Heiligung des heutigen
Geschehens durch die Erinnerung an die Ursetzung, die Erfüllung des

heutigen Ereignisses mit seinem göttlichen Ursinn, das alles wird durch
die Rezitation des Mythus in der ihm entsprechenden Situationbezweckt.
Und so ist auch das «Darum», das noch bis in den alttestamentlichen
Text hinein erhalten geblieben ist, in der Ursituation des Mythus nicht
die Einleitung zu einer bloßen Erklärung, sondern es ist Be-gründung
dieses am Tage des Erzählens, am Hochzeitstage sich ereignenden
Geschehens. Es ist Begründung und Heiligung und Sinnerfüllung, weil es

den Erzähler und seinen Hörerkreis, d.h. die ganze zur Hochzeitsfeier
versammelte Sippe, mit dem göttlichen Urwillen koordiniert, auf dem
diese Ordnung beruht. Indem der Mythus rezitiert wurde, hat nicht
allein der Bräutigam seine Stellung als Ehemann, sondern auch das Mädchen

die der Frau empfangen.
Noch lange nach Erlöschen der mythologischen Ursituation, als es in

Palästina längst kein heidnisch-magisches Hochzeitsritual mehr gab, als

der Mythus längst zur alten Mär geworden, als kein polytheistischer



26 VICTOR MAAG

Name mehr genannt, sondern alles vom Gott Israels erzählt wurde11 -
auch da noch nimmt ein israelitischer Erzähler dieses Stück auf. Er
durfte es wagen als religiöses Genie, das mit dem lieben Gott herzlich
sein, ja herzlich lächeln konnte über einen Adam, der mit allen Tierlein
nicht zufriedenzustellen gewesen war. So hätte kein Dogmatiker
berichtet. So konnte in Israel nur ein Großer, seines Glaubens ganz Sicherer

die Überlieferung weitertragen. Jahwä, seinem Gotte, konnte kein
Abbruch geschehen, wenn von ihm in diesen poesieerfüllten Mythenbildern

gesprochen wurde. Dieser hier fast harmlos erscheinende Jahwä
würde im weiteren Verlauf der Geschichtserzählung seinWesen als

heiliges Planen schon deutlich genug offenbaren.
So sind in der israelitischen Welt die gemütvollen mythischen Bilder

erhalten geblieben, während die Mythen selbst in Vergessenheit sanken,

nachdem die ihnen entsprechenden magischen heidnischen Rituale von
der Jahwä-Religion außer Kurs gesetzt worden waren. Aus dem einstigen

Mythus eines vorisraelitischen Geburtsrituals", dem Mythus eines

Hochzeitsrituals*3, dem Mythus der unstillbaren Sehnsucht der
Menschen nach der ihnen verschlossenen Gotteswelt*4 wurden einzelne Etappen

einer zusammenhängenden Erzählung. Und diese bildet ihrerseits nur
den Anfang eines ganzen, fortlaufenden Geschichtswerkes, das in chrono-

21. Wenn im Alten Testament auch nicht selten Personen begegnen, deren Namen mit
den kanaanäischen Götternamen El oder Ba'al zusammengesetzt sind (vgl. El-jaqim, M'rib-
ba'al u. ä.), so ist dies doch nicht dahin zu verstehen, als hätten sich die betreffenden Namensträger

oder ihre Eltern zum kanaanäischen Polytheismus bekannt. Das Vorkommen dieser
Namen in Israel ist vielmehr eine Folge der Angleichung Jahwäs an die wichtigsten
kanaanäischen Gottheiten. Man sagte jedenfalls - gerade in solchen Namen - oft El oder Ba'al und
meinte Jahwä, den Gott Israels, wie andererseits auch eine Örtlichkeit mit Namen Beth-el

(Eishausen) als Jahwäheiligtum in hohen Ehren stand. Vgl. Anm. io.
22. D.h. dem kanaanäischen Mythus, der hinter I Mo 27>8,i5 gestanden hat.

23. D.h. dem kanaanäischen Mythus, der hinter I Mo 2,8-24 gestanden hat.

24. D.h. dem kanaanäischen Mythus, der das Material zu I Mo 3 geliefert hat. Wenn in
Anm. 2 2-24 und ebenso im Haupttext, oben, von kanaanäischen Mythen gesprochen wird, so
soll damit nicht behauptet werden, daß die betreffende Mythologie vollumfänglich im
kanaanäischen Volkskörper autochthon gewesen sei. Sie mag ihrerseits z. T. aus dem sumerisch-

babylonischen Kulturkreis stammen und den Israeliten durch die kanaanäische Bevölkerung
Palästinas vermittelt worden sein.



ALTTESTAMENTLICHE ANTH ROPO G ONIE 27

logischer Aufreihung Episode auf Episode folgen läßt. Diese Stellung der
Paradieserzählung als Kopf einer Geschichtsdarstellung verrät deutlich
die neue Funktion, der all die Erzählungselemente aus einstiger Mythenwelt

dienstbar gemacht worden sind : Die ganze Paradiesgeschichte hat
keinerlei Beziehung zu kultischer Magie, sondern will lediglich den Ein-

satzpunkt der von Jahwä geführten und überwachten Frühgeschichte
der Menschheit bezeichnen, einer Geschichte, die dieses Werk ihrerseits

in die Bildung, Erwählung und Führung Israels einmünden läßt.
Wenn solcherweise der israelitische Schreiber, dessen Wirken in

den Anfang des ersten vorchristlichen Jahrtausends gefallen sein dürfte25,

der Darstellung der Geschichte seines Volkes eine aus Mythentrümmern

zusammengefügte «Urgeschichte der Menschheit» vorangestellt
hat, so tat er damit nichts anderes, als was nach ihm weitere antike Hi-
storiographen ebenfalls getan haben. Berosus, Manetho, Herodot, Li-
vius, sie haben, jeder nach seiner Weise, ihre historischen Werke mit
der Vorführung der ihnen noch bekannten mythologischen Mären und

Legenden eröffnet. Der Unterschied zwischen diesen außerbiblischen

Historikern und ihrem israelitischen Vorgänger besteht nur darin, daß

jene haben Mythologien übernehmen können, die der religiösen
Herkunft ihrer eigenen Völker gemäß gewesen sind, während Israel die ihm
im kanaanäischen Lebenskreis begegnenden alt-mythologischen Stoffe

der Grundsubstanz der ganz anders gearteten jahwistischen Religiosität
hat gefügig machen müssen.

Allen Fällen aber, in denen Mythologie im Sinne der prima historia,
im Sinne des bloß chronologisch zu verstehenden Anfangs einer als

Geschichte empfundenen Ereigniskette, erzählt wird, ist eines gemeinsam :

Vorbedingung für eine solche Einbeziehung der mythologischen
Traditionen in die Historiographie ist die Tatsache, daß der Mythus als

magischer, kultisch gebundener, nur in der rituellen Situation zulässiger2*

2j. Zur zeitlichen Ansetzung des sog.Jahwisten vgl. die in Anm. 12 genannte Literatur:
Weiser, S.82L; Sellin-Rost, S. rif. ; Kühl, S.80; Lods, S.180L

26. Zu dieser Ursituation des Mythus siehe Pettazzoni, «Die Wahrheit des Mythos»,



28 VICTOR MAAG

bereits nicht mehr existiert. Was der Historiograph zu bieten hat, ist
eben schon nicht mehr im eigentlichen Sinne Mythus, sondern es ist
alte Mär, wie sie nach Absterben der mythologischen Situation
übrigbleibt.

Im folgenden soll die zweite der beiden alttestamentlichen Hauptstellen

über die Erschaffung der Menschen besprochen werden. Es handelt

sich um I Mose 126-28 : « Da sprach Gott : Wir wollen Menschen

machen nach unserm Bilde, uns ähnlich, daß sie herrschen über die
Fische im Meere, über die Vögel am Himmel, über das Vieh und alles

Wild des Feldes und über alles Kriechende, das sich auf Erden regt. Da

schuf Gott die Menschen nach seinem Bilde, nach dem Bilde Gottes
schuf er sie ; männlich und weiblich schuf er sie. Dann segnete sie Gott,
indem er zu ihnen sagte : Seid fruchtbar und mehret euch und erfüllet
die Erde und machet sie euch Untertan und beherrschet die Fische im
Meere, die Vögel am Himmel, das Vieh und alle Tiere, die sich auf
Erden regen.»

Zunächst sind einige Bemerkungen zum sprachlichen und sachlichen

Verständnis des Textstückes vonnöten27. Schon das erste Wort, das Gott
zur Einleitung der Menschenschöpfung spricht, ist auffallend : « Wir wollen

Menschen machen, nach unserem Bilde, uns ähnlich.» Die altkirchliche

und noch die klassische römisch-katholische Auslegung sehen in
der Mehrzahlform der Selbstbezeichnung Gottes einen Hinweis auf die
Trinität. Allein, daß ein solcher in I Mo 126 hineingeheimnißt worden
sei, ist schon darum mehr als unwahrscheinlich, weil das Alte Testament

als ganzes und die literarische Schicht von I Mo 1 im besonderen
den dreieinigen Gott der christlichen Dogmatik nicht von ferne kennen.
Da sich die Wissenschaft daher nach einer anderen Erklärung für das

«Wir» umsehen mußte, dachte man an einen Majestätsplural. Die he-

PaideumalV, 19J0, S. 1 ff. ; vom gleichen Autor : Essays on the History ofReligions (Studies in the
History of Religions, Supplements to Numen, Bd.I), 19J4, S. 11 ff.

2 7. Einen exegetischen Kommentar zu bieten, ist freilich nicht die Aufgabe der folgenden
Feststellungen. Sie wollen lediglich das für den Sachzusammenhang der vorliegenden
Untersuchung Unentbehrliche anmerken.



ALTTESTAMENTLICHE ANTHROPO GONIE 29

bräische Philologie widerrät aber diesem Deutungsversuch. Ludwig
Köhler28 sieht in dem «Wir» eine rein stilistische Umgehung des Ich,
Erscheinungen vergleichlich, wie sie in unserem Dialekt auftreten. So

in der häufigen Wendung «mer wand luege» «wir wollen sehen»

im Sinne von «ich werde bei späterer Gelegenheit entscheiden»). Aber

gibt es zu diesem singularischen Plural im Alten Testament Parallelen

Oder hat Gunkel20 recht, wenn er daran denkt, daß hier die dem Juden
und Israeliten vertraute Vorstellung nachklingt, nach welcher Gott
schon von Uranfang an einen Hofstaat von göttlichen Mächten um sich

gehabt hätte. Die Annahme ist bestechend, vor allem, wenn man sich

Bilder vergegenwärtigt, wie sie in der Erzählung von Micha ben Jimla30,

im Psalmbuch31 und in Hiob32 begegnen; sie wird jedoch dadurch sehr

erschwert, daß die literarische Schicht, zu der I Mo î gehört, von der

Vorstellung des göttlichen Hofstaates sonst nirgends Gebrauch macht.
Die Frage ist nicht mit Sicherheit zu entscheiden ; denn auch die scheinbar

am nächsten liegende Deutung, nach welcher hier ein Rest
polytheistischer Redeweise aus altpolytheistischer mythologischer Vorlage
zu sehen wäre, hat ihre Schwierigkeiten. Der Autor von I Mo î pflegt
jedes von ihm verwendete Wort hinsichtlich seiner theologischen
Bedeutung abzuwägen. Hat er eine polytheistische Formulierung unbesehen

übernommen
Was heißt es, um ein weiteres Element des Textes auf seinen Sinngehalt

hin zu prüfen, wenn Gott sagt, er wolle die Menschen machen «nach

unserem Bilde, uns ähnlich » Ludwig Köhler verdanken wir eine sehr

sorgfältige Untersuchung dieser Ausdrücke33. Köhlers Ergebnis läßt sich wie
folgt zusammenfassen : Die Menschen sind nach ihrer leiblichen und

geistigen Seite Ebenbilder der ebenfalls menschengestaltig vorgestellten
Gottheit. Mit dem nachgestellten «uns ähnlich» wird aber deutlich der
bei aller Ebenbildlichkeit doch bestehende wesensmäßige Unterschied

28. Koehler, «Die Grundstelle der Imago-Dei-Lehre», Theol.Zeitschrift 4, 1948, S.21.

29. Gunkel, Genesis übersetzt und erklärt, c. Aufl. 1922, S. 111.

30. I Könige 22,gff. 31. Z.B. Ps.7s, 82,. 32. Hi.iß. 33. A.a.O., S. i6ff.



30 VICTOR MAAG

zwischen dem allmächtigen, allweisen, allgütigen Schöpfer und seinen

ja eben doch in Unvollkommenheit und Unzulänglichkeit und Endlichkeit

befangenen Geschöpfen wahrgenommen. So sagen die beiden
Ausdrücke «nach unserem Bilde» und «uns ähnlich» zusammen, daß die
Menschen gottähnlich, aber nicht Gott wesensgleich seien.

Soeben wurde festgestellt, die Menschen seien solcherweise geschaffen
worden. Der Text läßt den Schöpfer sagen: «Wir wollen ha'adam

machen». Das heißt : «Wir wollen die Menschen machen.» 'adam ist
dasselbe Wort, das in der Paradieserzählung als Eigenname des ersten Mannes

begegnet ist. Hier kann es jedoch nicht als Eigenname verstanden

werden ; denn, wie der Fortgang des Textes sogleich zeigt, wird ja nicht
nur ein Mann geschaffen, dem dieser Name zukommen könnte, sondern

männliche und weibliche Menschen. Es ist hier auch nicht, wie dies

häufig angenommen wird, von der Erschaffung eines Ur-Paares die Rede.

So haben es sich zwar die Ausleger bis in unsere Tage hinein vorzustellen

beliebt. Bewußt oder unbewußt ließen sie sich dabei von der

Anschauung leiten, wie sie von der Paradiesgeschichte vorgetragen wird.
Adam und Eva sind das Urpaar, von dem nach der Auffassung der
Paradieserzählung alle Menschen herstammen. Und die Menschheit ist nach

dieser Sicht eine einzige Großfamilie mit gemeinsamen Ureitern. I Mo î
dagegen arbeitet nicht mit dieser Vorstellung. Daß sie hier fehl am
Platze wäre, geht schon aus folgender Beobachtung hervor : Gott läßt
auf der ganzen Erde auf einmal Gras und Kraut und Bäume sprossen
(I Mo i n, ,2). Die Vegetation geht somit nicht auf eine Urpflanze oder
eine Anzahl von Urpflanzen zurück, sondern ist als ganze geschaffen.
Gott läßt die Wassertiere als ganzes Gewimmel und die Vögel als ganzes

Geflatter ins Dasein treten. Ebenso die Vierbeiner nach ihren Arten
und alles, was sich auf Erden regt, als ganzes Gegramsel. Es liegt auf der
Hand, daß im Zuge dieser Vorstellung auch die Menschheit als ganze

gens humana erschaffen gedacht ist. Diese zweigeschlechtige Menschheit

erhält, genau wie die Tierwelt, die Anweisung, sich zu paaren und

zu mehren.



ALTTESTAMENTLICHE ANTHROPOG ONIE 31

Den wenigen Hinweisen auf das Realverständnis des Stückes soll nun
ein Versuch folgen, sein Verhältnis zur altorientalischen Mythologie zu
bestimmen. Wie das ganze erste Kapitel der Bibel unüberhörbare
Anklänge an babylonische Mythen, vor allem an enuma elisch aufweist, so

scheint auch der Passus über die Menschenschöpfung mit der babylonischen

Vorstellungswelt in Verbindung zu stehen. Schon die Stellung der

Anthropogonie innerhalb des ganzen Weltschöpfungsvorganges ist bei-
denorts auffallend gleich. In enuma elisch wie im ersten Kapitel der Bibel
bildet die Erschaffung der Menschen die zweitletzte Tat des Weltschöpfers,

dessen ganzes Werk auch I Mo 1 nicht, wie immer erklärt wird, in
der Menschenschöpfung, sondern in der Einsetzung des Sabbaths

gipfelt. Sabbath ist Kult-Zeit. Mit ihrer Setzung schließt I Mo 1 die Reihe
der Schöpfungstaten ab. In enuma elisch folgt der Erschaffung der
Menschen als letztes Schöpfungswerk zwar nicht die Bestimmung der

gottesdienstlichen Zeit, dafür aber die Herrichtung des gottesdienstlichen

Ortes. Die Götter nämlich bauen, nachdem die Menschen
gebildet worden sind, das heilige Babel mit seinen Tempeln und seinem

Stufenturm. Sie errichten somit die Kultstadt, in der die Menschen

den Dienst der Götter, zu dem sie ja erschaffen worden sind34,

verrichten sollen. Mit der Errichtung der Kultstätte schließt die Schöpfung

ab.

Beide Weltschöpfungstexte, der babylonische und der biblische von
I Mo 1, weisen gleicherweise eine Zäsur auf, die zwischen den der
Menschenschöpfung vorangehenden Werken und dieser selbst liegt. Durch
diese Zäsur wird gleichsam ein neuer Einsatz der kosmogonischenKraft
für die Erschaffung der Menschen angedeutet und diesem Ereignis ein
besonderes Gewicht im Rahmen des ganzen Schöpfungsvorganges
zugeschrieben. Was die Zäsur bedeutet, erhellt in enuma elisch ganz eindeutig

: Nachdem der Kosmos als der gemeinsame Wohnraum der Götter
und Menschen hergerichtet ist, beginnen mit der Menschenschöpfung
die internen Vorkehrungen für die Wohlfahrt der Götter. Im Alten Te-

34. Vgl. AS i9S4,S.S9h*.



32 VICTOR MAAG

Stament dagegen ist die Funktion der Zäsur mindestens nicht ohne
weiteres durchsichtig. Interessanterweise aber wird die Zäsur in beiden
Texten durch dasselbe Stilmittel markiert : die Gottheit redet über ihr
Vorhaben, ehe sie es ausführt. In enuma elisch verkündet Marduk feierlich

der Runde seiner Mitgötter :

Blut will ich binden, Gebein entstehen lassen.

Aufstellen will ich Lullu : Mensch sei sein Name
Ihm sollen die Dienste der Götter auferlegt werden ;

sie aber sollen ihren Frieden haben (Tf. 63).

I Mo 126 sagt der Gott des Alten Testamentes :

Wir wollen Menschen machen, nach unserem Bilde,
uns ähnlich

Ein Zug des alttestamentlichen Textes hat freilich keine Entsprechung
in enuma elisch. Es ist das Wort von der Gottebenbildlichkeit des

Menschen. Und doch, wer würde bei Kenntnis der andern sumerisch-babylonischen

anthropogonischen Mythen35 nicht auch hier an eine Beziehung

des Alten Testaments zur babylonischen Welt denken Man hat

zwar den babylonischen Einfluß auf das erste Kapitel des Alten Testaments

immer wieder sehr ernstlich in Frage gestellt. Das ist begreif lieh ;

denn zwischen I Mo i und den babylonischen Mythen liegen all jene
Abgründe, durch die babylonischer Polytheismus und jüdischer
Monotheismus getrennt sind. Und damit hängen eine ganze Reihe sehr

beträchtlicher Differenzenzwischen israelitischerund babylonischer Weise

zusammen, in der von Welt- und Menschenschöpfung die Rede ist. Wer
diese Differenzen ins Auge faßt, mag leicht zur Annahme geneigt sein,
das Alte Testament könne nicht als von Babylon abhängig betrachtet
werden. Dieses Urteil ist richtig, und es ist falsch. Richtig wäre es,

wenn damit gesagt sein sollte, der israelitisch-jüdische Geist, der aus

I Mo i spreche, sei eine selbständige religiöse Größe und nicht als

bloßer Abglanz von babylonischen geistigen Herrlichkeiten zu verste-

3J. Vgl. AS I9Ç4, S.94ff.



ALTTESTAMENTLICHE ANTHROPO GONIE 33

hen. Falsch hingegen ist der Satz, wenn er, was meist der Fall ist,
bedeuten soll, die Bibel stehe mit ihrem ersten Kapitel unter keinerlei
babylonischem Einfluß.

Wie soll überhaupt die Frage des Verhältnisses zwischen Babel und
I Mo 1 entschieden werden, wenn die einen Gelehrten sich darauf
beschränken, das ganze Gewicht ihrer Beobachtungen den Übereinstimmungen

zu gewähren und auf sie hinweisend die Abhängigkeit des

alttestamentlichen Kapitels von Babel zu statuieren, während die andere

Hälfte der Forscher sich die Sammlung und Besprechung der
Abweichungen angelegen sein läßt, um damit die Unabhängigkeit des

alttestamentlichen Textes von der Mythologie Babels darzutun Heidel kommt
angesichts dieser Sachlage zu dem etwas resignierten Schluß, die Frage
könne gegenwärtig wohl überhaupt nicht entschieden werden36. Die
Entscheidung dürfte aber, entgegen Heideis Meinung, möglich sein ;

nur müßte die Methode der Abklärung über eine bloße Registrierung
literarischer Parallelen und Konvergenzen hinaus erweitert werden.
Man sollte, um einen Schritt weiterzukommen, nur einmal die folgenden

Fragen stellen : Lassen sich alle Anschauungselemente und Bezeichnungen

in I Mo 1 allein von der kulturellen und religiösen Welt der

israelitisch-jüdischen Jahwä-Religion aus hinlänglich verstehen? Finden

solcherweise vor allem auch all jene Textelemente ihre volle Erklärung,
die sich so merkwürdig stark mit der babylonischen Welt zu berühren
scheinen Und umgekehrt : Lassen sich, vorausgesetzt, das Alte Testament

benutze babylonisches Anschauungsmaterial, die alttestamentlichen

Abweichungen von diesem einleuchtend erklären Wer diese Fragen

auf das ganze erste Kapitel des ersten Mosebuches anwendet, wird
sehr bald erfahren, daß er die beiden ersten Fragen ebenso eindeutig
verneinen muß, wie er die dritte bejahen kann37.

36. Heidel, The Babylonian Genesis, 2. Aufl., 19J1, S. 139 : «I believe that the whole question

must still be left open.» (Von mir ausgezeichnet.)
3 7. Eine Durchführung der zu dieser Einsicht führenden Untersuchung kann sich freilich

nicht allein auf die anthropogonischen Aussagen in I Mo 1 stützen, sondern muß sich auf das

ganze Kapitel erstrecken, was den Rahmen dieses Aufsatzes sprengen würde. Die wenigen



34 VICTOR MAAG

I Mo i hat tatsächlich babylonischen mythologischen Stoff benutzt.
Wie es ihn verarbeitet hat, das freilich lohnt sich, zu beobachten. Und
darüber vermag auch der schmale Textausschnitt interessante
Aufschlüsse zu geben, der im Rahmen dieser Erörterungen über die

Menschenschöpfung zur Besprechung steht.
Wendet sich damit unsere Untersuchung wiederum den Versen zu,

die von der gottebenbildlichen Erschaffung der Menschen sprechen, so

mag zunächst die Frage gestreift werden, was es mit der Gottebenbildlichkeit

im Alten Testament für eine Bewandtnis habe. Daß der Mensch
als Gott ähnliches Wesen erschaffen worden ist, bedeutet jedenfalls,
daß er mit seinem Schöpfer in Beziehung zu stehen fähig sein soll38.

Aber ebenso gewiß ist, daß Inhalt und Bild einander nicht notwendig
gegenseitig bedingen. Israel hat seit den Anfängen seiner Existenz und

seiner Religion gewußt, daß die Menschen mit Gott in gegenseitiger
Verbindung stehen. Die Verständigungsmöglichkeit war von jeher
dadurch statuiert, daß man sich Gott als den Menschen anredend, ihm
seinen Willen mitteilend vorstellte. Die ganze Bibel lebt von der

Voraussetzung, daß Gott mit den Menschen in ausgezeichneter Weise umgehen

und handeln könne, weil die Menschen ihrerseits Gottes Anrede
und Willenskundgebung zu verstehen vermögen. Aber das Alte Testament

braucht sonst für diesen Sachverhalt nie das Symbol der
Gottebenbildlichkeit. Erst I Mo i, in der spätesten Schicht der Mosebücher, erst
in der Zeit nach dem babylonischen Exil erscheint dieses Symbol in der
Bibel. Es ist ein ihr bis dahin fremdes Symbol von außen in die alttesta-
mentliche Anschauungswelt hineingekommen, nicht aber für sie

grundlegend.

Was Gott dazu veranlaßt, sich selbst ähnliche Wesen zu schaffen, das

spricht I Mo i übrigens selber nicht aus. Zwar erhalten die Menschen

den Befehl, über alle tierische Kreatur zu herrschen. Aber soll das nach

Andeutungen auf diesen Sachverhalt, die im folgenden gegeben werden sollen, mögen immerhin

zeigen, in welcher Weise die Frage behandelt werden kann.

38. Dies wenigstens ist, wie AS 1954, S. 97 festgestellt wurde, der Ursinn des Symbols.



ALTTESTAMENTLICHE ANTHROPO GONI E 35

der Meinung der Stelle als des Menschen eigentlicher Schöpfungszweck
verstanden werden Oder ist I Mo î der Auffassung, die Natur hätte
eine solche menschliche Beherrschung nötig Wer die Fragen nur stellt,
wird schon inne, daß er mit ihrer Bejahung etwas ins Alte Testament

hineinläse, was dieses nicht hat sagen wollen. Wozu aber ist die Menschheit

geschaffen Für den Kultus Wohl folgt der Menschenschöpfung
die Begründung des Sabbaths, wie ihr in enuma elisch die Inauguration
des Kultus folgt. Nach babylonischem Verständnis ist das völlig eindeutig.

Da ist der Mensch um der Götter willen erschaffen worden. Alle
babylonischen anthropogonischen Mythen wissen das, sosehr sie im
übrigen voneinander abweichen mögen. In I Mo î aber, sind da die
Menschen um des Sabbaths willen oder um der Verbesserung der

Lebensmöglichkeiten des Schöpfers willen ins Dasein getreten Die Frage
ist dem ganzen alttestamentlichen Denken und Empfinden so inadäquat,
daß man sie kaum auszusprechen wagt. Das Alte Testament weiß zwar
von Leistungen, die die Menschen Gott darbringen können; nichts aber

weiß es von einer Gottheit, die solcher Leistungen bedürftig wäre.
Während in der babylonischen Mythologie der Mensch eine ganz
eindeutige und einleuchtende Funktion übt, und während im Zusammenhang

mit ihr seine Wesensverwandtschaft mit den Göttern ein zwingendes

Erfordernis darstellt, folgt im Alten Testament keine der betreffenden

Äußerungen notwendig aus der andern. Die Intention der
Menschenschöpfung bleibt im Alten Testament ein Geheimnis. Gott schafft,
weil es ihm gefällt; nicht weil er des einen oder andern seiner
Geschöpfe bedürfte. Die Menschen sind einfach da, weil es Gott aus

unergründlichen Motiven beliebte, sie erstehen zu lassen. Und auf Grund
eines ebenso unerklärlichen Gutdünkens des Schöpfers ist der Mensch

so, wie er ist, das Abbild der Gottheit.
Hält man dieser Schöpfungssituation diejenige des altmesopotami-

schen Geburtsmythus gegenüber39, so wird der Unterschied ganz deutlich

: Alles, was zur kultisch-magischen Aura des archaischen Mythus

39. AS 19J4, S.87ff.



36 VICTOR MAAG

gehört, ist in I Mo i abgestreift. Nichts ist mehr spürbar von einer
götterversorgenden, geschweige denn von einer kosmostatischen Funktion der
Menschheit. Diese existiert nicht kraft einer göttlichen Notwendigkeit.
Die Menschen könnten unerschaffen geblieben sein, sie könnten auch

morgen aussterben oder sonstwie von der Bildfläche verschwinden, weder

Gott noch seine Welt kämen dadurch in Verlegenheit.
Wer all die vergleichenden Beobachtungen zusammennimmt, wird

sich der Einsicht nicht entziehen können, daß die anthropogonische
Aussage von I Mo i zwar für ihre äußere Erscheinung Urmaterialien aus

dem Vorstellungsgut der babylonischen Mythologie verwendet, daß sie

aber den Sinnzusammenhang, der diese Elemente im östlichen Mythus
miteinander verbindet, nicht übernommen hat. Sie hat etwas vom Leib
der östlichen Mythologie angenommen, nicht aber deren Seele.

Wenn aber sowohl die Gottesvorstellung als auch das Welt- und
Menschenverständnis des Alten Testamentes so grundlegend von dem der

babylonischen Mythologie verschieden sind, warum rezipiert denn die
biblische Schöpfungserzählung so vieles von den babylonischen Mythenmotiven

Warum spricht der theologisch sonst sehr bedachte Verfasser

von I Mo i vom Ebenbild und der Ähnlichkeit Gottes und nimmt damit
in Kauf, daß diese Ausdrücke beim Hörer die Vorstellung von einer
menschenähnlichen, leiblichen Gestalt der Gottheit evozieren Warum
das, wo der gleiche Autor sonst eine möglichst sublime Gottesvorstellung

zu pflegen bemüht ist
Die Antwort auf diese Fragen ist wohl nur aus den religiösen

Verhältnissen der Zeit zu gewinnen, in der I Mo i seine Form erhalten hat.
Es war die Zeit der schwersten und entscheidendsten Auseinandersetzung

der israelitischen Religiositätmit dem babylonischen Wesen. Nachdem

Juda sein Dasein jahrhundertelang in politischer Abhängigkeit vom
Osten — erst von Assur, dann von Babel - gefristet hatte, war in den

ersten Jahrzehnten des sechsten vorchristlichen Jahrhunderts das

Babylonische Exil Tatsache geworden. Jedem einzelnen von den nach
Babylonien deportierten Judäern stellte sich die Entscheidungsfrage, ob er



ALTTESTAMENTLICHE ANTHROPOGONIE 37

sich dem religiösen Geist seiner neuen Umgebung angleichen, oder ob

er auch als ein territorial Entwurzelter an seiner angestammten
Religion, der Verehrung Jahwäs festhalten wollte. Die Konstituierung einer

jüdischen Religionsgemeinde auf babylonischem Boden stand und fiel
mit der Abwehr gegen den babylonischen Kultureinfluß, gegen alles,

was babylonisches Denken, Fühlen und Treiben ausmachte. Und fragt
man sich, welche Größe in der religiösen Welt Babyloniens den aus seiner

Heimat gerissenen Judäer am tiefsten beeindruckt haben möge, so

wird man mit der Annahme kaum fehlgehen, es seien die babylonischen
Kultfeiern, vor allem das grandiose, mit großem Pomp, mit tiefstem
Ernst und ergreifendster Feierlichkeitbegangene Neujahrs-Frühjahrsfest

gewesen. Zu seinen Kernstücken gehörte gerade auch die Rezitation
des auf sieben Tafeln überlieferten Schöpfungsmythus enuma elisch, dessen

Höhepunkt die Errichtung der heiligen Tempelstadt für den Kult
Marduks und Ischtars bildete. Diesen Siebentafel-Mythus scheint die

babylonische Synagoge als Exponenten des heidnischen Denkens aufgegriffen

zu haben, das sie ablehnte. Sie tat es, indem sie aus einer Anzahl

mythologischer Elemente der babylonischen Kosmogonie und aus eigener

jüdisch-theologischer Anschauung eine aufden israelitisch-jüdischen
Glauben abgestimmte Darstellung der Siebentage-Schöpfung vorlegte
und diese in der uranfänglichen Begründung des jüdischen Sabbaths zur
Vollendung gelangen ließ. Was irgend an kosmogonischen Vorstellungen

der Babylonier dem jüdischen Denken annehmbar war, wurde offenbar

ganz bewußt übernommen, was der monotheistischen Frömmigkeit
widersprach, ebenso konsequent übergangen und das Ganze mit den der

Jahwä-Religion ureigensten Anschauungen durchsetzt.
Es wäre nicht schwer, zu zeigen, wie die Darlegungen von I Mo î

Schritt für Schritt babylonisches Material benutzen, um babylonisches
Wesen zu bekämpfen. Dies geschieht nicht bloß in der bereits erwähnten

Hinausführung der ganzen vorgeführten Ereignisfolge auf einen ganz
und gar jüdisch-kultischen Höhepunkt ; die Ablehnung babylonischer
Grundanschauungen macht sich vielmehr in jedem einzelnen Textab-



38 VICTOR MAAG

schnitt von I Mo 1 bemerkbar. Nirgends erfolgt sie zwar in der Form
offener Polemik oder ausdrücklicher Bestreitung. Das Kapitel enthält

ja keine einzige formale Negierung anderer Auffassungen. Aber die
positiven Aussagen, die es macht, sind so konsequent jahwistischen
Geistes, daß das Babylonische darunter einfach zum Ersticken verurteilt ist.
I Mo 1 sagt von ganzer Seele Nein zur babylonischen Mythologie. Und
dieses Nein ist um so wirksamer, als es nirgends direkt ausgesprochen

wird, sich vielmehr für seine Zwecke ganz harmlos babylonischer
Formen bedient.

Einige Hinweise mögen zur Erhellung dieses Tatbestandes genügen :

Die babylonische Thiamat, das Chaoswasser-Ungeheuer von enuma elisch,

wird unter dem Namen Thehom als die vor der Schöpfung gewesene Ur-
flut ins Alte Testament eingeführt40. Während aber der babylonische
Marduk das unbändige Chaoswesen mit größtem Kräfteaufwand in
heißem Ringen besiegen muß, spricht der Gott von I Mo 1 ein Wort; da

entsteht eine Scheidewand im Urweltwasser, und dieses teilt sich. Und
Gott spricht ein zweites Wort ; da sammelt sich die untere Hälfte der
Wasser an einen Ort, so daß die Erde zum Vorschein kommt41.

Ein anderes Beispiel : Marduk weist den astralen Größen als seinen

göttlichen Untergebenen ihre Örter und ihre Funktionen im Kosmos

an, wodurch unter anderem die Zeitrechnung begründet wird. Der
Gott des Alten Testaments tut scheinbar Ähnliches. Auch er gibt den

Gestirnen Ort und Funktion und stiftet damit die Möglichkeit der
zeitlichen Orientierung. Aber diese Gestirne sind keine Mitgötter ; sie sind

vielmehr auf ihren Zweck hin von Gott grad eben erst erschaffen worden,

und zwar nicht als beseelte Wesen oder persönliche Willenspotenzen,

sondern als Laternen für Tag und Nacht und als am Firmament
leuchtendes Chronometer und Kalendarium42. So geht I Mo 1 auch in

40. I Mo ia: «Die Erde aber war wüst und öde, und Finsternis lag auf der Th'hom, und
der Geist Gottes schwebte über den Wassern.»

41. IMo Io-io-
42. IMo i,4_,8.



ALTTESTAMENTLICHE ANTHROPOGONIE 39

diesem Punkt ein Stück weit enuma elisch parallel — und weiß doch nichts

von verehrungswürdigen Wesen am Himmel, deren Konstellation durch
Liebe, Haß oder besondere Gruppierung von Interessen und Kräften
zustande käme und solcherweise als Quelle schicksalbegründender Influenz

astrologischen Grübeleien zugänglich wäre. Statt all dem ein von Gott
eingerichtetes Welt-Uhrwerk

Auch die Art und Weise, wie I Mo 1,,, tlf 20ff. von der Erschaffung
der Vegetation und des animalischen Lebens redet, gibt sich auf den

ersten Blick als ganz arglose Beschreibung, sine ira et studio. Aber was
steckt doch an Ablehnung in diesen Versen! Der Passus rechnet mit
dem Zentralanliegen des babylonischen Kulttreibens ab, das ja aufSchritt
und Tritt die magische Steigerung der Lebenskräfte und die Ingangbringung

der Fruchtbarkeit von Pflanzen, Tieren und Menschen verfolgt.
All dem gegenüber, was in Tammuzbeweinung, Tammuzauferstehung,
Tammuzhochzeit und Neujahrsfest-Ritual im Vordergrund des Interesses

steht, erklärt der biblische Text : Gott hat einmal alles Kraut und
alle Bäume so geschaffen, daß jedes «seinen Samen bei sich hat». Die

Vegetation erneuert sich ohne menschliches Zutun, ohne magische
Mithilfe, auf Grund der urzeitlichen Ablage, mit der Gott die Pflanzen
versehen hat. Die Pflanzenwelt erneuert sich automatisch. Und Gott hat
einmal allen Tieren und Menschen, die er ja eigens dafür zweigeschlech-

tig schuf, den Befehl erteilt : « Seid fruchtbar und mehret euch » Was
bedarf es da des orgiastischen Fruchtbarkeitskultes Wozu ein hieros

gamos Wozu die heilige Prostitution und das ganze Tempeldirnentum
an allen Heiligtümern So bestrickend die religiösen Formen Babels in
mancher Hinsicht sein mochten, so beklemmend wirkte die ihnen
zugrunde liegende Weltanschauung ; denn diese ließ eine unselige
Ungewißheit über dem Naturablauf lasten. Hier setzt I Mo 1 mit seinen

Äußerungen über die Erschaffung der Lebewesen ein. Welche Befreiung,

wenn sich der Mensch darauf verlassen konnte, daß die Natur ohne

sein Zutun Jahr für Jahr dem Urbefehl Gottes gehorchte Welche

Erleichterung, wenn sie nicht auf des Menschen geschickte oder auch ein-



40 VICTOR MAAG

mal technisch mißratene magische Ingangsetzung angewiesen war Wer
da als Judäer in Gefahr stand, dem babylonischen Einfluß zu verfallen,
der konnte, wenn immer er noch einen Rest israelitischen Erbes in
seiner Seele trug, anhand dieses jüdischen Schöpfungskapitals von aller

Naturmagie Babels zum Gotte Israels und zur nüchternen Ruhe seiner

Anbetung heimfinden.
Und viele scheinen im Exil zurückgeführt worden zu sein ; denn dieses

Kapital ist dem Judentum, obgleich dieses die Paradieserzählung seit

Jahrhunderten besessen hatte, so lieb geworden, daß es darauf nicht
mehr verzichten wollte.

Völlig deutlich wird die Haltung von I Mo i gegenüber der babylonischen

religiösen Welt auch da, wo es sich um die Frage der Ethik
handelt. Der biblische Autor macht gegen die in enuma elisch vertretene
Auffassung von der Verantwortlichkeit für die Sünde43 dadurch Front,
daß er enuma elisch eine ebenfalls aus babylonischem Boden bezogene

Anschauung entgegenstellt. Enuma elisch läßt ja im Menschen das

aufrührerische Blut des Kingu pulsieren. Demgegenüber greift I Mo i auf

ein ebenso altes und ebenso ehrwürdiges mythologisches Element aus

dem Zweistromland zurück : Der Mensch ist nach dem Bilde der Gottheit

geschaffen. Von einer uranfänglichen Belastung der Menschen durch
die bei der Schöpfung erfolgte Beigabe widergöttlicher Substanz ist ja
auch in einem Teil der babylonischen Geburtsmythen nicht die Rede44.

Sie begnügen sich mit der Feststellung der Gottebenbildlichkeit und

damit eben der Fähigkeit zum Umgang mit den Göttern. Indem der

Text von I Mo 126 ff. diesen anthropogonischen Zug in die israelitischjüdische

Vorstellungswelt einführt, drängt er das in enuma elisch vertretene

Menschenverständnis zurück und hindert es daran, seinerseits im
jüdischen Denken Boden zu fassen. So wird der in religiöser Gefahr

stehende Jude vom Babylonischen durch Babylonisches geheilt oder
bewahrt. Similia similibus curantur. Die Sicherung des Erfolges, der dem

43. AS I9J4, S. iocf.
44. Vgl. die betreffenden Formen babylonischer Mythologie MS 1954, 94ff.



ALTTESTAMENTLICHE ANTHROPO G ONIE 41

biblischen Autor gerade auf dem Gebiete des Menschenverständnisses

besonders am Herzen gelegen haben muß, hat jedenfalls den Erzähler
dazu bewogen, diesen immerhin nicht ganz leicht wiegenden Babylonismus

in Kauf zu nehmen. So erklärt sich, warum er seine Darlegung
mit dem Begriffe der Gottebenbildlichkeit und all seinen

Assoziationsmöglichkeiten zu belasten wagte45. Daß er damit dem jüdischen Denken

übrigens nicht zuviel zugemutet hat, beweist die später in völlig
unbabylonischen Bahnen erfolgte theologische Verarbeitung dieses

einstigen Babylonismus. An die aus ihrer mytho-logischen Umgebung
herausgerissene biblische Mitteilung von der gottebenbildlichen Erschaffung

der Menschen haben sich später ganz neue theologische Ausdeutungen

geknüpft. Damit aber hört die Geschichte der Beziehungen der
alttestamentlichen Anthropogonie zu Babylonien auf und beginnt ihre
jüdische und christliche Theologiegeschichte.

Die in I Mo i verarbeiteten Mythentrümmer haben übrigens ein ganz
ähnliches Schicksal erlitten wie die in I Mo 2 f. eingegangenen. Wie
nämlich der Verfasser der biblischen Paradieserzählung diese als Kopf
für ein ganzes erzählendes Geschichtswerk benutzt hatte, so ließ auch

der Autor von I Mo i mit diesem Kapitel eine breitangelegte
Gesamtgeschichte beginnen. Für die Gesamtdisposition seiner Historia von
Menschheit, Patriarchen und frühisraelitischem Volk nahm er sich das

schon seit Jahrhunderten bekannte Werk jenes ersten israelitischen Hi-
storiographen zum Vorbild. Wie dieser, so setzt auch er mit der
Erschaffung der Welt und der Menschen ein und läßt eine «Urgeschichte
der Menschheit», eine Patriarchen- und eine Frühgeschichte des Volkes

folgen *6. Innerhalb dieses übernommenen Rahmens freilich gestal-

4Î- Vgl. oben, S. 36.

46. Dieses Geschichtswerk, die sog. Priesterschrift, ist im Alten Testament mit den
früheren Geschichtsfäden (Jahwist u.a.) zusammengearbeitet worden. Es führt von I Mo 1 über
I Mo j, umfaßt dann Teile der heutigen Flut- und Noaherzählung und der «Völkertafel» von
IMo 10 und schließt die «Urgeschichte» mit dem Semitenstammbaum IMo nIO-26,31 f.
Für die literaturgeschichtlichen Verhältnisse siehe die Anm. 12 genannten «Einleitungen»:
Weiser, S. iocff. ; Sellin-Rost, S.6rff. ; Kühl, S.61 ff.; Lods, S.491 ff., J29ff., C3cff.



42 VICTOR MAAG

tet er seine Darstellung nach eigenen Gesichtspunkten. Neue Anschauungen,

neue theologische Theorien, eine neue geschichtliche Situation,
in die das Volk eingegangen war, hatten eine neue Art der Geschichtsdarstellung

und der Geschichtslehre nahegelegt. Und diesen neuen
Grundsätzen ist das neue Werk bei aller dispositiven Anlehnung an die

um Jahrhunderte ältere editio princeps ganz und gar verpflichtet.
Für seine Andersartigkeit, auf die im einzelnen einzugehen hier nicht

der Ort ist, spricht schon die Tatsache, daß die neue Ausgabe die

Paradiesgeschichte wegließ und sie durch die Geschichte von der

Siebentage-Schöpfung und ihre Anthropogonie ersetzte.
Aber damit geriet das neue Werk in ein nicht geringes Dilemma.

Nach seiner eigenen I Mo 126-28 gegebenen Darstellung nämlich wäre

ja die Menschheit nicht aus einem einzigen Urpaar entstanden, sondern
als ganze Spezies erschaffen worden. Diese Anschauungsweise hält
jedoch der weitere Verlauf des Geschichtsbuches nicht fest, sondern löst
sie schon in seinem auf die Siebentage-Schöpfung folgenden Kapitel, I
Mo r, durch die Vorstellung vom einen Urmenschenpaar ab. I Mo c

nämlich setzt den Schöpfungsbericht von I Mo 1 fort, indem es eine

Genealogie von Adam bis Noah bietet, wobei Adam, ganz wie in der

Paradieserzählung, als der einzige Urvater der ganzen Menschheit
erscheint.

Warum diese Inkonsequenz Sie erklärt sich folgendermaßen : Israel

hatte seit rund einem halben Jahrtausend die Paradieserzählung und die

an sie angeschlossene Geschichtsdarstellung gekannt, nach welcher die
Menschheit von einem ersten Menschenpaar abstammte. Es war zur
eingefleischten Erzähler- und Hörergewohnheit geworden, daß im Verlauf
der «Urgeschichte» ein Stammbaum vorgetragen wurde, der von Adam

bis Noah und von diesem weiter bis Abraham reichte. Dieser Tradition
des Erzählens hatte sich auch eine neue Darstellung zu fügen, so weitgehend

sie auch im übrigen die Dinge im einzelnen anders als früher
üblich darstellen mochte. Und so nimmt zwar I Mo r, f. den Wortlaut von
I Mo i26ff. wieder auf, behält auch einen Augenblick die Mehrzahlvor-



ALTTESTAMENTLICHE ANTHROPO GONIE 43

Stellung noch bei : «... männlich und weiblich schuf er sie. Und er
segnete sie und gab ihnen den Namen 'adam Menschen), damals, als sie

geschaffen wurden.» Der nächste Vers aber fährt fort: «Als Adam 130
Jahre alt war, zeugte er einen Sohn, ihm selbst ähnlich, nach seinem

Bilde, den hieß er Seth ...» Mit diesem Satze wird an die Stelle des

Kollektivbegriffs 'adam, wie er IMo 126-28 entspricht, der Eigenname des

aus I Mo 2 bekannten Urmenschen gerückt.
Die Stelle von der gottebenbildlichen Erschaffung der Menschen

nimmt zwar, indem sie im ersten Kapitel der Bibel erscheint, einen
ausgesprochenen Ehrenplatz ein. Das kann aber nicht darüber hinwegtäuschen,

daß die anthropogonische Vorstellung von IMo 126-28 als ein erst
spät von außerhalb Israels an das Volk herangetragenes Anschauungsgut
wirkte. Darum wohl vermochte nicht einmal der Erzählungsfaden, der
es in die hebräische Literatur einführte, die Annahme, es sei am Anfang
eine ganze Menschheit geschaffen worden, im weiteren Verlauf seiner

Darstellung aufrechtzuerhalten. So wirkt diese Anthropogonie im Alten
Testament noch weniger nach als die der Paradieserzählung.

Und das bedeutet, daß das Alte Testament zwar Materialien aus alter

anthropogonischer Mythologie verwendet hat, indem es sie zu
Geschichtserzählungen umprägte, daß es sich von ihnen aber nicht theologisch

bestimmen ließ. Wenn nämlich in den übrigen Teilen des Alten
Testaments das Verhältnis von Gott und Mensch zur Sprache kommt,
so wird dabei kaum einmal mit Angaben aus den Schöpfungserzählungen

argumentiert, sondern in den allermeisten Fällen mit einem ganz
anderen Hinweis : dem nämlich, daß Israel seinen Gott «von Ägypten»
und aus der Väterzeit her kenne und dorther auch wisse, wie es zu ihm
stehe.

Die alte Mythologie erscheint somit im Alten Testament nicht allein

formal verändert, indem sie in Geschichtserzählung umgegossen worden
ist ; sie ist vielmehr auch inhaltlich übergangen, indem sie für die
Herausstellung des religiösen Verhältnisses zwischen Gott und Mensch kaum

je herangezogen wird. Wenn nämlich der Israelite oder der Jude in alt-



44 VICTOR MAAG: A LTTESTAMEN T LI CH E ANTH ROPOG ONIE

testamentlicher Zeit wissen wollte, wie er zu Gott und Gott zu ihm
stehe, dann unterrichtete er sich darüber im wesentlichen nicht aus den

alten Mären von der Menschenschöpfung, sondern aus den Erzählungen

von der Rettung Israels aus Ägypten und von der dieser vorangegangenen

Führung der Erzväter. Erst in nachalttestamentlicher Theologie,
jüdischer und christlicher, wurden die anthropogonischen Angaben der

ersten Kapitel der Bibel zum Gegenstand eingehender Erwägungen.


	Alttestamentliche Anthropogonie in ihrem Verhältnis zur altorientalischen Mythologie

