Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 9 (1955)

Heft: 1-4

Artikel: Alttestamentliche Anthropogonie in ihrem Verhaltnis zur
altorientalischen Mythologie

Autor: Maag, Victor

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-145592

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-145592
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ALTTESTAMENTLICHE ANTHROPOGONIE
IN IHREM VERHALTNIS
ZUR ALTORIENTALISCHEN MYTHOLOGIE®

VON VICTOR MAAG

UNIVERSITAT ZURICH

In den folgenden Ausfithrungen wird auf eine umfassende theologische
Wiirdigung der alttestamentlichen Aussagen iiber die Erschaffung der
Menschen bewuB3t verzichtet. Der Aufsatz beschrinkt sich darauf, die
wichtigsten Besonderheiten der alttestamentlichen Darstellungen ge-
geniiber der mit ihnen in Beziehung stehenden altorientalischen Mytho-
logie herauszustellen und sie im Rahmen des spezifisch israelitisch-jiidi-
schen Gottes- und Weltverstindnisses zu begreifen.

Das Alte Testament lenkt die Aufmerksamkeit seines Lesers an zwei
Stellen auf die Frage der Erschaffung der Menschen : I Mose 1,4_25 und
258,15, 18-25- Man konnte zwar wohl darauf hinweisen, daB3 sich auch
anderwirts im Alten Testament anthropogonische A'uBerungen finden.
Sie diirfen hier jedoch iibergangen werden, weil die betreffenden Stel-
len nicht der primdren Absicht dienen, Auskiinfte iiber die urzeitliche
Menschenschopfung zu erteilen. Sie spielen auf diese vielmehr bloB bei-
laufig, im Zusammenhang anderer Anliegen, an. DaB es sich dabei zum
Teil um in die alttestamentliche Poesie eingegangene Bilder aus voralt-
testamentlicher Agrarmythologie handelt, ist bereits in meinem Aufsatz
iiber «Sumerische und babylonische Mythen zur Erschaffung der Men-
schen » angemerkt worden®.

1. Am 31.0ktober 1953 referierte der Autor vor dem Ziircher Hochschulverein iiber
«Die Erschaffung der Menschen in der babylonischen Mythologie und im Alten Testament ».
Das Material des ersten Teiles des genannten Vortrages erschien in etwas verinderter Form
unter dem Titel «Sumerische und babylonische Mythen von der Erschaffung der Menschen »
im VIII. Jahrgang dieser Zeitschrift (A4S 1954, S.85-106). Der vorliegende Aufsatz bietet in
erweiterter Fassung des Referates zweiten Teil.

2. AS 1954, S.93.



16 VICTOR MAAG

Der iltere der beiden genannten klassischen Texte iiber die Men-
schenschopfung bildet einen Bestandteil der biblischen Paradieserzih-
lung. Nach ihrer Darstellung hat die ganze Schopfung mit der Erschaf-
fung eines Mannes begonnen. Er heillt Adam, was soviel bedeutet wie
«der Erdling», der «zur Erde Gehorige». Als namlich noch gar kein
Lebewesen auf der Welt war, «da formte der Gott Jahwi den Adam aus
Erde vom Ackerboden und hauchte ihm Lebensodem in die Nase; so
ward der Adam ein lebendes Wesen. Dann pflanzte Gott Jahwé einen
Garten in der Wiiste? gegen Osten und setzte den Adam darein, den er
geformt hatte (I Mo 2, 5) », damit dieser «den Garten bebaue und be-
wahre» (Vs15). Die Ausfiilhrungen erinnern insofern an altostliche
Mythologie*, als uns schon dort die Bildung des ersten Menschen aus
Erde begegnet, nur daB, was in Altmesopotamien Lehmerde war, im
Alten Testament als Ackererde erscheint’. Und wenn der Mythenwelt
des Zweistromlandes die Vorstellung bekannt gewesen ist, nach wel-
cher zum irdischen Baustoff ein gottliches Element hinzutritt, das den
Menschen von aller Kreatur abhebt als ein auf Gott ausgeri_chtetes und
zur Beziehung mit Gott pridestiniertes Wesen, so findet sich auch
dieser Zug in der biblischen Paradieserzihlung wieder — freilich nicht
in der Form einer géttlichen Blutspende®, sondern in der verfeiner-
ten, man mochte sagen in der spiritualisierten Fassung des Einhau-
chens der gottlichen Lebensseele. Auch dieser Lebensodem aus dem
Munde Jahwis ist gottliche Substanz, und sie ist es, die den Men-
schen zum Menschen macht. Indem I Mo 2 das Symbol der Uber-
tragung gottlichen Wesens durch den Hauch verwendet, braucht die-
ser Text das andere, denselben ideellen Inhalt umschreibende Symbol

3. Das Alte Testament nennt den Garten nicht Eden, sagt vielmehr, Jahwi habe einen
Garten gepflanzt b*’edin=in’edin. Und ’eddn, das mit dem sumerisch-akkadischen edinu zu-
sammenhingt, heiBt soviel wie «Flachland, Steppe, Wiiste». Vgl. KOEHLER, Lexicon in
Veteris Testamenti libros, 1953, S. 684. DEIMEL, Akkadisch-Sumerisches Glossar, 1937, S. 94.

4. Vgl. AS 1954, S.88.

5. Vgl. AS 1954, S. 91 ff.

6. Vgl. AS 1954, S. 98 1.



ALTTESTAMENTLICHE ANTHROPOGONIE 17

nicht, das in der Ebenbildlichkeit des Menschen mit der Gottheit be-
steht?, | |

Wie in der sumerisch-babylonischen Mythologie die Menschen zum
Dienst fiir die Gotter geschaffen sind, so weist Jahwi auch dem Adam
einen bestimmten Gottes-Dienst zu: der Mensch soll den Gottesgarten
bebauen und bewahren. Wenn es aber im altmesopotamischen Bereich
zum konstitutiven Anschauungsgut anthropogonischer Mythologie ge-
hort, daB die Gotter auf die Menschen und ihre Dienste angewiesen
sind®, so wiirden wir andererseits im Alten Testament auch nur die lei-
seste Anspielung auf eine Abhéngigkeit Jahwis von seinen menschlichen
Geschépfen vergeblich suchen. Daraus wird sofort ersichtlich, daB, so
frei sich Israel altmythologische Bilder aus einer seinem religiosen Her-
kommen fremden Kultur aneignete, es dennoch die Eigenart seines Got-
tesglaubens zu hiiten bedacht war. Fiir Israels Verstindnis ist Jahwé un-
bedingt souverin. Ihm dankt der Mensch, was er ist, was er hat, was er
kann. Und wenn sich der Mensch seinem Schipfer gegeniiber auch nicht
bewihrt, kommt Jahwi dadurch doch in keiner Weise in Verlegenheit.
Er ist so wenig auf den Menschen und sein richtiges Handeln angewie-
sen, daB} er ihn, wie der Fortgang der Erzihlung zeigt, aus dem Garten
verbannen kann.

Die Vertreibung aus dem Paradies weist zwar mythengeschichtlich
auf einen anderen Ursprung hin, als er fiir die Zeilen angenommen wer-
den muB, die von der Erschaffung Adams sprechen. Allein fiir das Ver-
standnis der alttestamentlichen Eigenart ist der heutige Zusammenhang
zwischen dem zweiten und dritten Kapitel der Bibel bedeutsam, Beide
bilden stofflich, erzihlerisch, theologisch und anthropologisch eine
Einheit. Wohl ist in ihnen vorbiblisches Bildermaterial aus sehr ver-
schiedenen mythologischen Bereichen verwendet; aber dieses hetero-
gene Urmaterial ist in I Mo 2 und 3 zu einem neuen Ganzen geworden,

7. Zum Auftreten dieses Symbols in der sumerisch-babylonischen G.ebur'tsmythologie
siche 4S 1954, S. 94 ff. - '
8. AS 1954, S.89f., 99f., 104f.

2



18 VICTOR MAAG

das den Anspruch erhebt, auf seine israelitische Weise, in israelitischer
Besonderheit von Menschenschpfung zu erzihlen.

Dazu gehort schon, daB die Schopfungstat Jahwd, dem Gott Israels
zugeschrieben wird. Israel kannte urspriinglich Gott «von Agypten
her »%. Es hatte ihn als den Retter und Fiihrer aus der dgyptischen Skla-
verei kennengelernt und verdankte ihm seine Befreiung und die Besitz-
ergreifung des Kanaanderlandes. Diesen Gott Jahwid hat es mit dem al-
ten Nomadengott der Patriarchen, dem Gott Abrahams, Isaaks und Ja-
kobs in eins gesetzt und iiberlieferte dementsprechend die Patriarchen-
Erzihlungen als Geschichten von Jahwids Fiihrung in vorigyptischer
Zeit™. Und dazu hat Israel in einem Lande der Ackerbaukultur und
der entsprechenden Mythologie die den dortigen Eingeborenen, den
Kanaaniern, geldufigen Schopfungsmythen auf seinen Gott Jahwi ange-
wendet. So wurde Jahwi, «der Gott von Agypten her», im Verlauf ei-
ner ganzen Reihe religioser Adaptionsvorginge fiir Israels Seele auch der
Gott der Viter und der Gott der Schopfung.

Es ist nicht unwichtig, sich zu vergegenwirtigen, daB die Schépfungs-
vorstellungen von I Mo 2 urspriinglich in einer nichtisraelitischen Welt
beheimatet waren und erst, nachdem sich das Volk Jahwis in Palistina
niedergelassen hatte, dem israelitischen Glauben assimiliert worden
sind. Sie sind nicht organisch aus dem Jahwiglauben erwachsen, son-
dern diesem zugewachsen, auf ihn zugeschnitten worden. Weil dem so
ist, begegnen uns noch in der biblischen Paradieserzihlung einzelne Ele-
mente, die sich nicht ohne Schwierigkeiten den monotheistischen israe-
litischen Vorstellungen einfiigen. Mit welcher Miihe jene vorjahwisti-
schen mythologischen Elemente der religidsen Welt des Jahwismus ein-
gebaut worden sind, verrit unter anderem die merkwiirdige Formulie-

9. Der Ausdruck begegnet im Buche Hosea 12,,. Die in dieser Formel ausgesprochene
Uberzeugung aber hat im vorexilischen Israel fast allgemein in Geltung gestanden und spricht
immer wieder aus den vorexilischen Prophetenschriften.

10. Zum Vorgang der Identifikation des Vitergottes mit Jahwi siche MaAG, «Zum Hieros
Logos von Bethel», AS V, 1951, S. 122ff.



ALTTESTAMENTLICHE ANTHROPOGONIE 19

rung, mit der die Paradiesschlange in die Erzihlung eingefiihrt wird*:
«die Schlange aber war listiger als alle Tiere des Feldes, die Gott Jahwa
gemacht hatte». Der biblische Autor, der ein ganzes, groBangelegtes
Erzihlungswerk mit seiner Paradiesgeschichte eroffnet™, weill im all-
gemeinen sehr klar zu erzihlen. Er ist einer der glinzendsten Prosaisten
der Weltliteratur. Mit wenigen Worten versteht er, vollig durchsich-
tige Situationsbilder zu bieten. Aber hier ? Wer beantwortet die Frage
richtig, ob nach der Auffassung des Erzihlers die Schlange mit zu den
Geschopfen Jahwis zahlt ? Was heiBt «listiger als alle Tiere des Feldes,
die Gott Jahwd gemacht hatte»? Statuiert diese Formulierung einen
Gegensatz zwischen der Schlange und den von Jahwi geschaffenen Tie-
ren, so dafl sie selber nicht von ihm geschaffen wire ? Oder bedeutet es,
daB die Schlange, wie die iibrigen Tiere, auch von Jahwi erschaffen
worden sei ? Der Erzihler 1aBt gerade die Frage nach dem Ursprung die-
ses dunklen Wesens offen. Die Schlange handelt als das schopfungswid-
rige Untier, das der Schopfergottheit hochst bosartig entgegenwirke.
Aber im Zusammenhang mit dem israelitischen Glauben wird diesem
Widergottlichen die Attribution des selbst auch géttlichen und wie
Gott selbst uranfinglichen Widersachers nicht zugestanden. Es bleibt
bei der geheimnisvollen, fast ahnunghaften Vorstellung, daf8 sich ein
Fremdes, ein vielleicht von Jahwi gar nicht Gewolltes und von ihm nicht
Geschaffenes erhoben habe. Wie sehr allerdings diesem geheimnisvol-
len Dunklen der eigene Herrschaftsbereich abgesprochen wird, zeigt

11. I Mo 3,.

12, Es handelt sich um das Erzihlungswerk des sog. Jahwisten. Seinen Anfang bildet I Mo
2,446, worauf es iiber die SchluBverse von Kp 5 zu Kp 6, iibergeht, an der Flut- und
Noahgeschichte von 6,—9 und an der Vilkertafel von Kp 10 beteiligt ist, um mit der Erzih-
lung vom Turmbau zu Babel (Kp 11) die «Urgeschichte» zu beschlieBen. Der Faden zieht
sich, auch fernerhin mit anderem ﬁberlieferungsmaterial zusammen, durch das I, II. und IV,
Mosebuch hin. Uber die literarischen Verhiltnisse dieser iltesten zusammenfassenden Ge-
schichtsdarstellung sei auf die «Einleitungen zum Alten Testament » verwiesen, z. B. WEISER,
Einl,in das AT, 1939, S.77ff.; SELLIN-RosT, Einl.in das AT, 8. Aufl., 1950, S. 47ff.; Kunr,
Die Entstehung des ATs (Sammlg. Dalp, Bd. 26), 1953, S.71ff.; Lops, Histoire de la Littérature
Hébraique et Juive, 1950, S. 171 ff.



20 VICTOR MAAG

sich unmiverstindlich in der Fortsetzung der Erzihlung; Jahwi hat
zwar nicht verhindert, da ihm die Schlange die Menschen verdorben
hat, aber er hat die Macht, die Schlange in den Staub zu zwingen, sie zu
verfluchen: «weil du dies getan hast, bist du verflucht vor allem Vieh ...
Auf deinem Bauche sollst du kriechen und Erde fressen dein Leben
lang ...»™. Und Jahwis Fluch kann sie sich nicht entziehen. Bebt aber
in der Verfluchung und Beugung dieses unheimlichen Wesens nicht letzt-
lich noch etwas von den Schauern altorientalisch-dualistischer Schép-
fungsmythologie nach, fiir deren Verstindnis die antikosmischen Miachte
zwar von der kosmogonischen Gottheit iiberwunden, nicht aber véllig
aus der Welt geschafft worden sind ? Auch die Paradiesschlange ist am
Leben geblieben — und sogar dazu bestimmt, dem Menschen weiterhin
zu begegnen : «ich will Feindschaft setzen zwischen dir und dem Weibe,
zwischen deinen Nachkommen und ihren Nachkommen *! »

Wir titen jedoch dem alttestamentlichen Erzihler unrecht, wiirden
wir dieses leise Nachbeben kosmogonischer Kampfstimmung als fiir sein
Werk bezeichnend betrachten. Bezeichnend ist vielmehr, in wie weit-
gehendem MaBe ihm gelungen ist, die dualistische Spannung des my-
thologischen Urmaterials zu dimpfen. Zu seinen Kunstgriffen gehort es,
daB er dem Leser das Verweilen bei der Verfluchung der Schlange nicht
erlaubt. Er 1Bt sogleich die Verfluchung des ersten Menschenpaares
folgen, die die ganze Aufmerksamkeit in Anspruch nimmt. Dadurch,
daB der Mensch fiir seinen Ungehorsam bestraft wird, tritt die Urhebe-
rin dieses Ungehorsams, die Schlange, bereits in den Hintergrund. Sie
taucht in den nachfolgenden Erzihlungen’s iiberhaupt nicht mehr auf
und wird nicht mehr erwéhnt. Das wichtigste Tier des Paradieses ver-
blaBt solcherweise zum Symbol des menschlichen Ungehorsams. Dem
Erzihler ist nur an dem Verhiltnis' Adams und seiner Nachkommen zu
Gott gelegen. Eigenwille als widergéttlicher Wille fiithrt ins Verder-
ben. Der Fortgang des I Mo 2 beginnenden Erzihlungswerkes in I Mo 4,

13. IMo 3,,. 14.1Mo 3,5 15. Vgl. Anm.12.



ALTTESTAMENTLICHE ANTHROPOGONIE 21

6, 7, 8, 9, 11 will dies veranschaulichen, indem dieser erste Ungehor-
sam iiber den Brudermord Kains bis zum vélligen Elend der Sintflut
fiihrt. Und von ihr zieht sich der Faden weiter bis zum Tiefpunkt der
Sprachverwirrung, dem Ausdruck des Kampfes aller gegen alle. Aus
dem Verderben gibt es nach des Erzihlers Sicht nur einen Ausweg, den
Weg Noahs und Abrahams, den Weg der Hingabe des menschlichen
Willens an den Willen Jahwis. Von der Schlange ist nirgends mehr die
Rede. Sie iibt keine Macht mehr aus und bildet kein Problem mehr.
Das einzige verantwortliche Wesen, das Jahwa gegeniibersteht, ist der
Mensch.

Lassen diese Beobachtungen erkennen, wie erfolgreich der alttesta-
mentliche Geist eine von Haus aus dualistische Mythologie seinem mo-
nistischen Gottesverstindnis zu unterwerfen vermochte, so gilt es an
dieser Stelle, auf einen weiteren wesentlichen Unterschied zwischen
israelitischer und altmesopotamischer Vorstellung von der Erschaffung
und vom Wesen des Menschen hinzuweisen. Auch den Babylonier be-
schiftigt die Tatsache der Siinde. Da3 der Mensch, obgleich von den
Gottern geschaffen, in sehr vielen Fillen den gottlichen Wiinschen zu-
widerlebt, hat auch den babylonischen Frommen nicht unberiihrt ge-
lassen. Er erklirt es sich aber anders als der Israelite. Die Menschen des
babylonischen Schépfungsliedes Enuma elisch sind aus Lehm und Blut ge-
schaffen®. Der eine Teil ihres Wesens wird durch die Krifte des Blutes
Kingus bestimmt, des antikosmischen Aufriihrers, den die Gotter zur
Strafe bei der Erschaffung des Menschen geschlachtet haben. Des Men-
schen Hang zum Ungehorsam ist daher durch die menschliche Natur be-
dingt. Siinde ist zwangsliufige Begleiterscheinung der fiir die Menschen-
schopfung verwendeten Substanz. Letztlich tragen somit die Gétter sel-
ber, die dem Menschen Kingus Blut mit ins Leben gegeben haben, die
Verantwortung fiir alle aus dieser Beschaffenheit sich ergebenden MiB3-
stinde. Demgegem'iber ist der Mensch, wie I Mo 2 ihn sieht, aus Lehm
geformt und durch den Hauch seines Schipfers belebt. Er ist dadurch

16. AS 1954, S.104.



22 VICTOR MAAG

imstande, Jahwi zu verstehen, auf den géttlichen An-spruch so oder so
zu reagieren. Es ist ihm auch anheimgestellt, zwischen der Anweisung
Gottes und dem Ansinnen der Schlange zu wéhlen. Adam ist zur sittli-
chen Entscheidung fihig. Denn von keiner der beiden Seiten wird er
gezwungen. Der von Jahwi Geschaffene ist freier und damit selbstver-
antwortlicher Mensch. Und diese anthropologische Sicht gehort nicht
nur der Paradieserzihlung an; der alttestamentliche Autor bleibt ihr
auch spiter konsequent treu. Nachdem sich nimlich die ersten Menschen
zu ihrem Unheil vergangen haben, raumt Jahwi spateren Geschlechtern
wiederum die Méglichkeit ein, sich frei zum Heile zu entscheiden,
d. h. ihm Gehorsam zu leisten, wie Noah, wie Abraham es taten. Beide
hitten sich auch gegen Jahwi entscheiden konnen. Jahwis Heil kam
nicht als Zwang iiber sie, sondern als Moglichkeit. Fiir das Alte Testa-
ment gibt es — bis auf Jeremia und einige wenige Spitere — weder eine
unwiderstehliche Siinde noch eine unwiderstehliche Gnade, ein pecca-
tum irresistibile so wenig wie eine gratia irresistibilis. Das aber bedeu-
tet, dal das Verhiltnis des Menschen zu Gott nach alttestamentlicher
Anschauung nicht ein naturhaft determiniertes, sondern ein in vollem
Umfang sittliches ist.

Ein besonders interessantes Stiick bildet im Zusammenhang der Pa-
radieserzihlung die Erschaffung der Eva. So deutlich dieses Erzihlungs-
element mythologischen Ursprungs ist, hat es wohl kaum je einem alt-
orientalischen Geburts- oder Weltschopfungsmythus angehort. Die ma-
gische Geburtsmythologie des alten Ostens kennt die Erschaffung des
Menschen als die eines Mannes oder eines Menschenpaares oder meh-
rerer Paare von Urmenschen, nicht aber, soweit bis heute bekannt ist,
die gesonderte Erschaffung der Frau*. Und doch stammt ja wohl auch
dieser Zug aus uralten mythologischen Wurzeln und ist vom israeliti-

17. Einem Geburtsritual wird dieser Vorstellungskreis schon darum nicht angehért haben,
weil es sich im Geburtsritual um die Geburt eines Menschen schlechthin handelt, abgesehen
von der Zugehorigkeit zum minnlichen oder weiblichen Geschlecht. Das Ritual mu8 ja sei-
ner Zweckbestimmung gemiB vollzogen werden, ehe das Geschlecht des Kindes bekannt sein
kann.



ALTTESTAMENTLICHE ANTHROPOGONIE 23

schen Volke aus dem Mythenschatz alter Pflanzerkultur iibernommen
worden. Dort aber hat dieses Element einst, wenn nicht alles triigt,
nicht zum Mythus des Geburtsrituals und wohl erst recht nicht zu dem
der Weltschopfung gehort, sondern — nach Ausweis seines SchluBsat-

zes™®

— zur Mythologie eines ganz anderen Lebenskreises, nimlich zu
dem der Hochzeit. |

Bis zu seiner Verheiratung war der Hebrier, und vor ihm wohl auch
schon der Kanaanider, ein na‘ar, ein Unmiindiger. Durch die Heirat
wurde er miindig, trat aus dem Verfiigungsbereich seines Vaters aus,
wurde Vorsteher eines Hauswesens mit eigenem Verfiigungsrecht. Er
verlieB Vater und Mutter, um «seinem Weibe anzuhangen und mit ihr
ein Fleisch zu werden ». Die ganze Atmosphire, die diese biblische Er-
zihlung noch immer atmet, weist auf ihren Ursprung in der Pflanzer-
kultur der Oase hin und deckt sich ganz mit der der Paradiesvorstellung,
wie sie in I Mo 2, ¢, entfaltet wird. Zug um Zug wird das Bild von der
Oase lebendig: in der unfruchtbaren Ode bricht ein Wasserschwall her-
vor, der die Wiiste dem pflanzlichen Leben erschlieBt, worauf Gott als
der Pflanzer den Ort zum Garten werden li3t*. Garten und Girtner,
Vegetation und Mensch machen hier begreiflicherweise die wesentli-
chen Stiicke der Schopfung aus. Welche Rolle aber kommt den Tieren
zu, die ja eben auch zu dieser geschaffenen Wirklichkeit gehéren ? Die
Tiere muBlte der Oasenbauer als eine gewisse Verlegenheit der Schop-
fung betrachten, solange er noch bloBer Hackbauer und noch nicht zur
Nutzung von Haustieren iibergegangen war. Das den Menschen von al-
len Seiten konkurrierende animalische Leben, vor dem er sein Stiick-
lein Pflanzboden zu verteidigen gezwungen war, mufBite entweder als
déimoni:gcher Machtbereich oder wenigstens als ein etwas verungliick-
tes Lehrlingswerk des Schopfers erscheinen. In einem etwas spiteren
Stadium, dem der ersten Domestizierung von Tieren, liBt sich sehr

18. I Mo 2,,: «Darum verliBit der Mann Vater und Mutter und hingt seinem Weibe an,
und sie werden ein Fleisch.»
19. I Mo 26,8, 9.



24 VICTOR MAAG"

wohl verstehen, daB der Oasenbewohner das Tier als etwas verstand,
das zwar zu seiner Hilfe geschaffen war, sich aber dazu doch nicht voll-
giiltig eignen wollte. '

Auf dieser Stufe der Anschauung hat jedenfalls der voralttestament-
liche Hochzeitsmythus, der hinter I Mo 2,5_,; sichtbar wird, die My-
thologie der Tiererschaﬁ'ung assimiliert. Er ist durch die Einbeziehung
dieses Zuges zu einem der reizendsten Mythen geworden, die uns noch
erschlieBbar sind: Die Gottheit will dem Menschen einen Gefihrten
geben und schafft zu diesem Zweck zunichst die Tiere. Doch weil} der
Mensch mit ihnen nichts Rechtes anzufangen. «Fiir den Adam aber fand
sich keine Hilfe, die zu ihm paBte», so daBl eigentlich Gott einsehen
muBte, daB er die Tiere umsonst gemacht hatte. Da ihm auf diese Weise
die ﬁberwindung der Einsamkeit des Mannes nicht gelingen wollte®,
beschritt er schlieBlich den Ausweg, aus einem Stiick des Mannes selbst
dessen Entsprechung und Gegenspielerin zu formen. Diesem Werke
war denn auch der gewiinschte Erfolg in vollem Umfang beschieden.
Denn Adam reagierte erwachend ganz wie heute noch der Jiingling, der
zwar immer wieder zu Kleintierzucht, Bastelwerk, zum Fahrrad oder
zur Geige Zuflucht genommen, den indessen das Gefiihl, in einer zu
engen Haut zu stecken, nicht losgelassen hat, bis zu dem Moment, da
ihn der Anblick eines holdseligen Wesens zum ersten Male bewuB3t zum
jungen Manne macht: «Das ist nun endlich ... !» Da hat der Adam seine
«Hilfe » gefunden, «die zu ihm paBt». Und die Eltern aller Geschlech-
ter mégen dazu raten, mogen helfen, sollen sich dariiber aber ja nicht
argern, wenn alles, was sie in Haus und Hof fiir ihren Sohn bereitstell-

20. I Mo 2,35 Inder biblischen Erzihlung wird zwar nicht ausdrﬁcklich gesagf, daB3 die
Tiere einen miBgliickten Schopfungsversuch darstellten. Dennoch wird deutlich, daB die
Tiere eigentlich als Gefihrten fiir den Menschen hitten dienen sollen. Vollends aus dem doch
etwas desperat klingenden Satz «Fiir den Menschen aber fand sich keine Hilfe, die zu ihm ge-
paBt hitte » geht klar genug hervor, daB der voralttestamentliche Mythus im oben dargeleg-
ten Sinne erzihlt hat. Der Mythus mag urspriinglich berichtet haben, wie der Mensch, als die
Gottheit ihm ein Tier nach dem andern prisentierte, zu jedem von ihnen achselzuckend eine

Bemerkung gemacht habe, die dann als Name des betreffenden Tieres noch in der Nachwelt
und in der Gegenwart des Erzahlers weiterlebte. '



ALTTESTAMENTLICHE ANTHROPOGONIE 25

ten, ihn nicht mehr zu fesseln vermag. Sie erleiden mit all ihren Versu-
chen nur das Fiasko, das auch der Schopfer auf sich genommen hat,
nachdem er sich mit dem ganzen zoologischen Auswahlkatalog doch
alle liebe Miihe gegeben hatte. Lichelnd erzihlt es der Mythus und
ernst zugleich und schielt dabei schalkhaft zur Briutigamsmutter hin-
tiber: Schick dich drein, der Brei deiner Schwiegertochter ist nun ein-
mal besser — wie einstmals ja auch deiner besser gewesen ist! Schick
dich nicht nur drein, sondern sag ganz herzhaft ja dazu; denn wes sich
der Schopfer nicht verdrieBen lieB, sollte es dich verdrieBlich machen ?
Was sich am Hochzeitstag ereignet, ist mit allem, was ihm vorausgeht
und nachfolgt, Schopfungsordnung! « Darum pflegt der Mann Vater und
Mutter zu verlassen und seinem Weibe anzuhangen ; und sie werden ein
Fleisch. »

Der Mythus begriindet soziale Ordnung, beziehungsweise einen ord-
nungsgemiBen Vorgang, indem er dessen urzeitliche Setzung vorfiihrt.
Der AnschluB der Gegenwart an die Urzeit, die Heiligung des heutigen
Geschehens durch die Erinnerung an die Ursetzung, die Erfiillung des
heutigen Ereignisses mit seinem géttlichen Ursinn, das alles wird durch
die Rezitation des Mythus in der ihm entsprechenden Situationbezweckt.
Und so ist auch das «Darum », das noch bis in den alttestamentlichen
Text hinein erhalten geblieben ist, in der Ursituation des Mythus nicht
die Einleitung zu einer bloBen Erklirung, sondern es ist Be-griindung
dieses am Tage des Erzihlens, am Hochzeitstage sich ereignenden Ge-
schehens. Es ist Begriindung und Heiligung und Sinnerfiillung, weil es
den Erzihler und seinen Horerkreis, d. h. die ganze zur Hochzeitsfeier
versammelte Sippe, mit dem géttlichen Urwillen koordiniert, auf dem
diese Ordnung beruht. Indem der Mythus rezitiert wurde, hat nicht
allein der Brautigam seine Stellung als Ehemann, sondern auch das Mid-
chen die der Frau empfangen. | |

Noch lange nach Erl6schen der mythologischen Ursituation, als es in
Paldstina lingst kein heidnisch-magisches Hochzeitsritual mehr gab, als
der Mythus lingst zur alten Mir geworden, als kein polytheistischer



26 VICTOR MAAG

Name mehr genannt, sondern alles vom Gott Israels erzihlt wurde* —
auch da noch nimmt ein israelitischer Erzihler dieses Stiick auf. Er
durfte es wagen als religiéses Genie, das mit dem lieben Gott herzlich
sein, ja herzlich licheln konnte iiber einen Adam, der mit allen Tierlein
nicht zufriedenzustellen gewesen war. So hitte kein Dogmatiker be-
richtet. So konnte in Israel nur ein GroBer, seines Glaubens ganz Siche-
rer die ﬂberlieferung weitertragen. Jahwi, seinem Gotte, konnte kein
Abbruch geschehen, wenn von ihm in diesen poesieerfiillten Mythen-
bildern gesprochen wurde. Dieser hier fast harmlos erscheinende Jahwi
wiirde im weiteren Verlauf der Geschichtserzihlung sein Wesen als hei-
liges Planen schon deutlich genug offenbaren.

So sind in der israelitischen Welt die gemiitvollen mythischen Bilder
erhalten geblieben, wihrend die Mythen selbst in Vergessenheit sanken,
nachdem die ihnen entsprechenden magischen heidnischen Rituale von
der Jahwi-Religion auBBer Kurs gesetzt worden waren. Aus dem einsti-
gen Mythus eines vorisraelitischen Geburtsrituals**, dem Mythus eines
Hochzeitsrituals®}, dem Mythus der unstillbaren Sehnsucht der Men-
schen nach der ihnen verschlossenen Gotteswelt* wurden einzelne Etap-
pen einer zusammenhingenden Erzihlung. Und diese bildet ihrerseitsnur
den Anfang eines ganzen, fortlaufenden Geschichtswerkes, dasin chrono-

21. Wenn im Alten Testament auch nicht selten Personen begegnen, deren Namen mit
den kanaaniischen Gétternamen EI oder Ba‘al zusammengesetzt sind (vgl. El-jaqim, Merib-
ba’al u.i.), so ist dies doch nicht dahin zu verstehen, als hitten sich die betreffenden Namens-
triger oder ihre Eltern zum kanaaniischen Polytheismus bekannt. Das Vorkommen dieser
Namen in Israel ist vielmehr eine Folge der Angleichung Jahwis an die wichtigsten kanaa-
niischen Gottheiten. Man sagte jedenfalls — gerade in solchen Namen — oft El oder Ba‘al und
meinte Jahwd, den Gott Israels, wie andererseits auch eine Ortlichkeit mit Namen Beth-el
(Elshausen) als Jahwéheiligtum in hohen Ehren stand. Vgl. Anm. 10.

22. D.h. dem kanaaniischen Mythus, der hinter I Mo 2, g ;5 gestanden hat.

23. D.h. dem kanaaniischen Mythus, der hinter I Mo 2,g ,, gestanden hat.

24. D.h. dem kanaaniischen Mythus, der das Material zu I Mo 3 geliefert hat. Wenn in
Anm. 22-24 und ebenso im Haupttext, oben, von kanaaniischen Mythen gesprochen wird, so
soll damit nicht behauptet werden, daB die betreffende Mythologie vollumfinglich im kana-
andischen Volkskorper autochthon gewesen sei. Sie mag ihrerseits z. T. aus dem sumerisch-

babylonischen Kulturkreis stammen und den Israeliten durch die kanaaniische Bevilkerung
Palistinas vermittelt worden sein.



ALTTESTAMENTLICHE ANTHROPOGONIE 27

logischer Aufreihung Episode auf Episode folgen 1aBt. Diese Stellung der
Paradieserzihlung als Kopf einer Geschichtsdarstellung verrit deutlich
die neue Funktion, der all die Erzihlungselemente aus einstiger Mythen-
welt dienstbar gemacht worden sind : Die ganze Paradiesgeschichte hat
keinerlei Beziehung zu kultischer Magie, sondern will lediglich den Ein-
satzpunkt der von Jahwi gefiihrten und iiberwachten Frithgeschichte
der Menschheit bezeichnen, einer Geschichte, die dieses Werk ihrer-
seits in die Bildung, Erwihlung und Fiihrung Israels einmiinden laBt.

Wenn solcherweise der israelitische Schreiber, dessen Wirken in
den Anfang des ersten vorchristlichen Jahrtausends gefallen sein diirfte™,
der Darstellung der Geschichte seines Volkes eine aus Mythentriim-
mern zusammengefiigte « Urgeschichte der Menschheit» vorangestellt
hat, so tat er damit nichts anderes, als was nach ihm weitere antike Hi-
storiographen ebenfalls getan haben. Berosus, Manetho, Herodot, Li-
vius, sie haben, jeder nach seiner Weise, ihre historischen Werke mit
~ der Vorfiihrung der ihnen noch bekannten mythologischen Miren und
Legenden eréffnet. Der Unterschied zwischen diesen auBerbiblischen
Historikern und ihrem israelitischen Vorginger besteht nur darin, da3
jene haben Mythologien iibernehmen konnen, die der religiésen Her-
kunft ihrer eigenen Vélker gemiB gewesen sind, wihrend Israel die ihm
im kanaanidischen Lebenskreis begegnenden alt-mythologischen Stoffe
der Grundsubstanz der ganz anders gearteten jahwistischen Religiositit
hat gefiigig machen miissen.

Allen Fillen aber, in denen Mythologie im Sinne der prima historia,
im Sinne des bloB chronologisch zu verstehenden Anfangs einer als Ge-
schichte empfundenen Ereigniskette, erzahlt wird, ist eines gemeinsam :
Vorbedingung fiir eine solche Einbeziehung der mythologischen Tradi-
tionen in die Historiographie ist die Tatsache, dal} der Mythus als magi-
scher, kultisch gebundener, nur in der rituellen Situation zulissiger™

25. Zur zeitlichen Ansetzung des sog. Jahwisten vgl. die in Anm. 12 genannte Literatur:
WEISER, S.82f.; SELLIN-RosT, S. 51f.; KunL, S.80; Lobs, S. 180f.
26. Zu dieser Ursituation des Mythus siche PErTAzZONI, «Die Wahrheit des Mythos »,



28 , VICTOR MAAG

bereits nicht mehr existiert. Was der Historiograph zu bieten hat, ist
eben schon nicht mehr im eigentlichen Sinne Mythus, sondern es ist
alte Mar, wie sie nach Absterben der mythologischen Situation iibrig-
bleibt.

Im folgenden soll die zweite der beiden alttestamentlichen Haupt-
stellen iiber die Erschaffung der Menschen besprochen werden. Es han-
delt sich um I Mose 136-28: «Da sprach Gott: Wir wollen Menschen
machen nach unserm Bilde, uns dhnlich, daB sie herrschen iiber die Fi-
sche im Meere, iiber die Vogel am Himmel, iiber das Vieh und alles
Wild des Feldes und iiber alles Kriechende, das sich auf Erden regt. Da
schuf Gott die Menschen nach seinem Bilde, nach dem Bilde Gottes
schuf er sie ; ménnlich und weiblich schuf er sie. Dann segnete sie Gott,
indem er zu ihnen sagte: Seid fruchtbar und mehret-euch und erfiillet
die Erde und machet sie euch untertan und beherrschet die Fische im
Meere, die Vogel am Himmel, das Vieh und alle Tiere, die sich auf Er-
den regen.» ' Co

Zunichst sind einige Bemerkungen zum sprachlichen und sachlichen
Verstiandnis des Textstiickes vonnoten?’. Schon das erste Wort, das Gott
zur Einleitung der Menschenschépfung spricht, ist auffallend : «Wir wol-
len Menschen machen, nach unserem Bilde, uns dhnlich.» Die altkirch-
liche und noch die klassische rémisch-katholische Auslegung sehen in
der Mehrzahlform der Selbstbezeichnung Gottes einen Hinweis auf die
Trinitit. Allein, daB ein solcher in I Mo 1,4 hineingeheimniBt worden
sei, ist schon darum mehr als unwahrscheinlich, weil das Alte Testa-
ment als ganzes und die literarische Schicht von I Mo 1 im besonderen
den dreieinigen Gott der christlichen Dogmatik nicht von ferne kennen.
Da sich die Wissenschaft daher nach einer anderen Erklirung fiir das
«Wir » umsehen muflte, dachte man an einen Majestitsplural. Die he-

Paideuma 1V, 1950, S. 1 ff. ; vom gleichen Autor: Essays on'the History of Religions (Studies in the
History of Religions, Supplements to Numen, Bd.I), 1954, S. 11 ff.

27. Einen exegetischen Kommentar zu bieten, ist freilich nicht die Aufgabe der folgenden
Feststellungen. Sie wollen lediglich das fiir den Sachzusammenhang der vorliegenden Unter-
suchung Unentbehrliche anmerken. :



ALTTESTAMENTLICHE ANTHROPOGONIE 29

briische Philologie widerrit aber diesem Deutungsversuch. Ludwig
Kohler® sieht in dem «Wir» eine rein stilistische Umgehung des Ich,
Erscheinungen vergleichlich, wie sie in unserem Dialekt auftreten. So
in der hiufigen Wendung «mer wind luege» (= «wir wollen sehen »
im Sinne von «ich werde bei spiterer Gelegenheit entscheiden »). Aber
gibt es zu diesem singularischen Plural im Alten Testament Parallelen ?
Oder hat Gunkel ¥ recht, wenn er daran denkt, da} hier die dem Juden
und Isracliten vertraute Vorstellung nachklingt, nach welcher Gott
schon von Uranfang an einen Hofstaat von gottlichen Machten um sich
gehabt hitte. Die Annahme ist bestechend, vor allem, wenn man sich
Bilder vergegenwirtigt, wie sie in der Erzihlung von Micha ben Jimla%°,
im Psalmbuch?' und in Hiob3* begegnen ; sie wird jedoch dadurch sehr
erschwert, daB die literarische Schicht, zu der I Mo 1 gehort, von der
Vorstellung des gottlichen Hofstaates sonst nirgends Gebrauch macht.
Die Frage ist nicht mit Sicherheit zu entscheiden ; denn auch die schein-
bar am nichsten liegende Deutung, nach . welcher hier ein Rest poly-
theistischer Redeweise aus altpolytheistischer mythologischer Vorlage
zu sehen wire, hat ihre Schwierigkeiten. Der Autor von I Mo 1 pflegt
jedes von ihm verwendete Wort hinsichtlich seiner theologischen Be-
deutung abzuwidgen. Hat er eine polytheistische Formulierung unbese-
hen iibernommen? -

Was heiB3t es, um ein weiteres Element des Textes auf seinen Sinnge-
halt hin zu priifen, wenn Gott sagt, er wolle die Menschen machen «nach
unserem Bilde, uns dhnlich » ? Ludwig Kohler verdanken wir eine sehr sorg-
filtige Untersuchung dieser Ausdriicke . Kohlers Ergebnis 1aBt sich wie
folgt zusammenfassen: Die Menschen sind nachihrer leiblichen und
geistigen Seite Ebenbilder der ebenfalls menschengestaltig vorgestellten
Gottheit. Mit dem nachgestellten «uns dhnlich » wird aber deutlich der
bei aller Ebenbildlichkeit doch bestehende wesensmiBige Unterschied

28, KoEeHLER, «Die Grundstelle der Imago-Dei-Lehre », Theol. Zeitschrift 4, 1948, S.21.
29. GUNKEL, Genesis iibersetzt und erkldrt, 5. Aufl, 1922, S.111.
jo. I Kénige 22,54, 31. Z.B. Ps.7g,82,. 32.Hi.1g. 33.A.2.0,,S.16ff.



30 VICTOR MAAG

zwischen dem allmichtigen, allweisen, allgiitigen Schopfer und seinen
ja eben doch in Unvollkommenheit und Unzulanglichkeit und Endlich-
keit befangenen Geschopfen wahrgenommen. So sagen die beiden Aus-
driicke «nach unserem Bilde » und «uns dhnlich» zusammen, daf} die
Menschen gottahnlich, aber nicht Gott wesensgleich seien.

Soeben wurde festgestellt, die Menschen seien solcherweise geschaffen
worden. Der Text lit den Schépfer sagen: «Wir wollen ha’adam ma-
chen». Das heillt: «Wir wollen die Menschen machen.» ’adam ist das-
selbe Wort, das in der Paradieserzahlung als Eigenname des ersten Man-
nes begegnet ist. Hier kann es jedoch nicht als Eigenname verstanden
werden ; denn, wie der Fortgang des Textes sogleich zeigt, wird ja nicht
nur ein Mann geschaffen, dem dieser Name zukommen kénnte, sondern
minnliche und weibliche Menschen. Es ist hier auch nicht, wie dies
hﬁuﬁg angenommen wird, vonder Erschaffung eines Ur-Paares die Rede.
So haben es sich zwar die Ausleger bis in unsere Tage hinein vorzustel-
len beliebt. BewuB3t oder unbewuf3t lieBen sie sich dabei von der An-
schauung leiten, wie sie von der Paradiesgeschichte vorgetragen wird.
Adam und Eva sind das Urpaar, von dem nach der Auffassung der Para-
dieserzihlung alle Menschen herstammen. Und die Menschheit ist nach
dieser Sicht eine einzige Groffamilie mit gemeinsamen Ureltern. IMo 1
dagegen arbeitet nicht mit dieser Vorstellung. DaB sie hier fehl am
Platze wire, geht schon aus folgender Beobachtung hervor: Gott a3t
auf der ganzen Erde auf einmal Gras und Kraut und Biume sprossen
(I Mo 1,4,:2). Die Vegetation geht somit nicht auf eine Urpflanze oder
eine Anzahl von Urpflanzen zuriick, sondern ist als ganze geschaffen.
Gott laBt die Wassertiere als ganzes Gewimmel und die Vgel als gan-
zes Geflatter ins Dasein treten. Ebenso die Vierbeiner nach ihren Arten
und alles, was sich auf Erden regt, als ganzes Gegramsel. Es liegt auf der
Hand, daBl im Zuge dieser Vorstellung auch die Menschheit als ganze
gens humana erschaffen gedacht ist. Diese zweigeschlechtige Mensch-
heit erhilt, genau wie die Tierwelt, die Anweisung, sich zu paaren und
zu mehren.,



ALTTESTAMENTLICHE ANTHROPOGONIE 31

Den wenigen Hinweisen auf das Realverstindnis des Stiickes soll nun
ein Versuch folgen, sein Verhiltnis zur altorientalischen Mythologie zu
bestimmen. Wie das ganze erste Kapitel der Bibel uniiberhérbare An-
klinge an babylonische Mythen, vor allem an enuma elisch aufweist, so
scheint auch der Passus iiber die Menschenschépfung mit der babyloni-
schen Vorstellungswelt in Verbindung zu stehen. Schon die Stellung der
Anthropogonie innerhalb des ganzen Weltschopfungsvorganges ist bei-
denorts auffallend gleich. In enuma elisch wie im ersten Kapitel der Bibel
bildet die Erschaffung der Menschen die zweitletzte Tat des Weltschop-
fers, dessen ganzes Werk auch I Mo 1 nicht, wie immer erklart wird, in
der Menschenschopfung, sondern in der Einsetzung des Sabbaths gip-
felt. Sabbath ist Kult-Zeit. Mit ihrer Setzung schlieBt I Mo 1 die Reihe
der Schopfungstaten ab. In enuma elisch folgt der Erschaffung der Men-
schen als letztes Schopfungswerk zwar nicht die Bestimmung der
gottesdienstlichen Zeit, dafiir aber die Herrichtung des gottesdienst-
lichen Ortes. Die Gotter nimlich bauen, nachdem die Menschen ge-
bildet worden sind, das heilige Babel mit seinen Tempeln und seinem
Stufenturm. Sie errichten somit die Kultstadt, in der die Menschen
den Dienst der Gétter, zu dem sie ja erschaffen worden sind3¢, ver-
richten sollen. Mit der Errichtung der Kultstitte schlieBt die Schép-
fung ab. ‘

Beide Weltschopfungstexte, der babylonische und der biblische von
I Mo 1, weisen gleicherweise eine Zisur auf, die zwischen den der Men-
schenschopfung vorangehenden Werken und dieser selbst liegt. Durch
diese Zasur wird gleichsam ein neuer Einsatz der kosmogonischen Kraft
fiir die Erschaffung der Menschen angedeutet und diesem Ereignis ein
besonderes Gewicht im Rahmen des ganzen Schopfungsvorganges zuge-
schrieben. Was die Zisur bedeutet, erhellt in enuma elisch ganz eindeu-
tig: Nachdem der Kosmos als der gemeinsame Wohnraum der Goétter
und Menschen hergerichtet ist, beginnen mit der Menschenschopfung
die internen Vorkehrungen fiir die Wohlfahrt der Gétter. Im Alten Te-

34. Vgl. AS 1954, S.89ff.



32 'VICTOR MAAG

stament dagegen ist die Funktion der Zasur mindestens nicht ohne wei-
teres durchsichtig. Interessanterweise aber wird die Zasur in beiden
Texten durch dasselbe Stilmittel markiert: die Gottheit redet iiber ihr
Vorhaben, ehe sie es ausfiihrt. In enuma elisch verkiindet Marduk feier-
lich der Runde seiner Mitgotter :

Blut will ich binden, Gebein entstehen lassen.

Aufstellen will ich Lullu: Mensch sei sein Name ...

Thm sollen die Dienste der Gotter auferlegt werden ;
sie aber sollen ihren Frieden haben (Tf. 6,).

I Mo 1,6 sagt der Gott des Alten Testamentes:

Wir wollen Menschen machen, nach unserem Bilde,

uns zhnlich ...

Ein Zug des alttestamentlichen Textes hat freilich keine Entsprechung
in enuma elisch. Es ist das Wort von der Gottebenbildlichkeit des Men-
schen. Und doch, wer wiirde bei Kenntnis der andern sumerisch-baby-
lonischen anthropogonischen Mythen3 nicht auch hier an eine Bezie-
hung des Alten Testaments zur babylonischen Welt denken? Man hat
zwar den babylonischen EinfluB auf das erste Kapitel des Alten Testa-
ments immer wieder sehr ernstlich in Frage gestellt. Das ist begreiflich ;.
denn zwischen I Mo 1 und den babylonischen Mythen liegen all jene
Abgriinde, durch die babyloni_scher Polytheismus und jiidischer Mono-
theismus getrennt sind. Und damit hangen eine ganze Reihe sehr be-
trichtlicher Differenzenzwischen israelitischer und babylonischer Weise
zusammen, in der von Welt- und Menschenschopfung die Rede ist. Wer
diese Differenzen ins Auge fat, mag leicht zur Annahme geneigt sein,
das Alte Testament konne nicht als von Babylon abhingig betrachtet
werden. Dieses Urteil ist richtig, und es ist falsch, Richtig wire es,
wenn damit gesagt sein sollte, der israelitisch-jlidische Geist, der aus
I Mo 1 spreche, sei eine selbstandige religiose GroBe und nicht als
bloBer Abglanz von babylonischen geistigen Herrlichkeiten zu verste-

35. Vgl. AS 1954, S. 94 fF.



ALTTESTAMENTLICHE ANTHROPOGONIE 33

hen. Falsch hingegen ist der Satz, wenn er, was meist der Fall ist, be-
deuten soll, die Bibel stehe mit ihrem ersten Kapitel unter keinerlei ba-
bylonischem Einflu83.

Wie soll iiberhaupt die Frage des Verhiltnisses zwischen Babel und
I Mo 1 entschieden werden, wenn die einen Gelehrten sich darauf be-
schranken, das ganze Gewicht ihrer Beobachtungen den Ubereinstim-
mungen zu gewihren und auf sie hinweisend die Abhingigkeit des alt-
testamentlichen Kapitels von Babel zu statuieren, wihrend die andere
Hilfte der Forscher sich die Sammlung und Besprechung der Abwei-
chungen angelegen sein laBt, um damit die Unabhéingigkejt des alttesta-
mentlichen Textes von der Mythologie Babels darzutun ? Heidel kommt
angesichts dieser Sachlage zu dem etwas resignierten SchluB}, die Frage
konne gegenwirtig wohl {iberhaupt nicht entschieden werden3%, Die
Entscheidung diirfte aber, entgegen Heidels Meinung, mdoglich sein;
nur miite die Methode der Abklirung {iber eine bloBe Registrierung
literarischer Parallelen und Konvergenzen hinaus erweitert werden.
Man sollte, um einen Schritt weiterzukommen, nur einmal die folgen-
den Fragen stellen: Lassen sich alle Anschauungselemente und Bezeich-
nungen in I Mo 1 allein von der kulturellen und religiésen Welt der is-
raelitisch-jidischen Jahwi-Religion aus hinlinglich verstehen? Finden
solcherweise vor allem auch all jene Textelemente ihre volle Erklirung,
die sich so merkwiirdig stark mit der babylonischen Welt zu beriihren
scheinen ? Und umgekehrt: Lassen sich, vorausgesetzt, das Alte Testa-
ment benutze babylonisches Anschauungsmaterial, die alttestamentli-
chen Abweichungen von diesem einleuchtend erkliren ? Wer diese Fra-
gen auf das ganze erste Kapitel des ersten Mosebuches anwendet, wird
sehr bald erfahren, daBl er die beiden ersten Fragen ebenso eindeutig
verneinen mul}, wie er die dritte bejahen kann¥.

36. HEDEL, The Babylonian Genesis, 2. Aufl., 1951, S. 139 : «Ibelieve that the whole question
must still be left open.» (Von mir ausgezeichnet.)

37. Eine Durchfiihrung der zu dieser Einsicht fiihrenden Untersuchung kann sich freilich
nicht allein auf die anthropogonischen Aussagen in I Mo 1 stiitzen, sondern muB sich auf das
ganze Kapitel erstrecken, was den Rahmen dieses Aufsatzes sprengen wiirde. Die wenigen

3



34 VICTOR MAAG

I Mo 1 hat tatsdchlich babylonischen mythologischen Stoff benutzt.
Wie es ihn verarbeitet hat, das freilich lohnt sich, zu beobachten. Und
dariiber vermag auch der schmale Textausschnitt interessante Auf-
schliisse zu geben, der im Rahmen dieser Erorterungen iiber die Men-
schenschopfung zur Besprechung steht.

Wendet sich damit unsere Untersuchung wiederum den Versen zu,
die von der gottebenbildlichen Erschaffung der Menschen sprechen, so
mag zunichst die Frage gestreift werden, was es mit der Gottebenbild-
lichkeit im Alten Testament fiir eine Bewandtnis habe. Da3 der Mensch
als Gott dhnliches Wesen erschaffen worden ist, bedeutet-jedenfalls,
daB er mit seinem Schopfer in Beziehung zu stehen fihig sein soll .
Aber ebenso gewil} ist, daBl Inhalt und Bild einander nicht notwendig
gegenseitig bedingen. Israel hat seit den Anfingen seiner Existenz und
seiner Religion gewuBlt, daB3 die Menschen mit Gott in gegenseitiger
Verbindung stehen. Die Verstindigungsméoglichkeit war von jeher da-
durch statuiert, da3 man sich Gott als den Menschen anredend, ihm sei-
nen Willen mitteilend vorstellte. Die ganze Bibel lebt von der Voraus-
setzung, daBB Gott mit den Menschen in ausgezeichneter Weise umge-
hen und handeln kénne, weil die Menschen ihrerseits Gottes Anrede
und Willenskundgebung zu verstehen vermégen. Aber das Alte Testa-
ment braucht sonst fiir diesen Sachverhalt nie das Symbol der Gotteben-
bildlichkeit. Erst I Mo 1, in der spitesten Schicht der Mosebiicher, erst
in der Zeit nach dem babylonischen Exil erscheint dieses Symbol in der
Bibel. Es ist ein ihr bis dahin fremdes Symbol von aulen in die alttesta-
mentliche Anschauungswelt hineingekommen, nicht aber fiir sie grund-
legend.

Was Gott dazu veranlaB3t, sich selbst zhnliche Wesen zu schaffen, das
spricht I Mo 1 iibrigens selber nicht aus. Zwar erhalten die Menschen
den Befehl, iiber alle tierische Kreatur zu herrschen. Aber soll das nach

Andeutungen auf diesen Sachverhalt, die im folgenden gegeben werden sollen, mégen immer-
hin zeigen, in welcher Weise die Frage behandelt werden kann,
38. Dies wenigstens ist, wie AS 1954, S. 97 festgestellt wurde, der Ursinn des Symbols.



ALTTESTAMENTLICHE ANTHROPOGONIE 35

der Meinung der Stelle als des Menschen eigentlicher Schépfungszweck
verstanden werden? Oder ist I Mo 1 der Auffassung, die Natur hitte
eine solche menschliche Beherrschung nétig ? Wer die Fragen nur stellt,
wird schon inne, daf} er mit ihrer Bejahung etwas ins Alte Testament
hineinlise, was dieses nicht hat sagen wollen. Wozu aber ist die Mensch-
heit geschaffen ? Fiir den Kultus? Wohl folgt der Menschenschépfung
die Begriindung des Sabbaths, wie ihr in enuma elisch die Inauguration
des Kultus folgt. Nach babylonischem Verstindnis ist das véllig eindeu-
tig. Da ist der Mensch um der Gotter willen erschaffen worden. Alle
babylohischen anthropogonischen Mythen wissen das, sosehr sie im
librigen voneinander abweichen mégen. In I Mo 1 aber, sind da die
Menschen um des Sabbaths willen oder um der Verbesserung der Le-
bensmoglichkeiten des Schopfers willen ins Dasein getreten ? Die Frage
ist dem ganzen alttestamentlichen Denken und Empfinden so inadidquat,
daBl man sie kaum auszusprechen wagt. Das Alte Testament weil} zwar
von Leistungen, die die Menschen Gott darbringen kénnen ; nichts aber
weil} es von einer Gottheit, die solcher Leistungen bediirftig wire.
Wihrend in der babylonischen Mythologie der Mensch eine ganz ein-
deutige und einleuchtende Funktion iibt, und wihrend im Zusammen-
hang mit ihr seine Wesensverwandtschaft mit den G6ttern ein zwingen-
des Erfordernis darstellt, folgt im Alten Testament keine der betreffen-
den RuBerungen notwendig aus der andern. Die Intention der Men-
schenschopfung bleibt im Alten Testament ein Geheimnis. Gott schafft,
weil es ihm gefillt; nicht weil er des einen oder andern seiner Ge-
schopfe bediirfte. Die Menschen sind einfach da, weil es Gott aus uner-
griindlichen Motiven beliebte, sie erstehen zu lassen. Und auf Grund
eines ebenso unerklirlichen Gutdiinkens des Schopfers ist der Mensch
so, wie er ist, das Abbild der Gottheit.

Hilt man dieser Schopfungssituation diejenige des altmesopotami-
schen Geburtsmythus gegeniiber®, so wird der Unterschied ganz deut-
lich: Alles, was zur kultisch-magischen Aura des archaischen Mythus

39. AS 1954, S.87fF.



36 VICTOR MAAG

gehort, ist in I Mo 1 abgestreift. Nichts ist mehr spiirbar von einer gotter-
versorgenden, geschweige denn von einer kosmostatischen Funktion der
Menschheit. Diese existiert nicht kraft einer gottlichen Notwendigkeit.
Die Menschen kénnten unerschaffen geblieben sein, sie kénnten auch
morgen aussterben oder sonstwie von der Bildfliche verschwinden, we-
der Gott noch seine Welt kimen dadurch in Verlegenheit.

Wer all die vergleichenden Beobachtungen zusammennimmt, wird
sich der Einsicht nicht entziehen konnen, daB die anthropogonische
Aussage von I Mo 1 zwar fiir ihre duBere Erscheinung Urmaterialien aus
dem Vorstellungsgut der babylonischen Mythologie verwendet, daB sie
aber den Sinnzusammenhang, der diese Elemente im 6stlichen Mythus
miteinander verbindet, nicht iibernommen hat. Sie hat etwas vom Leib
der Gstlichen Mythologie angenommen, nicht aber deren Seele.

Wenn aber sowohl die Gottesvorstellung als auch das Welt- und Men-
schenverstindnis des Alten Testamentes so grundlegend von dem der
babylonischen Mythologie verschieden sind, warum rezipiert denn die
biblische Schopfungserzihlung so vieles von den babylonischen Mythen-
motiven ? Warum spricht der theologisch sonst sehr bedachte Verfasser
von I Mo 1 vom Ebenbild und der Ahnlichkeit Gottes und nimmt damit
in Kauf, daB3 diese Ausdriicke beim Horer die Vorstellung von einer
menschenihnlichen, leiblichen Gestalt der Gottheit evozieren ? Warum
das, wo der gleiche Autor sonst eine mdglichst sublime Gottesvorstel-
lung zu pflegen bemiiht ist ?

Die Antwort auf diese Fragen ist wohl nur aus den religiésen Ver-
hiltnissen der Zeit zu gewinnen, in der I Mo 1 seine Form erhalten hat.
Es war die Zeit der schwersten und entscheidendsten Auseinanderset-
zung der israelitischen Religiositit mit dem babylonischen Wesen. Nach-
dem Juda sein Dasein jahrhundertelang in politischer Abhangigkeit vom
Osten — erst von Assur, dann von Babel — gefristet hatte, war in den
ersten Jahrzehnten des sechsten vorchristlichen Jahrhunderts das Baby-
lonische Exil Tatsache geworden. Jedem einzelnen von den nach Baby-
lonien deportierten Juddern stellte sich die Entscheidungsfrage, ob er



ALTTESTAMENTLICHE ANTHROPOGONIE 37

sich dem religiésen Geist seiner neuen Umgebung angleichen, oder ob
er auch als ein territorial Entwurzelter an seiner angestammten Reli-
gion, der Verehrung Jahwis festhalten wollte. Die Konstituierung einer
jiidischen Religionsgemeinde auf babylonischem Boden stand und fiel
mit der Abwehr gegen den babylonischen KultureinfluB, gegen alles,
was babylonisches Denken, Fiihlen und Treiben ausmachte. Und fragt
man sich, welche GréBe in der religiosen Welt Babyloniens den aus sei-
ner Heimat gerissenen Judder am tiefsten beeindruckt haben mége, so
wird man mit der Annahme kaum fehlgehen, es seien die babylonischen
Kultfeiern, vor allem das grandiose, mit groBem Pomp, mit tiefstem
Ernst und ergreifendster Feierlichkeit begangene Neujahrs-Friihjahrsfest
gewesen. Zu seinen Kernstiicken gehorte gerade auch die Rezitation
des auf sieben Tafeln iiberlieferten Schépfungsmythus enuma elisch, des-
sen Hohepunkt die Errichtung der heiligen Tempelstadt fiir den Kult
Marduks und Ischtars bildete. Diesen Siebentafel-Mythus scheint die ba-
bylonische Synagoge als Exponenten des heidnischen Denkens aufgegrif-
fen zu haben, das sie ablehnte. Sie tat es, indem sie aus einer Anzahl
mythologischer Elemente der babylonischen Kosmogonie und aus eige-
ner jiidisch-theologischer Anschauung eine auf den israelitisch-jiidischen
Glauben abgestimmte Darstellung der Siebentage-Schopfung vorlegte
und diese in der uranfinglichen Begriindung des jiidischen Sabbaths zur
Vollendung gelangen lieB. Was irgend an kosmogonischen Vorstellun-
gen der Babylonier dem jiidischen Denken annehmbar war, wurde offen-
bar ganz bewuf3t iibernommen, was der monotheistischen Frémmigkeit
widersprach, ebenso konsequent iibergangen und das Ganze mit den der
Jahwi-Religion ureigensten Anschauungen durchsetzt.

Es wire nicht schwer, zu zeigen, wie die Darlegungen von I Mo 1
Schritt fiir Schritt babylonisches Material benutzen, um babylonisches
Wesen zu bekimpfen. Dies geschieht nicht bloB in der bereits erwihn-
ten Hinausfiihrung der ganzen vorgefiihrten Ereignisfolge auf einen ganz
und gar jiidisch-kultischen Hohepunkt; die Ablehnung babylonischer
Grundanschauungen macht sich vielmehr in jedem einzelnen Textab-



38 VICTOR MAAG

schnitt von I Mo 1 bemerkbar. Nirgends erfolgt sie zwar in der Form
offener Polemik oder ausdriicklicher Bestreitung. Das Kapitel enthilt
ja keine einzige formale Negierung anderer Auffassungen. Aber die po-
sitiven Aussagen, die es macht, sind so konsequent jahwistischen Gei-
stes, da3 das Babylonische darunter einfach zum Ersticken verurteilt ist.
I Mo 1 sagt von ganzer Seele Nein zur babylonischen Mythologie. Und
dieses Nein ist um so wirksamer, als es nirgends direkt ausgesprochen
wird, sich vielmehr fiir seine Zwecke ganz harmlos babylonischer For-
men bedient.

Einige Hinweise mogen zur Erhellung dieses Tatbestandes geniigen :
Die babylonische Thiamat, das Chaoswasser-Ungeheuer von enuma elisch,
wird unter dem Namen Thehom als die vor der Schopfung gewesene Ur-
flut ins Alte Testament eingefiihrt*, Wihrend aber der babylonische
Marduk das unbindige Chaoswesen mit groBtem Krifteaufwand in hei-
Bem Ringen besiegen muB, spricht der Gott von I Mo 1 ein Wort; da
entsteht eine Scheidewand im Urweltwasser, und dieses teilt sich. Und
Gott spricht ein zweites Wort; da sammelt sich die untere Hilfte der
Wasser an einen Ort, so dal3 die Erde zum Vorschein kommt**,

Ein anderes Beispiel : Marduk weist den astralen GroBen als seinen
gottlichen Untergebenen ihre Orter und ihre Funktionen im Kosmos
an, wodurch unter anderem die Zeitrechnung begriindet wird. Der
Gott des Alten Testaments tut scheinbar Ahnliches. Auch er gibt den
Gestirnen Ort und Funktion und stiftet damit die Maglichkeit der zeit-
lichen Orientierung. Aber diese Gestirne sind keine Mitgétter ; sie sind
vielmehr auf ihren Zweck hin von Gott grad eben erst erschaffen wor-
den, und zwar nicht als beseelte Wesen oder personliche Willenspoten-
zen, sondern als Laternen fiir Tag und Nacht und als am Firmament
leuchtendes Chronometer und Kalendarium#*. So geht I Mo 1 auch in

40. I Mo 1,: «Die Erde aber war wiist und 6de, und Finsternis lag auf der Th*hom, und
der Geist Gottes schwebte iiber den Wassern.»

41. I Mo 15_,.

42. I Mo T14-18+



ALTTESTAMENTLICHE ANTHROPOGONIE 39

diesem Punkt ein Stiick weit enuma elisch parallel — und weiBl doch nichts
von verehrungswiirdigen Wesen am Himmel, deren Konstellation durch
Liebe, HaB oder besondere Gruppierung von Interessen und Kriften zu-
stande kime und solcherweise als Quelle schicksalbegriindender Influenz
astrologischen Griibeleien zuginglich wire. Statt all dem ein von Gott
eingerichtetes Welt-Uhrwerk !

Auch die Art und Weise, wie I Mo 1,,, 3, 208 von der Erschaffung
der Vegetation und des animalischen Lebens redet, gibt sich auf den er-
sten Blick als ganz arglose Beschreibung, sine ira et studio. Aber was
steckt doch an Ablehnung in diesen Versen! Der Passus rechnet mit
dem Zentralanliegen des babylonischen Kulttreibens ab, das ja auf Schritt
und Tritt die magische Steigerung der Lebenskrifte und die Ingangbrin-
gung der Fruchtbarkeit von Pflanzen, Tieren und Menschen verfolgt.
All dem gegenﬁber, was in Tammuzbeweinung, Tammuzauferstehung,
Tammuzhochzeit und Neujahrsfest-Ritual im Vordergrund des Interes-
ses steht, erklart der biblische Text: Gott hat einmal alles Kraut und
alle Biume so geschaffen, daB jedes «seinen Samen bei sich hat». Die
Vegetation erneuert sich ohne menschliches Zutun, ohne magische Mit-
hilfe, auf Grund der urzeitlichen Ablage, mit der Gott die Pflanzen ver-
sehen hat. Die Pflanzenwelt erneuert sich automatisch. Und Gott hat
einmal allen Tieren und Menschen, die er ja eigens dafiir zweigeschlech-
tig schuf, den Befehl erteilt: «Seid fruchtbar und mehret euch!» Was
bedarf es da des orgiastischen Fruchtbarkeitskultes? Wozu ein hieros
gamos? Wozu die heilige Prostitution und das ganze Tempeldirnentum
- an allen Heiligtiimern ? So bestrickend die religiésen Formen Babels in
mancher Hinsicht sein mochten, so beklemmend wirkte die ihnen zu-
grunde liegende Weltanschauung; denn diese lieB eine unselige Unge-
wiBheit iiber dem Naturablauf lasten. Hier setzt I Mo 1 mit seinen
KuBerungen tiber die Erschaffung der Lebewesen ein. Welche Befrei-
ung, wenn sich der Mensch darauf verlassen konnte, da3 die Natur ohne
sein Zutun Jahr fiir Jahr dem Urbefehl Gottes gehorchte! Welche Er-
leichterung, wenn sie nicht auf des Menschen geschickte oder auch ein-



40 VICTOR MAAG

mal technisch milratene magische Ingangsetzung angewiesen war! Wer
da als Judder in Gefahr stand, dem babylonischen Einflul zu verfallen,
der konnte, wenn immer er noch einen Rest israelitischen Erbes in
seiner Seele trug, anhand dieses jiidischen Schopfungskapitals von aller
Naturmagie Babels zum Gotte Israels und zur niichternen Ruhe seiner
Anbetung heimfinden.

Und viele scheinen im Exil zuriickgefiihrt worden zu sein; denn die-
ses Kapital ist dem Judentum, obgleich dieses die Paradieserzahlung seit
Jahrhunderten besessen hatte, so lieb geworden, daB es darauf nicht
mehr verzichten wollte.

Vollig deutlich wird die Haltung von I Mo 1 gegeniiber der babyloni-
schen religiésen Welt auch da, wo es sich um die Frage der Ethik han-
delt. Der biblische Autor macht gegen die in enuma elisch vertretene
Auffassung von der Verantwortlichkeit fiir die Siinde* dadurch Front,
daB er enuma elisch eine ebenfalls aus babylonischem Boden bezogene
Anschauung entgegenstellt. Enuma elisch 1aBt ja im Menschen das auf-
rithrerische Blut des Kingu pulsieren. Demgegeniiber greift I Mo 1 auf
ein ebenso altes und ebenso ehrwiirdiges mythologisches Element aus
dem Zweistromland zuriick : Der Mensch ist nach dem Bilde der Gott-
heit geschaffen. Von einer uranfanglichen Belastung der Menschen durch
die bei der Schopfung erfolgte Beigabe widergottlicher Substanz ist ja
auch in einem Teil der babylonischen Geburtsmythen nicht die Rede*.
Sie begniigen sich mit der Feststellung der Gottebenbildlichkeit und
damit eben der Fihigkeit zum Umgang mit den Goéttern. Indem der
Text von I Mo 1,¢#. diesen anthropogonischen Zug in die israelitisch-
jiidische Vorstellungswelt einfiihrt, dringt er das in enuma elisch vertre-
tene Menschenverstindnis zuriick und hindert es daran, seinerseits im
jildischen Denken Boden zu fassen. So wird der in religioser Gefahr
stehende Jude vom Babylonischen durch Babylonisches geheilt oder be-
wahrt. Similia similibus curantur. Die Sicherung des Erfolges, der dem

43. AS 1954, S.105f.
44. Vgl. die betreffenden Formen babylonischer Mythologie AS 1954, 94 ff.



ALTTESTAMENTLICHE ANTHROPOGONIE 41

biblischen Autor gerade auf dem Gebiete des Menschenverstandnisses
besonders am Herzen gelegen haben muB, hat jedenfalls den Erzihler
dazu bewogen, diesen immerhin nicht ganz leicht wiegenden Babylo-
nismus in Kauf zu nehmen. So erklirt sich, warum er seine Darlegung
mit dem Begriffe der Gottebenbildlichkeit und all seinen Assoziations-
moglichkeiten zu belasten wagte*. DaBl er damit dem jiidischen Den-
ken i.ibrigens nicht zuviel zugemutet hat, beweist die spiter in viillig
unbabylonischen Bahnen erfolgte theologische Verarbeitung dieses ein-
stigen Babylonismus. An die aus ihrer mytho-logischen Umgebung her-
ausgerissene biblische Mitteilung von der gottebenbildlichen Erschaf-
fung der Menschen haben sich spiter ganz neue theologische Ausdeutun-
gen gekniipft. Damit aber hért die Geschichte der Beziehungen der alt-
testamentlichen Anthropogonie zu Babylonien auf und beginnt ihre jii-
dische und christliche Theologiegeschichte.

Die in I Mo 1 verarbeiteten Mythentriimmer haben iibrigens ein ganz
dhnliches Schicksal erlitten wie die in I Mo 2f. eingegangenen. Wie
nimlich der Verfasser der biblischen Paradieserzihlung diese als Kopf
fiir ein ganzes erzahlendes Geschichtswerk benutzt hatte, so lie8 auch
der Autor von I Mo 1 mit diesem Kapitel eine breitangelegte Gesamt-
geschichte beginnen. Fiir die Gesamtdisposition seiner Historia von
Menschheit, Patriarchen und friihisraelitischem Volk nahm er sich das
schon seit Jahrhunderten bekannte Werk jenes ersten israelitischen Hi-
storiographen zum Vorbild. Wie dieser, so setzt auch er mit der Er-
schaffung der Welt und der Menschen ein und liBt eine « Urgeschichte
der Menschheit », eine Patriarchen- und eine Frithgeschichte des Vol-
kes folgen*. Innerhalb dieses iibernommenen Rahmens freilich gestal-

45. Vgl. oben, S. 36.

46. Dieses Geschichtswerk, die sog. Priesterschrift, ist im Alten Testament mit den fri-
heren Geschichtsfiden (Jahwist u.a.) zusammengearbeitet worden. Es fithrt von I Mo 1 iiber
I Mo g, umfaBt dann Teile der heutigen Flut- und Noaherzihlung und der «Vélkertafel » von
I Mo 10 und schlieBt die «Urgeschichte» mit dem Semitenstammbaum I Mo 11,4_46, 5:1.
Fiir die literaturgeschichtlichen Verhiltnisse sieche die Anm. 12 genannten «Einleitungen »:
WEISER, S. 105 ff. ; SELLIN-RosT, S. 65ff. ; Kunt, S. 61 ff.; Lobs, S. 491 ff., 529ff., g3¢ff.



42 VICTOR MAAG

tet er seine Darstellung nach eigenen Gesichtspunkten. Neue Anschau-
ungen, neue theologische Theorien, eine neue geschichtliche Situation,
in die das Volk eingegangen war, hatten eine neue Art der Geschichts-
darstellung und der Geschichtslehre nahegelegt. Und diesen neuen
Grundsitzen ist das neue Werk bei aller dispositiven Anlehnung an die
um Jahrhunderte altere editio princeps ganz und gar verpflichtet.

Fiir seine Andersartigkeit, auf die im einzelnen einzugehen hier nicht
der Ort ist, spricht schon die Tatsache, da3 die neue Ausgabe die Para-
diesgeschichte weglie und sie durch die Geschichte von der Sieben-
tage-Schopfung und ihre Anthropogonie ersetzte.

Aber damit geriet das neue Werk in ein nicht geringes Dilemma.
Nach seiner eigenen I Mo 1,6,3 gegebenen Darstellung nimlich wire
ja die Menschheit nicht aus einem einzigen Urpaar entstanden, sondern
als ganze Spezies erschaffen worden. Diese Anschauungsweise hilt je-
doch der weitere Verlauf des Geschichtsbuches nicht fest, sondern 16st
sie schon in seinem auf die Siebentage-Schopfung folgenden Kapitel, I
Mo g, durch die Vorstellung vom einen Urmenschenpaar ab. I Mo 5
nimlich setzt den Schopfungsbericht von I Mo 1 fort, indem es eine
Genealogie von Adam bis Noah bietet, wobei Adam, ganz wie in der
Paradieserzihlung, als der einzige Urvater der ganzen Menschheit er-
scheint.

Warum diese Inkonsequenz ? Sie erklart sich f'olgendermaBen: Israel
hatte seit rund einem halben Jahrtausend die Paradieserzihlung und die
an sie angeschlossene Geschichtsdarstellung gekannt, nach welcher die
Menschheit von einem ersten Menschenpaar abstammte. Es war zur ein-
gefleischten Erzihler- und Horergewohnheit geworden, daf} im Verlauf
der «Urgeschichte » ein Stammbaum vorgetragen wurde, der von Adam
bis Noah und von diesem weiter bis Abraham reichte. Dieser Tradition
des Erzihlens hatte sich auch eine neue Darstellung zu fiigen, so weitge-
hend sie auch im iibrigen die Dinge im einzelnen anders als friiher {ib-
lich darstellen mochte. Und so nimmt zwar I Mo g, ¢. den Wortlaut von
I Mo 1,¢#. wieder auf, behilt auch einen Augenblick die Mehrzahlvor-



ALTTESTAMENTLICHE ANTHROPOGONIE 43

stellung noch bei: «... mannlich und weiblich schuf er sie. Und er seg-
nete sie und gab ihnen den Namen ’adam (= Menschen), damals, als sie
geschaffen wurden.» Der nichste Vers aber fihrt fort: «Als Adam 130
Jahre alt war, zeugte er einen Sohn, ihm selbst dhnlich, nach seinem
Bilde, den hieB er Seth ... » Mit diesem Satze wird an die Stelle desKol-
lektivbegriffs adam, wie er Mo 1,6_,s entspricht, der Eigenname des
aus I Mo 2 bekannten Urmenschen geriickt.

Die Stelle von der gottebenbildlichen Erschaffung der Menschen
nimmt zwar, indem sie im ersten Kapitel der Bibel erscheint, einen aus-
gesprochenen Ehrenplatz ein. Das kann aber nicht dariiber hinwegtiu-
schen, dal3 die anthropogonische Vorstellung von IMo 1,45 als ein erst
spat von auBBerhalb Israels an das Volk herangetragenes Anschauungsgut
wirkte. Darum wohl vermochte nicht einmal der Erzihlungsfaden, der
es in die hebriische Literatur einfiihrte, die Annahme, es sei am Anfang
eine ganze Menschheit geschaffen worden, im weiteren Verlauf seiner
Darstellung aufrechtzuerhalten. So wirkt diese Anthropogonie im Alten
Testament noch weniger nach als die der Paradieserzihlung.

Und das bedeutet, dal das Alte Testament zwar Materialien aus alter
anthropogonischer Mythologie verwendet hat, indem es sie zu Ge-
schichtserzahlungen umprigte, daB es sich von ihnen aber nicht theolo-
gisch bestimmen lieB. Wenn namlich in den iibrigen Teilen des Alten
Testaments das Verhiltnis von Gott und Mensch zur Sprache kommt,
so wird dabei kaum einmal mit Angaben aus den Schépfungserzih-
lungen argumentiert, sondern in den allermeisten Fillen mit einem ganz
anderen Hinweis: dem nimlich, daB Israel seinen Gott «von Kgypten »
und aus der Viterzeit her kenne und dorther auch wisse, wie es zu ihm
stehe.

Die alte Mythologie erscheint somit im Alten Testament nicht allein

Jformal verdndert, indem sie in Geschichtserzdhlung umgegossen worden
ist; sie ist vielmehr auch inhaltlich iibergangen, indem sie fiir die Heraus-
stellung des religiosen Verhiltnisses zwischen Gott und Mensch kaum
je herangezogen wird. Wenn namlich der Israelite oder der Jude in alt-



44 VICTOR MAAG: ALTTESTAMENTLICHE ANTHROPOGONIE

testamentlicher Zeit wissen wollte, wie er zu Gott und Gott zu ihm
stehe, dann unterrichtete er sich dariiber im wesentlichen nicht aus den
alten Miren von der Menschenschopfung, sondern aus den Erzahlungen
von der Rettung Israels aus Agypten und von der dieser vorangegange-
nen Fithrung der Erzviter. Erst in nachalttestamentlicher Theologie, jii-
discher und christlicher, wurden die anthropogonischen Angaben der
ersten Kapitel der Bibel zum Gegenstand eingehender Erwagungen.



	Alttestamentliche Anthropogonie in ihrem Verhältnis zur altorientalischen Mythologie

