
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 9 (1955)

Heft: 1-4

Artikel: C.G. Jung in Indien

Autor: Abegg, Emil

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-145590

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-145590
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


C.G.JUNG UND INDIEN

von emil abegg

Am 26. Juli 19rr konnte C.G.Jung in immer noch lebendiger
Schaffenskraft die Vollendung seines 80. Lebensjahres feiern. Unter allenPsy-
chologen alter und neuer Zeit ist er derjenige, der sich am eingehendsten

und mit tiefstem Verständnis mit Indien und der Geisteswelt des

Ostens überhaupt beschäftigt hat ; dies mag es rechtfertigen, daß auch

in unserer Zeitschrift dieser Seite seines Wirkens gedacht wird. Nur
eine wahrhafte Kongenialität kann es erklären, daß sich ihm das Wesen
des indischen Geistes so weitgehend erschloß. Es waren besonders die

Upanishaden, die ihn von Anfang an beschäftigten und in denen er manche

Bestätigung seiner eigenen psychologischen Einsichten fand ; so sind

sie denn schon in den «Wandlungen und Symbolen der Libido» von
1912 vielfach herangezogen. Wenn hier Adalbert Kuhns «Herabkunft
des Feuers und des Göttertranks» als eine Hauptquelle erscheint, so

haben sich jene Theorien zwar zum Teil als unhaltbar erwiesen, aber

was Jung dort wichtig war: daß die rituelle Feuerreibung mit der
menschlichen Zeugung verglichen wurde, ist ja durch manche Stellen

der vedischen Literatur ausdrücklich bezeugt. Die Spekulationen der

Upanishads über das Opferroß werden mit allgemeinen Gedanken über

Opfer und Entsagung verknüpft, und die Begriffe des Tapas und des

Triebes (kâma), wie sie erstmals in dem Schöpfungshymnus Rigveda X
129 erscheinen, werden in überraschende psychologische Zusammenhänge

gerückt.
Was CG. Jung das tiefere Verständnis des indischen Mythos und Ritus

ermöglichte, ist seine eingehende Vertrautheit mit der Mentalität
der Primitiven, die er nicht nur aus Büchern geschöpft, sondern auch

durch längere Aufenthalte unter Naturvölkern gewonnen hat ; er trifft
deshalb in seinen Deutungen in vielen Punkten mit der ethnologischen

Richtung der Veda-Interpretation zusammen. Von größter Bedeutung



C. G. JUNG UND INDIEN 7

für seine weitere Beschäftigung mit Indien wurde dann seine
Zusammenarbeit mit Heinrich Zimmer, in dem er einen Indologen kennenlernte,

der seinerseits den indischen Überlieferungen mit tiefstem
Verständnis entgegenkam und nun in der Jungschen Psychologie eine

weitgehende Bestätigung seiner eigenen Erkenntnisse fand*. Es ist klar, wieviel

anderseits der Psychologe vom Verfasser der «Mâyâ » an wertvollen
Einsichten in das Wesen des indischen Mythos gewinnen konnte, und
wie tief ihn schon dessen « Kunstform und Yoga im indischen Kultbild »

in das Verständnis der indischen Meditation einzuführen geeignet war.
Davon zeugt u.a. die Abhandlung «Zur Psychologie östlicher Meditation

» (Mitteilungen der SGFOK 1943), welcher ein Mahâyâna-Text
zugrunde liegt, der die meditative Versenkung in den Dhyâni-Buddha
Amitâbha zum Gegenstand hat. Hier charakterisiert er die dem Europäer
völlig fremde Geisteshaltung, die darin zum Ausdruck kommt: «Der
Westen sucht Erhebung, der Osten Versenkung.» Die verschiedenen
Stufen der Meditation werden einer eingehenden psychologischen Analyse

unterzogen, und wenn dabei gezeigt werden soll, daß dadurch «eine
andere Wirklichkeit, gewissermaßen aus seelischem Stoff geschaffen

wird», so findet diese für uns fremdartige Formulierung in der
indischen Psychologie mit ihrer Annahme feinstofflicher Seelenorgane ihre

Bestätigung. Aber der indischen Meditation gegenüber muß unser
Verstehen versagen, weil es dem Wesen indischer Geistigkeit inadäquat
ist. CG. Jung warnt deshalb immer wieder vor der heute oft versuchten

Nachahmung und Anempfindung östlicher Praktiken, «die nur zu
einer Verdummung unseres Verstandes führt». Wer den Yoga wirklich
erfassen wollte, müßte Hindu werden. Wenn in der Meditation hinter
der persönlichen Phantasie- und Triebwelt eine noch tiefere Schicht
des Seelischen erscheint, die Jung bekanntlich das «kollektive
Unbewußte » nennt, so kann dies unpersönliche, weltumfassende Unbewußte

mit dem indischen Atman-Brahman verglichen werden. Über das We-

* Aufzeichnungen Heinrich Zimmers über seine erste Begegnung mit C. G. Jung sind in
der Schweiz. Monatsschrift Du vom April 19 rr erschienen.



8 EMIL ABEGG

sen östlicher Meditation hat C. G.Jung auch sehr wertvolle Gedanken

geäußert in den Geleitworten zu Richard Wilhelms «Geheimnis der

goldenen Blüte » und zu Teitaro Suzukis Buch über den Zen-Buddhis-

mus («Die Große Befreiung »). Die Beziehungen von Ich und Selbst sind

dann eingehend erörtert in der Einführung in Heinrich Zimmers «Weg
zum Selbst », wo die Lehren des südindischen Heiligen Ramana Mahar-
shi wiedergegeben sind ; Jungs Betrachtungen umkreisen denn auch den

Typus des Heiligen, der noch immer in Indien als der vollendete Mensch

verehrt wird.
Über Indien hinaus griff der psychologische Kommentar zum

Tibetanischen Totenbuch, das von dem Traumzustand handelt, den der Tote
zwischen Sterben und Neugeburt durchmacht ; diese Traumbilder werden

als sansarische Projektionen der Seele gedeutet und das Ganze als

ein Initiationsritus gefaßt zum Zweck, die durch die Geburt verlorene
Gottheit der Seele zurückzugewinnen. Schließlich findet Jung den anti-
nomischen Charakter jeder metaphysischen Aussage hier bestätigt,
jenes uns so fremdartig berührende Sowohl-als-Auch, das schon in der
indischen Ontologie zum Ausdruck kommt.

Es wäre eine verdienstvolle Aufgabe, zu untersuchen, wieweit
indisches Gedankengut auf C. G.Jungs eigene Seelenforschung eingewirkt
hat, was aber nur ein Kenner seines Lebenswerkes zu leisten vermöchte.
Die Kongenialität, die seine Psychologie mit der indischen verbindet,
erklärt auch die weitreichende Wirkung, die seinen Werken in Indien
zuteil wird, und es erscheint wie eine Dankesbezeugung, wenn mehrere
indische Universitäten ihm die Würde eines Ehrendoktors verliehen
haben.


	C.G. Jung in Indien

