Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft
Band: 8 (1954)

Heft: 1-4

Artikel: Der Dualismus in den Qumnschriften
Autor: Wildberger, Hans

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-145556

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-145556
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DER DUALISMUS IN DEN QI.IMRANSCHRIPTEN

VON HANS WILDBERGER

UNIVERSITAT ZURICH

EmiL ABEGG, den diese Zeilen in dankbarer Ehrerbietung griien wol-
len, ist je und dann mit vollendeter Sorgfalt den Beziehungen zwischen
der Welt der indischen und iranischen Religionen und der des vorder-
asiatischen und europiischen Westens nachgegangen. Es sei im folgen-
den versucht, einen kleinen Beitrag zu diesem Problem zu leisten.

I

In der sogenannten Sektenregel aus der Hohle bei Chirbet Qumran* ist
ein Abschnitt, Kolumne Ill, 13-1V, 26, enthalten, der die ﬁberschrift

1. Es handelt sich um die im Friihjahr 1947 in der Nihe von “Ain Feicha am Toten Meer
in einer Hohle gefundenen Schriften. Die Ausgrabung der in der Nihe gelegenen ehemaligen
Siedelung von Chirbet Qumran hat gezeigt, daB die gefundenen Schriften den Bewohnern die-
ser Siedelung gehort haben miissen, darum obige Bezeichnung: Qumrianschriften (in der an-
gelsichsischen Welt werden sie «Dead Sea Scrolls» benannt). Zur Ausgrabung vergleiche
den letzten Bericht von R.de Vaux in Rev. Bibl. 60, 1953, S. 540 ff. Zusammenfassende Darstel-
lungen der vorliufigen Ergebnisse bieten: H.Bardtke, Die Handschriftenfunde am Toten Meer,
2. Aufl., Berlin 1954; G.Molin, Die Shne des Lichts, Wien-Miinchen 19 54 (beide mit Uber-
setzung der Texte), W. Baumgartner, «Die Bedeutung der Hohlenfunde aus Palistina fiir die
Theologie », Schweiz. Theol. Umschau, 24, 1954, S.49ff.; H.H.Rowley, The Zadokite Frag-
ments and the Dead Sea Scrolls, Oxford 1952. Eine deutsche Ubersetzung findet sich auch im An-
hang zur Abhandlung von Kurt Schubert, «Die jiidischen und judenchristlichen Sekten im
Lichte des Handschriftenfundes von “En FeScha », Zeitschr.f. kath. Theol. 74, 1952 ; eine fran-
zosische Ubersetzung hat ]. van der Ploeg in Bibl. Orient. VIII, 1951, S. 2ff. und S. 115 ff. vor-
gelegt; eine englische W.H.Brownlee, The Dead Sea Manual of Discipline, Translations and
Notes, New Haven 1951 ; eine lateinische J. T. Milik, « Manuale Disciplinae », Verbum Domini
29, Romae 1951,

Die beiden Jesajahandschriften aus der Hohle kommen fiir unser Thema nicht in Frage,
die Rolle mit der Lamechapokalypse ist immer noch nicht gesffnet. Der hebr. Text der Sekten-
regel (auch Sektenkanon = Manual of Discipline) und des Habakukkommentars liegt vor in The
Dead Sea Scrolls of St. Mark’s Monastery, Vol.I und II, herausgegeben von Millar Burrows, New
Haven 1950 und 1951. Proben der Hymnenrolle (= Hodajoth = Dead Sea Thanksgiving
Psalmes) und der Kriegsrolle (genauer : Krieg der S6hne des Lichtes mit den S6hnen der Fin-
sternis = Dead Sea War) hat E. Sukenik in Megilloth genuzoth I 1948, Il 1950, geboten (Uber-
setzungen auch bei Molin 1. c.). Es ist der Forschung rasch klar geworden, daB zu den Qum-



164 HANS WILDBERGER

trigt: «lammaskil ». Man wird {ibersetzen miissen : «fiir den Lehrer »?.
Seine Aufgabe sei es, «alle S6hne des Lichtes zu unterweisen und zu
unterrichten iiber den Ursprung? aller Menschen, gemi8 allen Arten
ihrer Geister (die sich kundtun), in ihren Erkennungszeichen gemil
ihren Taten in ihren Geschlechtern»* (I, 13f.). Worin besteht diese
Unterweisung ? Alles, was ist, stammt von Gott, der alles weil}. Bevor
die Menschen ins Dasein traten, hat er schon ihre Gedanken festgelegt,
und nachdem sie da sind, miissen sie ihre Taten vollbringen «zum Zweck
der Bezeugung seiner herrlichen Gedanken, die zu 4indern nicht er-
laubt ist. In seiner Hand liegen die Rechtssatzungen fiir alle (Menschen)
und er stattet sie aus mit allem, was sie nétig haben » (Ill, 15ff.). Das
heit: Des Menschen Leben ist schon durch vorgeburtliche Entschei-
dung Gottes festgelegt, und zwar ist das, wie wir des weitern erfahren,
dadurch geschehen, daBB er der Menschheit zwei Geister (riich6t) ge-
setzt hat, nimlich der Wahrheit (**mit) und des Frevels (‘awla, gele-
gentlich auch ‘awil) (III, 18f.). Sie kénnen auch Geister des Lichts und
der Finsternis genannt werden (IIl, 25). Den Geist der Wahrheit liebt

ranschriften auch die Damaskus- oder Zadokidenschrift aus der Geniza der Qariersynagoge von
Kairo, die Schechter 1910 herausgegeben hat, zu stellen ist (siche dazu M. Burrows, «The
Discipline Manual of the Judaean Covenanters», in Oudt. Stud. VIII, 1950, S.181ff., und G.
Molin, «Die Rollen von “En Fe$ha und ihre Stellung in der jiidischen Religionsgeschichte »,
Judaica 7, 1951, S.176ff.). Als hebr. Text habe ich den von A.M.Habermann in “Edah we-
“Eduth, Jerusalem 1952, herausgegebenen verwendet, zitiert ist nach Paul RieBler, Altjiidi-
sches Schrifttum auferhalb der Bibel, Augsburg 1928.

Abkiirzungen : Ha = Habakukkommentar, Kriegsr. = Krieg der S6hne des Lichts mit den
Sohnen der Finsternis, Hym = Hymnen, Dam = Damaskusschrift. Bei bloBen Stellenanga-
ben ist immer die Sektenregel gemeint. Zu dieser vgl. meinen Aufsatz: «Die ,Sektenrolle®
vom Toten Meer », in Evang. Theol. 13, 1953/54.

2. Molin iibersetzt : Fiir den Einsichtigen (Lehrer). Schubert ebenfalls: fiir den Einsichti-
gen, bemerkt aber: Damit scheint entweder ein besonderer Mann gemeint zu sein, wie Ploeg
vermutet, oder einfach jedes Vollmitglied der Sekte. Nach dem Zusammenhang muf8 aber
eine Personlichkeit gemeint sein, die die Mitglieder der Sekte unterrichtet.

3. betoledot. Van der Ploeg: dans les générations, Schubert: in der Entstehungsgeschich-
te, Molin: iiber die Genealogie.

4. Der schleppende Stil, der in pripositionalen Wendungen Aussage an Aussage reiht und
oft kaum erkennen 1iBt, wo ein Satz beginnt oder aufhért, ist fiir die Qumranschriften be-
zeichnend und erschwert das Verstindnis,



DER DUALISMUS IN DEN QUMRANSCHRIFTEN 165

Gott in alle Ewigkeit, den Geist des Frevels verabscheut und haft er in
alle Ewigkeit (IV, 1). Und solange diese Weltzeit andauert, «streiten
die Geister der Wahrheit und des Frevels im Herzen des Mannes » (IV,
23), «denn gleich und gleich hat sie Gott gemacht bis zum letzten Ende
und bis er Neues schafft» (IV, 25). Der Mensch kann vom einen oder
andern dieser Geister beherrscht sein, je nachdem ihm das Los (goral)
zugefallen ist. Es gibt darum Minner, die zum Losteil Gottes und sol-
che, die zum Losteil des bosen Geistes, Belials, gehoren (II, 2+ 5), es
gibt Erwihlte, die am Los der Heiligen® teilhaben (XI, 8) und gibt Men-
schen der Bosheit, die in der Finsternis wandeln (XI, 9f.), solche, die
in Weisheit und solche, die in Torheit ihr Leben fithren (IV, 24). Hat
der Mensch Anteil (nah®la) an Wahrheit (*3mit) und Gerechtigkeit
(siddq), so haBt er den Frevel, und ist er im Besitz «des Loses des Fre-
vels», so tut er eben Boses. So zerfdllt die Menschheit in die beiden scharf
geschiedenen Gruppen der Sohne des Lichts (I, 9; II, 16; IIl, 13) und der Fin-
sternis (I, 10). Jene werden auch S6hne der Wahrheit genannt (IV, 6f.)
oder der Gerechtigkeit (II, 20, 22), und werden sie auch nicht geradezu
als S6hne Gottes bezeichnet, so wird doch gesagt, daf} sie mit den Him-
melss6hnen Gemeinschaft haben (XI, 8) und in ihre Weisheit Einsicht
gewinnen werden (IV, 22). Die S6hne der Finsternis heilen auch S6hne
des Frevels (Il, 21) oder des Verderbens (Dam 8, 12 und 16, 7). Man wun-
dert sich nicht, daB3 die Lichtsohne «die Sohne der ewigen Gemein-
schaft » (b°ne s6d “6lamim) sind, was offenbar eine Selbstbezeichnung der
jiidischen Sekte ist, aus deren Kreis die neugefundenen Texte stammen®.

Wie sich der Anteil am Los der Lichtschne im praktischen Leben be-
zeugt, ist schon geschildert in IV, 28, wihrend in IV, 9—14, dargelegt

5. Die «Heiligen » sind Engelwesen, von den nachher genannten Himmelsséhnen kaum zu
trennen.

6. Die Erkenntnis, daB die Gemeinde, die hinter den Qumranschriften steht, mit den
Essenern zum mindesten nahe verwandt, wenn nicht mit ihnen identisch ist, hat sich ziemlich
allgemein durchgesetzt. Siehe dazu M.Burrows in der Anm. 1 genannten Arbeit in Oudt.
Stud., W. Baumgartners Ubersichten in Theol. Rundschau 17 (1948/49) und 19 (1951), Rowley
und Molin in den Anm. 1 genannten Schriften.

I2



166 HANS WILDBERGER

wird, wie sich der Geist des Frevels in den S6hnen der Finsternis aus-
wirkt. Man begreift von hier aus wohl, warum die neugefundenen Tex-
te so streng darauf halten, daB sich die Guten von den Bésen absondern,
keine Vermischung der beiden Gruppen dulden, aufs schirfste vor Ver-
unreinigung warnen und eine lange Karenzzeit vorschreiben, bis No-
vizen in die ordensmaBig aufgebaute Gemeinde der Lichtschne, in ihren
«Bund » aufgenommen werden kénnen?. Denn Gott hat zwischen den
beiden Gruppen® bis zum allerletzten Ende «ewige» Feindschaft gesetzt; ge-
meinsamer Wandel ist unméglich (IV, 17£.). Man kann den Frevelsinn
nur hassen und damit auch all die, die von ihm beherrscht sind, die
Wahrheit aber soll man lieben und damit alle, die ihr anhangen (I, 3;
IV, 17).

Aber allerdings, Gott hat dem Frevel ein Ende gesetzt, das die Qum-
ransekte nahe herbeigekommen sieht. Dann wird das Bose fiir alle
Ewigkeit vernichtet werden und «fiir immer wird Wahrheit auf Erden
sprieBen» (IV, 19). Alle Werke des Truges (r*mijja) werden dann zu-
schanden werden (IV, 24ff.). Im neuen Aon wird also der Dualismus, der
jetzt die Menschen scheidet und der gegenwirtigen Weltzeit ihr Gesicht
gibt, aufgehoben sein.

I1

Diesem Dualismus in der Menschenwelt entspricht ein metaphysischer in der
Welt der Geister. Der Jahwe des Alten Testaments, der so allein und er-
haben dasteht, da8 Engelwesen neben ihm kaum recht Platz haben™,
hat in den Qumrantexten einen michtigen Gegenspieler, jenen Geist

7. Nach VI, 13 ff., hat der «Neuling» zwei Probejahre zu bestehen. Nach Ablauf je eines
Jahres wird er vor der Vollversammlung der Gemeinde «auf seine Taten und seinen Geist »
gepriift.

8. miflaggdtim. Van der Ploeg iibersetzt geradezu: entre leurs armées!

9. «Ewigkeit» heiBt hier nisah, wihrend oben in 1V, 17, wo von der «ewigen» Feind-
schaft der beiden Gruppen die Rede ist, “6lam verwendet wird. “Olam beginnt in spatjidi-
scher Zeit die Bedeutung Aeon, Weltzeit anzunehmen, cf.E. Jenni, «Das Wort “6lam im
Alten Testament», Z.A. W.65, 1953.

10. S. dazu L.Kahler, Theologie des Alten Testaments, 3. Aufl., Tiibingen 1953, S. 146 ff.



DER DUALISMUS IN DEN QIIMRANSCHRIFTEN 167

des Frevels oder der Finsternis, der meist Belial (bclijja‘al) genannt
wird. Haufig sind die Aussagen, daB3 die gegenwirtige Weltzeit unter
seiner Herrschaft steht (I, 18; I, 23/24; II, 19; Kriegsr.IX). Weil er
jetzt die Herrschaft ausiibt, steht der Fromme in harter Versuchung,
aus Furcht und Schrecken sich ihm zu unterwerfen (I, 18; cf. II, 19).
Unter seiner Herrschaft haben sich denn auch die Israeliten schwer ver-
siindigt (I, 23f.). Es ist Gottes Gnade, wenn ihm die Erlsten nicht er-
lagen (Kriegsr.IX). In der Zeit, die dem Ende zueilt, hat er besonders
viel Macht: «Es wird in diesen Jahren Belial wider Israel losgelassen
(Dam 6, 9). Die drei Netze, mit denen er die Israeliten zu fangen weil,
sind Unzucht, Reichtum und Entheiligung des Tempels (Dam 6, 11).
Er hat natiirlich seine Anhanger, die ihn im Herzen bewahren (X, 21),
«die Minner vom Lose Belials» (II, §), ja, wie Gott seine Gemeinde
besitzt, so auch Belial (Hym I Anfang). Er herrscht iiber die Frevel-
s6hne und bei ihm liegt der Grund dafiir, wenn die Séhne der Gerech-
tigkeit abirren (I, 21f.). Keine andere Gestalt als er kann Mastema™
sein, der Israel beherrschen kann, weil es vom Gesetz des Mose gewi-
chen ist (Dam 20, 2), und er ist schuld daran, wenn iiber die S6hne der
Gerechtigkeit Plagen kommen und sie straucheln (IIl, 23)*. Hingegen
fehlt fiir diesen Gegenspieler Gottes gerade die Bezeichnung, die vom
Alten Testament her zu erwarten wire : Satan. Das beweist, dal3 nicht
direkt ans Alte Testament angekniipft wird und daB3 die Anschauung

11. In seiner Abhandlung «Iletpaopds - aypaprio—odpf im Neuen Testament und die da-
mit zusammenhingenden Vorstellungen», Zeitschr. f. Theol. und K. 1952, S. 200ff., hat K. G.
Kuhn den Zusammenhang der neutestamentlichen Aussagen iiber die Versuchung des Gliu-
bigen mit den Vorstellungen der Qumransekte schon herausgestellt.

12. Dam 20, 2 spricht vom mal’ak hammastema. Molin und RieBler iibersetzen der
Engel Mastemas. In IIl, 23 ist von der mamschalit mastemato die Rede. Die Ubersetzer sind
unsicher, ob sie das Wort als Eigennamen fassen sollen. Es ist moglich, daB an beiden Stellen
mit «Feindschaft» zu iibersetzen ist und mastema noch nicht (wie in Jub. 10, 8 u.8.) als Ei-
genname verwendet ist. Das Jubilienbuch steht aber den Qumranschriften sehr nahe, Frag-
mente von ihm sind in der Hohle gefunden worden.

13. Wenn Molin recht hitte mit der Trennung des ritselhaften Wortes “zr® in ‘z und r°
und mit seiner ﬁbersetzung «bose Kraft», hitten wir eine weitere Bezeichnung des bésen
Geistes vor uns. Aber das Schriftbild erlaubt diese Trennung nicht.



168 HANS WILDBERGER

tiber den Widerpart Gottes auch zur Zeit unserer Texte noch wenig
gefestigt war.

Gegenspieler Gottes ist dieser Belial allerdings nur in bedingtem Sinn.
Es kommt die Zeit, da seine Herrschaft ein Ende nimmt. Gott ist mich-
tiger denn er. Sein direktes Gegeniiber ist vielmehr der Fiirst der Lich-
ter'* ($ar *6rim) (Ill, 20 ; Dam 7, 19), auch Engel seiner (Gottes) Wahr-
heit genannt (Ill, 24). Die Titigkeit Gottes wird mit der dieses Licht-
engels allerdings ganz zusammengesehen: «Der Gott Israels und der
Engel seiner Wahrheit hat allen S6hnen des Lichts geholfen » 5 (III, 24).
Wenn gesagt wird, durch den Dienst dieses Lichtfiirsten seien Mose
und Aaron aufgetreten (Dam 7, 19), so will damit natiirlich — im Gegen-
satz zu Paulus in Gal. 3, 19 — nicht geleugnet werden, daB sie im Auf-
trag Jahwes wirkten. Es wird nicht Zufall sein, daf} der Lichtfiirst nicht
wie der Engel der Finsternis einen Namen hat. Er ist neben Gott nur
eine Schattengestalt, die nur dem Bediirfnis, dem Geist, der das Prin-
zip des Bosen verkorpert, eine Verkorperung des Guten gegeniiber zu
stellen, ihr Dasein verdankt. Aber es ist damit auch erreicht, daf3 Belial
nicht als Gottheit neben Jahwe erscheinen kann. .

Das Reich der Geister oder Engel umschlieBt nicht blo8 diese beiden
Gestalten. Belial wirkt durch die Hand der Verderberengel (IV, 12). Zum
Bereich des Lichtengels gehéren die Himmelsséhne (IV, 22; Hym III).
Von ihnen werden «die Geister der Erkenntnis», «die Heerschar der
Heiligen » und «die Kriegsschar der Himmelsrecken » kaum zu trennen
sein (alle in Hym III genannt). Sowohl der Lichtfiirst als der Engel der
Finsternis kénnen aber auch menschliche Helfer in Anspruch nehmen.
Hat sich jener Mose und Aaron dienstbar gemacht, so dieser Jachne und
seinen Bruder (Dam 7, 19 vgl. die in 2. Tim. 3, 8 erwihnten agypti-

14. 1.Kor. 11, 14 redet vom &yyehoc pwtée, dem Engel des Lichts. Es ist vermutet wor-
den, daBB mit ihm Uriel gemeint sei. Dem hebr. éar entspricht griech. &pywv; vom &pycwv
t&v Sowpoviwy ist Matth.9, 34 und 12, 34 (= Mk. 3, 22 und Lk. 11, 15) die Rede, das
Joh.-Ev. spricht vom &pywv Tod xéopov tolrov (12, 31; 14, 30; und 16, r11), Paulus
(1.Kor. 2, 6, 8) vom &pywv Tob alidvog Tobtou, Eph. 2, 2 vom &pywv tiig E£ougiag Tob dépog.

15. Das Verbum (“azar) steht bezeichnenderweise im Singular!



DER DUALISMUS IN DEN QUMRANSCHRIFTEN 169

schen Zauberer Jannes und Jambres, cf. Ex. 7, 11). Dem Mann der Liige,
bzw. dem Frevelpriester stellt der Habakukkommentar den Lehrer der
Gerechtigkeit™ gegeniiber (Ha I, 13; II, 1/2; V, 10f.; VII, 3, 8, 16;
IX, of.; X, 9)". Wird auch nicht gesagt, daB} diese beiden im Dienst
der entsprechenden himmlischen Machte standen, so spiegelt sich doch
in jhrem Gegensatz offenbar die metaphysische Frontstellung wider.

IIX

Die angefiihrten Stellen geniigen, um deutlich werden zu lassen, daB
wir es in den Qumranschriften und zumal in jenem zu Anfang bezeich-
neten Abschnitt der Sektenregel mit einem ausgesprochenen Dualismus
zu tun haben. Jene scharfe Aufteilung der Menschheit in die beiden Grup-
pen ist dem Alten Testament fremd, von zwei Geistern, die Jahwe ge-
schaffen hitte, um je die eine Hilfte der Menschheit zu beherrschen,
weil} es nichts. Mit dem Satan des Alten Testaments hat die Belialge-
stalt unserer Texte wenig zu tun; die Anschauung, daB3 der Satan der
Widersacher Jahwes und Beherrscher dieser Weltzeit sei, findet sich in
ihm nicht®. So ist es nicht zufillig, daB der Gegenspieler Gottes in un-
sern Schriften eben nicht Satan, sondern Belial heiB3t. Von allerlei bésen
Michten weil3 zwar auch das Alte Testament manches zu sagen™. Was
aber neu in unsern Texten ist, das ist die Zusammenballung dieser
Michte in der Hand des einen Engels des Frevels mit der Idee einer anti-
gottlichen Herrschaft, die dieser auszuiiben vermag. Die dimonischen
Wesen stehen nicht mehr unter Gott, sondern unter Belials Macht.

16. more hassidiq, andere wollen, kaum mit Recht, iibersetzen: der wahre Lehrer.

17. Siehe auch Dam 3, 29 und 39, wo vom more hajjahad die Rede ist. Man hat friiher
mit «einzigartiger Lehrer » iibersetzt. Die neuen Texte machen es gewill, daB «Lehrer der
Gemeinde » gemeint ist.

18. Zur Satanologie im Alten Testament vgl. von Rad im Th. Wb.z.N.T., S. 71 ff., ferner
R.Schirf, Die Gestalt des Satans im Alten Testament, 1948.

19. Wollte man einen Gegenspieler Jahwes namhaft machen, so wire an den Urdrachen
rahab, tthdm oder tannin zu denken. Aber dieser ist ja schon bei der Schépfung vernichtet
worden. Der persische Drache Azhi Dahaka ist darum eine schlechte Parallele (anders Bousset-
GreBmann, Die Religion des Judentums, 3. Aufl., Tiibingen 1926, S. 516).

13



170 HANS WILDBERGER

Und die Menschen, die sich gegen Gott aufgelehnt haben, sind jetzt von
dieser Gegenmacht beherrscht.

Ist der Dualismus der Qumranschriften nicht alttestamentlich, so hat
er doch in der spitjiidischen Literatur manche Parallelen. Molin hat am
SchluB seines Werkes* eine eindriickliche Ubersicht iiber oft fast
gleichlautende Aussagen aus der Apokalyptik (Ascensio Jesaiae, Jubi-
lien und vor allem Testament der zw6lf Patriarchen)* zusammenge-
stellt. Eine wirkliche Parallele aber zu den prignanten dualistischen
Aussagen von Sektenregel Ill, 13 -1V, 26 gibt es nicht. Nur hier ist die
Menschheit mit solch systematischer Konsequenz und solch theolo-
gisch klarer Begrﬁndung in zwei Hilften, die sich gegeniiberstehen,
aufgeteilt. Unser Bild vom Dualismus der Qumrianschriften haben wir
aber hauptsichlich aus diesem Abschnitt gewonnen. Er mutet auch in-
nerhalb der Sektenregel selbst wie ein Fremdkorper an. Wir erinnern
uns, daB ihn die Uberschrift als Anweisung fiir den «maskil», den Leh-
rer bezeichnet, nach der er die Lichtsohne zu unterrichten habe. Wir
haben es offensichtlich mit einer Geheimlehre, die in der Sekte weitergege-
ben wurde, zu tun, wihrend die dualistischen Aussagen der iibrigen Teile
des neuen Fundes kaum iiber das hinausgehen, was bis anhin schon aus
spatjiidischer Literatur bekannt gewesen ist. Die Schriften wissen denn
auch tatsichlich viel von Geheimnissen zu berichten. Zum Teil sind
Geheimnisse® gemeint, die die Endzeit betreffen und wie sie die Apo-
kalyptik allgemein glaubte enthiillen zu kénnen (Ha VII, g, 8, 14). Aber
unser Abschnitt redet davon, daBl es gelte, vorsichtig zu wandeln in
Klugheit gegeniiber allen und die Gebeimnisse der Erkenntnis im In-
teresse der Wahrheit zu verbergen® (IV, 6, und IX, 18) bestitigt,
daB sich die Gemeinde im Besitz «wunderbarer und wahrer Geheim-

20. Die S. des Lichts.

21. Alles Schriften, die unsern Texten nahestehen, vgl. oben Anm. 12.

22. Das hebr. Wort fiir Geheimnis, riz, findet sich im biblischen Hebriisch noch nicht
(aber im aram. Teil des Danielbuches). Es ist Lehnwort aus dem Mittelpersischen.

23. So nach der Ubersetzung von chabbe’ bei Molin. Van der Ploeg und Schubert fassen
das Verbum reflexiv: sich verbergen.



DER DUALISMUS IN DEN QUMR;\NSCHRIFTEN 171

nisse » wuBlte (cf. auch XI, 3—5, 19). Die Gemeinde ist sich dessen voll
bewuBt und ist stolz darauf, Erkenntnisse zu besitzen, die der iibrigen
Menschheit, auch dem iibrigen Israel, nicht gegeben sind.

IV

Damit aber erhebt sich die Frage: Woher stammt dieses Sonderwissen?
Wenn die Schriften aus der Hohle von “Ain Fescha aus der vorchristli-
chen Zeit stammen — eine Erkenntnis, die sich nach anfinglichem gro-
Ben Schwanken und heftigen Auseinandersetzungen immer mehr fe-
stigt —, bleibt der Ausweg verschlossen, sie der Gnosis* zuzuschieben
oder auch an christlichen Einflu3?$ zu denken. Es ist dann, da Bezie-
hungen zum Neuen Testament unleugbar sind, vielmehr damit zu rech-
nen, dafl die Anschauungen der Qumransekte einen wesentlichen Bei-
trag zur Ausgestaltung des Frithchristentums geleistet haben®. Die ge-
stellte Frage kann dann aber nur so beantwortet werden, da in unsern
Schriften das Einstrémen iranischer Gedanken in das Judentum greifbar ist*,
Das soll nun noch in Kiirze aufgezeigt werden.

24. Zum Problem der Gnosis in unsern Texten vgl. Bo Reicke: «Traces of Gnosticism in
the Dead Sea Scrolls ?» in New Testament Studies, Vol.l, 1954, S.137—141. Er kommt zum
SchluB: «To sum up, we may state, that the epistemology of the Qumran congregation as
represented by the Manual of Discipline does not show any direct traces of gnostic mysti-
cism» (S. 141).

25. Dazu siehe die Artikel von ]. L. Teicher in The Journal of Jewish Studies : «The Dead Sea
Scrolls-Documents of the Jewish-Christian Sect of Ebionites» in II/2, 1951, und «The Da-
mascus Fragments and the Origin of the Jewish Christian Sect» inIl/3, 1951, und «The Teach-
ing of the Pre-Pauline Church in the Dead Sea Scrolls» IV/1 +2, 1953. Dagegen H. J.
Schoeps, «Handelt es sich wirklich um ebionitische Dokumente ?» in Z.R.G.G. III, 1951,
und «Der Habakukkommentar von “Ain Feshkha — ein Dokument der Hasmoniischen Spit-
zeit», in Z, A. W.63, 1951.

26. Siehe dazu den oben (Anm. 24) erwihnten Artikel von Bo Reicke. Vom selben Ver-
fasser: «Die Verfassung der Urgemeinde im Lichte jiidischer Dokumente », Theol. Ztschr. 10,
1954. Ferner die in Anm. 11 genannte Arbeit von Kuhn, ferner Molin, Séhne des Lichts, S. 175 ff.
und 222fF.

27. Ungeklirt ist die Frage, auf welchem Weg das Judentum mit iranischen Gedanken in
Kontakt kam. Man wird Babylon als Zwischenglied einschieben miissen. So schon Bousset-GreB3-
mann (1. c. Anm. 19) im Blick auf die Apokalyptik : «Man wird annehmen miissen, daf es (das
Judentum) diese Religion nicht in ihrer Reinheit, sondern in einer starken Zersetzung durch



172 HANS WILDBERGER

In den Qumrantexten stehen sich Gott und Belial®® (oder wie der
bose Geist sonst bezeichnet ist) gegeniiber. Das erinnert an den Dualis-
mus Ormuzd-Ahriman. Nun hat unsere Ubersicht iiber die Anschauungen
der Schriften vom Toten Meer allerdings ergeben, daB3 der eigentliche
Gegensatz nicht zwischen Gott und Belial, sondern dem Fiirsten des
Lichts und dem Engel der Finsternis liegt. Aber in dhnlicher Weise
liegt ja auch in der dltern awestischen Religion der Gegensatz nicht
zwischen Ahura Mazda und Angra Mainyu®, sondern zwischen dem
heiligen Geist, Spenta Mainyu, und dem bésen Geist, Aka Mainyu. Man
vergleiche Yasna 47, §5: «Alle diese schonen Dinge, die du, o Weiser
Herr, durch deinen heiligen Geist dem Rechtgliubigen verheien hast »
mit den oben zitierten Stellen IIl, 24 und Dam 7, 19. Yasna 45, 2 sagt:
«Ich will reden von den beiden Geistern im Anbeginn des Lebens, von
denen der Heilige also sprach zym Argen : Nicht werden unsere beider-
seitigen Gedanken, noch Lehren, noch Erkenntnisse ... zusammenstim-
men.» Man stelle IV, 17f. daneben: «... denn nicht wandeln sie ge-
meinsam ». Lesen wir in III, 21f., daBl Mastema und seine Geister die
Lichtsshne zum Straucheln bringen wollen, so lesen wir in Yasna 32,
4f.: «Solange ihr (die Devs = Damonen) die schlechtesten Befehle
gebt, durch deren Befolgung die Menschen Dev-Lieblinge heilen, die
sich von der guten Gesinnung abkehren, die von der Weisheit des Wei-

babylonische Bestandteile kennengelernt hat.» — Es ist beachtenswert, daB Essener, bzw.
Essier vom ostsyrischen h®se, pl. h*sen, h?sajji, die Frommen, abzuleiten ist. G. Hélscher
(Geschichte der israelitischen und jiidischen Religion, S. 207) vermutet mit andern, daB der Essiis-
mus — zu dem zum mindesten in einem weitern Sinn unsere Texte zu rechnen sind — im Syn-
kretismus Babyloniens entstanden sei. '

28. In Teilen der Asc. Isaiae, der Jubilien und durchwegs im Testament XII ist Beliar Name
des Teufels. Das alttestamentliche Wort b¢lijjaal bedeutet Nichtsnutzigkeit. In Ps. 18, § =
II. Sam. 22, g ist aber von den «Strémen Belials » die Rede ; man hat vermutet, daB hier mit
Belial die Unterwelt gemeint sei, und daraus geschlossen, daB3 Belial urspriinglich eine Unter-
weltsgottheit war. Auch Ahriman ist von griechischen Schriftstellern (Aristoteles bei Dio-
genes Laertius, Prooem. 6 und Plutarch, de Is. et Osir. 47) mit Hades gleichgesetzt worden.
Auch unsere Texte sprechen von den Strémen Belials (Hym III), und zwar, da3 sie durch-
brechen bis in die unterste Unterwelt. Es sind aber bezeichnenderweise Feuerstréme!

29. Angra Mainyu ist in den Gathas nur einmal erwihnt,



DER DUALISMUS IN DEN QUMRRNSCHRIFTEN 173

sen Herrn und dem Asha abgefallen sind, betriiget ihr den Menschen
um das Lebensgliick und die Unsterblichkeit durch dieses Tun, das
euch Devs der bose Geist in boser Absicht und mit bosem Worte (ge-
lehrt hat), und durch das er dem Falschgldubigen die Herrschaft ver-
sprochen hat.» Es ist zweifellos fiir die Iranistik von Interesse zu sehen,
daB iranische Vorstellungen bis ins Judentum eingedrungen sind zu ei-
ner Zeit, da der Gegensatz Ormuzd-Ahriman noch nicht bestand, son-
dern noch die Vorstellungen der fritheren awestischen Stufe in Geltung
waren.

Die Sektenregel sagt, daB, als Gott den Menschen geschaffen habe, er
ihm die beiden Geister der Wahrheit und des Frevels gesetzt habe, auf
daB er in ihren Bahnen wandle bis zur festgesetzten Zeit (IIl, r3ff.).
Genau so haben auch nach den Gathas die Menschen am Dualismus der
beiden Geister Anteil. «Zwischen ihnen haben die Guthandelnden
richtig gewahlt, nicht die Schlechthandelnden » (Y 30, 3)3°. Der Mensch
muB sich entscheiden «zwischen den beiden Glaubensbekenntnissen »
(Y 30, 2). Das ist der Grundton, auf den die Predigt Zarathustras abge-
stimmt ist. Der Kampf ist deswegen schwer, weil auch die Devs sich
auf die Seite des bosen Geistes geschlagen haben: «Zwischen den bei-
den (Geistern) haben auch die Devs nicht die richtige Entscheidung ge-
troffen, weil, als sie sich berieten, die Betorung iiber sie kam, so daf3
sie sich das boseste Denken auserwihlten. Zusammen gingen sie darauf
zu Aeschma3* iiber, durch den sie das Leben des Menschen krank ma-
chen» (Y 30, 6)%.

Wieder nach unsern Texten zerfillt die Menschheit in Sohne des
Lichts und der Finsternis. Die Zugehdrigkeit des Lichtes zu Ormuzd

30. Yasna ist hier und im folgenden mit Y abgekiirzt. Text der Gathas: Christian Bartho-
lomae, Die Gatha’s und heiligen Gebete des iranischen Volkes. ﬁbersetzungen: Chr. Bartholo-
mae: Die Gatha’s des Awesta, und K. F. Geldner, Die zoroastrische Religion (das Avesta), im reli-
gionsgeschichtlichen Lesebuch von A. Bertholet.

31. Aeschma (= Mordgrimm, ein bdser Gefist) begegnet als Asmodi (= Aeschma Daeva)
in Tob. 3, 8, ein klares Zeugnis fiir den persischen EinfluB auf das Spitjudentum.

32. Zur Geistesvorstellung bei den alten Iraniern s. P. Volz, «Der Heilige Geist in den
Gathas des Sarathustras », im Eucharisterion fiir H. Gunkel, GGttingen 1923.



174 HANS WILDBERGER

und der Finsternis zu Ahriman ist bekannt. Im alten Awestaglauben
spielt dieses Gegensatzpaar noch nicht die Rolle, die ihm im spitern
Zoroastrismus zukommt. Hier also verraten unsere Texte doch schon
einen spitern Stand der iranischen Religion. Aber die S6hne des Lichts
heiBen ja auch mit Vorliebe S6hne der Wahrheit oder der Gerechtig-
keit und die der Finsternis Schne des Frevels, wie denn iiberhaupt das
Gegensatzpaar Wahrheit—Frevel eine grofere Rolle spielt als Licht-Fin-
sternis. Bei Wahrheit denken wir sofort an den zweiten der Amesha
Spentas: asha, bzw. urta (sanskrit rta). Ihm steht druj gegeniiber, was
gewthnlich mit Liige wiedergegeben wird. Man hat — was besser zu
hebr. “awla = Frevel passen wiirde — gemeint, das Wort mit Unrecht,
Siinde iibersetzen zu sollen3. Das ist fraglich. Man kann aber in der
Sektenregel auch lesen, daBB, wenn der Frevel zu Ende ist, alle Werke
des Truges (rmijja) aufhéren (IV, 23), und es gehort zu den wichtig-
sten Geboten fiir die Mitglieder der Sekte, sich von der Liige (schiqir)
fernzuhalten (V, 15). Auch darauf sei hingewiesen, daf der Gegner des
Lehrers der Gerechtigkeit (bzw. der Wahrheit, sidiq) nicht nur Fre-
velpriester, sondern auch Mann der Liige (’isch hakkazab) genannt wird.

Der Dualismus der Qumrantexte ist kein absoluter — das bedeu-
tete ja einen volligen Bruch mit dem Alten Testament. Manche Aus-
sagen betonen sehr stark den Monismus Gottes: «Vom Gott der Er-
kenntnisse kommt alles Seiende und Gewordene» (Ill, 15) oder: «In
seiner Hand liegen die Rechtssatzungen aller (Menschen) (IIl, 17). Er ist
es, der die Geister des Lichts und der Finsternis geschaffen hat (IV, 25).
Er ist der Fiirst der himmlischen Wesen und der Herr aller Geister
(Hym V). Wohl herrscht jetzt noch der Kampf zwischen den beiden
Gruppen, aber Gott hat ja dem Sein des Frevels ein Ende gesetzt (IV,
14 u.d.). Aber auch fiir den Glauben Zarathustras steht ja der Sieg
Ahura Mazdas zum vornherein fest, die Vollendung des Gottesreiches
kommt (Y 48, 11). Die Gottesauffassung Zarathustras ist durchaus mo-
notheistisch. GewiB sind fiir ihn die beiden Geister von Anfang an da

33. Siehe dazu: H. Lommel, Die Religion Zarathustras, Tiibingen 1930, S. 43 ff.



DER DUALISMUS IN DEN QUMR:\NSCHRIFTEN 178

(Y 30, 3f.; 45, 2), und daB Ahura Mazda beide geschaffen habe, wird
nicht gesagt. Aber es darf nicht verkannt werden, daBl der Zerwanismus
doch im alten Zarathustraglauben gewisse Anhaltspunkte hat. Es kann
auch hier gesagt werden: «Ich erkannte von dir, o Mazda, in meinem
Sinn, daB du, der Erste, (auch) der Letzte bist» (Y 31, 8). Oder im
Uberschwang der Rede kann einmal sogar die Finsternis unter den von
ihm geschaffenen Dingen genannt werden (Y 44, 5). DaB eine Glau-
bensgemeinschaft, die vom Alten Testament her kommt und es so eif-
rig studiert hat, wie die Qumrantexte bezeugen, hier noch stirker un-
~terstrichen hat, versteht sich von selbst.

v

Aber nicht nur hier wird sichtbar, daB3 der alttestamentliche Glaube
dem Eindringen iranischer Vorstellungen Grenzen entgegensetzte. Ein
klarer Unterschied ergibt sich bei der Beantwortung der Frage, woher
denn der Dualismus zwischen den S6hnen des Lichts und der Finsternis
komme. Nach Zarathustra beruht er auf richtiger oder falscher Wahl.
Schon die beiden Geister haben gewihlt, das Wahrsein oder das Schlech-
teste zu tun (Y 30, §). Aber so haben auch die Menschen, genauer ihre
geistigen Urwesen, die Daenas, ihre Wahl getroffen, kraft derer sie
dann eben zum Reich des Guten oder Bésen gehéren. In den Qumran-
schriften begegnet dieser Gedanke nicht, Gott ist es ja, der die beiden
Urgeister geschaffen und damit auch die Menschen auf die eine oder
andere Seite festgelegt hat. Es kommt auf das Los an, das dem Menschen
zugefallen ist. Beruht also dort die Determination des Menschen auf der Wahl,
so hier auf Gottes vorbestimmender Ordnung, der «all ihren Gedanken die
Richtung gegeben hat» (IIl, 15, Hym Il Anfang: «Du wirfst dem Men-
schen ein ewiges Los mit den Geistern der Erkenntnis»). Durch diese
Verbindung iranischer und alttestamentlicher Gedanken entsteht dann
allerdings das schwere Problem, das weder das Alte Testament noch die
zarathustrische Religion belastet, wieso denn Gott den Menschen zum
Bosen pridestinieren und ihn doch dafiir verantwortlich machen, ja ihn



176 HANS WILDBERGER

darob richten kann. Man muB allerdings mit Begriffen wie Determina-
tion und Pradestination vorsichtig umgehen. Wie die Urwahl im zara-
thustrischen Glauben nicht ausschlieBt, daB aufgerufen werden kann
zum Wihlen des Reiches und der Prophet selbst sagen kann, er sei ge-
kommen, weil der zum Wiahlen bessere Weg nicht deutlich sichtbar
sei, damit man gemil dem Wahrsein lebe (Y 30, 2), so schlieBt auch
die «Pridestination» der Qumrantexte weder die Moglichkeit des Ab-
falls noch den Aufruf zur Umkehr von den Wegen des Frevels aus.

Eine deutliche Differenz zwischen den Aussagen der zarathustrischen
Religion und unsern Schriften besteht schlieBlich darin, daB Belial —
wenn auch nicht in III, 13-IV, 26, so doch anderwirts — immer wieder
als Werkzeug Jahwes erscheint und dhnlich wie der Satan des Alten
Testaments seinen Platz in der Oekonomie Gottes hat. Nach Hym III
sind «die Schne Belials» Werkzeug des gottlichen Endgerichtes. Die
Treulosen des Bundes werden von Gott zur Vernichtung durch Belial
heimgesucht.

Wie sehr die Sektenleute von Chirbet Qumran im Alten Testament
verwurzelt sind, zeigt sich am klarsten darin, daB sie als Schne des
Lichts nicht etwa Anhinger einer neuen Weltreligion sein wollen, son-
dern beanspruchen, als solche das wahre Israel zu sein. Sie wollen ein
heiliges Haus sein in (oder fiir) Israel, sie glauben, der kostbare Eckstein
zu sein, von dem Jesaja gesprochen hat. Die Betonung, die darauf gelegt
wird, daB die Gemeinde unter der Leitung zadokidischer, das heiBt
rechtmiBiger Priester stehe, die Anrede der Priester als Sohne Aarons
zeigt deutlich genug, daB sie nicht daran gedacht haben, das Judentum
zu verlassen. Die neuen Gedanken sind durchaus in die Welt des Judentums
eingebaut, ein Ableger iranischer Religion sind die Sektenleute nicht.

Es bleibt zu bedenken, daB die Vorstellungen, die im iranischen
Glauben ihre Parallele haben, sich nicht gleichmiBig iiber die neuen
Texte verteilt finden, sondern in konzentrierter Weise in IIl, 13-1V, 26
zu fassen sind. Man mu Hemmungen verspiirt haben, ihnen freien
Raum zu gewihren. Das dndert aber nichts daran, daf3 das Urteil von



DER DUALISMUS IN DEN QLIMR;\NSCHRIFTEN 177

Bousset-GreSmann: «Es muf} dabei bleiben, daBl der jiidische Dualis-
mus von dem iranischen abhingig ist »3, das sie von den Anschauungen
der jiidischen Apokalyptik her gefillt haben, und immer wieder bestrit-
ten worden ist, sich tatsichlich als unumginglich erwiesen hat. Mag
auch dieser Dualismus in seiner ausgeprdgten Form Geheimlehre gewesen sein,
so zeigt das werdende Christentum doch deutlich genug, daf die dem Alten Te-
stament fremden Gedanken weitgehend durchgedrungen sind und zweifellos
befruchtend gewirkt haben. Dariiber zu handeln ist nicht meine Auf-
gabe3. Als Beispiel fiir viele verweise ich nur auf 2. Kor. 6, 14ff.: «...
was fiir Verbindung hat die Gerechtigkeit und die Gesetzlosigkeit (si-
diq und ‘awlal), oder was fiir Gemeinschaft hat das Licht mit der Fin-
sternis ? Und was fiir Einklang besteht zwischen Christus und Beliar ? »
DaB} der neutestamentliche Dualismus auf die Vorstellungen der Qum-
ransekte und damit bis nach Persien zuriickweist, das diirfte eines der
wichtigsten religionsgeschichtlichen Ergebnisse des neuen Fundes sein.

34» L.c.S. x5,
35. Siehe dazu die Anm. 11 erwihnte Abhandlung von Kuhn, ferner Eth.Stauffer, Die

Theologie des Neuen Testaments, 4. Aufl., Giitersloh 1948, und Molin, S&hne des Lichts, vor allem
die Vergleichstabelle S. 22 g ff. — [Erst nach AbschluB meiner Arbeit bin ich aufmerksam ge-
worden auf den Artikel von K. G.Kuhn: «Die Sektenschrift und die iranische Religion» in
Zschr. f. Th.und K. 49, 1952, S. 296 ff. DaB} er zu dhnlichen Ergebnissen kommt wie ich, ist mir
eine wertvolle Bestitigung meiner Sicht. Zum persischen Dualismus vergleiche man auch den
erst nach AbschluB dieser Arbeit erschienenen Artikel des Jubilars Emil Abegg: «Das Pro-
blem des Bosen im Glauben Zarathustras», Neue Ziircher Zeitung Nr. 78, 1955.]



	Der Dualismus in den Qumānschriften

