
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 8 (1954)

Heft: 1-4

Artikel: Der Dualismus in den Qumnschriften

Autor: Wildberger, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-145556

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-145556
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DER DUALISMUS IN DEN QUMRÄNSCHRIFTEN

VON HANS WILDBERGER
UNIVERSITÄT ZÜRICH

Emil Abegg, den diese Zeilen in dankbarer Ehrerbietung grüßen wollen,

ist je und dann mit vollendeter Sorgfalt den Beziehungen zwischen
der Welt der indischen und iranischen Religionen und der des

vorderasiatischen und europäischen Westens nachgegangen. Es sei im folgenden

versucht, einen kleinen Beitrag zu diesem Problem zu leisten.

In der sogenannten Sektenregel aus der Höhle bei Chirbet Qumrän' ist
ein Abschnitt, Kolumne III, 13-IV, 26, enthalten, der die Überschrift

1. Es handelt sich um die im Frühjahr 1947 in der Nähe von cAin Fescha am Toten Meer
in einer Höhle gefundenen Schriften. Die Ausgrabung der in der Nähe gelegenen ehemaligen
Siedelung von Chirbet Qumrän hat gezeigt, daß die gefundenen Schriften den Bewohnern dieser

Siedelung gehört haben müssen, darum obige Bezeichnung: Qumränschriften (in der
angelsächsischen Welt werden sie «Dead Sea Scrolls» benannt). Zur Ausgrabung vergleiche
den letzten Bericht von R.de Vaux in Rev.Bibi. 60, 1953, S. 5406°. Zusammenfassende Darstellungen

der vorläufigen Ergebnisse bieten: H.Bardtke, Die Handschriftenfunde am Toten Meer,

2. Aufl., Berlin 1954; G.Molin, Die Söhne des Lichts, Wien-München 1954 (beide mit
Übersetzung der Texte), W. Baumgartner, «Die Bedeutung der Höhlenfunde aus Palästina für die
Theologie», Schweiz. Theol. Umschau, 24, 1954, S.49ff.; H.H.Rowley, The Zadokite Fragments

and the Dead Sea Scrolls, Oxford 1952. Eine deutsche Übersetzung findet sich auch im
Anhang zur Abhandlung von Kurt Schubert, « Die jüdischen und judenchristlichen Sekten im
Lichte des Handschriftenfundes von cEn Fescha», Zeitschr.f.kath. Theol. 74, 1952 ; eine
französische Übersetzung hat J. van der Ploeg in Bibi. Orient. VIII, 19 51, S. 2 ff. und S. 115 ff.
vorgelegt; eine englische W. H. Brownlee, The Dead Sea Manual of Discipline, Translations and

Notes, New Haven 1951 ; eine lateinische J.T.Milik, «Manuale Disciplinae», Verbum Domini

29, Romae 1951.
Die beiden Jesajahandschriften aus der Höhle kommen für unser Thema nicht in Frage,

die Rolle mit der Lamechapokalypse ist immer noch nicht geöffnet. Der hebr. Text der Sektenregel

(auch Sektenkanon Manual of Discipline) und des Habakukkommentars liegt vor in The

Dead Sea Scrolls of St. Mark's Monastery, Vol. I und II, herausgegeben von Millar Burrows, New
Haven 1950 und 1951. Proben der Hymnenrolle Hodajoth Dead Sea Thanksgiving
Psalmes) und der Kriegsrolle (genauer : Krieg der Söhne des Lichtes mit den Söhnen der
Finsternis Dead Sea War) hat E. Sukenik in Megilloth genuzoth I 1948, II 1950, geboten
(Übersetzungen auch bei Molin 1. c). Es ist der Forschung rasch klar geworden, daß zu den Qum-



164 HANS WILDBERGER

trägt : «lammaskïl ». Man wird übersetzen müssen : «für den Lehrer »\
Seine Aufgabe sei es, «alle Söhne des Lichtes zu unterweisen und zu
unterrichten über den Ursprung3 aller Menschen, gemäß allen Arten
ihrer Geister (die sich kundtun), in ihren Erkennungszeichen gemäß
ihren Taten in ihren Geschlechtern»4 (III, 13f.). Worin besteht diese

Unterweisung? Alles, was ist, stammt von Gott, der alles weiß. Bevor
die Menschen ins Dasein traten, hat er schon ihre Gedanken festgelegt,
und nachdem sie da sind, müssen sie ihre Taten vollbringen «zum Zweck
der Bezeugung seiner herrlichen Gedanken, die zu ändern nicht
erlaubt ist. In seiner Hand liegen die Rechtssatzungen für alle (Menschen)
und er stattet sie aus mit allem, was sie nötig haben» (III, 1 rff.). Das

heißt : Des Menschen Leben ist schon durch vorgeburtliche Entscheidung

Gottes festgelegt, und zwar ist das, wie wir des weitern erfahren,
dadurch geschehen, daß er der Menschheit zwei Geister (rüchöt)
gesetzt hat, nämlich der Wahrheit (3ämät) und des Frevels (cawla,
gelegentlich auch cäwäl) (III, 18f.). Sie können auch Geister des Lichts und
der Finsternis genannt werden (III, 2 c). Den Geist der Wahrheit liebt

ränschriften auch die Damaskus- oder Zadokidenschrift aus der Geniza der Qaräersynagoge von
Kairo, die Schechter 191 o herausgegeben hat, zu stellen ist (siehe dazu M. Burrows, «The

Discipline Manual of the Judaean Covenanters», in Oudt. Stud. VIII, 1950, S. 181 ff., und G.

Molin, «Die Rollen von cEn Fesha und ihre Stellung in der jüdischen Religionsgeschichte»,
Judaica 7, 1951, S. 176fr.). Als hebr.Text habe ich den von A.M.Habermann in zEdah we-

cEduth, Jerusalem 1952, herausgegebenen verwendet, zitiert ist nach Paul Rießler, Altjüdisches

Schrifttum außerhalb der Bibel, Augsburg 1928.
Abkürzungen : Ha Habakukkommentar, Kriegsr. Krieg der Söhne des Lichts mit den

Söhnen der Finsternis, Hym Hymnen, Dam Damaskusschrift. Bei bloßen Stellenangaben

ist immer die Sektenregel gemeint. Zu dieser vgl. meinen Aufsatz: «Die ,Sektenrolle'
vom Toten Meer», in Evang. Theol. 13, 1953/54.

2. Molin übersetzt: Für den Einsichtigen (Lehrer). Schubert ebenfalls: für den Einsichtigen,

bemerkt aber : Damit scheint entweder ein besonderer Mann gemeint zu sein, wie Ploeg

vermutet, oder einfach jedes Vollmitglied der Sekte. Nach dem Zusammenhang muß aber

eine Persönlichkeit gemeint sein, die die Mitglieder der Sekte unterrichtet.
3. betöledöt. Van der Ploeg: dans les générations, Schubert: in der Entstehungsgeschichte,
Molin : über die Genealogie.

4. Der schleppende Stil, der in präpositionalen Wendungen Aussage an Aussage reiht und
oft kaum erkennen läßt, wo ein Satz beginnt oder aufhört, ist für die Qumränschriften
bezeichnend und erschwert das Verständnis.



DER DUALISMUS IN DEN QUMRANSCHRIFTEN l6r

Gott in alle Ewigkeit, den Geist des Frevels verabscheut und haßt er in
alle Ewigkeit (IV, i). Und solange diese Weltzeit andauert, «streiten
die Geister der Wahrheit und des Frevels im Herzen des Mannes » (IV,
23), «denn gleich und gleich hat sie Gott gemacht bis zum letzten Ende

und bis er Neues schafft» (IV, 2r). Der Mensch kann vom einen oder
andern dieser Geister beherrscht sein, je nachdem ihm das Los (göräl)
zugefallen ist. Es gibt darum Männer, die zum Losteil Gottes und
solche, die zum Losteil des bösen Geistes, Belials, gehören (II, 2 + r), es

gibt Erwählte, die am Los der Heiligen5 teilhaben (XI, 8) und gibt
Menschen der Bosheit, die in der Finsternis wandeln (XI, 9f.), solche, die

in Weisheit und solche, die in Torheit ihr Leben führen (IV, 24). Hat
der Mensch Anteil (nahalä) an Wahrheit (3ämät) und Gerechtigkeit
(sädäq), so haßt er den Frevel, und ist er im Besitz «des Loses des

Frevels», so tut er eben Böses. So zerfällt die Menschheit in die beiden scharf

geschiedenen Gruppen der Söhne des Lichts (I, 9 ; II, 16 ; III, 13) und der

Finsternis (I, 10). Jene werden auch Söhne der Wahrheit genannt (IV, 6 f.)
oder der Gerechtigkeit (III, 20, 22), und werden sie auch nicht geradezu
als Söhne Gottes bezeichnet, so wird doch gesagt, daß sie mit den
Himmelssöhnen Gemeinschaft haben (XI, 8) und in ihre Weisheit Einsicht

gewinnen werden (IV, 22). Die Söhne der Finsternis heißen auch Söhne

des Frevels (II, 21) oder des Verderbens (Dam 8,12 und 16, 7). Man wundert

sich nicht, daß die Lichtsöhne «die Söhne der ewigen Gemeinschaft

» (bene söd cölärmm) sind, was offenbar eine Selbstbezeichnung der

jüdischen Sekte ist, aus deren Kreis die neugefundenen Texte stammen6.

Wie sich der Anteil am Los der Lichtsöhne im praktischen Leben

bezeugt, ist schön geschildert in IV, 2-8, während in IV, 9-14, dargelegt

5. Die «Heiligen» sind Engelwesen, von den nachher genannten Himmelssöhnen kaum zu
trennen.

6. Die Erkenntnis, daß die Gemeinde, die hinter den Qumränschriften steht, mit den
Essenern zum mindesten nahe verwandt, wenn nicht mit ihnen identisch ist, hat sich ziemlich
allgemein durchgesetzt. Siehe dazu M. Burrows in der Anm. i genannten Arbeit in Oudt.

Stud., W. Baumgartners Übersichten in Theol. Rundschau 17 (1948/49) und 19 (1951), Rowley
und Molin in den Anm. 1 genannten Schriften.



l66 HANS WILDBERGER

wird, wie sich der Geist des Frevels in den Söhnen der Finsternis
auswirkt. Man begreift von hier aus wohl, warum die neugefundenen Texte

so streng daraufhalten, daß sich die Guten von den Bösen absondern,
keine Vermischung der beiden Gruppen dulden, aufs schärfste vor
Verunreinigung warnen und eine lange Karenzzeit vorschreiben, bis
Novizen in die ordensmäßig aufgebaute Gemeinde der Lichtsöhne, in ihren
«Bund» aufgenommen werden können7. Denn Gott hat zwischen den

beiden Gruppen9 bis zum allerletzten Ende «ewige» Feindschaft gesetzt;
gemeinsamer Wandel ist unmöglich (IV, 17f.). Man kann den Frevelsinn

nur hassen und damit auch all die, die von ihm beherrscht sind, die

Wahrheit aber soll man lieben und damit alle, die ihr anhangen (I, 3 ;

IV, 17).
Aber allerdings, Gott hat dem Frevel ein Ende gesetzt, das die Qum-

ränsekte nahe herbeigekommen sieht. Dann wird das Böse für alle

Ewigkeit vernichtet werden und «für immer wird Wahrheit auf Erden

sprießen» (IV, 19). Alle Werke des Truges (remijjä) werden dann zu-
schanden werden (IV, 24ff.). Im neuen Aon wird also der Dualismus, der

jetzt die Menschen scheidet und der gegenwärtigen Weltzeit ihr Gesicht

gibt, aufgehoben sein.

11

Diesem Dualismus in der Menschenwelt entspricht ein metaphysischer in der

Welt der Geister. Der Jahwe des Alten Testaments, der so allein und
erhaben dasteht, daß Engelwesen neben ihm kaum recht Platz haben10,

hat in den Qumräntexten einen mächtigen Gegenspieler, jenen Geist

7. Nach VI, 13 ff., hat der «Neuling» zwei Probejahre zu bestehen. Nach Ablauf je eines

Jahres wird er vor der Vollversammlung der Gemeinde «auf seine Taten und seinen Geist»
geprüft.

8. miflaggötäm. Van der Ploeg übersetzt geradezu: entre leurs armées I

9. «Ewigkeit» heißt hier näsah, während oben in IV, 17, wo von der «ewigen» Feindschaft

der beiden Gruppen die Rede ist, cöläm verwendet wird. c01äm beginnt in spätjüdischer

Zeit die Bedeutung Aeon, Weltzeit anzunehmen, cf. Ei Jenni, «Das Wort cöläm im
Alten Testament», Z.A. W.65, 1953.

10. S. dazu L.Köhler, Theologie des Alten Testaments, 3. Aufl., Tübingen 1953, S. 146fr.



DER DUALISMUS IN DEN QUMRANSCHRIFTEN 167

des Frevels oder der Finsternis, der meist Belial (belijjacal) genannt
wird. Häufig sind die Aussagen, daß die gegenwärtige Weltzeit unter
seiner Herrschaft steht (I, 18; I, 23/24; II, 19; Kriegsr. IX). Weil er

jetzt die Herrschaft ausübt, steht der Fromme in harter Versuchung",
aus Furcht und Schrecken sich ihm zu unterwerfen (I, 18 ; cf. II, 19).

Unter seiner Herrschaft haben sich denn auch die Israeliten schwer

versündigt (I, 23 f.). Es ist Gottes Gnade, wenn ihm die Erlösten nicht
erlagen (Kriegsr. IX). In der Zeit, die dem Ende zueilt, hat er besonders

viel Macht: «Es wird in diesen Jahren Belial wider Israel losgelassen

(Dam 6,9). Die drei Netze, mit denen er die Israeliten zu fangen weiß,
sind Unzucht, Reichtum und Entheiligung des Tempels (Dam 6, 11).
Er hat natürlich seine Anhänger, die ihn im Herzen bewahren (X, 21),
«die Männer vom Lose Belials» (II, c), ja, wie Gott seine Gemeinde

besitzt, so auch Belial (Hym I Anfang). Er herrscht über die Frevelsöhne

und bei ihm liegt der Grund dafür, wenn die Söhne der Gerechtigkeit

abirren (II, 21 f.). Keine andere Gestalt als er kann Mastema12

sein, der Israel beherrschen kann, weil es vom Gesetz des Mose gewichen

ist (Dam 20, 2), und er ist schuld daran, wenn über die Söhne der

Gerechtigkeit Plagen kommen und sie straucheln (III, 2 3)'3. Hingegen
fehlt für diesen Gegenspieler Gottes gerade die Bezeichnung, die vom
Alten Testament her zu erwarten wäre : Satan. Das beweist, daß nicht
direkt ans Alte Testament angeknüpft wird und daß die Anschauung

11. In seiner Abhandlung « IIetpaau.oç - àu.apxîa - aàpÇ im Neuen Testament und die
damit zusammenhängenden Vorstellungen», Zeitschr.f. Theol. und K. 1952, S. 2ooff., hat K.G.
Kuhn den Zusammenhang der neutestamentlichen Aussagen über die Versuchung des

Gläubigen mit den Vorstellungen der Qumränsekte schön herausgestellt.
12. Dam 20, 2 spricht vom mal'ak hammastemä. Molin und Rießler übersetzen der

Engel Mastemas. In III, 23 ist von der mämschälät mastemätö die Rede. Die Übersetzer sind

unsicher, ob sie das Wort als Eigennamen fassen sollen. Es ist möglich, daß an beiden Stellen

mit «Feindschaft» zu übersetzen ist und mastemä noch nicht (wie in Jub. 10, 8 u.ö.) als

Eigenname verwendet ist. Das Jubiläenbuch steht aber den Qumränschriften sehr nahe,
Fragmente von ihm sind in der Höhle gefunden worden.

13. Wenn Molin recht hätte mit der Trennung des rätselhaften Wortes czrc in cz und rc

und mit seiner Übersetzung «böse Kraft», hätten wir eine weitere Bezeichnung des bösen

Geistes vor uns. Aber das Schriftbild erlaubt diese Trennung nicht.



l68 HANS WILDBERGER

über den Widerpart Gottes auch zur Zeit unserer Texte noch wenig
gefestigt war.

Gegenspieler Gottes ist dieser Belial allerdings nur in bedingtem Sinn.
Es kommt die Zeit, da seine Herrschaft ein Ende nimmt. Gott ist mächtiger

denn er. Sein direktes Gegenüber ist vielmehr der Fürst der Lichter1*

(sar 3ôrïm) (III, 20 ; Dam 7, 19), auch Engel seiner (Gottes) Wahrheit

genannt (III, 24). Die Tätigkeit Gottes wird mit der dieses

Lichtengels allerdings ganz zusammengesehen: «Der Gott Israels und der

Engel seiner Wahrheit hat allen Söhnen des Lichts geholfen »'5 (III, 24).
Wenn gesagt wird, durch den Dienst dieses Lichtfürsten seien Mose

und Aaron aufgetreten (Dam 7, 19), so will damit natürlich — im Gegensatz

zu Paulus in Gal. 3,19 — nicht geleugnet werden, daß sie im Auftrag

Jahwes wirkten. Es wird nicht Zufall sein, daß der Lichtfürst nicht
wie der Engel der Finsternis einen Namen hat. Er ist neben Gott nur
eine Schattengestalt, die nur dem Bedürfnis, dem Geist, der das Prinzip

des Bösen verkörpert, eine Verkörperung des Guten gegenüber zu
stellen, ihr Dasein verdankt. Aber es ist damit auch erreicht, daß Belial

nicht als Gottheit neben Jahwe erscheinen kann.

Das Reich der Geister oder Engel umschließt nicht bloß diese beiden

Gestalten. Belial wirkt durch die Hand der Verderberengel (IV, 12). Zum
Bereich des Lichtengels gehören die Himmelssöhne (IV, 22; Hym III).
Von ihnen werden «die Geister der Erkenntnis», «die Heerschar der

Heiligen» und «die Kriegsschar der Himmelsrecken» kaum zu trennen
sein (alle in Hym III genannt). Sowohl der Lichtfürst als der Engel der
Finsternis können aber auch menschliche Helfer in Anspruch nehmen.

Hat sich jener Mose und Aaron dienstbar gemacht, so dieser Jachne und

seinen Bruder (Dam 7, 19 vgl. die in 2. Tim. 3, 8 erwähnten ägypti-

14. 1. Kor. 11,14 redet vom àyyeXoç çcotoç, dem Engel des Lichts. Es ist vermutet worden,

daß mit ihm Uriel gemeint sei. Dem hebr. sar entspricht griech. Äp^cw; vom Äp^tov

tûv SauAovtcov ist Matth.9, 34 und 12, 34 Mk. 3, 22 und Lk. 11, 15) die Rede, das

Joh.-Ev. spricht vom àpxwv toü xóau.oo toütou (12, 31; 14, 30; und 16, 11), Paulus

(i.Kor. 2, 6, 8) vom äp^cov xoü odüvoc toütou, Eph. 2, 2 vom àpxwv-rijc èÇouçtaç toü àépoç.

15. Das Verbum (cäzar) steht bezeichnenderweise im Singular



DER DUALISMUS IN DEN QUMRANSCHRIFTEN 169

sehen Zauberer Jannes und Jambres, cf. Ex. 7, 11). Dem Mann der Lüge,
bzw. dem Frevelpriester stellt der Habakukkommentar den Lehrer der

Gerechtigkeit16 gegenüber (Ha I, 13; II, 1/2; V, 10f.; VIII, 3, 8, 16;
IX, 9 f. ; X, 9)'7. Wird auch nicht gesagt, daß diese beiden im Dienst
der entsprechenden himmlischen Mächte standen, so spiegelt sich doch

in ihrem Gegensatz offenbar die metaphysische Frontstellung wider.

m
Die angeführten Stellen genügen, um deutlich werden zu lassen, daß

wir es in den Qumränschriften und zumal in jenem zu Anfang bezeichneten

Abschnitt der Sektenregel mit einem ausgesprochenen Dualismus

zu tun haben, fene scharfe Aufteilung der Menschheit in die beiden Gruppen

ist dem Alten Testament fremd, von zwei Geistern, die Jahwe
geschaffen hätte, um je die eine Hälfte der Menschheit zu beherrschen,
weiß es nichts. Mit dem Satan des Alten Testaments hat die Belialge-
stalt unserer Texte wenig zu tun; die Anschauung, daß der Satan der
Widersacher Jahwes und Beherrscher dieser Weltzeit sei, findet sich in
ihm nicht'8. So ist es nicht zufällig, daß der Gegenspieler Gottes inun-
sern Schriften eben nicht Satan, sondern Belial heißt. Von allerlei bösen

Mächten weiß zwar auch das Alte Testament manches zu sagen'9. Was

aber neu in unsern Texten ist, das ist die Zusammenballung dieser

Mächte in der Hand des einen Engels des Frevels mit der Idee einer

antigöttlichen Herrschaft, die dieser auszuüben vermag. Die dämonischen

Wesen stehen nicht mehr unter Gott, sondern unter Belials Macht.

16. more hassädäq, andere wollen, kaum mit Recht, übersetzen: der wahre Lehrer.

17. Siehe auch Dam 3, 29 und 39, wo vom more hajjahad die Rede ist. Man hat früher
mit «einzigartiger Lehrer» übersetzt. Die neuen Texte machen es gewiß, daß «Lehrer der
Gemeinde » gemeint ist.

18. Zur Satanologie im Alten Testament vgl. von Rad im Th. Wb.z. N. T., S. 71 ff., ferner
R. Schärf, Die Gestalt des Satans im Alten Testament, 1948.

19. Wollte man einen Gegenspieler Jahwes namhaft machen, so wäre an den Urdrachen

rahab, tehöm oder tannin zu denken. Aber dieser ist ja schon bei der Schöpfung vernichtet
worden. Der persische Drache Azhi Dahaka ist darum eine schlechte Parallele (anders Bousset-

Greßmann, Die Religion des Judentums, 3. Aufl., Tübingen 1926, S. 516).

13



170 HANS WILDBERGER

Und die Menschen, die sich gegen Gott aufgelehnt haben, sind jetzt von
dieser Gegenmacht beherrscht.

Ist der Dualismus der Qumränschriften nicht alttestamentlich, so hat

er doch in der spätjüdischen Literatur manche Parallelen. Molin hat am
Schluß seines Werkes20 eine eindrückliche Übersicht über oft fast

gleichlautende Aussagen aus der Apokalyptik (Ascensio Jesaiae, Jubiläen

und vor allem Testament der zwölf Patriarchen)3' zusammengestellt.

Eine wirkliche Parallele aber zu den prägnanten dualistischen

Aussagen von Sektenregel III, 13 — IV, 26 gibt es nicht. Nur hier ist die

Menschheit mit solch systematischer Konsequenz und solch theologisch

klarer Begründung in zwei Hälften, die sich gegenüberstehen,

aufgeteilt. Unser Bild vom Dualismus der Qumränschriften haben wir
aber hauptsächlich aus diesem Abschnitt gewonnen. Er mutet auch

innerhalb der Sektenregel selbst wie ein Fremdkörper an. Wir erinnern

uns, daß ihn die Überschrift als Anweisung für den «maskîl », den Lehrer

bezeichnet, nach der er die Lichtsöhne zu unterrichten habe. Wir
haben es offensichtlich mit einer Geheimlehre, die in der Sekte weitergegeben

wurde, zu tun, während die dualistischen Aussagen der übrigen Teile
des neuen Fundes kaum über das hinausgehen, was bis anhin schon aus

spätjüdischer Literatur bekannt gewesen ist. Die Schriften wissen denn

auch tatsächlich viel von Geheimnissen zu berichten. Zum Teil sind

Geheimnisse" gemeint, die die Endzeit betreffen und wie sie die

Apokalyptik allgemein glaubte enthüllen zu können (Ha VII, r, 8, 14). Aber

unser Abschnitt redet davon, daß es gelte, vorsichtig zu wandeln in

Klugheit gegenüber allen und die Geheimnisse der Erkenntnis im
Interesse der Wahrheit zu verbergen*3 (IV, 6, und IX, 18) bestätigt,
daß sich die Gemeinde im Besitz «wunderbarer und wahrer Geheim-

20. Die S. des Lichts.
21. Alles Schriften, die unsern Texten nahestehen, vgl. oben Anm. 12.
2 2. Das hebr. Wort für Geheimnis, räz, findet sich im biblischen Hebräisch noch nicht

(aber im aram.Teil des Danielbuches). Es ist Lehnwort aus dem Mittelpersischen.
23. So nach der Übersetzung von chabbe3 bei Molin. Van der Ploeg und Schubert fassen

das Verbum reflexiv: sich verbergen.



DER DUALISMUS IN DEN QUMRÄNSCHRIFTEN I7I
nisse» wußte (cf. auch XI, 3-r, 19). Die Gemeinde ist sich dessen voll
bewußt und ist stolz darauf, Erkenntnisse zu besitzen, die der übrigen
Menschheit, auch dem übrigen Israel, nicht gegeben sind.

IV

Damit aber erhebt sich die Frage : Woher stammt dieses Sonderwissen

Wenn die Schriften aus der Höhle von cAin Fescha aus der vorchristlichen

Zeit stammen — eine Erkenntnis, die sich nach anfänglichem großen

Schwanken und heftigen Auseinandersetzungen immer mehr
festigt —, bleibt der Ausweg verschlossen, sie der Gnosis24 zuzuschieben

oder auch an christlichen Einfluß25 zu denken. Es ist dann, da

Beziehungen zum Neuen Testament unleugbar sind, vielmehr damit zu rechnen,

daß die Anschauungen der Qumränsekte einen wesentlichen Beitrag

zur Ausgestaltung des Frühchristentums geleistet haben26. Die
gestellte Frage kann dann aber nur so beantwortet werden, daß in unsern
Schriften das Einströmen iranischer Gedanken in das fudentum greifbar ist27.

Das soll nun noch in Kürze aufgezeigt werden.

24. Zum Problem der Gnosis in unsern Texten vgl. Bo Reicke : «Traces of Gnosticism in
the Dead Sea Scrolls?» in New Testament Studies, Vol.I, 1954, S. 137-141. Er kommt zum
Schluß : «To sum up, we may state, that the epistemology of the Qumrän congregation as

represented by the Manual of Discipline does not show any direct traces of gnostic
mysticism» (S. 141).

25. Dazu siehe die Artikel von J. L. Teicher in The Journal ofJewish Studies: «The Dead Sea

Scrolls-Documents of the Jewish-Christian Sect of Ebionites» in H/2, 1951, und «The
Damascus Fragments and the Origin of the Jewish Christian Sect » in II/3, 19 51, und «The Teaching

of the Pre-Pauline Church in the Dead Sea Scrolls» IV/i +2, 1953. Dagegen H.J.
Schoeps, «Handelt es sich wirklich um ebionitische Dokumente?» in Z.R.G.G. III, 1951,
und «Der Habakukkommentar von cAin Feshkha - ein Dokument der Hasmonäischen
Spätzeit», in Z.A. W. 63, 1951.

26. Siehe dazu den oben (Anm. 24) erwähnten Artikel von Bo Reicke. Vom selben
Verfasser: «Die Verfassung der Urgemeinde im Lichte jüdischer Dokumente», Theol. Ztschr. 10,

1954. Ferner die in Anm. 11 genannte Arbeit von Kuhn, ferner Molin, Söhne des Lichts, S. 175 ff.
und 222ff.

27. Ungeklärt ist die Frage, auf welchem Weg das Judentum mit iranischen Gedanken in
Kontakt kam. Man wird Babylon als Zwischenglied einschieben müssen. So schon Bousset-Greßmann

(1. c. Anm. 19) im Blick auf die Apokalyptik: «Man wird annehmen müssen, daß es (das

Judentum) diese Religion nicht in ihrer Reinheit, sondern in einer starken Zersetzung durch



172 HANS WILDBERGER

In den Qumräntexten stehen sich Gott und Belial28 (oder wie der
böse Geist sonst bezeichnet ist) gegenüber. Das erinnert an den Dualismus

Ormuzd-Ahriman. Nun hat unsere Übersicht über die Anschauungen
der Schriften vom Toten Meer allerdings ergeben, daß der eigentliche
Gegensatz nicht zwischen Gott und Belial, sondern dem Fürsten des

Lichts und dem Engel der Finsternis liegt. Aber in ähnlicher Weise

liegt ja auch in der altern awestischen Religion der Gegensatz nicht
zwischen Ahura Mazda und Angra Mainyu29, sondern zwischen dem

heiligen Geist, Spenta Mainyu, und dem bösen Geist, Aka Mainyu. Man

vergleiche Yasna 47, r: «Alle diese schönen Dinge, die du, o Weiser

Herr, durch deinen heiligen Geist dem Rechtgläubigen verheißen hast »

mit den oben zitierten Stellen lü, 24 und Dam 7, 19. Yasna a.c, 2 sagt :

«Ich will reden von den beiden Geistern im Anbeginn des Lebens, von
denen der Heilige also sprach zum Argen : Nicht werden unsere

beiderseitigen Gedanken, noch Lehren, noch Erkenntnisse zusammenstimmen.»

Man stelle IV, 17f. daneben: «... denn nicht wandeln sie

gemeinsam». Lesen wir in III, 21 f., daß Mastema und seine Geister die
Lichtsöhne zum Straucheln bringen wollen, so lesen wir in Yasna 3 2,

4f. : «Solange ihr (die Devs Dämonen) die schlechtesten Befehle

gebt, durch deren Befolgung die Menschen Dev-Lieblinge heißen, die
sich von der guten Gesinnung abkehren, die von der Weisheit des Wei-

babylonische Bestandteile kennengelernt hat.» - Es ist beachtenswert, daß Essener, bzw.
Essäer vom ostsyrischen hase, pl. hasen, hasajjä, die Frommen, abzuleiten ist. G.Hölscher
(Geschichte der israelitischen und jüdischen Religion, S. 207) vermutet mit andern, daß der Essäis-

mus — zu dem zum mindesten in einem weitern Sinn unsere Texte zu rechnen sind — im
Synkretismus Babyloniens entstanden sei.

2 8. In Teilen der Asc. Isaiae, der Jubiläen und durchwegs im Testament XII ist Beliar Name
des Teufels. Das alttestamentliche Wort belijjacal bedeutet Nichtsnutzigkeit. In Ps. 18, 5
II.Sam. 22, 5 ist aber von den «Strömen Belials» die Rede; man hat vermutet, daß hier mit
Belial die Unterwelt gemeint sei, und daraus geschlossen, daß Belial ursprünglich eine

Unterweltsgottheit war. Auch Ahriman ist von griechischen Schriftstellern (Aristoteles bei

Diogenes Laertius, Prooem. 6 und Plutarch, de Is. et Osir. 47) mit Hades gleichgesetzt worden.
Auch unsere Texte sprechen von den Strömen Belials (Hym III), und zwar, daß sie
durchbrechen bis in die unterste Unterwelt. Es sind aber bezeichnenderweise Feuerströme

29. Angra Mainyu ist in den Gathas nur einmal erwähnt.



DER DUALISMUS IN DEN QUMRÄNSCHRIFTEN I73

sen Herrn und dem Asha abgefallen sind, betrüget ihr den Menschen

um das Lebensglück und die Unsterblichkeit durch dieses Tun, das

euch Devs der böse Geist in böser Absicht und mit bösem Worte
(gelehrt hat), und durch das er dem Falschgläubigen die Herrschaft

versprochen hat.» Es ist zweifellos für die Iranistik von Interesse zu sehen,
daß iranische Vorstellungen bis ins Judentum eingedrungen sind zu

einer Zeit, da der Gegensatz Ormuzd-Ahriman noch nicht bestand,
sondern noch die Vorstellungen der früheren awestischen Stufe in Geltung
waren.

Die Sektenregel sagt, daß, als Gott den Menschen geschaffen habe, er
ihm die beiden Geister der Wahrheit und des Frevels gesetzt habe, auf
daß er in ihren Bahnen wandle bis zur festgesetzten Zeit (III, 13 ff.).
Genau so haben auch nach den Gathas die Menschen am Dualismus der
beiden Geister Anteil. «Zwischen ihnen haben die Guthandelnden

richtig gewählt, nicht die Schlechthandelnden» (Y 30, 3)30. Der Mensch

muß sich entscheiden «zwischen den beiden Glaubensbekenntnissen»

(Y30, 2). Das ist der Grundton, auf den die Predigt Zarathustras
abgestimmt ist. Der Kampf ist deswegen schwer, weil auch die Devs sich

auf die Seite des bösen Geistes geschlagen haben: «Zwischen den beiden

(Geistern) haben auch die Devs nicht die richtige Entscheidung
getroffen, weil, als sie sich berieten, die Betörung über sie kam, so daß

sie sich das böseste Denken auserwählten. Zusammen gingen sie darauf

zu Aeschma3' über, durch den sie das Leben des Menschen krank
machen» (Y 30, 6)3\

Wieder nach unsern Texten zerfällt die Menschheit in Söhne des

Lichts und der Finsternis. Die Zugehörigkeit des Lichtes zu Ormuzd

30. Yasna ist hier und im folgenden mit Y abgekürzt. Text der Gathas : Christian Bartho-
lomae, Die Gatha's und heiligen Gebete des iranischen Volkes. Übersetzungen : Chr. Bartholo-
mae : Die Gatha's des Awesta, und K. F. Geldner, Die zoroastrische Religion (das Avesta), im
religionsgeschichtlichen Lesebuch von A. Bertholet.

31. Aeschma Mordgrimm, ein böser Gefet) begegnet als Asmodi Aeschma Daeva)
in Tob. 3, 8, ein klares Zeugnis für den persischen Einfluß auf das Spätjudentum.

32. Zur Geistesvorstellung bei den alten Iraniern s. P. Volz, «Der Heilige Geist in den
Gathas des Sarathustras », im Eucharisterionfür H. Gunkel, Göttingen 1923.



174 HANS WILDBERGER

und der Finsternis zu Ahriman ist bekannt. Im alten Awestaglauben

spielt dieses Gegensatzpaar noch nicht die Rolle, die ihm im spätem
Zoroastrismus zukommt. Hier also verraten unsere Texte doch schon

einen spätem Stand der iranischen Religion. Aber die Söhne des Lichts
heißen ja auch mit Vorliebe Söhne der Wahrheit oder der Gerechtigkeit

und die der Finsternis Söhne des Frevels, wie denn überhaupt das

Gegensatzpaar Wahrheit—Frevel eine größere Rolle spielt als Licht—Finsternis.

Bei Wahrheit denken wir sofort an den zweiten der Amesha

Spentas: asha, bzw. urta (sanskrit rta). Ihm steht druj gegenüber, was

gewöhnlich mit Lüge wiedergegeben wird. Man hat — was besser zu
hebr. cawlä Frevel passen würde - gemeint, das Wort mit Unrecht,
Sünde übersetzen zu sollen33. Das ist fraglich. Man kann aber in der

Sektenregel auch lesen, daß, wenn der Frevel zu Ende ist, alle Werke
des Truges (remijjä) aufhören (IV, 23), und es gehört zu den wichtigsten

Geboten für die Mitglieder der Sekte, sich von der Lüge (schäqär)
fernzuhalten (V, 1 c). Auch daraufsei hingewiesen, daß der Gegner des

Lehrers der Gerechtigkeit (bzw. der Wahrheit, sädäq) nicht nur
Frevelpriester, sondern auch Mann der Lüge (3îsch hakkäzäb) genannt wird.

Der Dualismus der Qumräntexte ist kein absoluter - das bedeutete

ja einen völligen Bruch mit dem Alten Testament. Manche

Aussagen betonen sehr stark den Monismus Gottes: «Vom Gott der Er-
kenntnisse kommt alles Seiende und Gewordene» (III, ir) oder: «In
seiner Hand liegen die Rechtssatzungen aller (Menschen) (III, 17). Er ist

es, der die Geister des Lichts und der Finsternis geschaffen hat (IV, 2 r).
Er ist der Fürst der himmlischen Wesen und der Herr aller Geister

(Hym V). Wohl herrscht jetzt noch der Kampf zwischen den beiden

Gruppen, aber Gott hat ja dem Sein des Frevels ein Ende gesetzt (IV,
14 u.ö.). Aber auch für den Glauben Zarathustras steht ja der Sieg

Ahura Mazdas zum vornherein fest, die Vollendung des Gottesreiches

kommt (Y 48, 11). Die Gottesauffassung Zarathustras ist durchaus

monotheistisch. Gewiß sind für ihn die beiden Geister von Anfang an da

33. Siehe dazu: H.Lommel, Die Religion Zarathustras, Tübingen 1930, S.43ff.



DER DUALISMUS IN DEN QUMRÄNSCHRIFTEN 17c

(Y 30, 3f. ; A.c., 2), und daß Ahura Mazda beide geschaffen habe, wird
nicht gesagt. Aber es darfnicht verkannt werden, daß der Zerwanismus
doch im alten Zarathustraglauben gewisse Anhaltspunkte hat. Es kann

auch hier gesagt werden: «Ich erkannte von dir, o Mazda, in meinem
Sinn, daß du, der Erste, (auch) der Letzte bist» (Y 31, 8). Oder im
Überschwang der Rede kann einmal sogar die Finsternis unter den von
ihm geschaffenen Dingen genannt werden (Y 44, $). Daß eine

Glaubensgemeinschaft, die vom Alten Testament her kommt und es so eifrig

studiert hat, wie die Qumräntexte bezeugen, hier noch stärker
unterstrichen hat, versteht sich von selbst.

Aber nicht nur hier wird sichtbar, daß der alttestamentliche Glaube
dem Eindringen iranischer Vorstellungen Grenzen entgegensetzte. Ein
klarer Unterschied ergibt sich bei der Beantwortung der Frage, woher
denn der Dualismus zwischen den Söhnen des Lichts und der Finsternis
komme. Nach Zarathustra beruht er auf richtiger oder falscher Wahl.

Schon die beiden Geister haben gewählt, das Wahrsein oder das Schlechteste

zu tun (Y 30, r). Aber so haben auch die Menschen, genauer ihre

geistigen Urwesen, die Daenas, ihre Wahl getroffen, kraft derer sie

dann eben zum Reich des Guten oder Bösen gehören. In den Qumränschriften

begegnet dieser Gedanke nicht, Gott ist es ja, der die beiden

Urgeister geschaffen und damit auch die Menschen auf die eine oder
andere Seite festgelegt hat. Es kommt auf das Los an, das dem Menschen

zugefallen ist. Beruht also dort die Determination des Menschen aufder Wahl,

so hier auf Gottes vorbestimmender Ordnung, der «all ihren Gedanken die

Richtung gegeben hat » (III, 1 r, Hym III Anfang : « Du wirfst dem
Menschen ein ewiges Los mit den Geistern der Erkenntnis»). Durch diese

Verbindung iranischer und alttestamentlicher Gedanken entsteht dann

allerdings das schwere Problem, das weder das Alte Testament noch die
zarathustrische Religion belastet, wieso denn Gott den Menschen zum
Bösen prädestinieren und ihn doch dafür verantwortlich machen, ja ihn



176 HANS WILDBERGER

darob richten kann. Man muß allerdings mit Begriffen wie Determination

und Prädestination vorsichtig umgehen. Wie die Urwahl im zara-
thustrischen Glauben nicht ausschließt, daß aufgerufen werden kann

zum Wählen des Reiches und der Prophet selbst sagen kann, er sei

gekommen, weil der zum Wählen bessere Weg nicht deutlich sichtbar

sei, damit man gemäß dem Wahrsein lebe (Y 30, 2), so schließt auch

die «Prädestination» der Qumräntexte weder die Möglichkeit des
Abfalls noch den Aufruf zur Umkehr von den Wegen des Frevels aus.

Eine deutliche Differenz zwischen den Aussagen der zarathustrischen

Religion und unsern Schriften besteht schließlich darin, daß Belial -
wenn auch nicht in III, 13-IV, 26, so doch anderwärts — immer wieder
als Werkzeug Jahwes erscheint und ähnlich wie der Satan des Alten
Testaments seinen Platz in der Oekonomie Gottes hat. Nach Hym III
sind «die Söhne Belials» Werkzeug des göttlichen Endgerichtes. Die
Treulosen des Bundes werden von Gott zur Vernichtung durch Belial

heimgesucht.
Wie sehr die Sektenleute von Chirbet Qumrän im Alten Testament

verwurzelt sind, zeigt sich am klarsten darin, daß sie als Söhne des

Lichts nicht etwa Anhänger einer neuen Weltreligion sein wollen,
sondern beanspruchen, als solche das wahre Israel zu sein. Sie wollen ein

heiliges Haus sein in (oder für) Israel, sie glauben, der kostbare Eckstein

zu sein, von dem Jesaja gesprochen hat. Die Betonung, die daraufgelegt
wird, daß die Gemeinde unter der Leitung zadokidischer, das heißt

rechtmäßiger Priester stehe, die Anrede der Priester als Söhne Aarons

zeigt deutlich genug, daß sie nicht daran gedacht haben, das Judentum
zu verlassen. Die neuen Gedanken sind durchaus in die Welt des fudentums

eingebaut, ein Ableger iranischer Religion sind die Sektenleute nicht.

Es bleibt zu bedenken, daß die Vorstellungen, die im iranischen
Glauben ihre Parallele haben, sich nicht gleichmäßig über die neuen
Texte verteilt finden, sondern in konzentrierter Weise in III, 13—IV, 26

zu fassen sind. Man muß Hemmungen verspürt haben, ihnen freien
Raum zu gewähren. Das ändert aber nichts daran, daß das Urteil von



DER DUALISMUS IN DEN QUMRÄNSCHRIFTEN I77

Bousset-Greßmann : «Es muß dabei bleiben, daß der jüdische Dualismus

von dem iranischen abhängig ist»34, das sie von den Anschauungen
der jüdischen Apokalyptik her gefällt haben, und immer wieder bestritten

worden ist, sich tatsächlich als unumgänglich erwiesen hat. Mag
auch dieser Dualismus in seiner ausgeprägten Form Geheimlehre gewesen sein,

so zeigt das werdende Christentum doch deutlich genug, daß die dem Alten

Testament fremden Gedanken weitgehend durchgedrungen sind und zweifellos
befruchtend gewirkt haben. Darüber zu handeln ist nicht meine
Aufgabe35. Als Beispiel für viele verweise ich nur auf 2. Kor. 6, i4ff. : «...
was für Verbindung hat die Gerechtigkeit und die Gesetzlosigkeit (sä-

däq und cawlä!), oder was für Gemeinschaft hat das Licht mit der
Finsternis Und was für Einklang besteht zwischen Christus und Beliar »
Daß der neutestamentliche Dualismus auf die Vorstellungen der Qum-
ränsekte und damit bis nach Persien zurückweist, das dürfte eines der

wichtigsten religionsgeschichtlichen Ergebnisse des neuen Fundes sein.

34. I.C.S.515.
35. Siehe dazu die Anm. 11 erwähnte Abhandlung von Kuhn, ferner Eth. Stauffer, Die

Theologie des Neuen Testaments, 4. Aufl., Gütersloh 1948, und Molin, Söhne des Lichts, vor allem
die Vergleichstabelle S. 2258°. - [Erst nach Abschluß meiner Arbeit bin ich aufmerksam
geworden auf den Artikel von K.G.Kuhn: «Die Sektenschrift und die iranische Religion» in
Zschr.f. Th.und K.4.9, 1952, S. 296 fr. Daß er zu ähnlichen Ergebnissen kommt wie ich, ist mir
eine wertvolle Bestätigung meiner Sicht. Zum persischen Dualismus vergleiche man auch den
erst nach Abschluß dieser Arbeit erschienenen Artikel des Jubilars Emil Abegg : « Das
Problem des Bösen im Glauben Zarathustras», Neue Zürcher Zeitung Nr. 78, 1955.]


	Der Dualismus in den Qumānschriften

