
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 8 (1954)

Heft: 1-4

Artikel: Panorama linguistique de l'Iran

Autor: Redard, G.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-145553

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-145553
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


PANORAMA LINGUISTIQUE DE L'IRAN

PAR G. REDARD

UNIVERSITÉS DE BERNE ET DE NEUCHÂTEL

Les langues iraniennes sont attestées, sur une aire immense, par des

documents rédigés en une trentaine d'écritures différentes et qui
s'échelonnent sur quelque 2700 ans. Répondant à l'amicale invite de notre
collègue, M. E.H.de Tscharner, nous tenterons d'en dresser ici le
tableau à l'intention d'un public non spécialisé, mais curieux de pays que
la technique et l'actualité ne cessent de lui rendre plus familiers.

A l'intérieur de la vaste famille des langues dites indo-européennes,
l'iranien est avec l'indien en rapport si étroit qu'on a pu les réunir sous
la dénomination d'indo-iranien. Cette communauté trouve d'ailleurs

appui dans l'histoire. Les archives des rois hittites de Boghazköy (à 1 ro
km à l'est d'Ankara) ont gardé trace du passage de ces tribus qui, parties

sans doute des plaines de la Russie méridionale et suivant un itinéraire

dont le détail nous échappe, devaient atteindre leur habitat historique

: les hauts plateaux de l'Iran ou, à l'extrême sud, cette terre qui
est, de temps immémorial, la terre des prestiges, l'Inde. La langue alors

se différencie, mais, par delà les développements propres à chaque

branche, l'accord reste si large et si exclusif qu'il suffirait à lui seul à

prouver l'identité d'origine. Les représentations juridiques et religieuses

la manifestent avec la même évidence. De plus Iraniens et Indiens

se donnent le même nom d'Aryens : Darius affirme qu'il est ariya ariya-
tchiça «aryen de famille aryenne» et âr(i)yas désigne, en indien, le

peuple dont la langue est le sanscrit. Le mot, dont l'étymologie n'est

pas assurée («noble, de pure lignée»?), survit dans l'appellation
moderne d'Iran qui continue, à travers le moyen-iranien êrân, le génitif
pluriel vieux-perse âryânâm «(pays) des Aryens ».

L'évolution de l'iranien a été beaucoup plus rapide que celle de

l'indien. A l'aube de ce qui est pour nous l'histoire, le souvenir de l'an-



138 G.REDARD

tique fraternité est depuis longtemps déjà aboli. Et tandis que le monde

indien offre une image remarquablement unitaire de langue et de

culture, on constate dès le principe en Iran des foyers distincts. C'est

qu'en dépit de tous les obstacles que la nature y a rassemblés, l'Iran n'a
cessé d'être, pour son malheur et pour sa gloire, un lieu de transit.
Parcouru d'est en ouest et d'ouest en est par les grandes invasions, par les

caravanes trafiquant entre les pays de l'Orient méditerranéen et ceux
d'Asie centrale et d'Extrême-Orient, il a été le trait d'union entre la

Mésopotamie et le monde indo-gangétique, entre la mer et la steppe.
Lieu de confluence aussi, carrefour de civilisations: comme l'a noté
René Grousset, de la Chine des Ming à la Venise du XVIe siècle, en

passant par Byzance et l'Inde moghole, la plupart des grandes écoles de

peinture se retrouvent aux murailles d'Isfahan. Histoire donc qui est

toute de morcellements, de rencontres, de ruptures et de réfections,
dont le cours a très fortement influé sur le développement linguistique.

A la complexité née d'une telle imbrication, s'ajoute l'expansion de

l'Iran hors de son cadre historique. En 193 c, Rezâ Chah, fondateur de

la dynastie pahlavi, décida que son empire s'appellerait Iran, et non

plus Perse; ce dernier nom ne s'applique en effet proprement qu'à la

province de Chirâz - en persan le Fârs, la Persis des Grecs qui
transmirent à l'Occident l'usage de cette dénomination. Mais pour le

linguiste et l'historien, l'Iran est plus vaste encore. Par les collines du Ba-

loutchistan, à travers les passes du massif afghan qu'ils ont parfois aussi

contourné, les Iraniens ont pris pied, au cours de leur tumultueuse

histoire, dans la plaine de l'Indus et se sont même étendus jusqu'au bassin

du Gange. Par delà le Khorassan et l'Amou-darya (I'Oxus des Anciens),
ils ont atteint le pays de Boukhara et de Samarcande ; ils ont laissé de

leurs traces plus à l'est encore, en plein désert de Gobi, dans le Turkestan

chinois
Sur l'état linguistique le plus ancien, nos données sont fragmentaires

et isolées. Deux langues seules sont bien connues. Le vieux-perse
d'abord, dialecte du Fârs, grâce aux souverains achéménides, de Cyrus le



PANORAMA LINGUISTIQUE DE L IRAN I39

Grand, vassal révolté des Mèdes (c21-486), à Artaxerxès III (359-338),
qui firent graver dans la pierre ou l'or les hauts faits de leurs règnes.
Les plus importantes de ces inscriptions ont été trouvées à Bîsoutoûn

(au nord-est de Kermânchâh), à Elvend près d'Hamadan, à Persépolis

et, tout près, Naqch-e Rostam, à Suse (charte de fondation du palais) et
à Suez. Elles sont généralement rédigées en trois langues : vieux-perse,

langue des maîtres, élamite, langue du pays de Suse, et babylonien, la

vieille langue sémitique du Proche-Orient. On en doit le déchiffrement
à Grotefend, à Rask, Saint-Martin, Lassen et Burnouf qui, dans la

première moitié du XIXe siècle, inaugurèrent ainsi, du même coup,
l'exploration des littératures mésopotamiennes.

Second témoin de l'iranien ancien, la langue de l'Avesta, recueil des

enseignements de la religion mazdéenne et de la prédication de Zoro-
astre (Zarathouchtra). On y distingue les Gâthâ, «chants» versifiés, très

archaïques, qui émanent du prophète lui-même, et un corpus disparate,

composé notamment des Yasna, formules de prières et liturgies, des

Yacht, hymnes du culte, et du Vidêvdât — longtemps appelé Vendîdâd par
fausse interprétation de la scription —, rituel de pureté, littéralement
«loi (dât) contre (vi-) les démons (dêv-) ». Aucune de ces parties n'est

complète ni homogène. Pendant des siècles la religion mazdéenne a été

pratiquée sans livres, enseignée par voie exclusivement orale selon

l'usage de toutes les religions anciennes. La rédaction résulte d'un acte

politique d'Ardachir qui, éliminant en 224 de notre ère le dernier
souverain de la dynastie des Parthes Arsacides, fonda la dynastie des Sassa-

nides et restaura le mazdéisme comme religion d'Etat, en réaction contre

les tendances syncrétistes des monarques philhellènes qui l'avaient

précédé. Le texte fut fixé à l'aide d'un alphabet ad hoc et, d'autre part,
traduit et commenté dans la langue d'alors, le pahlavi. Cette traduction
commentée est le zand (zend), nom qu'on a parfois abusivement appliqué

à l'avestique lui-même. Le zand, conservé en partie, montre que
le corpus était alors beaucoup plus étendu que celui qui nous est

parvenu. De fait plus de la moitié de l'Avesta sassanide a disparu avec l'Iran



140 G. REDARD

mazdéen, lors de l'invasion arabe qui entraîna la conversion forcée de

tout le pays à l'islam. La tradition ne survécut qu'en de petits foyers de

résistance en Iran même, et surtout dans le nord-ouest de l'Inde où les

Parsis émigrés l'ont conservé jusqu'à nos jours. C'est chez eux qu'An-
quetil Duperron trouva les textes sacrés qu'il révéla en 1771 à l'Europe,
donnant ainsi le branle à ce qu'on nommera la Renaissance orientale,

d'après le titre choisi par Edgar Quinet pour l'un des chapitres essentiels

de son Génie des religions.
On imagine les difficultés qu'opposent à l'interprétation un texte

aussi composite, aussi lacunaire, et, à travers lui, une religion sur
laquelle nous ne possédons que le témoignage de ses adeptes. De plus il
est impossible de situer l'avestique avec précision dans l'espace et dans

le temps ; tout au plus peut-on le considérer comme un dialecte oriental

et admettre que Zoroastre a vécu entre le Xe et le VIIIe siècle avant

notre ère. Ce qui est net, ce sont les différences qu'on observe entre le

vieux-perse et l'avestique, si tranchées qu'elles servent encore de

critères pour distinguer les dialectes modernes.

Les autres langues de l'Iran ancien ne nous sont connues que par
d'infimes débris. De celle des Mèdes — qui fondèrent au VIIe siècle avant

J.-C, autour d'Ecbatane (l'actuelle Hamadan), le premier empire
iranien —, nous ne possédons que quelques mots, noms propres surtout,
transcrits dans les textes grecs ou perses. Ainsi Hérodote nous apprend

(I, 100) que «les Mèdes appellent la chienne spaka». Or le pahlavi sak

et le persan moderne sag «chien» remontent à une forme vieux-perse
*saka. On gagne à cette confrontation, basée sur une série d'exemples
de même nature, l'équivalence mède (et d'autres dialectes iraniens,
notamment l'avestique) -sp-: perse -s-, qui permet de déceler dans les

textes achéménides plusieurs emprunts mèdes. Par exemple, à côté du

nom proprement perse du cheval asa-, dans asabâra- «cavalier» (devenu

en néopersan suvâr), le vieux-perse offre aussi aspa-, mot d'emprunt
qu'imposa sans doute la célébrité des haras de la Mèdie et que continue
le persan asp de même sens.



PANORAMA LINGUISTIQUE DE L IRAN 141

Sur la langue des Scythes ou Saka, nos données sont plus misérables

encore, exclusivement toponymiques et onomastiques, dues en
premier lieu à l'inestimable témoignage d'Hérodote qui a visité une partie
au moins de leur territoire. Langue certainement importante, que des

nomades portèrent, dès le IXe siècle avant notre ère, jusqu'aux steppes
de la Russie méridionale où la civilisation scythe s'est brillamment
développée. Notre ignorance n'est peut-être pas définitive; si les Scythes

ont utilisé l'écriture, on peut espérer en voir un jour surgir des textes
sous la pioche des archéologues soviétiques qui, depuis 1945, explorent
de façon systématique les régions du Dniepr, du Boug, du Dniester, du

Don, du Kouban, et Néapolis, l'antique capitale de Crimée.
L'effondrement des Achéménides sous les attaques d'Alexandre et

l'avènement de la dynastie des Arsacides, en 2 ro avant J.-C, marquent
les débuts du moyen-iranien. Cette fois nous sommes moins courts de

renseignements, grâce surtout à la bonne fortune de l'Anglais Aurei

Stein, des Allemands Grünwedel et von Le Coq, et du Français Paul

Pelliot qui ramenèrent d'Asie centrale (principalement de Tourfan), au
début de ce siècle, des documents révélateurs de plusieurs langues

jusqu'alors inconnues. Traversant à cheval le Turkestan russe, Pelliot parvint

en 1908 à l'extrême ouest de la Chine, à Touen-Houang où, le 3

mars, il réussit à se faire ouvrir par le moine taoïste qui en avait la garde

une grotte murée abritant quinze à vingt mille rouleaux manuscrits ; il
en fit sur place, pendant plus d'un mois, l'inventaire et put déposer
l'année suivante, au Louvre et à la Bibliothèque nationale de Paris, la

plus précieuse collection de textes d'Asie centrale et de Chine qui soit

encore parvenue en Europe.
Les variétés dumoyen-iranien peuvent être réparties en deux groupes,

occidental et oriental. Dans le premier figure la langue généralement
appelée pahlavi (pehlevi) d'un nom qui est l'aboutissant régulier d'un
dérivé du vieux-perseparthava «parthe». Langue de l'empire sassanide,

largement attestée (nous avons parlé déjà du zand), elle comprend deux
dialectes bien distincts : 1 ° le parthe, du nord-ouest, qui est le pahlavi



142 G. REDARD

proprement dit (pahlavîk), attesté dès le premier siècle avant notre ère

par des légendes de monnaies, deux fragments de papyrus trouvés vers

1913 a Avromân, à l'ouest de Bagdad, rédigés en grec et en parthe, et
peut-être d'abord par les ostraca, d'interprétation non encore assurée,

découverts après la deuxième guerre mondiale par une mission russe à

Nisa, proche d'Achkhabad, l'actuelle capitale de la République turco-
mane ; puis par les inscriptions des premiers rois sassanides (avec
version en moyen-perse), enfin par l'abondante littérature manichéenne

livrée par des textes de Tourfan des VIIIe et IXe siècles. 2° le moyen-

perse, du sud-ouest, appelé aussi pârsîk (du vieux-perse pârsa «perse»
dont il est l'héritier), connu par les inscriptions sassanides, des papyrus
égyptiens du VIIe ou VIIIe siècle, des légendes de monnaies, de sceaux

et d'intailles, par des fragments manichéens de Tourfan et de nombreux

textes mazdéens de l'époque sassanide.

Si les limites régionales entre les deux dialectes demeurent
incertaines, les oppositions n'en sont pas moins nettes. Celle, par exemple,

qu'on observe entre avestique z et vieux-perse d se retrouve, identique,
entre parthe z et perse d ; ainsi zîrd «cœur» (gâthique zered-) est l'équivalent

parthe du perse et néopersan dîl - le groupe -rd- passe régulièrement

à -1- dans le dialecte du sud-ouest.

Au groupe oriental appartiennent: i° le sogdien, langue du pays de

Boukhara et de Samarcande, qui servit de lingua franca à toute l'Asie
centrale (elle est attestée jusqu'à la frontière du Tibet). Le plus ancien

témoignage en sont quelques lettres sur étoffe et papier découvertes

par Aurei Stein durant son expédition de 1906—1908 dans une tour de

garde du limes chinois et qui remontent au Ier ou au IIe siècle de notre
ère. Le Turkestan russe a livré des documents administratifs datés du
début du VIIIe siècle, mais la plupart des textes qu'on possède
appartiennent aux VIIIe et IXe siècles ; ceux qu'ont ramenés à Berlin les

missions allemandes sont encore en grande partie inédits. On y a décelé

trois dialectes qui correspondent à la nature du contenu: bouddhique,
chrétien et manichéen. - 2° le khotanais ou saka, révélé comme le sog-



PANORAMA LINGUISTIQUE DE L IRAN 143

dien par les découvertes de Tourfan, parlé dans l'ancien royaume de

Khotan, au sud-est de Kachgar (un dialecte du nord-est est attesté aussi,

mais les documents, rares, sont d'interprétation fort difficile). Les

textes, bouddhiques et autres, sont des VIIIe-Xe siècles et permettent
de distinguer deux états de langue, l'un ancien, pourvu d'une riche

flexion, l'autre plus récent, à flexion réduite et dont la phonétique
apparaît très évoluée. — 30 le chorasmien, parlé à l'extrême nord du
domaine iranien, connu seulement par les quelques phrases qu'en ont
recueilli des historiens arabes, malheureusement estropiées par des

copistes qui ne les comprenaient pas. Les fouilles entreprises par S.P.Tols-

tov dès 1937 dans la Chorasmie antique livreront peut-être, s'ils ont
jamais existé, les textes qui nous manquent. - 40 Enfin trois misérables

fragments manuscrits provenant d'Asie centrale et certaines légendes
de monnaies, en caractères grecs, des rois indo-scythes (nord-ouest de

l'Inde, IIe—IIIe siècles après J.-C.) attestent une autre variété encore de

moyen-iranien, qui serait celle du Tokharestan et mériterait alors seule

le nom de tokharien par lequel les comparatistes désignent abusivement

une langue indépendante de l'iranien et parlée dans les royaumes de

Koutcha et d'Agni.
Dès le milieu du VIIe siècle après J.-C, les Arabes sont maîtres de

l'Iran. L'invasion a bouleversé les institutions, toute l'organisation
politique et administrative; elle a précipité ou interrompu l'évolution
linguistique, si bien qu'il est parfois très difficile de situer dans leur

perspective historique les dialectes modernes dont nous allons brièvement

énumérer les principaux. On peut distinguer trois groupes plus

ou moins homogènes :

1 ° Le groupe du sud-ouest englobe les parlers des tribus Bakhtiârî,

ceux du Luristan, du Fârs, du Larestan (y compris le koumzârî de la

pointe septentrionale de l'Oman) et, qui y occupe la place d'honneur,
lefârsî ou persan. Le plus ancien texte en est un fragment de lettre du
début du VIIIe siècle, en caractères hébreux, trouvé en 1900 par Aurei
Stein près de Khotan. Le persan a joué en Iran le rôle tenu chez nous



144 G.REDARD

par le dialecte de l'Ile-de-France, celui d'une véritable koinè qui,
submergeant peu à peu les autres dialectes moins favorisés, les a ravalés au

rang de patois toujours plus menacés dans leur existence. Originaire du

Fârs, il est mêlé d'éléments du nord-est et de l'est, et son vocabulaire
actuel contient un très grand nombre d'emprunts arabes. Sa riche
littérature est connue, illustrée d'abord par le Châhnâmeh ou «Livre des

Rois », vaste épopée de quelque cinquante mille distiques, composée à

la fin du Xe et au début du XIe siècle par Abou'l-Qâsim, surnommé
Firdousi (qui est l'ancien iranien paridaiza «enclos, jardin», emprunté par
les Grecs sous la forme parâdeisos, d'où le latin ecclésiastique paradisus

et notre paradis). Par les Moghols, le persan a été introduit au moyen
âge jusqu'en Inde ; il est aujourd'hui la langue officielle de tout l'Empire

iranien et est de plus parlé, sous des formes sensiblement

différentes, en Afghanistan et dans la République soviétique des Tadjiks. Au

groupe du sud-ouest, il faut joindre encore le tâtî, usité au nord de Recht,
dans la région de Bakou où il a été apporté par colonisation militaire.

2° Le groupe du nord-ouest comprend les parlers caspiens du Talich,
du Guilan et du Mazandéran, puis le zâzâ (région de Siverek, Kor, etc.)
et le gourânî (région de Kandoula, Avromân, etc.), les parlers centraux
de Téhéran, Isfahan, Hamadan, Naïn, Yazd, Samnân, du Biyâbânak dans

le Dacht-é Kavîr, etc. ; enfin deux langues qui se subdivisent à leur tour
en plusieurs dialectes : le kurde, continuant peut-être l'ancien mède,

parlé surtout en territoire turc et qui a été porté par les tribus jusqu'en
Syrie et en Afghanistan ; le baloutchî, doté d'une riche littérature (presque

exclusivement orale), qui a été transplanté vers le Xe siècle de notre
ère dans la région où il est actuellement en usage, c'est-à-dire du Séis-

tan à la mer d'Oman, tant dans l'ancien Baloutchistan anglais que dans le
Makrân persan. On y distingue deux, peut-être trois variétés dialectales.

3° Le groupe oriental n'a d'unité que géographique. On y range
d'abord le pachto ou afghan, attesté dès le XVIe siècle et promu au rang de

langue nationale — à côté du persan - par un rescrit de Mohammad
Zäher Chah daté du 4 novembre 1936 ; il est parlé par à peu près quatre



PANORAMA LINGUISTIQUE DE L IRAN IA.£

millions d'Afghans, principalement dans le sud et l'est du pays. Puis un
certain nombre de parlers très archaïques, encore assez mal connus, qui
survivent dans les vallées pamiriennes : vakhî, puis sarîkolî, chougnî et
yâzgoulâmî, ichkâchimî et sanglêtchî, etc., tous irrémédiablement
condamnés par l'expansion agressive du persan. Au nord-ouest du Pamir,
subsiste encore leyagnôbî, qui tient comme les précédents son nom de

l'étroite vallée où il est en usage, et représente l'ultime reste d'un parler

sogdien. C'est à ce groupe qu'appartient aussi l'ossète, héritier des

parlers scythes et sarmates, mais chassé fort loin de son aire primitive
puisqu'il est aujourd'hui parlé dans le Caucase, sous deux formes:
orientale ou iron, occidentale ou digoron. Son caractère conservateur,
l'originalité de sa littérature (écrite maintenant à l'aide de l'alphabet russe)

lui ont valu une place de choix dans les études iraniennes.
Enfin il faut mentionner à part les dialectes parlés au nord-est de

l'Afghanistan, dans la province de l'Indou-kouch appelée Nouristân «le

pays de la lumière » après avoir porté le nom de Kafiristan «le pays de la

lumière » (dont R. Fazy a entretenu les lecteurs de cette revue en 19 53,

pages 1-2 c). Offrant des traits à la fois indiens et iraniens, ils
représentent peut-être le dernier vestige d'un état indo-iranien non encore
différencié et apporteraient ainsi une nouvelle preuve de la communauté

initiale.

Cette nomenclature exigerait de nombreux commentaires et une
illustration qui en rende sensible la réalité. Bornons-nous, faute de place, à

souligner deux caractères qui, par leur constance, sont fondamentaux.

D'abord, tout au long de leur histoire, les langues iraniennes ont été

notées à l'aide d'écritures étrangères, d'origine sémitique, donc
essentiellement inadéquates à cet usage. Le système du vieux-perse,
cunéiforme, dérive probablement du syllabaire accadien ; malgré les

perfectionnements qu'il reçut alors, les ambiguïtés qui y subsistent sont si

graves qu'elles interdisent toute lecture directe. Les signes à valeur

consonantique y indiquent en effet tantôt la consonne seule (i), tantôt



146 G. REDARD

le groupe consonne + voyelle (ka) ; il est impossible d'y distinguer,
notamment à l'initiale, les voyelles brèves des longues. Aussi faut-il
constamment recourir aux témoignages extérieurs ou postérieurs pour fixer
la lecture, c'est-à-dire considérer l'étymologie du mot et, s'ils existent,
ses équivalents en sanskrit, en avestique, en iranien moyen ou moderne,
en arménien (qui a beaucoup emprunté à l'iranien), ou encore s'aider
des versions élamite et babylonienne qui contiennent des transcriptions.

Seule la comparaison du sanskrit dhâraya- et de l'avestique dâraya-

permet de lire en vieux-perse dâraya- ce qui est écrit dary; de même

awr est lu ahura sur la base de l'avestique ahurô- et du sanskrit asura-

(l'opposition s : h est un des traits fondamentaux qui distinguent l'indien
de l'iranien). L'alphabet créé pour fixer l'Avesta marque de façon très
fidèle la prononciation sassanide, mais non celle de l'époque de

composition. Là encore il s'agit d'interpréter le mot avant de pouvoir l'utiliser.

Dans l'écriture pahlavie, d'origine araméenne, les voyelles ne
sont notées que sporadiquement ; celle qui est utilisée pour le parthe
est assez claire, tandis que celle du perse a engendré tant de confusions

que la tradition de lecture s'est perdue de bonne heure, transmettant

par exemple Anhômâ pour le groupe 'vhrmzd qu'il faut lire Ohrmazd —

VAhuramazdâ des Achéménides. A cette imprécision s'ajoute l'emploi
de mots araméens notés en caractères pahlavis et jouant le rôle de
véritables idéogrammes ; ainsi MLK' «roi » doit être traduit en moyen-perse
et lu chah, comme si, dans un texte, nous prononcions homme le latin
uir. L'écriture sogdienne est, elle aussi, d'origine araméenne, y compris

le type dit ouigour qui devint sous Gengis Khan, au début du XIIIe

siècle, l'écriture officielle de l'immense empire mongol. Le khotanais

est noté dans un système dérivé de l'écriture brâhmî (toujours d'origine
sémitique), vraisemblablement par l'intermédiaire de la variante
indienne appelée gupta. Enfin pour le persan moderne, on recourt à l'alphabet

arabe.

Il y a dans ces emprunts répétés comme un aveu de faiblesse, peut-
être l'une des raisons profondes de certains des échecs dont l'Iran a été



PANORAMA LINGUISTIQUE DE L IRAN 147

le théâtre. Mais cette constante obligation d'éclairer les formes l'une

par l'autre montre aussi l'importance des dialectes modernes. Dans

bien des cas ils détiennent à eux seuls la clé d'une explication et donnent

un sens à des faits obscurs à raison de leur isolement. L'ossète aekh

(exactement œx avec une gutturale spirante notée x) signifie «partie voûtée
de la plante du pied» et rejoint l'avestique hakha- (haxa-) dont il permet

du même coup de préciser le sens. Pour désigner la nuit, tous les

dialectes iraniens se servent d'un mot du même type que le persan chab.

Seul pourtant le vakhî dit nagd, même mot que le latin nox, le lituanien
naktis, l'allemand Nacht, etc., qui se trouve ainsi attesté également sur
le domaine iranien. Le yagnôbîjât signifie «la chair»; le terme est
attesté avec le même sens en sogdien déjà et doit être rapproché de l'avestique

yâtem «part attribuée à quelqu'un». Précieux témoignage d'une

divergence de sens qu'offre aussi le latin caro «morceau de chair,
viande» en regard de l'ombrien (autre dialecte italique) karu «partie» et
qui témoigne d'une même institution originelle: la «chair» a pris son

nom de la «part faite du héros» dans le repas en commun ou après le
sacrifice d'une bête. Ce rite tient grande place encore dans l'épopée
irlandaise et son antiquité se trouve confirmée par une série remarquable

de mots désignant des notions cultuelles, magico- et juridico-
religieuses communes à l'indo-iranien d'une part, à l'italique et au

celtique de l'autre.
On voit, à travers ces quelques exemples qu'il serait facile de multiplier,

les prolongements que peut recevoir un fait d'apparence
modeste et, d'une façon plus générale, la nécessité qu'il y a d'interroger
les dialectes iraniens modernes avant que ne les élimine la langue
commune. On s'y est employé dès le milieu du siècle dernier et si aujourd'hui,

malgré d'admirables entreprises, des lacunes importantes
subsistent, la raison en est moins dans la rareté des chercheurs que dans la

difficulté de la recherche. Une enquête dialectologique n'est jamais
aisée; aux difficultés habituelles s'ajoute, pour l'iraniste, celle
d'atteindre l'endroit où est parlée la langue qu'il désire étudier et qui est



148 G. REDARD

en général d'autant plus intéressante qu'elle est géographiquement plus
isolée. Il faut être un cavalier aguerri pour escalader les hautes vallées

du Pamir; les oasis du Biyâbânak sont enveloppées d'un désert de sable

et de sel; dans l'immense steppe rase du Séistan, l'enquêteur ne trouve
guère, pour l'accompagner, qu'un blizard glacé ou, l'été, le «vent des

cent vingt jours» qui, soufflant à plus de 200 km à l'heure, soulève des

ouragans de poussière et décime les troupeaux
Mais la récompense est à la mesure de l'effort. Dans la solitude de

ces terres désolées, sous ce ciel implacablement lumineux, des langues

survivent, véhicules d'une civilisation millénaire dont elles seules

peuvent nous permettre encore d'étudier la marche et de scruter les

nébuleuses origines.


	Panorama linguistique de l'Iran

