Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 8 (1954)

Heft: 1-4

Artikel: Der Derwischtanz : Versuch eines Uberblicks
Autor: Meier, Fritz

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-145552

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-145552
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DER DERWISCHTANZ

VERSUCH EINES UBERBLICKS

VON FRITZ MEIER

UNIVERSITAT BASEL

Die hier vorgelegte Studie hat ihren Ausgang genommen von einer gro-
Beren Arbeit iiber die Phanomenologie des sogenannten Musikhorens
(samd‘) in der dlteren islamischen Mystik und ist nichts anderes als ein
Versuch, iiber die engeren Grenzen jenes Themas hinaus rekognoszie-
rend den weiteren Bereich zu iiberfliegen, in den das Musikhéren der
dlteren islamischen Mystiker hineingeh6rt. Wahrend sich aber das Bild
des alteren samd® an Hand der zahlreichen bereits zuginglichen Texte
einigermaBen sicher erkennen liBt, schiebt sich iiber die weitere Land-
schaft eine dicke Nebeldecke, die die geschichtlichen Zusammenhinge
und den Wandel der Erscheinungen dem Auge entzieht. Es fehlen Mit-
teilungen, und es fehlen Vorarbeiten. Nur sehr vereinzelt tut sich da
und dort ein Loch auf, durch das der neugierige Blick wenigstens einen
Fetzen des interessanten Gebiets erhaschen kann; aber auch diese Fet-
zen sind manchmal nur Scheingebilde oder zu undeutlich, um sichere
Aussagen zuzulassen. Unter diesen Umstinden versteht es sich von selbst,
daB die im folgenden versuchte Ordnung weitgehend hypothetisch ist.
Aber es werden andere kommen und den Faden wieder aufnehmen.

DaB in einém Aufsatz von wenigen Seiten, der zudem in einer allge-
mein faBlichen Form gehalten werden soll, auch innerhalb des Bekannten
keine Darstellung aller Einzelbeiten und keine Vollstindigkeit gegeben
werden kann, ist selbstverstindlich. Die Anmerkungen und Literatur-
nachweise sind auf das Nétigste beschrinkt.

I

Die islamische Theologie hat eine ihrer vornehmsten Aufgaben darin er-
blickt, den von Mohammed gelehrten Begriff des einen Gottes von allen



108 FRITZ MEIER

vermenschlichenden und versinnlichenden Zutaten zu reinigen. Einen
besonders auffallenden Einschnitt in dieser Entwicklung hat man von je-
her in der rationalistischen Theologie der Mu‘taziliten, der eigentli-
chen Schopfer der islamischen Scholastik, gesehen. Sie gingen so weit,
Gott auch diejenigen vermenschlichenden Eigenschaften, die der Ko-
ran ihm zuspricht, abzusprechen, und taten das, indem sie den Kunst-
griff der Umdeutung anwandten. Sie erklirten den im Koran vorkom-
menden Ausdruck von den Hinden Gottes als eine bildliche Ausdrucks-
weise fiir das «Wohltun »* Gottes, erklirten den Ausdruck von seinen
Augen als eine Umschreibung fiir sein «Wissen», sein Antlitz verstan-
den sie als Gottes Wesen, und wenn es im Koran hieB, Gott sitze auf
dem Thron, so deuteten sie dieses Sitzen (‘istawd ) als ein Besitzen (‘istaw-
1d). Allein, auch die Gegnerschaft der Mu ‘tazila und nachmalige Eccle-
sia triumphans des Islams, das A$“aritentum, machte diese Entwicklung
nicht riickgingig, sondern, im Gegenteil, entriickte die Gottheit erst.
recht allen Vorstellungen. Die AS‘ariten betrachteten gerade die Um-
deutungen als die grébsten Versuche, Gott vermenschlichende Eigen-
schaften anzudichten. Sie setzten daher anstelle der mu‘tazilitischen
Umdeutungsversuche der menschlichen Vernunft wieder die vollen al-
ten Begriffe ein, die der Koran, das Wort Gottes, zur Beschreibung
Gottes verwendet, erklirten aber, iiber die Art und Weise, wie sie zu
verstehen seien, nichts zu wissen und nichts wissen zu kénnen. «Gott
hat Hinde », beteuerten sie, «aber wir wissen nicht wie. Er hat Augen,
aber wir wissen nicht wie. Er sitzt auf dem Thron, aber wir wissen
nicht wie.» Damit war zugegeben, daB sich Gott selber zwar in der
oder jener Form beschrieben hat und der Mensch sich daran halten kon-
ne, die Méglichkeit aber, auf Grund dieser Beschreibung Gott in eine
Beziehung zum menschlichen Vorstellen zu bringen oder gar weiteres
iiber ihn auszumachen, war geleugnet. Diese Erdrterungen fanden im
8.,9. und 10. Jahrhundert D. statt,

1. Nach einer arabischen Redensart, in der Hand (yad) «Wohltat» (‘nima) bedeutet; ein
Beispiel bei Julius Wellhausen: Muhammed in Medina, Berlin 1882, 21.



DER DERWISCHTANZ 109

Die islamische Mystik, die sich zu gleicher Zeit und in den namlichen
geistigen Zentren, vorwiegend in Mesopotamien, entfaltete, erkennt
den Grundgedanken der Dogmatik an: Gott ist unbeschreibbar, iiber-
weltlich, der Gegensatz zu allem Daseienden. Hiezu macht sie aber eine
entscheidende Einschrankung. Die Orthodoxie vertritt die Lehre von
der Entriicktheit Gottes schlechthin und ohne Zugestindnisse, hat aber
dabei ausschlieBlich denjenigen Menschen im Auge, dessen geistige Fa-
higkeiten nur bis zur Betitigung des Verstandes und zum Glauben rei-
chen. Die Mystik erkennt diesen Abschluf3 nicht als endgiiltig an, son-
dern ist der Auffassung, daB3 der Mensch diese Grenze nach oben hin
tiberschreiten und damit die Trennungslinie, die ihn von Gott auszu-
schlieBen und sozusagen ganz der Natur, dem Gewordenen, zuzuweisen
scheint, aufheben kénne. Das neue Erkennen, das dem Menschen jen-
seits des Verstandes erwachse, sei dann allerdings auch kein solches des
Denkens mehr, obwohl es mit geistigen Inhalten zu tun habe, sondern
eine Art hheren Wahrnehmens, sei es ein Schauen, ein Empfangen von
Eingebungen oder ein Erleben. Die Organe hiefiir, Herz, Geist, «Ge-
heimnis » usw., galten als aus immateriellem Stoff.

Die Herausbildung dieser héheren Organe erfolgte im Wege einer
inneren Schulung, die zum Teil bis in die Mysterien des Altertums zu-
riickreicht, Der Sufi, wie der islamische Mystiker heiBt (nach sif «Wol-
le», dem hirenen Gewand, das er trigt), hatte sich Ubungen asketi-
schen Charakters zu unterziehen, die den Zweck verfolgten, seine see-
lische Energie nach innen zu lenken und seine Bindungen an die Welt
der duBeren Erscheinungen zu lockern. Mittelpunkt und Hohepunkt all
dieser fIbungen war die Klausur, in der der Mystiker allen duBeren Ein-
driicken entzogen war, aber auch innerlich, durch die Konzentration
auf eine Formel, alle Beschiftigung mit etwas anderem als dem Be-
griff Gottes abzuwehren suchte. In der Sufik bestand dieses sogenannte
«Gottgedenken» (dikr Alléh oder kurz dikr) in einer ununterbroche-
nen Sammlung des Gemiits auf den ersten Satz des islamischen Glau-
bensbekenntnisses «Es gibt keinen Gott auBler Gott» (14 ildha illa



I1I0 FRITZ MEIER

’lléh)*, den man laut vor sich hin sprach, oder einfach auf den Namen
«Gott» (Alldh) oder das stellvertretende Fiirwort «er» (huwa)3. Die
Formel 14 ilGha illa ’l1éh hielt man fiir besonders geeignet, nicht nur weil
sie der erste Teil des Glaubensbekenntnisses war, sondern auch weil sie
sowohl den negativen wie den positiven Vollzug ausdriicke, den der My-
stiker bei der Konzentration an sich verwirkliche. Denn die Triebseele
mitihrer Soldateska Leidenschaft, Sinnenlust, Satan, so sagt ein Mystiker,
habe das Herz des Menschen zuniachst vollkommen in ihrer Gewalt und
beanspruche absolute Selbstherrlichkeit. Mit der Vergegenwirtigung der
Negation «Es gibt keinen Gott» beabsichtige der Mensch nun, den
Herrschaftsanspriichen dieser Pseudogottheit, der Eigenmacht der Ego-
itit samt ihren Helfershelfern, entgegenzutreten und ihre Wirkung in
seinem Innern auszuschalten. Mit der Polarisierung der Aufmerksam-
keit auf das bejahende Kolon «auBer Gott» erkenne der Ubende dann
die Herrschaft des einen wahren Gottes an, dessen Streitkrifte das
menschliche Herz, das Wissen, der Koran, die Nachfolge des Prophe-
ten und die Eingebung seien*. Das ununterbrochene Belegen des Be-
wuBtseins mit dem einzigen Inhalt Gott, der zudem allem Vorstellen ent-
riickt war, die Konzentration auf einen unvorstellbaren, aber erstrebens-
werten Gegenstand also, sollte dasBewuBtsein von allen Bildern entleeren
und gerade dadurch mittelbar fiir Ubersinnliches empfanglich machen.

2. Die Ubung wird natiirlich, wie vieles, auf ein Gebot des Propheten zuriickgefiihrt; -
vgl. Ahmad ibn Muhammad al-Qu$asi: As-simt al-magid, Hyderabad 1327, 144: Ali bat Mo-
hammed, ihm den kiirzesten, leichtesten und besten Weg zu Gott zu zeigen, worauf ihm Mo-
hammed das stindige Gottgedenken in der Klausur empfahl.

3. Diese und andere Formeln werden genannt bei Clément Huart: Les saints des derviches
tourneurs, tome 1, in: Bibliothéque de I’Ecole des Hautes Etudes, sciences religieuses, 32 volume,
1918,224. Wihrend die Mawlawis Alléh Alléh vorzogen, haben z.B. die Kubrawis das ld
iléha illa ’lléh gewihlt ; “Abdulldh ibn-i Muhammad-i Asadi, bekannt als Nagm ud-din-i Ddya:
Mirsad ul-“ibdd, Teheran 1312/52, 149, und so auch der Griinder Nagm ad-din al-Kubra.

4. Nagm ad-din al-Kubri (gest.1221): Risdla ila ’I-hd’im al-h&if, Hs.Aya Sofya 2052,
64a-b. Diya: Mirsdd 149 vergleicht die Formel mit dem bekannten persischen Getrink sir-
kangubin, zusammengesetzt aus Essig ('sirka) und Honig (‘angubin), mit dem es gelte, die Gal-
lensubstanz des Gottvergessens auszutreiben. Andere haben die Formel mit einem Polier-
stahl verglichen, der den Herzensspiegel reinige.



DER DERWISCHTANZ I1I

Ein Text aus dem Jahre 1223 gibt uns eine Beschreibung der Art und
Weise, wie der Mystiker in der Klausur das Gottgedenken iibte. Der
Novize setzte sich mit untergeschlagenen Beinen hin, in der Richtung
nach Mekka (dem Symbol der Gottzugewandtheit). Die Hinde legte er
auf die beiden Schenkel, die Augen schloB er und sprach nun mit inne-
rem Dabeisein die Worte 14 ildha illa ’116h klar und kriftig, aber nicht
laut aus. Dabei zog er das negative Id ildha «Es gibt keinen Gott » gleich-
sam aus dem Nabel heraus und stieB das positive illa ’l1éh «auBer Gott»
gleichsam von oben ins Herz hinunter, und zwar dergestalt, da3 die
Wirkung und Kraft der Vergegenwirtigung vom Herzen aus inalle Glie-
der drang’. Eine anonyme arabische Schrift aus den Jahren zwischen
1512 und 1520 schildert noch genauer: Wenn man Gottes gedenken
will, so muBl man die groBe Waschung vollziehen, BuBe tun von allen
Siinden, sein Kleid reinigen und sich in die Klausur setzen, mit unter-
geschlagenen Beinen, der Ka‘ba zugewandt, die Hinde auf die Knie ge-
legt, die Augen geschlossen, das Gottgedenken beginnend auf dem We-
ge der Verehrung, Hilfe erflehend von Gott, seinem Scheich (Meister)
und dem Scheich des Scheichs bis hinauf zum Gesandten Gottes (Mo-
hammed, von dem man die Tradition des mystischen Wissens und Kén-
nens herleitete), indem man bei gesenktem Kopf das /d unter dem Na-
bel austreten liBt, hierauf den Kopf hebt und ildha spricht, wahrend
~ man gleichzeitig den Kopf nach rechts neigt, dann illd spricht, wihrend
man den Kopf gerade hilt, und Alléh spricht, wihrend man den Kopf
nach links senkt, mit heftigem Schlag (d.i. innerem Druck) auf das
Herz, so daBl seine Wirkung alle Glieder durchdringt, mit leiser Stim-
me ... aber ohne daBl Herz und Zunge vom Gottgedenken abgeschnitten
sind, nachdenkend iiber den Inhalt des Gottgedenkens, bis dieses alle
Glieder umfaB8t und sich in ihnen niederlBt®. — Das Gottgedenken in

5. Ddya: Mirsdd 151.

6. Anonymus: Tuhfat as-sdlikin, Hs. Fatih (Istanbul) 3567, 6b—7a. Das Werk ist sonst weit-
hin ein Plagiat von Diyas Mirsdd. — Neben den oben angefiihrten Beispielen gibt es noch an-

dere Formen des Gottgedenkens; die hier, wo es nur auf das Grundsitzliche ankommt, nicht
besprochen werden kénnen.



112 FRITZ MEIER

der Klausur war also mit einer regelmiBigen Bewegung des Kopfes oder
des Oberkorpers verbunden.

Eine Klausur dauerte in der Regel vierzig Tage. Wihrend dieser Zeit
muBte der Sufi dauernd im Zustand ritueller Reinheit sein, sollte nur
schlafen, wenn er nach vergeblicher Abwehr des Schlafes von diesem
tiberwiltigt wurde, und sich im Essen auf Brot und Salz beschrinken?.
Die Folgen des Exerzitiums waren eine Reihe abnormer Zustinde wie
Halluzinationen, in denen der Sufi das Gottgedenken als eine eigenstan-
dige Entitit auBer sich visuell oder auditiv wahrnahm, oder andere Er-
scheinungen immaterieller Art, die er nun nicht mehr als bloBe Vor-
stellungen und Erinnerungen aus der Sinnenwelt ansprach, sondern als
Abbilder geistiger Wesenheiten oder als diese Wesenheiten selber ver-
stand. Die Namen dafiir lieferte ihm die Religion. Auch Gott selber
konnte ihm in Abbildern erscheinen, doch stand dieser an sich hinter
allen Erscheinungen und duldete per definitionem keine Zweiheit und .
Vielheit. Es galt daher, auch den Schleier, den diese inneren Erschei-
nungen darstellten, noch zu durchdringen, was abermals mit Hilfe der
Konzentration auf die Formel «Es gibt keinen Gott auBler Gott» in An-
griff genommen werden muBite®. Das Ziel war die Aufhebung des Ge-
gensatzes zwischen Subjekt und Objekt des Strebens, der Zustand, von
dem Plotin gesagt hatte : 008’#t1 360 dAA& & #ppw, und ein Erlebnis nicht
mehr der Wahrnehmung, sondern des Seins oder Nichtseins: xai ofrog
(sc. der Erscheinende) ob xat’ 8ty gavele dAAX Thv uyiv EumAioag Tob
Sewpévou (Enn. 6, 7, 35).

Man wird der Sufik nicht den Vorwurf machen kénnen, daB sie sich
in diesem Streben den Zugang zu Gott habe erzwingen wollen. An die
Mc':iglichkeit einer Selbsterliisung, gegen den Willen Gottes, haben die
Sufis nie geglaubt. Im Gegenteil, sie waren sich v6llig im klaren und

7. So bei Mahmiid-i Ka3anf (gest. 1335): Mishdh ul-hiddya, Teheran 1323, 166. Die
Schrift ist eine Bearbeitung von Abii Hafs as-Suhrawardis ‘Awdrif al-ma“arif.

8. Genaue Ausfiihrungen hieriiber bei Nagm ad-din al-Kubri: Fawd’ih al-$amdl (Edition
im Druck). :



DER DERWISCHTANZ 113

haben es oftmals ausgesprochen, daB das Gelingen ihres Unternehmens
und jeder einzelne Schritt nur durch die Gnade Gottes und mit seiner
Hilfe moglich seien, ja daB sogar ihre Absicht nur dadurch iiberhaupt ent-
stehe, daB8 Gott selber es wolle?. Trotzdem wird man sagen konnen :
Die Mittel, die sie anwandten, verlangten den Einsatz ihrer ganzen Kraft.
Sie hofften, durch eigene Arbeit iiber sich selbst hinauszukommen.

2

Dem koranischen Gebot, Gottes am Morgen und am Abend, d.h: im-
mer, oder wenigstens soviel wie moglich zu gedenken, haben die Sufis
unter anderem dadurch nachzuleben versucht, daB} sie das Gottgeden-
ken auch in den Mittelpunkt gemeinschaftlicher ﬁbungen stellten™.
So kam es vor, daB} sie nach den obligatorischen Ritualgebeten noch
beisammen blieben, um in corpore Formeln des Gottgedenkens zu wie-
derholen™. In neuerer Zeit hat diese Form des dikr sogar einen beson-
deren Namen ; er heift, weil er an die Gebetszeiten gebunden ist, «Ho-
rendikr » (dikr al-waqt oder dikr al-awqdt). Von ihm unterscheidet man
dann einen dritten dikr, der wie der zweite ebenfalls in Gesellschaft,
aber nicht alltiglich, sondern nur von Zeit zu Zeit und in gréBerem
Rahmen abgehalten wird; das ist der sogenannte «Versammlungsdikr »
(dikr al-hadra) **. Ob diese Unterscheidung schon in dlteren Zeiten ge-

9. Vgl. auch Julius Obermann : Der philosophische und religidse Subjektivismus Ghazalis, Wien
und Leipzig 1921, 175.

10. Ignaz Goldziher in WZKM 13, 1899. Muhammad al-Gazzili: Thyd® “ulim ad-din, Kairo
1348, Bd. 1,266 (k. al-adkér, béb 1, fadilat magilis ad-dikr). Daya: Mirsdd 146, Zeile 6 v.u.
(magalis-i dikr). Ibn “Ata’alldh as-Sikandarf (gest. 1309): Miftéh al-faléh, Kairo 1332,8 und
13. Ibn Qayyim al-éawziyya (gest. 1350) : Al-wabil as sayyib min al-kalim at-tayyib, Kairo 1373,
95. Quiasi: Simt 15 paenult.

11. Verf. : Die Vita des Scheich Abdi Ishdq al-Kézariini, in: Bibliotheca Islamica 14, 1948, Ein-
leitung 66. Ahmad al-Gazzili: Bawdriq al-ilma®, bei James Robson: Tracts on Listening to Music,
in: Oriental Translation Fund, New Series 34, London 1938, 105/167.

12. Es liegen mir nur widerspriichliche Mitteilungen vor. Depont et Coppolani: Les con-

Jréries religieuses musulmanes, Alger 1897, 88, unterscheiden 1. dikr al-waqt = Gottgedenken
im AnschluB an das Ritualgebet, 2. dikr al-§aldla = Gottgedenken in der Klausur und 3. dikr
al-hadra = Gottgedenken in einer Versammlung unter der Leitung eines Meisters. Louis



114 FRITZ MEIER

macht worden und wann sie aufgekommen ist, entzieht sich meiner
Kenntnis, Aber wir erfahren schon aus dem 9. Jahrhundert, daB bei ge-
meinschaftlich veranstalteten Ubungen des Gottgedenkens gewaltige in-
nere Erregungen erlebt wurden, die etwa zur AusstoBung von Schreien
gefiihrt haben™, und es besteht kein Zweifel, daB damit innere Zu-
stinde angedeutet sind, die charakteristisch sind fiir die erst in Teil 3
unserer Arbeit zu behandelnden Phinomene. Hier sei nur angemerkt,
da8 in den modernen Formen des «Versammlungsdikrs » die Bewegun-
gen, die in der Klausur zur Unterstiitzung der Konzentration dienten
und dienen, weit dariiber hinaus gesteigert sind. Die Teilnehmer blei-
ben nicht mehr sitzen, sondern erheben sich auf die Knie, ja in den
Stand und verschieben sogar ihre Fiile. Au8erdem kann in ein und der-
selben Veranstaltung eine ganze Reihe von dikr-Formeln in mehr oder
weniger geregelter Folge durchrezitiert werden. Das Ziel ist dabei
nicht, wie man, wenigstens fiir den «Horendikr », vermuten konnte,
eine blofle Vertiefung und Verlingerung der Andacht, sondern direkt
eine Bewultseinsverriickung. Diese wird wohl nie von allen Teilneh-
mern erreicht, und wenn einer dem «Zustand » erliegt, schreitet die
Rezitation der Gesamtheit iiber ihn hinweg.

Es gibt moderne Bruderschaften, die auBler dem Gottgedenken in der
Klausur nur den Horendikrkennen, wie die Sanfisis*, und andere, die auch
noch den Versammlungsdikr pflegen, wie z. B. die Sammanis in Kairo ™.

Petit: Les confréries musulmanes, Paris 1899, 49, schreibt dagegen: «Presque tous les ordres
font une distinction entre le dikr quotidien ou dikr des heures (Dikr el-Aoukat), et le dikr
solennel (Dikr el-Djellala), réservé aux cérémonies du culte, & celles du vendredi surtout.»
Danach wire bei Petit der dikr al-§aldla identisch mit dem dikr al-hadra bei Depont et Cop-
polani.

13. Abll Nasr as-Sarrdg : Al-luma® fi "t-tasawwuf, ed. R. A. Nicholson, in: Gibb Memorial Se-
ries 22, 1914, 28¢,14.

14. Louis Rinn: Marabouts et khouan, Alger 1884, 503f. = Depont et Coppolani g53f.

15. Paul Kahle in: Der Islam 6, 1916, 167—169. Die Samminis sind ein Zweig der Hal-
watis, nach J.Spencer Trimingham: Islam in the Sudan, Oxford University Press 1949, 226,
ein Zweig der §gc_lil’is, nach Louis Massignon in seinem Artikel «tarika» in EI Bd. 4. Ebenso
Paul Kahle in: Der Islam 6,1916, 154. Von den Halwatis schreibt Louis Rinn: Marabouts et
khouan, Alger 1884, 296, daB sie auch einen gemeinschaftlichen dikr kennen, bei dem nur



DER DERWISCHTANZ I1§

Besonders auffillig sind die Rahmanis in Algerien, die ihre Formel Alldh
oder hayy unter Anwendung einer eigentiimlichen Atemtechnik und
mit starker Hervorhebung des Konsonanten h sigeartig einziehen und
ausstofen’®.

3

Daneben gab es nun aber Entriickungen, die nicht durch die Konzentra-
tion auf die dikr-Formel und nicht durch den aktiven Aufruf des eigenen
Willens zustande kamen, sondern zu denen ein durch die Sinnesemp-
findung vermittelter Eindruck von auen den AnlaB gab. Man kann sie
die passiven nennen, obwohl ein Gezogenwerden auch im ersten Falle
und ein Tun auch in dem jetzt zu besprechenden mit im Spiel war und
ist. Der Eindruck von aulen, der in unserm zweiten Falle also das Ent-
scheidende war, scheint zumeist die Funktion eines Erinnerungszei-
chensausgeiibt zu haben. Die schone Gestalt eines Menschen zum Beispiel
konnte den Mystiker an die iibersinnliche Erscheinung eines Engels oder
Propheten erinnern ; diese hatten nach Muhammad al-GazzAli ( gest.1I1I),
wenn sie dem Visiondr erschienen, ofters das Aussehen wohlgestalte-
ter Menschen. Schéne Menschen aus Fleisch und Blut konnten daher
ihrerseits wieder an das iibersinnliche Erlebnis erinnern. In diesem Fall
waren hohere Erfahrungen des Mystikers vorausgesetzt. Die schone Ge-
stalt konnte aber auch blo8 als Sinnbild fiir die Schonheit Gottes emp-
funden werden, von dem ja eine heterodoxe Lehre behauptet hatte, er
werde sich den Gliubigen dereinst als vierzehnjihriger Jiingling ent-
hiillen. Das Erinnerungszeichen konnte jedoch auch schon ein Wort
oder ein Vers sein. Der Mystiker fiihlte sich an seine eigene innere Si-
tuation oder an sein Verhiltnis zu Gott oder an sonst eine Wahrheit des
religiésen Lebens erinnert.

einer die Formeln spricht. Reinen dikr sollen im Sudan die Baytis (ein Zweig der §ﬁdilis),
Idrisis, Tiganis pflegen; Trimingham 224; 230; 239.

16. W.Haas: Ein Dhikr der Rahmanija, in: Der neue Orient 1, 1917, 210-213. Louis Mas-
signon : L’idée de I’ esprit dans I’Islam, in : Eranos-Jahrbuch 13, 1945,278f. (auch J4 234, 194345,
437£).



116 FRITZ MEIER

Solche Beziehungen herzustellen, war dem Mystiker infolge des Ra-
dikalismus seiner Lebenseinstellung nicht schwer. Er hatte sein ganzes
Leben unter den Gesichtspunkt seines Suchens gestellt. Man besa3 Re-
gelbiicher, die das Verhalten beim Essen und Trinken, Griilen und Rei-
sen und die Kleidersitten bedeutungsvollen Vorschriften unterwarfen.
Den Koran interpretierte man mit Bezug auf das eigene Streben als See-
lengeschehen und las entsprechend auch das Buch der Natur, die Zei-
chen der Zeit und die Dichtung. Uberall fand man Abbilder, Gleich-
nisse, Anspielungen auf die eigene Situation ; denn — so sagt Muhammad
al-GazzAlt — «wessen Herz von etwas iiberwiltigt ist, der hort bei al-
lem, was er hort, nur dieses und sieht bei allem, was er sieht, nur die-
ses. Wer das Feuer der Liebe, sei es der wahren oder der nichtigen Lie-
be (d. h. der religicsen oder der sinnlichen Liebe) nicht kennt, der ver-
steht das nicht7.»

Die Folge eines Eindrucks, der auf diese Weise zarte Saiten im Innern
des Frommen zu riihren vermochte, war eine Gemiitsbewegung : Trauer,
Freude, Furcht, Hoffnung usw. Vor allem das Gefiihl des sehnsiichtigen
Verlangens, des BewuBtseins eines Nicht- oder Nochnichthabens,
scheint vielfach ausgel6st worden zu sein. Die Gemiitsbewegung konnte
noch gesteigert werden durch die asthetische Schonheit, falls der Ein-
druck von einem sichtbaren Objekt bewirkt wurde, durch die Aus-
druckskraft der Formulierung, falls es sich um einen Vers oder derglei-
chen handelte, oder durch die begleitende Musik, wenn die Anregung
von einem gesungenen Lied ausging. Ja, die Musik konnte schon an sich
Gefiihle erwecken oder vorhandene Gefiihle steigern.

Der entscheidende Punkt war erreicht, wenn die Erschiitterung so
stark und der Affekt so heftig war, daB8 der Mystiker die Selbstbeherr-
schung verlor. In diesem Falle sprechen die Sufis von Verziickung oder
Ekstase (wagd oder hdl, hdla). Eine Folge davon kann das Weinen, kon-
nen Rufe oder irgendwelche Bewegungen sein. Der Mystiker kann aber
auch den Zusammenhang mit dem Leib mehr oder weniger verlieren.

17. Kimiyd-i sa“ddat, Lucknow 1333, 224.



DER DERWISCHTANZ 117

Er vermag ihn dann nur noch unvollkommen oder iiberhaupt nicht
mehr zu lenken und nimmt auch Eindriicke von auBBen nur noch teil-
weise wahr. Das driickt sich etwa darin aus, daB3 er physisch unempfind-
lich wird, unartikulierte Laute ausstoBt, die GliedmaBen und den Leib
unwillkiirlich bewegt oder iiberhaupt nicht mehr bewegen kann und
sich verfarbt. Damit konnen sich, wenn der Uberlieferung zu trauen
ist, okkulte Phinomene verbinden. Einer hielt sich in einem solchen
Zustand eine Kerze in die Augen und verletzte sich nicht; der Bericht-
erstatter will gesehen haben, wie ein Licht oder ein Feuer aus den Au-
gen des Verziickten strahlte und die Flammen der Kerze bekimpfte*®.
Ein anderer nahm gliihende Kohlen in die Hinde und verbrannte sich
nicht®. Andere sollen in diesem Zustand die Gesetze der Schwerkraft
und des spezifischen Gewichts durchbrochen haben und in die Luft ge-
stiegen® und iibers Wasser gewandelt* sein. Einer a3 vierundzwanzig
Tage nichts und schwitzte dabei, obwohl es kalt und er nur mit einem
Hemd bekleidet war?. Selbst Schwertstreiche im Gesicht soll man
nicht mehr gespiirt haben®. In gewissen Orden wie den Rifas, Hay-
daris, ‘Tsawis u.a. sind diese Phanomene zu Schaustellungen ausgeniitzt
worden und werden bis zum heutigen Tage dazu ausgentitzt*.

Uber den inneren Zustand des Verziickten erfahren wir wenig. Das
hangt zum Teil damit zusammen, daB die Sufis das Erlebnis fiir unbe-
schreibbar hielten. Der ilteste Theoretiker der Ekstase, Ibn al-A“rabi
(gest. 952/3), bezeichnet daher das Schweigen dariiber als die grof3te Be-
redsamkeit®. Jedoch wird allgemein behauptet, die so gewonnene Ver-

18. Ab{i Hafs as-Suhrawardi: ‘Awdrif al-ma‘drif, Kairo 1939, 133 (Kap. 22).

19. Daylami: Vita des Ibn-i Hafif, Hs. Kopriili (Istanbul) 1589, 399a.

20. Suhrawardi: “Awdrif 133. Vita des Kézarini, ed. Verf., 494, 14 ff. Max Horten in: Bei-
trdge zur Kenntnis des Orients, Bd. 12, 1915,92. Gami: Nafahdt, ed. Nassau Lees, 490, 16.

21, “Awdrif 133.

22, Sarrd§: Luma® 307, 4-7.

23. Luma® 306, §—12.

24. Ibn Battiita: Voyages, ed. Defrémery u. Sanguinetti, Bd. 2, ;—7. Edward W. Lane: The
Manners and Customs of the Modern Egyptians, Kap. 25.

25. Luma® des Sarrdg 313, 6ff.

9



118 FRITZ MEIER

ziickung kénne auch zur inneren Schau fiihren, wie der dikr, den wir
in Teil 1 und 2 besprochen haben. Haufig fillt jedoch der Verziickte
in Ohnmacht, verliert also das BewuBtsein, und nicht selten ist bezeugt,
daB3 die Ekstase zum Tode fiihrte.

Einige Beispiele: Als Ahmad ibn Muqatil al-°Akki einmal mit Sibl4
(im 10. Jahrhundert) in einer Ramadannacht das Gebet verrichtete und
der Vorbeter Sure 17, 86 : «Wenn wir wollten, so wiirden wir wegneh-
men, was wir dir offenbarten » rezitierte, da schrie Sibli auf, sein Geist
entflog, und sein Begleiter sah, wie er duBerlich griin wurde und zit-
terte. Dabei wiederholte Sibli immer wieder das Wort: «So werden
nur Geliebte angesprochen®.» — Als éunayd einst vor seinem Onkel
und Lehrer Sarf as-Saqati (9. Jh.) iiber die Liebe sprach, fiel dieser wie
leblos hin und war abwesend. Hierauf rétete sich sein Gesicht wie eine
Rose (tawarrada), so daB es aussah wie die Scheibe des Mondes. «Wir
konnten ihn», so erzihlt Gunayd, «nicht mehr ansehen, so schén war
er, sondern muflten ihm das Gesicht bedecken*”.» — Ein andermal be-
merkten zwei spazierende Mystiker auf dem Dach eines Hauses am Ti-
gris einen Mann und hérten, wie ein Midchen vor ihm sang:

«Jeden Tag bist du anders. Nicht so zu sein wiirde dich besser zieren.
Eine Liebe, die dir von mir entgegengebracht wiirde, wire Blutzeugenschaft. »

Kulla yawmin tatalawwan, ¢ayru hdda bika agmal.

Fi sabili ’114hi wuddun kéna minni laka yubdal.

Unter dem Hause stand ein junger Sufi mit Lederschiissel und Flicken-
rock. Er bat das Midchen, den Vers zu wiederholen. Das Midchen
wiederholte, und der Sufi sprach: «Damit ist ja meine eigene Wankel-
miitigkeit gegeniiber Gott gemeint.» Er schrie auf, lobte Gott, und als
die beiden Spazierginger hinsahen, war er tot*®, — Abti Hulman as-$Gf1
horte in Bagdad einen fahrenden Hindler ausrufen: Yd sa‘tard barri!
«Wilder Thymian!» Er fiel in Ohnmacht. Als man ihn hernach fragte,

26, Luma® 282, 17 ff. Quiayris Risdla, Kairo 1346, 155f.
27. Luma® 307, 10-14.
28. Luma® 286.



DER DERWISCHTANZ I19

was geschehen sei, antwortete er, er habe den Ruf als Is°a tard birri ver-
standen (Strenge dich an, so wirst du meine Liebe erfahren)®. Ahnli-
ches wird von Rézbihin-i Baqli (gest. 1210) erzihlt. Er horte in Schiraz
einen Gemiisehiandler rufen: cA§1’q-1‘ taral «Liebhaber von Gemiise ! »
Er verstand vulgirarabisch “4Siq tard (Als Liebender wirst du sehen) und
fiel bewuBtlos hin*. Der persische Dichter “Attar (12.—13. Jh.) berich-
tet in seinem Ildhindma (hg.v.H. Ritter 196, 17-197, 7) von dem alten
Sufi Ibn-i Adham, er habe einmal auf der StraBBe zwei Mianner feilschen
sehen. Der Kiufer wollte nicht mehr als ein Gran geben. Der Handler

schrie ihn schlieBlich an:

«Fiir ein Gran gebe ich das nicht, gebe ich das nicht!»

Ba-yak gaw in bi-nadham in bi-nadham.

Tbn-i Adham schlug darauf — so sagt der Dichter — wie ein Vogel mit
den Fliigeln, bald verlor er das BewuBtsein, bald kam er zu sich. Ein
Herzutretender fragte den heiligen Mann, was vorgefallen sei. Der Sufi
gab zur Antwort: «Als er in bi-nadham sagte, dachte ich: Vielleicht hat
er Ibn-i Adham gesagt.» (Also: Ein Gran wert ist Ibn-i Adham.) Damit
verwandt ist die Erzihlung von Sibli, der einmal einen Hindler ausrufen
horte: Al-hiydr “aSara bi-dédniq! «Gurken, zehn Stiick fiir einen Obo-
lus!» Da soll er einen Schrei ausgestoBen und gesagt haben: «Wenn
zehn hiydr nur einen Obolus gelten, wie steht es dann erst mit den Sirdr
(den Bosen)3' 2» Denn hiydr heift arabisch nicht nur Gurken, sondern
auch Gute.

Vergleicht man die Umstinde, unter denen diese Verziickungen ein-
traten, und die Phinomene, die sie begleiteten, mit denen, die Antoine

29. Luma® 289, 7 ff. Spiter verindert und erweitert; Ibn “At4’all4h as-Sikandari: Latd®if al-
minan. Kairo o. J. (Maktaba “Allimiyya), 93—94. Zum Wort sa“tar = satureia s. Jean- Jacques
HeB : Uber das prdfigierte und infigierte “ain im Arabischen, in: Zs.f. Semitistik 2,1924, 221.

30. Husayn-i Bdyqar: Madlis ul-ussdq, 17. maglis. Vielleicht “a8iqdn-i tara - “dSiqan tard zu
lesen ? Ein weiteres Beispiel dieser Art bei Cl. Huart: Les saints des derviches tourneurs 1, 290
(tilkii — dil k).

31. “Abdalkarim al-Qusayris Risdla, Kairo 1346, 1 57 (bab fi ’s-sama®). Kisani: Misbdh 193.
Vgl. auch die Beispiele bei Ibn “Arabi: Muhddarat al-abrér, Kairo 1305, 1, 205f.



120 FRITZ MEIER

Imbert-Gourbeyre in seinem Werk La stigmatisation, I’extase divine et les
miracles de Lourdes und neuerdings Herbert Thurston: The Physical Pheno-
mena of Mysticism fiir die christliche Ekstase gesammelt haben, so muf3
man zugeben, daB sich psychologisch und physiologisch auf beiden Sei-
ten die gleichen Vorginge abspielten. Gertrud Salandri geriet in Ekstase
bei Betrachtung von Pflanzen, Blumen, Friichten, des Himmels, der
Sonne, der Sterne usw. Ahnlich sprach die hl. Magdalena von Pazzi auf
Blumen und Pflanzen an. Salvator von Horta wurde verziickt durch die
Betrachtung eines aufgeschnittenen Granatapfels. Andere reagierten auf
Blut, das sie an das vergossene Blut Christi erinnerte. Joseph von Co-
pertino fiel in Ekstase durch Betrachtung eines Heiligenbilds, Blasius
von Caltanisetta in Gegenwart schoner Frauen, die ihn sofort an die
Jungfrau Maria erinnerten®. Oder es geniigte ein Name wie Jesus, Ma-
ria, Paradies, Engel, hl. Franz u. a., ein Wort wie Verbum caro factum est,
ein Hymnus wie Jesu dulcis memoria, Veni creator spiritus, eine Predigt3,
ein Gesprich oder ein Gebet, der Ton einer Glocke oder der Orgel.
Therese Neumann braucht sich nur an bestimmte eigene visiondre Er-
lebnisse zu erinnern, um sich zu verfirben und in den Zustand einer To-
ten zu verfallen. Sie kommt im Vaterunser nie weiter als bis zu « Unser
tiglich Brot gib uns heute » und erklirt: «Bei der dritten und vierten
Bitte packt’s mi glei3*.» Sie gerit in das, was die Theologen ihre Liebes-
ekstase nennen. Man hilt es fiir moglich, daf} sie einmal an einem sol-
chen Affekt sterben wird.

Auch der christliche Mystiker kann beim Eintreten der Ekstase zit-
tern, seufzen, aufschreien’. Man unterscheidet eine bewegliche und
eine unbewegliche Ekstase3®. In der beweglichen geht der Ekstatiker,
er macht Gebirden, spricht, singt, seufzt, vergieBt Trinen oder bleibt
auch fiir Augenblicke unbewegt. In der unbeweglichen werden die

32. Imbert-Gourbeyre 242f.

33. Ib. 241 f.

-34. Helmut Fahsel : Therese Neumann von Konnersreuth, Basel 1949, 24.
35. Imbert-Gourbeyre 245-247.

36.Ib. 240.  37. Ib. 277f.



DER DERWISCHTANZ 121

Glieder mehr oder weniger steif wie bei einem Toten, der Ekstatiker
schlieBt die Augen und verfarbt sich oder macht die Augen weit auf und
1aBt am Mienenspiel innere Vorginge erahnen. Charakteristisch ist auch
hier die auBere Unempfindlichkeit des Ekstatikers. Er reagiert weder
auf Beriihrungen noch auf Einwirkungen durch die andern Sinne, aus-
genommen vielleicht durchs Ohr3. Feuer vermag ihn nicht zu bren-
nen, Wasser nicht zu netzen. Besonderes Aufsehen erregte die oft be-
obachtete Levitation: der Ekstatiker wurde in die Luft gehoben und
verblieb lingere Zeit in diesem Schwebezustand.

Allein, zwischen der christlichen und der islamischen Ekstatik besteht
der fundamentale Unterschied, daB die Sufis die Anregungen schon friih
nicht mehr ganz dem Zufall iiberlieBen, sondern oft bewuBt herbei-
fiihrten. Gewil3, auch ein Franziskus von Assisi betrachtete die Natur,
die Sonne, die Végel, auch ein Ignatius von Loyola die Bliimchen und
den Sternenhimmel, um sich zu h6herem Erleben fortreiBBen zu lassen 3.
Im Islam entspricht dem etwa die Tatsache, da3 Ahmad al-GazzAll, der
Bruder des schon genannten Muhammad al-Gazz4lt, einmal abwechselnd
einen schonen Jiingling und eine Rose betrachtete, um zu einem gott-
lichen Erlebnis zu kommen#. Doch die Anregungen, die fiir die islami-
sche Ekstatik kennzeichnend sind, suchten die Sufis in Anlissen, zu de-
nen sie sich gemeinschaftlich zusammentaten.

Gegenschriften gegen die Sufik haben uns die Nachricht hinterlassen,
dal der Mittelpunkt dieser gesellschaftlichen Anldsse zuweilen ein
schoner Jiingling gewesen sei. « Oft schmiicken sie ihn », heif3t es in ei-
ner solchen Schrift aus dem 12. Jahrhundert, «mit Geschmeide, bunten
Gewindern und bunten Borten und glauben, damit eine Vermehrung
ihres Glaubens erzielen zu kénnen, indem sie ihn anblicken, dariiber
meditieren und von der (Schonheit der) Schopfung auf den Schopfer
schlieBen#.» Doch solche Veranstaltungen bildeten die Ausnahme, ja

38. Ib. 248ff.; 234.
39. Joseph Maréchal, S. J.: Etudes sur la psychologie des mystiques, Paris 1924, Bd. 1, 209.
40. Ibn al-Gawzi: Talbis Iblis, Kairo 1928, 267. 41. Ib.268.



122 FRITZ MEIER

die meisten Sufis lehnten die Verwendung dieses Mittels ab, da die Ge-
fahr des Abgleitens in sexuelle Niederungen zu groB sei. Dafiir empfah-
len oder erlaubten sie das geistigere «Horen», weshalb die Fachbe-
zeichnung fiir diese gemeinsamen Anlisse zur Erzeugung der Ekstase
samd“ «das Horen» wurde.

Diese Bezeichnung deckt sich mit der Bezeichnung einer profanen
Veranstaltung, der musikalischen Abendunterhaltung, und der sufische
samd® war auch nichts anderes als eine Heriibernahme dieser profanen
Veranstaltung. Gegenstand des Horens waren Lieder, die ein Singer
vortrug und die von Instrumenten begleitet sein konnten. Wir wissen,
daB auch etwa wandernde Musikanten dafiir gemietet wurden#. Die
sufischen Theoretiker bestimmen genau, welche Instrumente zugelas-
sen seien, wie der Singer beschaffen sein miisse und welche Art Lieder
nicht in einen mystischen samd® geh6ren. Diese Bestimmungen hielten
sie fiir notwendig, um den sufischen samd*® einerseits vom profanen ab-
zugrenzen und andererseits mit den religionsgesetzlichen Vorschriften
in Einklang zu halten. Sie sind aber so verschieden ausgefallen und so oft
iibertreten worden, daB8 wir uns in dieser kurzen Ubersicht auf den
grundlegenden Hinweis beschrinken miissen, daB in diesen Vortrigen
durchgehends symbolistisch gearbeitet wurde. Die vorgetragenen Stiicke
waren meist Liebeslieder, die vom Dichter rein irdisch gemeint waren.
Der Sufi hatte die Aufgabe, sie umzudeuten, und Muhammad al-Gazzl
(gest. 1111) gibt in seinem Hauptwerk «Wiederbelebung der theologi-
schen Wissenschaften» (Thyd” “ulim ad-din) bereits einige Anregungen,
wie solche Umdeutungen etwa vorgenommen werden kénnten. Die
schwarze Schlifenlocke, von der der Dichter singe, kénne zum Beispiel
als die Finsternis des Unglaubens, ihr Gegensatz, die leuchtende Wange,
als das Licht des Glaubens verstanden werden, Vereinigung mit dem

42. Daylami: Vita des Ibn-i Hafif 402b. Muhammad ibn-i Munawwar: Asrdr ut-tawhid fi
maqémat i$-Sayh Abi Sa“id, ed. Dabihullih Safi, Teheran 1953, 103f. Abu ’n-Nagib as-Suhra-
wardi: Adab al-muridin, Hs. Kopriilii 702, 61b spricht von Nichtsufis, die zum Vortrag der
Lieder angestellt werden konnen, und unterscheidet auBerdem zwischen gemieteten (‘afir)
und freiwilligen (mutabarri) ; letztere kénnen aus den Sufikreisen stammen.



DER DERWISCHTANZ 123

geliebten Wesen kénne als Bild fiir das Hingelangen zu Gott, Getrennt-
sein von ihm als Bild fiir die Verdammtheit, der Beobachter, der die
Freude des Zusammenseins store, als Bild fiir die Bindungen zur Welt,
die jegliche Dauer der Intimitit mit Gott verhinderten, genommen
werden®. In seiner persischen Zusammenfassung des genannten Werks,
im «Elixier der Gliickseligkeit» (Kimiyd-i sa“ddat), teilt Gazzali einen
Vierzeiler und Bruchstiicke von andern Vierzeilern mit, die er nach
diesem Grundsatz zergliedert*. Im Gefolge dieser Andeutungen sind
spiter eine Reihe kleiner Abhandlungen und Warterlisten iiber die
Symbolik der Wein- und Liebesdichtung, hauptsichlich auf persischem
Boden und unter Beriicksichtigung des persischen Wortschatzes, ent-
standen*, Im Sinne dieser Schriften sind dann nicht nur die gro3en Ly-
riker Persiens wie Hafiz u.a. mystisch umgedeutet worden, sondern
auch die Sufis selber haben Gedichte hervorgebracht, die duBerlich wie
profane aussehen, denen sie aber von vornherein die Interpretatio my-
stica unterlegten. Muhammad al-Gazz4li betont jedoch, daB ein und das-
selbe Gedicht von jedem Mystiker wieder anders gedeutet werden kon-
ne, je nach seinen personlichen Gedankenverbindungen. «Seine Vor-
stellung braucht nicht mit der Absicht und dem Wortverstand des
Dichters iibereinzustimmen », sagt er. Worauf es ankomme, sei, daB3
etwas im Gedicht «mit der Situation des Mystikers so iibereinstimme,
daB es wie ein Stahl Funken aus den Feuersteinen seines Herzens schla-
ge» und so den Brand verursache, den man Ekstase nennt#,

‘Wie das Verstindnis des Vorgetragenen, so wurde in diesen kiinst-
lichen, domestizierten Formen des Hinhérens auch die Emotion in be- /

43. Ihyd, 8.Buch des Viertels iiber “dddt, Kairo 1348, Bd. 2,236ff. Ubersetzt von Duncan
B.Macdonald : Ghazzali on Listening to Music, in: JRAS 1901—1902. Die obige Stelle in Thyd’
2, 249,

44. Kimiyd 223.

45. Ich nenne nur Yahya ibn-i Sayf ud-din-i Bibarzi (um 1300), Hs. Aya Sofya 4792,628a
bis 633b; “Ali-i Hamadéni (gest. 1385), Hs. Velieddin (Istanbul) 1799, 139b-140a. Vgl. E.
H.Palmer: Oriental Mysticism, Second Edition by A. J. Arberry, London 1938, 69—81. Muh-
sin-i Fayz-i K4$4ni (gest. 1680): Risdla-i miSwdq, bei Arberry: Sufism, London 1950, 113f.

46. Thyd® 2,249; 254; 255.  47. Thyd 2,244.



124 FRITZ MEIER

stimmte Bahnen gelenkt. Die hiufigsten Bewegungen, in denen die Ver-
ziickung aufgefangen und abgeleitet wurde, waren die des Tanzes. Inso-
fern darf man den Begriff des samd® ohne weiteres mit Derwischtanz
wiedergeben (Derwisch ist eine persische Bezeichnung fiir Mystiker).
Die Art der Entstehung zeigt jedoch von vornherein, dal wir es dabei
nicht mit einem geregelten Reigen zu tun haben konnen. Erstens ver-
langen die Theoretiker ausdriicklich, da3 man sich solange wie méglich
gegen jede Bewegung sperren und ihr erst dann nachgeben solle, wenn
man sich der Ubermacht der Emotion nicht mehr erwehren kénne.
Der Tanz war also Ausdruck und Folge eines Selbstverlustes. Zweitens
waren der Zeitpunkt und die Intensitit einer solchen Selbstentméchti-
gung individuell verschieden, so daB3 der eine friiher, der andere spiter,
der eine stirker, der andere schwicher bewegt wurde. Die Folge war
ein ungeordnetes Aufstehen und Sichsetzen oder ein Auseinanderfah-
ren. Ein Bagdader Scheich aus dem 9. Jahrhundert hat die Sufis beim
samd“ mit einer Herde Schafe verglichen, in die die Wélfe einbrechen .
Doch haben mehrere Zugestindnisse zu einem gewissen Ausgleich ge-
fithrt. Erstens war es erlaubt, kiinstliche Bewegungen zu machen (ta-
wagud ), wenn damit nicht ein falscher Tatbestand vorgespiegelt werden
sollte, sondern versucht wurde, durch sie in eine echte Ekstase hinein-
zukommen. Zweitens gab es die Regel des solidarischen Mittuns (‘mu-
wdfaqa ). Das heiBt: Wenn einer von hherem Rang in eine echte Ver-
ziickung geriet, sollten die andern, aus Hoflichkeit und um ihn nicht zu
storen, mitmachen. Drittens war man gehalten, bei Anwesenheit einer
Autoritit immer dieser den Vorrang zu geben, d.h. sich zu keinen Be-
wegungen hinreiBlen zu lassen, solange nicht die Respektsperson hinge-
rissen war, und auch nicht dariiber hinaus in Verziickung zu bleiben.
AuBlerdem erlauben schon die iltesten Texte zu sagen, dal der Tanz
oftmals in einer Drehung um die eigene Achse, oftmals auch in einer
Fortbewegung auf der Linie eines Kreises bestand.

Der Tanz konnte begleitet sein von unartikulierten Lauten. In persi-

48. Luma® 288, 14—15. Qusayri 156, 3 v.u.



DER DERWISCHTANZ 12¢

schen Texten sind mir die lautmalerischen Wiedergaben “déw “iy4 und
kah kuh* begegnet. Nicht selten verlor der Ekstatiker seinen Turban,
oder er warf ein Kleidungsstiick ab oder zerrif3 es. Mit dem Abwerfen
oder Zerreillen des Kleidungsstiicks hatte er nach sufischer Anschau-
ung zugleich das Eigentumsrecht auf dieses Stiick verwirkt, was zur Er-
orterung der Frage fithrte, wem es gehoren sollte. Bei der Behandlung
dieser Frage tauchen zuweilen Erwigungen aus dem islamischen Kriegs-
recht auf. Man betrachtete den Ekstatiker als einen todlich Getroffenen
und sprach das Gewand dem Singer zu, weil die Riistung des Gefallenen
dem Sieger zukomme?*, oder iiberantwortete den Entscheid dem an-
wesenden Scheich, wie auch die Verteilung der Kriegsbeute dem Ent-
scheid des Fiihrers anheimfalles*. Dal der Singer die abgeworfenen
Stiicke erhalte, war im Grunde genommen ein Brauch, der den profa-
nen Unterhaltungen entstammt. Schon die altarabischen Zecher pfleg-
ten den Singerinnen zur Belohnung Gewinder zu geben®. Auch der
Prophet selber hatte einmal einem Dichter zur Belohnung seinen Man-
tel iibergeworfens¢. Ahnliches war bei musikalischen Darbietungen am
Hof und in Spelunken der islamischen Zeit iiblich. Etwas anders war es
bei zerrissenen Gewindern. Diese wurden nach der Versammlung vom

49. Ahmad-i Gim (gest. 1141): Miftdh un-nagdt, Hs. Aya Sofya 1728, 69a.

so. Ib. und Asadi: Lugat-i Furs, ed. “Abbas Iqbél, Teheran 1319, 84. Davon ist zu unter-
scheiden das arabische Gebot an Kinder, etwas zu lassen, kih kih ; Zamah$ari: Al-fd’iq, Kairo
1947, Bd.2,370; 398f.

st. Hugwiri: Ka¥f ul-mahgib, ed. Shukovski, Leningrad 1926, 544, 9—12. Nicholson’s
Ubersetzung (Gibb Memorial Series 17), 2. Aufl. 1936, 418. “Awdrif 146. K&34ni 199.

52. Hugwirl 544, 12-15. Ubers. v. Nicholson 418.

53. Georg Jacob: Altarabisches Beduinenleben?, Berlin 1897,103. Auch den abendlindi-
schen Spielleuten wurden oft Kleider geschenkt; Wilhelm Hertz: Spielmannsbuch*, Stuttgart
1900, 12f,

§4. Dem Ka‘b ibn Zuhayr fiir sein Gedicht Bdnat Su®dd. Dieser Akt kann jedoch auch an-
ders aufgefa3t werden: «Such an action was the customary practice in pagan times to bestow
unlimited protection against all and every one upon the person upon it was bestowed»; F.
Krenkow bei Tadeusz Kowalski: Le diwdn de Ka“b ibn Zuhair, Krakau 1950, VII. Andere Bei-
spiele fiir diese Schutzzeremonie bei den Arabern gibt Julius Wellhausen im Archiv f. Religions-
wissenschaft 7, 1904, 40—41. Daneben bedeutet das Bedecken mit dem Mantel auch Besitz-
ergreifung und Rechtsanspruch; Wellhausen : Muhammed in Medina 229/230.



126 FRITZ MEIER

Scheich in kleinere Stiicke zerschrianzt und unter die Teilnehmer ver-
teilt. Der Sinn dieser Verteilung war, den Anwesenden die baraka, den
Segen, der einem solchen Gewande innewohnte, zukommen zu lassen ;
«denn », so sagt Abli Hafs as-Suhrawardi (gest. 1235), «die Verziickung
ist eine Gnadenwirkung Gottes, und das Zerreien des Gewandes (in
der Ekstase) ist seinerseits eine Wirkung der Verziickung. So trigt das
Gewand die Spur eines gttlichen Wirkens an sich®.» Die Sufis benutz-
tendie Fetzen, um sie auf ihre Kleider und ihre Gebetsteppiche zu nihen.
Der samd®, wie er hier skizziert worden ist, hebt sich in mehr als ei-
nem Punkte scharf vom dikr, dem Gottgedenken, wie wir es in Teil 1
~und 2 beschrieben haben, ab. Beim dikr ruft der Ausiibende seine eige-
nen Krifte auf, beim samd® erwartet er den Anstof3 zum Erlebnis von
aullen ; beim einen spricht er, beim andern hért er. Der dikr, das Gott-
gedenken, ist nicht nur zu jeder Tag- und Nachtzeit erlaubt, sondern
bildet, besonders als Konzentrationsformel in der Klausur, sogar einen
unerlaBlichen Bestandteil im sufischen Lehrplan und Arbeitsgang. Der
samd‘ dagegen ist fast stets nur eine Erméchtigung (ruhsa ) gewesen,wurde
vielfach im Rahmen einer Unterheiltung gepflegt, von manchen Sufis
aber geradezu als kranker Auswuchs am Korper des sufischen Gemein-
schaftslebens angesehen und bekampft. Andererseits ergeben sich auch
gewisse Konvergenzen, so die beiden ﬁbungen gemeinsame Wirkung
der Befreiung vom Leibe und die sowohl in den dikr- wie in den samd*-
Versammlungen beobachtbare Gemiitsekstase. ‘

A 4
Der samd®, das Musikhoren, hat trotz der zahlreichen Angriffe, denen
es selbst innerhalb der Sufik ausgesetzt war, die Zeitliufte iiberdauert
und wenigstens in Abwandlungsformen sogar unsere Tage erreicht. Ich
erwahne nur zwei dieser Abwandlungsformen, die beide durch eine

55. “Awarif 145. Nicht bei K&$4ni, Auch der Investitur des Sufi mit dem Flickenrock
schrieb man die Wirkung zu, die heilige Kraft des Gebenden auf den Empfinger zu iibertra-
gen; Qusasi: Simt 95; 115.



DER DERWISCHTANZ 127

Neubewertung des Tanzes gekennzeichnet sind. Wir haben gesehen, da@3
zur Erzeugung der Ekstase das Hoéren und unter Umstinden das Hin-
blicken auf eine schone Gestalt, etwa die Gestalt des Singers, diente.
AuBlerdem war vielfach noch die kiinstliche Bewegung des Korpers ('ta-
wdgud) erlaubt. Der Tanz aber sollte ausschlieBlich Folge und Ausdruck
des ekstatischen Erlebnisses sein.

Im SchoBe des im 13. Jahrhundert in Anatolien von Mawlani Galal
ud-din-i Rimi gegriindeten Mawlawiordens entwickelte sich der Tanz
nun zum obligaten Mittel, um die Ekstase zu erzeugen, d.h. er riickte
in die Reihe der Anstalten vor dem Erlebnis, an die Stelle des tawdgud,
womit natiirlich auch eine Verinderung seines Charakters verbunden
war. Bei den Mawlawis wurde er zu einem eingeiibten Reigen. Die
Teilnehmer, die sich im Kreis niedergesetzt haben und sich an einem
bestimmten Punkte der Veranstaltung erheben, tanzen einen geordne-
ten Kreis unter fortwihrender Drehung um sich selbst und mit genau
vorgeschriebener Arm- und Kopfhaltung. Anfang und Ende sind durch
die Musik bestimmt. Hier ist die Ekstase nicht mehr Ursache, sondern
Zweck des Tanzes. Die Mawlawfs selber fassen ihren Reigen zwar viel-
fach als die rituelle Begehung eines Weltgeschehens, als ein Symbol fiir
weltanschauliche Wahrheiten auf, wie zum Beispiel fiir die Selbstent-
faltung des Ureinen zur Welt oder den Reigen der Planeten um ihren
Urbeweger. Aber der praktische Zweck des Tanzes ist die Erzeugung
der Ekstase®. Die Form, in der noch heute der Tanz ablauft, diirfte bis
in die Anfinge des Ordens zuriickreichen und von Sultdin Walad, dem
Sohn und Nachfolger des Griinders, stammen, nach dem ein Teil der
Begehung auch den Namen trigt und der wihrend seiner Amtszeit 1284
bis 1312 den Orden durchgreifend organisiert hats’. Die Tiirken be-
zeichnen die Mawlawis wegen ihrer Tanzkonzerte und im Gegensatz zu

§6. Helmut Ritter: Der Reigen der «tanzenden Derwische», in: Zs. f. vergleichende Musikwis-
senschaft 1,1933, 28—40.

57. Hellmut Ritter: Philologika XI, in: Der Islam 26, 1940, 125—127. Der Teil des Tanzes,
der Walads Namen trigt, ist die devre-i velediyye.



128 FRITZ MEIER

allen andern Orden als semd’1 dervigler, «Sufis, die das Musikhéren pﬂe;
gen »%72, und die europiischen Beobachter haben ihnen den Namen «tan-
zende Derwische » gegeben.

Tanzende Derwische in dem Sinn, daB3 durch Tanz die Ekstase er-
zeugt werden soll, sind aber auch die “‘fsawis von Nordafrika und Agyp-
ten (begriindet von Muhammad ibn “Isd im 16. Jh.). Sie fithren zum
Klang von eigenartigen Tamburinen und einer kleinen Kesselpauke
wilde, ungeordnete Spriinge, merkwiirdige Gestikulationen und Dre-
hungen aus und schreien dabei von Zeit zu Zeit «Gott» und «Gott ist
unser Herr», um sich in einen Zustand hineinzusteigérn, in dem sie
gliihende Kohlen in den Mund nehmen kénnen usw. %,

Es ist wohl méoglich, daB sich in beiden Varianten fremde Einfliisse
geltend machen.

5

In unserer bisherigen Darlegung haben wir das Gottgedenken (dikr)
und das Musikhdren (samd©) als zwei getrennte Einrichtungen der Sufik
behandelt. Nun gibt es aber auch Typen des Derwischtanzes, wenn wir
diesen Ausdruck jetzt in vager Weise verallgemeinern diirfen, in denen
die beiden Elemente miteinander verbunden sind. Dabei hat man zwei Linien
auseinanderzuhalten. Die erste reprasentiert einen Typ, bei dem der
dikr, das Gottgedenken, dem samd®, dem Musikhéren, ein- oder vorge-
baut und untergeordnet ist.

Von Ahmad al-Gazzilf, der 1123 gestorben ist, wissen wir, daB sa-
md‘-Veranstaltungen hiufig im AnschluB an ein Ritualgebet stattfanden.

§7a. Mitteilung von Herrn Prof. H. Ritter, Frankfurt a. M.

58. Lane : Manners and Customs, Kap. 2 5. Rinn : Marabouts, 329, spricht nicht von Tanz, son-
dern nur von Anrufungen Gottes, die von Trommeln begleitet seien und immer schneller
wiirden. Die Folge der ﬂbungen seien physische Unempfindlichkeit, Halluzinationen usw.
Tinzer sind oder waren auch die Qalandars (sic) bei Henry Lansdell: Russisch-Central-Asien,
deutsche Ausg. v.H.v. Wobeser, Leipzig 1885, Bd. 3, 789f. Rinn, 394, lit auch die Hansalis
tanzen (und singen). Depont et Coppolani, 160, sprechen von einer valse frénétique d laquelle ils

(sc. die “Ammaris) se livrent, wihrend Fléte und Tamburin gespielt werden. Nach Depont
et Coppolani, 159, tanzen auch die Sa“dis (ein Zweig der Rifa“is).



DER DERWISCHTANZ 129

Doch konnte dazwischen noch eine Koran- oder eine dikr-Rezitation
eingeschoben sein, wie sie eben in Sufikreisen tiblich waren. Der samd®,
das Musikhoren, wurde nach Beendigung dieser zusitzlichen Andachts-
iibungen begonnen. Wir erfahren nicht warum und kénnten hochstens
vermuten, daf} die Zeiten, in denen die Sufis nach einer obligatorischen
gottesdienstlichen Handlung, wie das Ritualgebet eine ist, noch zusam-
menwaren, die beste Voraussetzung fiir eine weitere gemeinsame
Ubung abgaben. Aus Ahmads Worten geht auch unzweifelhaft hervor,
daB das Gottgedenken oder die Koranrezitation den Abschlul des Ri-
tualgebets und nicht die Einleitung zum Musikhéren bildete%. Diese
Elemente waren damals noch voneinander geschieden.

Das wird anders im 13. Jahrhundert. In einer persischen Abhandlung
des Yahya ibn-i Sayf ud-din-i Biharzi, bzw. in deren Auszug, finden sich
mehrere Nachrichten iiber den Vater des Verfassers, den Mystiker Sayf
ud-din-i Baharzi, der im Jahre 1260 gestorben ist und in Buchara begra-
ben liegt. Aus einer dieser Nachrichten erfahren wir, da3 man einst bei
Sayf ud-din einen samd® veranstaltete, daBl sich aber bei niemand ein
«Erlebnis» (dawq) einstellen wollte. Da habe er eine gemeinsame dikr-
Ubung (halqa-i dikr) angeordnet und gesagt: «Sprecht das Gottgeden-
ken, damit sich das Triibe des Augenblicks (oder: das Triibe, das den
Kontakt mit Gott, das Eckhartsche Nu, verhindert, kudiirat-i waqt) in
Lauterkeit verwandle®.»

Auch hier sind Musikh6ren und Gottgedenken noch zwei verschie-
dene Ubungen ; man unterbricht das Musikhéren, um eine Ubung des
Gottgedenkens einzuschalten. Ferner ist die Verbindung noch nicht als
eine eigentliche Einrichtung, sondern nur fiir die eine Veranstaltung
gedacht, in der die Ekstase nicht verfangen will. Aber damit ist der
Grund gelegt : die Konzentration auf eine dikr-Formel ist in den Dienst

§9. Bawdriq al-ilmé@° bei James Robson a. 0. 105/167.

60. Muntahab min ar-risila allati} sannafahd a$-Sayh Yahyd usw., Hs. AyaSofya 4729, 630a
7-9 : P&-i $ayh Sayfud-din-i Béharzi ... rézé samd® kardand. Hé¢ dawqé péda na-Sud. §a)1b halqa-i
dikré bunydd kard u-guft : Dikr gdyid ta kudiirat-i waqt ba- saféd mubaddal gardad!



130 FRITZ MEIER

des Musikhdrens gestellt. Dazu gibt Baharzi auch noch die Begriindung :
er schreibt dem Gottgedenken die Kraft zu, seelische Hindernisse, die
dem ekstatischen Erleben beim samd* im Wege stehen, hinwegzuraumen.

Die nichstfolgende Stufe in dieser Richtung der Verbindung von sa-
md“ und dikr ist die, daB das Gottgedenken programmgemall dem samd*
vorangestellt wird, um den Weg freizulegen. Diese Stufe scheint beiden
Rifais des 14. Jahrhunderts erreicht gewesen zu sein, von denen uns der
arabische Weltreisende Ibn Battiita aus Wasit in Mesopotamien einen
Augenzeugenbericht hinterlassen hat®'.

Eine moderne Form dieser Kombination scheint die hadra (religiose
Veranstaltung) der “Ammaris in Marokko darzustellen, falls nimlich die
«wenigen Formelny», die die versammelten Briider zuerst rezitieren,
dikr-Formeln sind. Der gemeinsamen Rezitation folgt dann das Spiel
einer Flote und einer Art Tamburin, durch deren Klang sich die im
Kreise sitzenden Teilnehmer allmdhlich in die gesuchte Verziickung
und eine Art Tanz sowie zur Fihigkeit, sich Nadeln durch den Leib ste-
chen zu lassen, steigern®. _

Die zweite hier zu betrachtende Kombination reprasentiert einen Typ,
bei dem nicht der dikr dem saméd®, sondern der samd® dem dikr ein- und
untergeordnet ist. Die Mischform tragt daher zu Recht den Namen dikr,
nicht samd®. Ein klares Zeugnis fiir diese Form liegt uns aus dem 16.
Jahrhundert vor, ans Licht gezogen von Fuad Kopriilii (dem gegenwir-
tigen AuBenminister der Tiirkei), und betrifft den tiirkischen Orden
der Yesevis. In einer Schilderung ihrer Versammlungen heift es: «Her-
nach wird niedergehockt, und man beschiftigt sich mit Ehrfurcht und
Ehrerbietung bis um Mitternacht mit dem Gottgedenken (dikr). Da-
zwischen werden mit trauriger Stimme und groBer Eindringlichkeit
«Weisheit» (hikmet) genannte geistliche Lieder der Yesevischeiche

61. Voyages, Bd. 2, 5. Die dortige Ubersetzung «ils se mirent & chanter les louanges de
Dieu » ist besser zu indern in «ils se mirent a réciter le dikr».

62. W.Haas: Eine Ordensiibung der Ammaria, in : Der neue Orient 2, 1918, 253—256. Vgl. De-
pont et Coppolani 160.



DER DERWISCHTANZ I31

vorgetragen, um die Derwische anzuregen und in Warme zu setzen®.»
Also nicht mehr der dikr, das Gottgedenken, soll die Mystiker anregen,
damit sie beim samd®, dem Musikhéren, ein Erlebnis haben, wie bei
Baharzi, sondern umgekehrt: der samd“ soll ihnen ein Erlebnis beim
dikr erméoglichen.

In den modernen Formen dieses Typus, wie sie sich vielfach beob-
achten lassen, stellen die Partien, in denen die Teilnehmer stumm ei-
nem Liedvortrag zuhoren, erwartungsgemall nur noch Ruhepausen und
Zwischenspiele dar. Der eigentliche Akt ist der dikr, das gemeinsame
Gottgedenken. Samd®- und dikr-Partien brauchen sich jedoch nicht un-
bedingt in einer zeitlichen Reihenfolge abzul6sen, sondern kénnen sich
auch gleichzeitig abspielen, wobei die dauernde Wiederholung der dikr-
Formel durch die Teilnehmer die Begleitung, die Grundierung, den
Basso ostinato oder eine Art Kehrreim zum Gesangsvortrag bildet.

Bei dieser Verbindung hat der samd® den Tanz eingebii3t. Er ist nur
noch ein Horen. Dafiir hat der dikr die Bewegungen, von denen er einst
schon in der Klausur begleitet war, bewahrt und gesteigert. Man kann
sie in der Zusammensetzung, in der der dikr die Begleitung zum Ge-
sangsvortrag bildet (gleich wie bei den Mawlawis den Reigen und bei
den ‘Isawis die Spriinge) als die neue Form des tawd§ud, der kiinstlichen
Bewegung zur Erzeugung oder Erleichterung der Ekstase, auffassen.
Die Bewegungen unterscheiden sich je nach der dikr-Formel, auf die

63. Kopriiliizdde Mehmed Fu’4d : 1Ik mutasavviflar, Istanbul 1918, 118. Die Angabe stammt
aus Hazini unter Murad III. (1 6. Jh.) und darf wohl nicht ohne weiteres auf den Stifter des Or-
dens (11. Jh.) iibertragen werden, wie Theodor Menzel es tut (Mitt. d. Seminars f. Orientalische
Sprachen Berlin 28,1925,95). Aus Kopriiliizades Influence du chamanisme turco-mongol sur les
ordres mystiques musulmans (Mém. de I’ Institut de Turcologie de I’ Université de Stamboul, N.S. 1,
1929) ist fiir unsere Zwecke nichts zu gewinnen. Ausdriicklich gewarnt sei vor der Meinung,
der Derwischtanz sei von schamanistischen Tiirken oder wenigstens unter deren EinfluB in
die Sufik eingefithrt worden, Natiirlich kommt primir auch der Tanz der Bakchen, der Ky-
bele- und Baalspriester nicht in Frage, obwohl morphologische Zusammenhinge bestehen
mogen. Falsch ist sicher auch die Annahme M. M. Morenos (in Annali Lateranensi 10, 1946,
109), da} das Musikhéren von den zum Islam iibergetretenen Christen stamme ; daB die Ein-
stellung mancher Sufis zum Musikhéren an 3hnliche Probleme bei Christen erinnern, ist
eine andere Sache. '



132 FRITZ MEIER

man sich konzentriert, und diese Formeln pflegen nicht nur von Orden
zu Orden, sondern auch innerhalb ein und derselben Veranstaltung ab-
zuwechseln, wodurch sich die Ubung in verschiedene Abschnitte, Sze-
nen oder Sitze gliedern laBt.

Die Dayfis* von Alexandrien, die jeden Sonntag und Mittwoch nachts
in der kleinen Moschee des Quartiers Mazarita zusammenkommen,
pflegen mit der Formel 14 ildha illa ’11dh zu beginnen. Ich besuchte sie am
21. April 1948, abends 10 Uhr, und fand sie in zwei Reihen sich gegen-
iibersitzen. Am obern Ende, zwischen den beiden Reihen, sal ein Sin-
ger, der zugléich der Anfiihrer war, und neben ihm ein Knabe, Die
Teilnehmer rezitierten die Formel in schleppendem Rhythmus, vom
Anfithrer zuweilen durch Klatschen angetrieben, und neigten ihren
Korper abwechselnd nach rechts und nach links. Nach vielen Wieder-
holungen steigerte der Anfiihrer die Geschwindigkeit und gebot schlieB-
lich durch langes Hinziehen der Endsilbe -ldh Halt. Das war ein Ab-
schnitt, der aus reinem dikr bestand.

Es folgte ein Liedvortrag des Anfiihrers, langsam und sehr elegisch,
manchmal sehr ausdrucksvoll. Abwechselnd neigte er sich nach rechts
und nach links, stockte, brach ab und setzte wieder von neuem an. Die
Teilnehmer saBen still und horten zu. Das war reiner samd°“.

Dann intonierte man im Chor eine neue Formel: Huwa ’lldh huwa
’llah (oder Huwa ’lléhu Alléh?), «Er ist Gott, er ist Gott », mit verscho-
bener Betonung, das erstemal zweigipflig auf der ersten und letzten Sil-
be betont (hiwa’lldh), das zweitemal nur in der Mitte betont (huwa
’11dh). Auf das betonte hi- warfen sie den Korper nach rechts, auf die
betonte Silbe -1dh hatten sie senkrechte Sitzstellung, und auf das betonte
-al- warfen sie den Korper nach links. Wihrend die Teilnehmer die
Formel hersagten und sich maschinenmiBig nach rechts und nach links
bewegten, sangen der Singer und der Knabe an seiner Seite in den kur-
zen Abstinden, die sich jeweils zwischen den einzelnen Formeln erga-

64. Ein Zweig der Halwatiyya; Paul Kahle in: Der Islam 6, 1916, 155 ; Louis Massignon in
El s.v. tarika (s.n.khalwatiya).



DER DERWISCHTANZ 133

ben, eine bezaubernde Melodie. Auch bei dieser ﬁbung, die sehr lange
dauerte, wurde das Tempo schlieBlich gesteigert, und die Bewegungen
wurden wild. Ich vernahm Aufschreie. Dieser Satz stellte eine Mischung
dar zwischen samd“ und dikr.

Dann folgte wieder ein Solovortrag des Singers. Die Teilnehmer hor-
ten sitzend zu, und der Moscheediener beriucherte den Raum mit
Weihrauch aus einem Kohlenbecken. Reiner samé*.

Dann setzten wieder alle ein. Der Singer trug ein Lied vor (samd®),
und die Teilnehmer wiederholten im Chor das eine Wort Alldh All4h,
indem sie, sitzend, den Oberkérper rhythmisch hin- und herbewegten
(dikr ). Nach einer Weile steigerten sie Stimme und Geschwindigkeit
und erhoben sich aus der Sitzstellung auf die Knie. SchlieBlich standen
sie ganz auf, immer den Oberkdrper nach rechts und nach links bewe-
gend und immer wilder werdend. Ein dikr mit samd*.

Der nichste Teil bestand wieder aus einem reinen samd®, einem Vo-
kalsolo des Vorsingers. Es war unterdessen noch ein Singer 'herzuge—
kommen. Auch neue Teilnehmer waren angeriickt.

AnschlieBend wieder ein Abschnitt der Verbindung zwischen samd*
und dikr. Die dikr-Formel des Chorus war nun auf den bloflen Konso-
nanten h, die letzte Abkiirzung von Alléh oder huwa «er», zusammen-
geschrumpft. Die Teilnehmer befanden sich im Stand und drehten ih-
ren Oberkérper bei jedem h, das sie mit scharfem Récheln hervorstie-
Ben, ruckweise nach rechts und nach links, die Arme schlenkernd. Dazu
sang der Knabe mit feiner Kinderstimme ein schones Lied, wihrend der
Vorsanger im Rhythmus eines Anapist(..-) in die Hinde klatschte, einmal
nach rechts, das anderemal nach links gewandt, mit dem betonten Schlag
jedesmal das h der Teilnehmer skandierend. Gegen Ende steigerte sich
das Tempo. Ich verlieB die Versammlung vor SchluB der Veranstaltung.

Ahnliche Verbindungen des dikr mit dem samd® lassen sich fiir die
Sadilis in Alexandrien® feststellen, sind aber noch fiir viele andere,

65. Von mir in der Moschee Abu’l-‘Abbas al-Mursi von Alexandrien am Freitagmittag,
2. April 1948, besucht.

10



134 FRITZ MEIER

wohl die Mehrzahl der Orden®, darunter auch fiir die Gahris in Sa-
margand® und fiir die heutigen Rifdi9s%® bezeugt. Das gemeinsame
Merkmal ihrer ﬁbungen ist das Zuriicktreten oder ginzliche Fehlen der
Instrumente und das starke Hervortreten der menschlichen Stimme,
insbesondere das gleichférmige Hinausrufen der dikr-Formel. Europi-
ische Beobachter haben sie daher nicht mit Unrecht als «heulende Der-
wische » bezeichnet, ein Begriff, der bald auf die Rifa s eingeschrankt®,
bald aber auch fiir die andern Vertreter der zuletzt behandelten dikr-
samd‘-Verbindung oder wenigstens fiir einen Teil derselben gebraucht
wird”. Mit gleichem Recht lieBen sich iibrigens auch die Bruderschaf-
ten, die nur den gemeinsamen dikr, ohne Beimengung von samd‘-Ele-
menten, pflegen (wir streiften sie in Teil 2), unter dem Begriff der heu-
lenden Derwische vereinigen. Aber eine einfache Zweiteilung der ge-
samten Sufik in heulende und tanzende Derwische verbietet sich durch
die Vielfalt der Verbindungen und ﬁberschneidungen. Dabei habe
ich gewisse Erscheinungen, die ebenfalls beriicksichtigt werden kénn-
ten, aber unsere Ordnung von vornherein stéren miiten (ich denke
etwa an die in einigen Bruderschaften iiblichen GeiBlelungen), iiber-
haupt beiseite gelassen. Wir wollen vielmehr als allgemeinstes Ergebnis

66. Lane: Manners, Kap. 25. Derselbe: Arabian Society in the Middle Ages, London 1883,
72—77 (geschrieben 1837, ein Jahr nach den Manners), Vgl. auch die Darqiwa in Fez nach
den Erinnerungen eines Marokkaners bei Emile Dermenghem: L’éloge du vin (al Khamriya),
Paris 1931, 64, Anm. 1. Dazu stimmt Louis Rinn: Marabouts et khouan, Alger 1884, 247 (aber
233 «tanzend »). Ferner die Q4diris und “Arfisis bei Depont et Coppolani: Les confréries reli-
gieuses musulmanes, Alger 1897, 157f. ; 342-34, sowie die Mirganis, Qadirfs, Isma*ilis, “Azmis
im Sudan; J. Spencer Trimingham: Islam in the Sudan, 215ff.,222, 236, 240.

67. Henry Lansdell: Russisch-Central-Asien nebst Kuldscha, Buchara, Chiwa und Merw, deut-
sche Ausgabe von H. von Wobeser, Leipzig 1885, Bd. 3,787f.

68.d’Ohsson : Tableau général de I’ Empire Othoman, Bd. 4, Paris 1791, 641 ff. John P.Brown:
The Dervishes ; or, Oriental Spiritualism, London 1868, 219 ff. Weiteres, fiir unsere Zwecke aber
ungeniigend aufgenommenes Material bei Richard Reusch: Der Islam in Ost-Afrika mit beson-
derer Beriicksichtigung der muhammedanischen Geheim-Orden, Leipzig 1930, 128 ff. Von Maltzan:
Drei Jahre im Nordwesten von Afrika?, Leipzig 1868, Bd. 4, 276 ff. (zitiert bei Edouard Montet:
Etudes orientales et religieuses, Genéve — Paris 1917, 142 ff.).

69. John Brown, 113ff.

70. Lane: Manners, Kap. 24 (= Everyman’s Library No. 31, p. 461, Anm. 1).



DER DERWISCHTANZ 135

unserer Ubersicht festhalten: es gibt unter den von den Sufis gepflegten
groBeren gemeinsamen Ubungen
1. den reinen dikr (das Gottgedenken im grof8en Rahmen einer ge-
meinschaftlichen Veranstaltung),
2. den samd® (das Musikhé6ren mit Tanz) und
3. Mischformen zwischen dikr und samd®, und zwar
a) solche, in denen der dikr dem samd®, und
b) solche, in denen der samd® dem dikr untergeordnet ist.
In dieser Aufzihlung ist der dikr in der Klausur nicht enthalten. Er
bildet den Generalnenner aller Sufik, auch wenn es heute Orden und
Menschengruppen gibt, die ihn als Reservat einer Elite betrachten™.

Dies ist in groben Ziigen das Bild, in dem sich mir das Verhiltnis zwi-
schen Gottgedenken und Musikhéren im Islam darstellt. Gemessen am
Stand der Forschung sind wahrscheinlich die Umrisse viel zu scharf ge-
zeichnet. Wir haben auf die Desiderata schon hingewiesen: es fehlt
eine Zusammenstellung und Auswertung aller geschichtlichen Uberlie-
ferungen iiber dikr und samd®, und es fehlt weitgehend an genauen Auf-
nahmen der betreffenden Ubungen in der lebenden Sufik. Und hier
kommt alles auf Vollstindigkeit und Genauigkeit an. Jede Erscheinung
kann fiir die Zuordnung entscheidend sein, und die Ordnungsprinzipien
selber konnen nuraus den Dingen gewonnen werden. Aber gerade weil auf
diesem Gebiete noch nicht geniigend geschehen ist, fiihlte ich mich ver-
pflichtet, die Linien mdglichst scharf zu ziehen, um die Probleme sicht-
bar zu machen und zu zeigen, in welcher Richtung man etwa iiber die bis-
herigen, zum Teil orientierungslosen Sammlungen hinauskommen kann.

Eine weitere Frage, deren Beantwortung der Zukunft iiberlassen
werden muB, ist die nach der Bewertung des historischen Verlaufs.

71. R.P.Louis Petit: Les confréries musulmanes, Paris, 1899, 46: «Pour eux (sc. les Khe-
louatiya) ... elle (sc. la Kheloua) est de rigueur, au lieu d’étre réservée, comme dans les
autres ordres, 4 un petit nombre de sujets d’élite.» Trimingham, Islam in the Sudan, 212 : «the
Stid4nt is content to leave contemplative methods to more mystically minded races». d’Ohsson :
Tableau général 4, 6 58 ff.



136 FRITZ MEIER

Dabei wird man gut tun, nur das zusammenzunehmen, was zusammen-
gehort; also die Entwicklung des Gottgedenkens in der Klausur nicht
mit dem Gottgedenken in corpore zusammenzuwerfen und eine Entar-
tung auf seiten des samd“ nicht ohne weiteres auf die ganze Sufik zu iiber-
tragen. AuBBerordentlich wichtig wire natiirlich eine genaue Aufnahme
der gesamten Geisteswelt eines modernen Sufi, von den dulleren Prak-
tiken bis in die innersten Geheimnisse seines Denkens und Glaubens.
Es ginge jedoch nicht an, einen solchen Schnitt durch einen x-beliebi-
gen Sufi von heute einfach mit den AuBerungen eines Meisters aus dem
Mittelalter zu vergleichen; denn man kann nur die Spitzen mit den
Spitzen und den Durchschnitt mit dem Durchschnitt vergleichen. Be-
denkt man die Schwierigkeiten, die solchen Unternehmungen im Wege
stehen, so ist man dankbar, sich in den Schutz der bequemen, obwohl
veralteten Maxime stellen zu diirfen, es komme in der Wissenschaft nur
darauf an, das Wesen einer Erscheinung, nicht ihren Wert darzustellen.



	Der Derwischtanz : Versuch eines Überblicks

