
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 8 (1954)

Heft: 1-4

Artikel: Der Derwischtanz : Versuch eines Überblicks

Autor: Meier, Fritz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-145552

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-145552
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DER DERWISCHTANZ

VERSUCH EINES ÜBERBLICKS

VON FRITZ MEIER
UNIVERSITÄT BASEL

Die hier vorgelegte Studie hat ihren Ausgang genommen von einer
größeren Arbeit über die Phänomenologie des sogenannten Musikhörens

(samâz) in der älteren islamischen Mystik und ist nichts anderes als ein
Versuch, über die engeren Grenzen jenes Themas hinaus rekognoszierend

den weiteren Bereich zu überfliegen, in den das Musikhören der
älteren islamischen Mystiker hineingehört. Während sich aber das Bild
des älteren samâc an Hand der zahlreichen bereits zugänglichen Texte

einigermaßen sicher erkennen läßt, schiebt sich über die weitere
Landschaft eine dicke Nebeldecke, die die geschichtlichen Zusammenhänge
und den Wandel der Erscheinungen dem Auge entzieht. Es fehlen

Mitteilungen, und es fehlen Vorarbeiten. Nur sehr vereinzelt tut sich da

und dort ein Loch auf, durch das der neugierige Blick wenigstens einen
Fetzen des interessanten Gebiets erhaschen kann ; aber auch diese Fetzen

sind manchmal nur Scheingebilde oder zu undeutlich, um sichere

Aussagen zuzulassen. Unter diesen Umständen versteht es sich von selbst,
daß die im folgenden versuchte Ordnung weitgehend hypothetisch ist.
Aber es werden andere kommen und den Faden wieder aufnehmen.

Daß in einem Aufsatz von wenigen Seiten, der zudem in einer allgemein

faßlichen Form gehalten werden soll, auch innerhalb des Bekannten

keine Darstellung aller Einzelheiten und keine Vollständigkeit gegeben
werden kann, ist selbstverständlich. Die Anmerkungen und
Literaturnachweise sind auf das Nötigste beschränkt.

Die islamische Theologie hat eine ihrer vornehmsten Aufgaben darin
erblickt, den von Mohammed gelehrten Begriff des einen Gottes von allen



Io8 FRITZ MEIER

vermenschlichenden und versinnlichenden Zutaten zu reinigen. Einen
besonders auffallenden Einschnitt in dieser Entwicklung hat man von
jeher in der rationalistischen Theologie der Muctaziliten, der eigentlichen

Schöpfer der islamischen Scholastik, gesehen. Sie gingen so weit,
Gott auch diejenigen vermenschlichenden Eigenschaften, die der Koran

ihm zuspricht, abzusprechen, und taten das, indem sie den Kunstgriff

der Umdeutung anwandten. Sie erklärten den im Koran vorkommenden

Ausdruck von den Händen Gottes als eine bildliche Ausdrucksweise

für das «Wohltun»' Gottes, erklärten den Ausdruck von seinen

Augen als eine Umschreibung für sein «Wissen», sein Antlitz verstanden

sie als Gottes Wesen, und wenn es im Koran hieß, Gott sitze auf
dem Thron, so deuteten sie dieses Sitzen (istawâ) als ein Besitzen (istaw-

lâ). Allein, auch die Gegnerschaft der Muctazila und nachmalige Ecclesia

triumphans des Islams, das As'aritentum, machte diese Entwicklung
nicht rückgängig, sondern, im Gegenteil, entrückte die Gottheit erst.
recht allen Vorstellungen. Die Ascariten betrachteten gerade die Um-

deutungen als die gröbsten Versuche, Gott vermenschlichende
Eigenschaften anzudichten. Sie setzten daher anstelle der muctazilitischen

Umdeutungsversuche der menschlichen Vernunft wieder die vollen
alten Begriffe ein, die der Koran, das Wort Gottes, zur Beschreibung
Gottes verwendet, erklärten aber, über die Art und Weise, wie sie zu
verstehen seien, nichts zu wissen und nichts wissen zu können. «Gott
hat Hände », beteuerten sie, «aber wir wissen nicht wie. Er hat Augen,
aber wir wissen nicht wie. Er sitzt auf dem Thron, aber wir wissen

nicht wie.» Damit war zugegeben, daß sich Gott selber zwar in der
oder jener Form beschrieben hat und der Mensch sich daran halten könne,

die Möglichkeit aber, auf Grund dieser Beschreibung Gott in eine

Beziehung zum menschlichen Vorstellen zu bringen oder gar weiteres
über ihn auszumachen, war geleugnet. Diese Erörterungen fanden im

8.,9. und 10. Jahrhundert D.statt.

1. Nach einer arabischen Redensart, in der Hand (yad) «Wohltat » (ni'ma) bedeutet ; ein

Beispiel bei Julius Wellhausen : Muhammed in Medina, Berlin 1882,21.



DER DERWISCHTANZ I09

Die islamische Mystik, die sich zu gleicher Zeit und in den nämlichen

geistigen Zentren, vorwiegend in Mesopotamien, entfaltete, erkennt
den Grundgedanken der Dogmatik an : Gott ist unbeschreibbar,
überweltlich, der Gegensatz zu allem Daseienden. Hiezu macht sie aber eine
entscheidende Einschränkung. Die Orthodoxie vertritt die Lehre von
der Entrücktheit Gottes schlechthin und ohne Zugeständnisse, hat aber
dabei ausschließlich denjenigen Menschen im Auge, dessen geistige
Fähigkeiten nur bis zur Betätigung des Verstandes und zum Glauben
reichen. Die Mystik erkennt diesen Abschluß nicht als endgültig an,
sondern ist der Auffassung, daß der Mensch diese Grenze nach oben hin
überschreiten und damit die Trennungslinie, die ihn von Gott
auszuschließen und sozusagen ganz der Natur, dem Gewordenen, zuzuweisen

scheint, aufheben könne. Das neue Erkennen, das dem Menschen
jenseits des Verstandes erwachse, sei dann allerdings auch kein solches des

Denkens mehr, obwohl es mit geistigen Inhalten zu tun habe, sondern

eine Art höheren Wahrnehmens, sei es ein Schauen, ein Empfangen von
Eingebungen oder ein Erleben. Die Organe hiefür, Herz, Geist,
«Geheimnis» usw., galten als aus immateriellem Stoff.

Die Herausbildung dieser höheren Organe erfolgte im Wege einer
inneren Schulung, die zum Teil bis in die Mysterien des Altertums
zurückreicht. Der Sufi, wie der islamische Mystiker heißt (nach s ûf «Wolle»,

dem härenen Gewand, das er trägt), hatte sich Übungen asketischen

Charakters zu unterziehen, die den Zweck verfolgten, seine
seelische Energie nach innen zu lenken und seine Bindungen an die Welt
der äußeren Erscheinungen zu lockern. Mittelpunkt und Höhepunkt all
dieser Übungen war die Klausur, in der der Mystiker allen äußeren
Eindrücken entzogen war, aber auch innerlich, durch die Konzentration
auf eine Formel, alle Beschäftigung mit etwas anderem als dem

Begriff Gottes abzuwehren suchte. In der Sufik bestand dieses sogenannte
«Gottgedenken» (chkr Allah oder kurz dikr) in einer ununterbrochenen

Sammlung des Gemüts auf den ersten Satz des islamischen
Glaubensbekenntnisses «Es gibt keinen Gott außer Gott» (là ilâha ilia



IIO FRITZ MEIER

'llâh)2, den man laut vor sich hin sprach, oder einfach auf den Namen

«Gott» (Allah) oder das stellvertretende Fürwort «er» (huwa)3. Die
Formel là ilâha ilia 'llâh hielt man für besonders geeignet, nicht nur weil
sie der erste Teil des Glaubensbekenntnisses war, sondern auch weil sie

sowohl den negativen wie den positiven Vollzug ausdrücke, den der
Mystiker bei der Konzentration an sich verwirkliche. Denn die Triebseele

mit ihrer Soldateska Leidenschaft, Sinnenlust, Satan, so sagt ein Mystiker,
habe das Herz des Menschen zunächst vollkommen in ihrer Gewalt und

beanspruche absolute Selbstherrlichkeit. Mit derVergegenwärtigungder

Negation «Es gibt keinen Gott» beabsichtige der Mensch nun, den

Herrschaftsansprüchen dieser Pseudogottheit, der Eigenmacht der Ego-
ität samt ihren Helfershelfern, entgegenzutreten und ihre Wirkung in
seinem Innern auszuschalten. Mit der Polarisierung der Aufmerksamkeit

auf das bejahende Kolon «außer Gott » erkenne der Übende dann

die Herrschaft des einen wahren Gottes an, dessen Streitkräfte das

menschliche Herz, das Wissen, der Koran, die Nachfolge des Propheten

und die Eingebung seien4. Das ununterbrochene Belegen des

Bewußtseins mit dem einzigen Inhalt Gott, der zudem allem Vorstellen
entrückt war, die Konzentration aufeinen unvorstellbaren, aber erstrebenswerten

Gegenstand also, sollte das Bewußtsein von allen Bildern entleeren

und gerade dadurch mittelbar für Übersinnliches empfänglich machen.

2. Die Übung wird natürlich, wie vieles, auf ein Gebot des Propheten zurückgeführt;
vgl. Ahmad ibn Muhammad al-Qusâsî: As-simt al-magld, Hyderabad 1327,144: Ali bat
Mohammed, ihm den kürzesten, leichtesten und besten Weg zu Gott zu zeigen, worauf ihm
Mohammed das ständige Gottgedenken in der Klausur empfahl.

3. Diese und andere Formeln werden genannt bei Clement Huart : Les saints des derviches

tourneurs, tome i, in : Bibliothèque de l'Ecole des Hautes Etudes, sciences religieuses, 32e volume,

1918,224. Während die Mawlawîs Allah Allah vorzogen, haben z.B. die Kubrawîs das là
ilâha ilia 'llâh gewählt ; 'Abdullah ibn-i Muhammad-i Asadî, bekannt als Nagm ud-dîn-i Dâya :

Mirsâd ul-cibâd, Teheran 1312/52,149, und so auch der Gründer Nagm ad-dîn al-Kubrâ.

4. Nagm ad-dîn al-Kubrâ (gest. 1221): Risala ila '1-hâ'im al-hâ'if, Hs.Aya Sofya 2or2,
64a-b. Dâya: Mirsâd 149 vergleicht die Formel mit dem bekannten persischen Getränk sir-

kangubîn, zusammengesetzt aus Essig (sirka) und Honig (angubîn), mit dem es gelte, die
Gallensubstanz des Gottvergessens auszutreiben. Andere haben die Formel mit einem Polierstahl

verglichen, der den Herzensspiegel reinige.



DER DERWISCHTANZ III
Ein Text aus dem Jahre 1223 gibt uns eine Beschreibung der Art und

Weise, wie der Mystiker in der Klausur das Gottgedenken übte. Der
Novize setzte sich mit untergeschlagenen Beinen hin, in der Richtung
nach Mekka (dem Symbol der Gottzugewandtheit). Die Hände legte er
auf die beiden Schenkel, die Augen schloß er und sprach nun mit innerem

Dabeisein die Worte là ilâha ilia 'llâh klar und kräftig, aber nicht
laut aus. Dabei zog er das negative là ilâha «Es gibt keinen Gott » gleichsam

aus dem Nabel heraus und stieß das positive illa 'llâh «außer Gott»
gleichsam von oben ins Herz hinunter, und zwar dergestalt, daß die

Wirkung und Kraft der Vergegenwärtigung vom Herzen aus in alle Glieder

drang5. Eine anonyme arabische Schrift aus den Jahren zwischen

iri2 und ir20 schildert noch genauer: Wenn man Gottes gedenken

will, so muß man die große Waschung vollziehen, Buße tun von allen

Sünden, sein Kleid reinigen und sich in die Klausur setzen, mit
untergeschlagenen Beinen, der Kacba zugewandt, die Hände auf die Knie
gelegt, die Augen geschlossen, das Gottgedenken beginnend auf dem Wege

der Verehrung, Hilfe erflehend von Gott, seinem Scheich (Meister)
und dem Scheich des Scheichs bis hinauf zum Gesandten Gottes
(Mohammed, von dem man die Tradition des mystischen Wissens und Könnens

herleitete), indem man bei gesenktem Kopf das lä unter dem Nabel

austreten läßt, hierauf den Kopf hebt und ilâha spricht, während

man gleichzeitig den Kopf nach rechts neigt, dann illâ spricht, während

man den Kopf gerade hält, und Allah spricht, während man den Kopf
nach links senkt, mit heftigem Schlag (d.i. innerem Druck) auf das

Herz, so daß seine Wirkung alle Glieder durchdringt, mit leiser Stimme

aber ohne daß Herz und Zunge vom Gottgedenken abgeschnitten
sind, nachdenkend über den Inhalt des Gottgedenkens, bis dieses alle

Glieder umfaßt und sich in ihnen niederläßt6. - Das Gottgedenken in

j. Dâya: Mirsâd I ri.
6. Anonymus: Tuhfatas-sâlikîn, Hs. Fatih (Istanbul) 3 $67,60-73. Das Werk ist sonst weithin

ein Plagiat von Dâyas Mirsâd. — Neben den oben angeführten Beispielen gibt es noch
andere Formen des Gottgedenkens, die hier, wo es nur auf das Grundsätzliche ankommt, nicht
besprochen werden können.



112 FRITZ MEIER

der Klausur war also mit einer regelmäßigen Bewegung des Kopfes oder
des Oberkörpers verbunden.

Eine Klausur dauerte in der Regel vierzig Tage. Während dieser Zeit
mußte der Sufi dauernd im Zustand ritueller Reinheit sein, sollte nur
schlafen, wenn er nach vergeblicher Abwehr des Schlafes von diesem

überwältigt wurde, und sich im Essen auf Brot und Salz beschränken7.

Die Folgen des Exerzitiums waren eine Reihe abnormer Zustände wie
Halluzinationen, in denen der Sufi das Gottgedenken als eine eigenständige

Entität außer sich visuell oder auditiv wahrnahm, oder andere

Erscheinungen immaterieller Art, die er nun nicht mehr als bloße

Vorstellungen und Erinnerungen aus der Sinnenwelt ansprach, sondern als

Abbilder geistiger Wesenheiten oder als diese Wesenheiten selber
verstand. Die Namen dafür lieferte ihm die Religion. Auch Gott selber

konnte ihm in Abbildern erscheinen, doch stand dieser an sich hinter
allen Erscheinungen und duldete per definitionem keine Zweiheit und

Vielheit. Es galt daher, auch den Schleier, den diese inneren Erscheinungen

darstellten, noch zu durchdringen, was abermals mit Hilfe der
Konzentration auf die Formel «Es gibt keinen Gott außer Gott» in
Angriffgenommen werden mußte8. Das Ziel war die Aufhebung des

Gegensatzes zwischen Subjekt und Objekt des Strebens, der Zustand, von
dem Plotin gesagt hatte : oùS'Iti Suo òXXà Iv àu,<pa>, und ein Erlebnis nicht
mehr der Wahrnehmung, sondern des Seins oder Nichtseins : xal outoç

(sc. der Erscheinende) où xa-r' o^tv <pave!ç àXXà tt)v <\>\>xrp> èp;TiX7)0-aç toü

9-etû^évou (Enn. 6,7,35).
Man wird der Sunk nicht den Vorwurf machen können, daß sie sich

in diesem Streben den Zugang zu Gott habe erzwingen wollen. An die

Möglichkeit einer Selbsterlösung, gegen den Willen Gottes, haben die
Sufis nie geglaubt. Im Gegenteil, sie waren sich völlig im klaren und

7. So bei Mahmûd-i Kâsânî (gest. 133c): Misbâh ul-hidâya, Teheran 1323, 166. Die
Schrift ist eine Bearbeitung von Abu Hafs as-Suhrawardîs cAwârif al-macârif.

8. Genaue Ausführungen hierüber bei Nagm ad-dîn al-Kubrâ: Fawâ^ùi al-Qamâl (Edition
im Druck).



DER DERWISCHTANZ II3
haben es oftmals ausgesprochen, daß das Gelingen ihres Unternehmens
und jeder einzelne Schritt nur durch die Gnade Gottes und mit seiner
Hilfe möglich seien, ja daß sogar ihre Absicht nur dadurch überhaupt
entstehe, daß Gott selber es wolle9. Trotzdem wird man sagen können :

Die Mittel, die sie anwandten, verlangten den Einsatz ihrer ganzen Kraft.
Sie hofften, durch eigene Arbeit über sich selbst hinauszukommen.

Dem koranischen Gebot, Gottes am Morgen und am Abend, d.h.
immer, oder wenigstens soviel wie möglich zu gedenken, haben die Sufis

unter anderem dadurch nachzuleben versucht, daß sie das Gottgedenken

auch in den Mittelpunkt gemeinschaftlicher Übungen stellten10.

So kam es vor, daß sie nach den obligatorischen Ritualgebeten noch
beisammen blieben, um in corpore Formeln des Gottgedenkens zu
wiederholen". In neuerer Zeit hat diese Form des çhkr sogar einen besonderen

Namen ; er heißt, weil er an die Gebetszeiten gebunden ist, «Ho-
rendiJu- » (dikr al-waqt oder dikr al-awqât). Von ihm unterscheidet man
dann einen dritten dikr, der wie der zweite ebenfalls in Gesellschaft,
aber nicht alltäglich, sondern nur von Zeit zu Zeit und in größerem
Rahmen abgehalten wird; das ist der sogenannte «Versammlungsdikr»

(dikr al-hadra) ". Ob diese Unterscheidung schon in älteren Zeiten ge-

9. Vgl. auch Julius Obermann: Der philosophische und religiöse Subjektivismus Ghazalis, Wien
und Leipzig 1921,175.

10. Ignaz Goldziher in WZKM 13,1899. Muhammad al-Gazzâlî: /hjo° culûm ad-dîn, Kairo
1348, Bd. i, 266 (k. al-adkâr, bâb 1, fadîlat magâlis ad-dikr). Dâya: Mirsâd 146, Zeile 6 v.u.
(mafcâlis-i dikr). Ibn cAtâJallâh as-Sikandarî (gest. 1309): Miftâh al-falâh, Kairo 1332,8 und

13. Ibn Qayyim al-öawziyya (gest. 13 jo) : Al-wäbil as sayyib min al-kalim at-tayyib, Kairo 1373,

9j. Qusâsî: Simt 1 r paenult.
11. Verf. : Die Vita des Scheich Abu Ishâq al-Kâzarûnî, in: Bibliotheca Islamica 14, 1948,

Einleitung 66. Ahmad al-Gazzâlî : Bawâriq al-ilmâc, bei James Robson: Tracts on Listening to Music,

in: Oriental Translation Fund, New Series 34, London 1938, ioj/167.
12. Es liegen mir nur widersprüchliche Mitteilungen vor. Depont et Coppolani : les con-

fréries religieuses musulmanes, Alger 1897, 88, unterscheiden i. diir al-waqt Gottgedenken
im Anschluß an das Ritualgebet, 2. diir ai-palàia Gottgedenken in der Klausur und 3. diir
a/-hadra Gottgedenken in einer Versammlung unter der Leitung eines Meisters. Louis



114 FRITZ MEIER

macht worden und wann sie aufgekommen ist, entzieht sich meiner
Kenntnis. Aber wir erfahren schon aus dem 9. Jahrhundert, daß bei
gemeinschaftlich veranstalteten Übungen des Gottgedenkens gewaltige
innere Erregungen erlebt wurden, die etwa zur Ausstoßung von Schreien

geführt haben'3, und es besteht kein Zweifel, daß damit innere
Zustände angedeutet sind, die charakteristisch sind für die erst in Teil 3

unserer Arbeit zu behandelnden Phänomene. Hier sei nur angemerkt,
daß in den modernen Formen des «Versammlungsdiirs » die Bewegungen,

die in der Klausur zur Unterstützung der Konzentration dienten
und dienen, weit darüber hinaus gesteigert sind. Die Teilnehmer bleiben

nicht mehr sitzen, sondern erheben sich auf die Knie, ja in den

Stand und verschieben sogar ihre Füße. Außerdem kann in ein und
derselben Veranstaltung eine ganze Reihe von di&r-Formeln in mehr oder

weniger geregelter Folge durchrezitiert werden. Das Ziel ist dabei

nicht, wie man, wenigstens für den «HorendiÂr», vermuten könnte,
eine bloße Vertiefung und Verlängerung der Andacht, sondern direkt
eine Bewußtseinsverrückung. Diese wird wohl nie von allen Teilnehmern

erreicht, und wenn einer dem «Zustand» erliegt, schreitet die

Rezitation der Gesamtheit über ihn hinweg.
Es gibt moderne Bruderschaften, die außer dem Gottgedenken in der

Klausur nur den HorendiJu-kennen, wie die Sanûsîs'4, undandere, die auch

noch den Versammlungsdi&r pflegen, wie z. B. die Sammânîs in Kairo'5.

Petit: Les confréries musulmanes, Paris 1899, 49, schreibt dagegen: «Presque tous les ordres
font une distinction entre le dikr quotidien ou dikr des heures (Dikr el-Aoukat), et le dikr
solennel (Dikr el-Djellala), réservé aux cérémonies du culte, à celles du vendredi surtout.»
Danach wäre bei Petit der diir al-galâla identisch mit dem diir a/-hadra bei Depont et Cop-
polani.

13. Abu Nasr as-Sarrâg : Al-lumacß 't-tasawwuf, ed. R.A.Nicholson, in: Gibb Memorial
Series 22, 1914, 285,14.

14. Louis Rinn: Marabouts et khouan, Alger 1884, C03L Depont et Coppolani cc3f.
1 r. Paul Kahle in: Der Islam 6, 1916, 167-169. Die Sammânîs sind ein Zweig der Hal-

watîs, nach J.Spencer Trimingham: Islam in the Sudan, Oxford University Press 1949, 226,
ein Zweig der Sâdilîs, nach Louis Massignon in seinem Artikel «tarîka» in EI Bd.4. Ebenso
Paul Kahle in: Der Islam 6,1916,154. Von den Halwatîs schreibt Louis Rinn: Marabouts et

khouan, Alger 1884, 296, daß sie auch einen gemeinschaftlichen diir kennen, bei dem nur



DER DERWISCHTANZ HC

Besonders auffällig sind die Rahmânîs in Algerien, die ihre Formel Allah
oder \\ayy unter Anwendung einer eigentümlichen Atemtechnik und

mit starker Hervorhebung des Konsonanten h sägeartig einziehen und
ausstoßen'6.

Daneben gab es nun aber Entrückungen, die nicht durch die Konzentration

auf die diAr-Formel und nicht durch den aktiven Aufruf des eigenen
Willens zustande kamen, sondern zu denen ein durch die Sinnesempfindung

vermittelter Eindruck von außen den Anlaß gab. Man kann sie

die passiven nennen, obwohl ein Gezogenwerden auch im ersten Falle

und ein Tun auch in dem jetzt zu besprechenden mit im Spiel war und

ist. Der Eindruck von außen, der in unserm zweiten Falle also das

Entscheidende war, scheint zumeist die Funktion eines Erinnerungszeichens

ausgeübt zu haben. Die schöne Gestalt eines Menschen zum Beispiel
konnte den Mystiker an die übersinnliche Erscheinung eines Engels oder

Propheten erinnern ; diese hatten nach Muhammad al- Gazzâlî (gest .im),
wenn sie dem Visionär erschienen, öfters das Aussehen wohlgestalteter

Menschen. Schöne Menschen aus Fleisch und Blut konnten daher
ihrerseits wieder an das übersinnliche Erlebnis erinnern. In diesem Fall

waren höhere Erfahrungen des Mystikers vorausgesetzt. Die schöne
Gestalt konnte aber auch bloß als Sinnbild für die Schönheit Gottes
empfunden werden, von dem ja eine hétérodoxe Lehre behauptet hatte, er
werde sich den Gläubigen dereinst als vierzehnjähriger Jüngling
enthüllen. Das Erinnerungszeichen konnte jedoch auch schon ein Wort
oder ein Vers sein. Der Mystiker fühlte sich an seine eigene innere
Situation oder an sein Verhältnis zu Gott oder an sonst eine Wahrheit des

religiösen Lebens erinnert.
einer die Formeln spricht. Reinen diir sollen im Sudan die Baytîs (ein Zweig der Sâdilîs),
Idrîsîs, Tiganîs pflegen; Trimingham 224; 230; 239.

16. W.Haas: Ein Dhikr der Rahmanija, in: Der neue Orient 1, 1917, 210-213. Louis Mas-

signon: L'idée de l'esprit dans l'Islam, in: Eranos-Jahrbuch 13,194c, 278 f. (auchJA 234, 1943-45,
437f.).



Il6 FRITZ MEIER

Solche Beziehungen herzustellen, war dem Mystiker infolge des

Radikalismus seiner Lebenseinstellung nicht schwer. Er hatte sein ganzes
Leben unter den Gesichtspunkt seines Suchens gestellt. Man besaß

Regelbücher, die das Verhalten beim Essen und Trinken, Grüßen und Reisen

und die Kleidersitten bedeutungsvollen Vorschriften unterwarfen.
Den Koran interpretierte man mit Bezug auf das eigene Streben als

Seelengeschehen und las entsprechend auch das Buch der Natur, die
Zeichen der Zeit und die Dichtung. Überall fand man Abbilder, Gleichnisse,

Anspielungen auf die eigene Situation ; denn — so sagt Muhammad
al-Gazzâlî — «wessen Herz von etwas überwältigt ist, der hört bei
allem, was er hört, nur dieses und sieht bei allem, was er sieht, nur dieses.

Wer das Feuer der Liebe, sei es der wahren oder der nichtigen Liebe

(d.h. der religiösen oder der sinnlichen Liebe) nicht kennt, der
versteht das nicht'7.»

Die Folge eines Eindrucks, der auf diese Weise zarte Saiten im Innern
des Frommen zu rühren vermochte, war eine Gemütsbewegung : Trauer,
Freude, Furcht, Hoffnung usw. Vor allem das Gefühl des sehnsüchtigen

Verlangens, des Bewußtseins eines Nicht- oder Nochnichthabens,
scheint vielfach ausgelöst worden zu sein. Die Gemütsbewegung konnte
noch gesteigert werden durch die ästhetische Schönheit, falls der
Eindruck von einem sichtbaren Objekt bewirkt wurde, durch die
Ausdruckskraft der Formulierung, falls es sich um einen Vers oder dergleichen

handelte, oder durch die begleitende Musik, wenn die Anregung
von einem gesungenen Lied ausging. Ja, die Musik konnte schon an sich

Gefühle erwecken oder vorhandene Gefühle steigern.
Der entscheidende Punkt war erreicht, wenn die Erschütterung so

stark und der Affekt so heftig war, daß der Mystiker die Selbstbeherrschung

verlor. In diesem Falle sprechen die Sufis von Verzückung oder
Ekstase (wagd oder hâi, hâla). Eine Folge davon kann das Weinen, können

Rufe oder irgendwelche Bewegungen sein. Der Mystiker kann aber

auch den Zusammenhang mit dem Leib mehr oder weniger verlieren.

17. Kîmiyâ-i sa'âdat, Lucknow 1333,224.



DER DERWISCHTANZ II7
Er vermag ihn dann nur noch unvollkommen oder überhaupt nicht
mehr zu lenken und nimmt auch Eindrücke von außen nur noch
teilweise wahr. Das drückt sich etwa darin aus, daß er physisch unempfindlich

wird, unartikulierte Laute ausstößt, die Gliedmaßen und den Leib

unwillkürlich bewegt oder überhaupt nicht mehr bewegen kann und
sich verfärbt. Damit können sich, wenn der Überlieferung zu trauen

ist, okkulte Phänomene verbinden. Einer hielt sich in einem solchen

Zustand eine Kerze in die Augen und verletzte sich nicht ; der
Berichterstatter will gesehen haben, wie ein Licht oder ein Feuer aus den Augen

des Verzückten strahlte und die Flammen der Kerze bekämpfte'8.
Ein anderer nahm glühende Kohlen in die Hände und verbrannte sich

nicht'9. Andere sollen in diesem Zustand die Gesetze der Schwerkraft
und des spezifischen Gewichts durchbrochen haben und in die Luft
gestiegen20 und übers Wasser gewandelt2' sein. Einer aß vierundzwanzig

Tage nichts und schwitzte dabei, obwohl es kalt und er nur mit einem
Hemd bekleidet war22. Selbst Schwertstreiche im Gesicht soll man
nicht mehr gespürt haben23. In gewissen Orden wie den Rifâ'îs, Hay-
darîs, cîsawîs u.a. sind diese Phänomene zu Schaustellungen ausgenützt
worden und werden bis zum heutigen Tage dazu ausgenützt24.

Über den inneren Zustand des Verzückten erfahren wir wenig. Das

hängt zum Teil damit zusammen, daß die Sufis das Erlebnis für unbe-

schreibbar hielten. Der älteste Theoretiker der Ekstase, Ibn al-Acrâbî

(gest. 9 C2/3), bezeichnet daher das Schweigen darüber als die größte
Beredsamkeit25. Jedoch wird allgemein behauptet, die so gewonnene Ver-

18. Abu Hafs as-Suhrawardî: cAwârif al-macârif, Kairo 1939, 133 (Kap. 22).

19. Daylamî: Vita desIbn-i Hafîf, Hs.Köprülü(Istanbul) 1589, 399a.
20. Suhrawardî: cAwârif 133. Vita des Kâzarûnî, ed. Verf., 494, i4ff. Max Horten in:

Beiträge zur Kenntnis des Orients, Bd. 12, 1915,92. oâmî: Nafahât, ed. Nassau Lees, 490, 16.

21. cAwârif 133.
22. Sarrâg: Lumac 307,4—7.
23. Lumac 306, 5—12.

24. Ibn Battuta: Voyages, ed. Defrémery u. Sanguinetti, Bd. 2,5-7. Edward W.Lane: The

Manners and Customs of the Modern Egyptians, Kap. 25.
25. Lumac des Sarrâg 313,6fr.



Il8 FRITZ MEIER

zückung könne auch zur inneren Schau führen, wie der dikr, den wir
in Teil î und 2 besprochen haben. Häufig fällt jedoch der Verzückte
in Ohnmacht, verliert also das Bewußtsein, und nicht selten ist bezeugt,
daß die Ekstase zum Tode führte.

Einige Beispiele: Als Ahmad ibn Muqâtil al-cAkkî einmal mit Siblî

(im îo.Jahrhundert) in einer Ramadânnacht das Gebet verrichtete und
der Vorbeter Sure 17,86: «Wenn wir wollten, so würden wir wegnehmen,

was wir dir offenbarten» rezitierte, da schrie Siblî auf, sein Geist

entflog, und sein Begleiter sah, wie er äußerlich grün wurde und
zitterte. Dabei wiederholte siblî immer wieder das Wort: «So werden

nur Geliebte angesprochen26.» — Als Gunayd einst vor seinem Onkel
und Lehrer Sarî as-Saqatî (9. Jh.) über die Liebe sprach, fiel dieser wie
leblos hin und war abwesend. Hierauf rötete sich sein Gesicht wie eine
Rose (tawarrada), so daß es aussah wie die Scheibe des Mondes. «Wir
konnten ihn», so erzählt Gunayd, «nicht mehr ansehen, so schön war

er, sondern mußten ihm das Gesicht bedecken27.» — Ein andermal
bemerkten zwei spazierende Mystiker auf dem Dach eines Hauses am

Tigris einen Mann und hörten, wie ein Mädchen vor ihm sang :

«Jeden Tag bist du anders. Nicht so zu sein würde dich besser zieren.
Eine Liebe, die dir von mir entgegengebracht würde, wäre Blutzeugenschaft. »

Kullayawmin tatalawwan, gayru hâdâ bika agmal.
Fî sabîli 'llâhi wuddun kâna minnî lakayubdal.

Unter dem Hause stand ein junger Sufi mit Lederschüssel und Flickenrock.

Er bat das Mädchen, den Vers zu wiederholen. Das Mädchen

wiederholte, und der Sufi sprach : «Damit ist ja meine eigene
Wankelmütigkeit gegenüber Gott gemeint.» Er schrie auf, lobte Gott, und als

die beiden Spaziergänger hinsahen, war er tot28. —Abu Hulmân as-Sûfî

hörte in Bagdad einen fahrenden Händler ausrufen: Yâ sactarâ barrì!

«Wilder Thymian » Er fiel in Ohnmacht. Als man ihn hernach fragte,

26. Lumac 282,17fr. Qusayrìs Risala, Kairo 1346,155L
27. Lumac 307,10—14.
28. Lumac 286.



DER DERWISCHTANZ I I9

was geschehen sei, antwortete er, er habe den Ruf als Isca tara birri
verstanden (Strenge dich an, so wirst du meine Liebe erfahren)29. Ahnliches

wird von Rôzbihân-i Baqlî (gest. 1210) erzählt. Er hörte in Schiraz

einen Gemüsehändler rufen : cÂsia-i tara! « Liebhaber von Gemüse »

Er verstand vulgärarabisch câsia tara (Als Liebender wirst du sehen) und
fiel bewußtlos hin30. Der persische Dichter cAttär 12.-13. Jh.) berichtet

in seinem Ilâhînâma (hg. v. H. Ritter 196,17—197, 7) von dem alten
Sufi Ibn-i Adham, er habe einmal auf der Straße zwei Männer feilschen
sehen. Der Käufer wollte nicht mehr als ein Gran geben. Der Händler
schrie ihn schließlich an :

«Für ein Gran gebe ich das nicht, gebe ich das nicht! »

Ba-yak gW in bi-nadham in bi-nadham.

Ibn-i Adham schlug darauf — so sagt der Dichter — wie ein Vogel mit
den Flügeln, bald verlor er das Bewußtsein, bald kam er zu sich. Ein

Herzutretender fragte den heiligen Mann, was vorgefallen sei. Der Sufi

gab zur Antwort : «Als er in bi-nadham sagte, dachte ich : Vielleicht hat

er Ibn-i Adham gesagt.» (Also : Ein Gran wert ist Ibn-i Adham.) Damit
verwandt ist die Erzählung von Siblî, der einmal einen Händler ausrufen

hörte: Al-hiyâr casara bi-dâniq! «Gurken, zehn Stück für einen Obolus

» Da soll er einen Schrei ausgestoßen und gesagt haben : «Wenn
zehn hiyâr nur einen Obolus gelten, wie steht es dann erst mit den sirar

(den Bösen)3' ?» Denn hiyâr heißt arabisch nicht nur Gurken, sondern

auch Gute.

Vergleicht man die Umstände, unter denen diese Verzückungen
eintraten, und die Phänomene, die sie begleiteten, mit denen, die Antoine

29. Lumaz 289,7 fr. Später verändert und erweitert ; Ibn cAtâ'allâh as-Sikandarî : Lata'ifal-
minan. Kairo o. J. (Maktaba cAllâmiyya), 93-94. Zum Wort sactar satureia s. Jean-Jacques
Heß: Über daspräßgierte und inßgierte cain im Arabischen, in: Zs.f.Semitistik 2,1924, 221.

30. Husayn-i Bâyqarâ : Ma^âlis ul-cussâq, 17. magïis. Vielleicht câiiqân-i tara - câhqan tara zu
lesen Ein weiteres Beispiel dieser Art bei Cl. Huart: Les saints des derviches tourneurs i, 290

(tilku-dilkû).
31. cAbdalkarîmal-Qusayrîs Risala, Kairo 1346, i57(bâbfi 's-samâc). Kâsânî: Misbâh 193.

Vgl. auch die Beispiele bei Ibn cArabî: Muhâdarat al-abrâr, Kairo 1305, I, 2o5f.



I20 FRITZ MEIER

Imbert-Gourbeyre in seinem Werk La stigmatisation, l'extase divine et les

miracles de Lourdes und neuerdings Herbert Thurston : The Physical Phenomena

of Mysticism für die christliche Ekstase gesammelt haben, so muß

man zugeben, daß sich psychologisch und physiologisch auf beiden Seiten

die gleichen Vorgänge abspielten. Gertrud Salandri geriet in Ekstase

bei Betrachtung von Pflanzen, Blumen, Früchten, des Himmels, der

Sonne, der Sterne usw. Ähnlich sprach die hl. Magdalena von Pazzi auf
Blumen und Pflanzen an. Salvator von Horta wurde verzückt durch die

Betrachtung eines aufgeschnittenen Granatapfels. Andere reagierten auf

Blut, das sie an das vergossene Blut Christi erinnerte. Joseph von Co-

pertino fiel in Ekstase durch Betrachtung eines Heiligenbilds, Blasius

von Caltanisetta in Gegenwart schöner Frauen, die ihn sofort an die

Jungfrau Maria erinnerten32. Oder es genügte ein Name wie Jesus, Maria,

Paradies, Engel, hl. Franz u. a., ein Wort wie Verbum carofactum est,

ein Hymnus wie Jesu dulcis memoria, Veni creator spiritus, eine Predigt33,
ein Gespräch oder ein Gebet, der Ton einer Glocke oder der Orgel.
Thérèse Neumann braucht sich nur an bestimmte eigene visionäre
Erlebnisse zu erinnern, um sich zu verfärben und in den Zustand einer Toten

zu verfallen. Sie kommt im Vaterunser nie weiter als bis zu «Unser

täglich Brot gib uns heute» und erklärt: «Bei der dritten und vierten
Bitte packt's mi glei34.» Sie gerät in das, was die Theologen ihre Liebesekstase

nennen. Man hält es für möglich, daß sie einmal an einem
solchen Affekt sterben wird.

Auch der christliche Mystiker kann beim Eintreten der Ekstase

zittern, seufzen, aufschreien35. Man unterscheidet eine bewegliche und

eine unbewegliche Ekstase36. In der beweglichen geht der Ekstatiker,

er macht Gebärden, spricht, singt, seufzt, vergießt Tränen oder bleibt
auch für Augenblicke unbewegt37. In der unbeweglichen werden die

32. Imbert-Gourbeyre 242f.
33. Ib. 241 f.

34. Helmut Fahsel: Thérèse Neumann von Konnersreuth, Basel 1949, 24.

35. Imbert-Gourbeyre 245-247.
36. Ib. 240. 37. Ib. 277f.



DER DERWISCHTANZ I2l
Glieder mehr oder weniger steif wie bei einem Toten, der Ekstatiker
schließt die Augen und verfärbt sich oder macht die Augen weit auf und
läßt am Mienenspiel innere Vorgänge erahnen. Charakteristisch ist auch

hier die äußere Unempfindlichkeit des Ekstatikers. Er reagiert weder
auf Berührungen noch auf Einwirkungen durch die andern Sinne,

ausgenommen vielleicht durchs Ohr38. Feuer vermag ihn nicht zu brennen,

Wasser nicht zu netzen. Besonderes Aufsehen erregte die oft
beobachtete Lévitation : der Ekstatiker wurde in die Luft gehoben und
verblieb längere Zeit in diesem Schwebezustand.

Allein, zwischen der christlichen und der islamischen Ekstatik besteht
der fundamentale Unterschied, daß die Sufis die Anregungen schon früh
nicht mehr ganz dem Zufall überließen, sondern oft bewußt
herbeiführten. Gewiß, auch ein Franziskus von Assisi betrachtete die Natur,
die Sonne, die Vögel, auch ein Ignatius von Loyola die Blümchen und
den Sternenhimmel, um sich zu höherem Erleben fortreißen zu lassen39.

Im Islam entspricht dem etwa die Tatsache, daß Ahmad al-Gazzâlî, der
Bruder des schon genannten Muhammad al-Gazzâlî, einmal abwechselnd

einen schönen Jüngling und eine Rose betrachtete, um zu einem
göttlichen Erlebnis zu kommen40. Doch die Anregungen, die für die islamische

Ekstatik kennzeichnend sind, suchten die Sufis in Anlässen, zu

denen sie sich gemeinschaftlich zusammentaten.

Gegenschriften gegen die Sufik haben uns die Nachricht hinterlassen,
daß der Mittelpunkt dieser gesellschaftlichen Anlässe zuweilen ein
schöner Jüngling gewesen sei. «Oft schmücken sie ihn», heißt es in
einer solchen Schrift aus dem 12. Jahrhundert, «mit Geschmeide, bunten
Gewändern und bunten Borten und glauben, damit eine Vermehrung
ihres Glaubens erzielen zu können, indem sie ihn anblicken, darüber

meditieren und von der (Schönheit der) Schöpfung auf den Schöpfer
schließen4'.» Doch solche Veranstaltungen bildeten die Ausnahme, ja

38. Ib. 248fr.; 234.
39. Joseph Maréchal, S. J. : Etudes sur la psychologie des mystiques, Paris 1924, Bd. 1, 209.

40. Ibnal-oawzî: Talbîs Iblîs, Kairo 1928, 267. 41. Ib. 268.



122 FRITZ MEIER

die meisten Sufis lehnten die Verwendung dieses Mittels ab, da die
Gefahr des Abgleitens in sexuelle Niederungen zu groß sei. Dafür empfahlen

oder erlaubten sie das geistigere «Hören», weshalb die

Fachbezeichnung für diese gemeinsamen Anlässe zur Erzeugung der Ekstase

samâc «das Hören» wurde.
Diese Bezeichnung deckt sich mit der Bezeichnung einer profanen

Veranstaltung, der musikalischen Abendunterhaltung, und der sufische

samâc war auch nichts anderes als eine Herübernahme dieser profanen

Veranstaltung. Gegenstand des Hörens waren Lieder, die ein Sänger

vortrug und die von Instrumenten begleitet sein konnten. Wir wissen,
daß auch etwa wandernde Musikanten dafür gemietet wurden42. Die
sufischen Theoretiker bestimmen genau, welche Instrumente zugelassen

seien, wie der Sänger beschaffen sein müsse und welche Art Lieder
nicht in einen mystischen samâz gehören. Diese Bestimmungen hielten
sie für notwendig, um den sufischen samâc einerseits vom profanen

abzugrenzen und andererseits mit den religionsgesetzlichen Vorschriften
in Einklang zu halten. Sie sind aber so verschieden ausgefallen und so oft
übertreten worden, daß wir uns in dieser kurzen Übersicht auf den

grundlegenden Hinweis beschränken müssen, daß in diesen Vorträgen
durchgehends symbolistischgearbeitetwurde. Die vorgetragenen Stücke

waren meist Liebeslieder, die vom Dichter rein irdisch gemeint waren.
Der Sufi hatte die Aufgabe, sie umzudeuten, und Muhammad al-Gazzâlî

(gest. im) gibt in seinem Hauptwerk «Wiederbelebung der theologischen

Wissenschaften» (7hva° culûm ad-dîn) bereits einige Anregungen,
wie solche Umdeutungen etwa vorgenommen werden könnten. Die
schwarze Schläfenlocke, von der der Dichter singe, könne zum Beispiel
als die Finsternis des Unglaubens, ihr Gegensatz, die leuchtende Wange,
als das Licht des Glaubens verstanden werden, Vereinigung mit dem

42. Daylamî: Vita des lbn-i Hafif402b. Muhammad ibn-i Munawwar: Asrâr ut-tawhîdfi
maqâmât is-sayh Abi Sacîd, ed. Dabîhullâh Safâ, Teheran 1953,103 f. Abu 'n-Nagîb as-Suhra-

wardî: Adâb al-murîdîn, Hs.Köprülü 702,61b spricht von Nichtsufis, die zum Vortrag der
Lieder angestellt werden können, und unterscheidet außerdem zwischen gemieteten (agir)
und freiwilligen (mutabarri') ; letztere können aus den Sufikreisen stammen.



DER DERWISCHTANZ 123

geliebten Wesen könne als Bild für das Hingelangen zu Gott, Getrenntsein

von ihm als Bild für die Verdammtheit, der Beobachter, der die
Freude des Zusammenseins störe, als Bild für die Bindungen zur Welt,
die jegliche Dauer der Intimität mit Gott verhinderten, genommen
werden43. In seiner persischen Zusammenfassung des genannten Werks,
im «Elixier der Glückseligkeit» (Kîmiyâ-i sacâdat), teilt Cazzali einen
Vierzeiler und Bruchstücke von andern Vierzeilern mit, die er nach

diesem Grundsatz zergliedert44. Im Gefolge dieser Andeutungen sind

später eine Reihe kleiner Abhandlungen und Wörterlisten über die

Symbolik der Wein- und Liebesdichtung, hauptsächlich auf persischem
Boden und unter Berücksichtigung des persischen Wortschatzes,
entstanden45. Im Sinne dieser Schriften sind dann nicht nur die großen
Lyriker Persiens wie Hâfiz u.a. mystisch umgedeutet worden, sondern
auch die Sufis selber haben Gedichte hervorgebracht, die äußerlich wie
profane aussehen, denen sie aber von vornherein die Interpretatio my-
stica unterlegten. Muhammad al-Gazzâlî betont jedoch, daß ein und
dasselbe Gedicht von jedem Mystiker wieder anders gedeutet werden könne,

je nach seinen persönlichen Gedankenverbindungen. «Seine

Vorstellung braucht nicht mit der Absicht und dem Wortverstand des

Dichters übereinzustimmen», sagt er46. Worauf es ankomme, sei, daß

etwas im Gedicht «mit der Situation des Mystikers so übereinstimme,
daß es wie ein Stahl Funken aus den Feuersteinen seines Herzens schlage

» und so den Brand verursache, den man Ekstase nennt47.

Wie das Verständnis des Vorgetragenen, so wurde in diesen

künstlichen, domestizierten Formen des Hinhörens auch die Emotion in be- '

43.Ilyó0, 8. Buch des Viertels über câdât, Kairo 1348, Bd. 2,236 ff. Übersetzt von Duncan
B.Macdonald: Ghazzali on Listening to Music, in: JRAS 1901-1902. Die obige Stelle in /h/<P
2, 249.

44. Kîmiyâ 223.

45. Ich nenne nur Yahyâ ibn-i Sayf ud-dîn-i Bâharzî (um 1300), Hs. Aya Sofya 4792,628a
bis 633b; cAlî-i Hamadânî (gest. 1385), Hs.Velieddin (Istanbul) 1799,1390-1403. Vgl. E.

H.Palmer: Oriental Mysticism, Second Edition by A. J.Arberry, London 1938, 69-81. Muh-
sin-i Fayz-i Kâsânî (gest .1680): Risâla-i mïswâq, bei Arberry : Sufism, London 1950, 113 f.

46. lhyâ' 2,249; 254; 255. 47. Ihyâ' 2,254.



124 FRITZ MEIER

stimmte Bahnen gelenkt. Die häufigsten Bewegungen, in denen die

Verzückung aufgefangen und abgeleitet wurde, waren die des Tanzes. Insofern

darf man den Begriff des samâc ohne weiteres mit Derwischtanz

wiedergeben (Derwisch ist eine persische Bezeichnung für Mystiker).
Die Art der Entstehung zeigt jedoch von vornherein, daß wir es dabei

nicht mit einem geregelten Reigen zu tun haben können. Erstens

verlangen die Theoretiker ausdrücklich, daß man sich solange wie möglich
gegen jede Bewegung sperren und ihr erst dann nachgeben solle, wenn
man sich der Übermacht der Emotion nicht mehr erwehren könne.

Der Tanz war also Ausdruck und Folge eines Selbstverlustes. Zweitens

waren der Zeitpunkt und die Intensität einer solchen Selbstentmächti-

gung individuell verschieden, so daß der eine früher, der andere später,
der eine stärker, der andere schwächer bewegt wurde. Die Folge war
ein ungeordnetes Aufstehen und Sichsetzen oder ein Auseinanderfahren.

Ein Bagdader Scheich aus dem 9. Jahrhundert hat die Sufis beim
samâc mit einer Herde Schafe verglichen, in die die Wölfe einbrechen48.

Doch haben mehrere Zugeständnisse zu einem gewissen Ausgleich
geführt. Erstens war es erlaubt, künstliche Bewegungen zu machen (ta-
wâgud), wenn damit nicht ein falscher Tatbestand vorgespiegelt werden

sollte, sondern versucht wurde, durch sie in eine echte Ekstase

hineinzukommen. Zweitens gab es die Regel des solidarischen Mittuns (mu-

wâfaqa). Das heißt : Wenn einer von höherem Rang in eine echte

Verzückung geriet, sollten die andern, aus Höflichkeit und um ihn nicht zu

stören, mitmachen. Drittens war man gehalten, bei Anwesenheit einer
Autorität immer dieser den Vorrang zu geben, d.h. sich zu keinen

Bewegungen hinreißen zu lassen, solange nicht die Respektsperson hingerissen

war, und auch nicht darüber hinaus in Verzückung zu bleiben.
Außerdem erlauben schon die ältesten Texte zu sagen, daß der Tanz

oftmals in einer Drehung um die eigene Achse, oftmals auch in einer

Fortbewegung auf der Linie eines Kreises bestand.

Der Tanz konnte begleitet sein von unartikulierten Lauten. In persi-
48. Lumac 288,14-15. Qusayrî 156, 3 v.u.



DER DERWISCHTANZ I2r
sehen Texten sind mir die lautmalerischen Wiedergaben câw cûy*9 und
iah kuh5° begegnet. Nicht selten verlor der Ekstatiker seinen Turban,
oder er warf ein Kleidungsstück ab oder zerriß es. Mit dem Abwerfen
oder Zerreißen des Kleidungsstücks hatte er nach sufischer Anschauung

zugleich das Eigentumsrecht auf dieses Stück verwirkt, was zur
Erörterung der Frage führte, wem es gehören sollte. Bei der Behandlung
dieser Frage tauchen zuweilen Erwägungen aus dem islamischen Kriegsrecht

auf. Man betrachtete den Ekstatiker als einen tödlich Getroffenen
und sprach das Gewand dem Sänger zu, weil die Rüstung des Gefallenen

dem Sieger zukomme5', oder überantwortete den Entscheid dem
anwesenden Scheich, wie auch die Verteilung der Kriegsbeute dem
Entscheid des Führers anheimfalle52. Daß der Sänger die abgeworfenen
Stücke erhalte, war im Grunde genommen ein Brauch, der den profanen

Unterhaltungen entstammt. Schon die altarabischen Zecher pflegten

den Sängerinnen zur Belohnung Gewänder zu geben53. Auch der

Prophet selber hatte einmal einem Dichter zur Belohnung seinen Mantel

übergeworfen54. Ähnliches war bei musikalischen Darbietungen am
Hof und in Spelunken der islamischen Zeit üblich. Etwas anders war es

bei zerrissenen Gewändern. Diese wurden nach der Versammlung vom

49. Ahmad-i Garn (gest. 1141): Miftâh un-nagât, Hs. Aya Sofya 1728,69a.
50. Ib. und Asadî: Lugat-i Furs, ed. cAbbâs Iqbâl, Teheran 1 319, 84. Davon ist zu

unterscheiden das arabische Gebot an Kinder, etwas zu lassen, iih iih; Zamahsarî: Al-fâ'iq, Kairo

1947, Bd. 2,370; 398f.
51. Hugwîrî: Kasf ul-mahgûb, ed. Shukovski, Leningrad 1926,544,9-12. Nicholson's

Übersetzung (Gibb Memorial Series 17^, 2. Aufl. 1936,418. cAwârif 146. Kâsânî 199.

52. Hugwîrî 544,12-15. Übers, v. Nicholson 418.
53. Georg Jacob: Altarabisches Beduinenleben1, Berlin 1897,103. Auch den abendländischen

Spielleuten wurden oft Kleider geschenkt; Wilhelm Hertz: Spielmannsbuch2, Stuttgart
1900,12L

54. Dem Kacb ibn Zuhayr für sein Gedicht Bânat Sucâd. Dieser Akt kann jedoch auch
anders aufgefaßt werden : «Such an action was the customary practice in pagan times to bestow
unlimited protection against all and every one upon the person upon it was bestowed»; F.
Krenkow bei Tadeusz Kowalski: Le dîwân de Kacb ibn Zuhair, Krakau 1950, VII. Andere
Beispiele für diese Schutzzeremonie hei den Arabern gibt Julius Wellhausen im Archivf.
Religionswissenschaft 7, 1904, 40—41. Daneben bedeutet das Bedecken mit dem Mantel auch
Besitzergreifung und Rechtsanspruch; Wellhausen: Muhammed in Medina 229/230.



126 FRITZ MEIER

Scheich in kleinere Stücke zerschränzt und unter die Teilnehmer
verteilt. Der Sinn dieser Verteilung war, den Anwesenden die baraka, den

Segen, der einem solchen Gewände innewohnte, zukommen zu lassen ;

«denn», so sagt Abu Hafs as-Suhrawardî (gest. 123 c), «die Verzückung
ist eine Gnadenwirkung Gottes, und das Zerreißen des Gewandes (in
der Ekstase) ist seinerseits eine Wirkung der Verzückung. So trägt das

Gewand die Spur eines göttlichen Wirkens an sich55.» Die Sufis benutzten

die Fetzen, um sie auf ihre Kleider und ihre Gebetsteppiche zu nähen.

Der samâc, wie er hier skizziert worden ist, hebt sich in mehr als

einem Punkte scharf vom dikr, dem Gottgedenken, wie wir es in Teil 1

und 2 beschrieben haben, ab. Beim dikr ruft der Ausübende seine eigenen

Kräfte auf, beim samâc erwartet er den Anstoß zum Erlebnis von
außen ; beim einen spricht er, beim andern hört er. Der dikr, das

Gottgedenken, ist nicht nur zu jeder Tag- und Nachtzeit erlaubt, sondern

bildet, besonders als Konzentrationsformel in der Klausur, sogar einen
unerläßlichen Bestandteil im sufischen Lehrplan und Arbeitsgang. Der
5amac dagegen ist fast stets nur eine Ermächtigung (ruhsa) gewesen,wurde
vielfach im Rahmen einer Unterhaltung gepflegt, von manchen Sufis

aber geradezu als kranker Auswuchs am Körper des sufischen
Gemeinschaftslebens angesehen und bekämpft. Andererseits ergeben sich auch

gewisse Konvergenzen, so die beiden Übungen gemeinsame Wirkung
der Befreiung vom Leibe und die sowohl in den diir- wie in den samâc-

Versammlungen beobachtbare Gemütsekstase.

Der samâc, das Musikhören, hat trotz der zahlreichen Angriffe, denen

es selbst innerhalb der Sufik ausgesetzt war, die Zeitläufte überdauert
und wenigstens in Abwandlungsformen sogar unsere Tage erreicht. Ich
erwähne nur zwei dieser Abwandlungsformen, die beide durch eine

55. cAwârif 145. Nicht bei Kâsanî. Auch der Investitur des Sufi mit dem Flickenrock
schrieb man die Wirkung zu, die heilige Kraft des Gebenden auf den Empfänger zu übertragen;

Qusasî: Simt 95; 115.



DER DERWISCHTANZ 127

Neubewertung des Tanzes gekennzeichnet sind. Wir haben gesehen, daß

zur Erzeugung der Ekstase das Hören und unter Umständen das

Hinblicken auf eine schöne Gestalt, etwa die Gestalt des Sängers, diente.
Außerdem war vielfach noch die künstliche Bewegung des Körpers (ta-
wâgud) erlaubt. Der Tanz aber sollte ausschließlich Folge und Ausdruck
des ekstatischen Erlebnisses sein.

Im Schöße des im 13. Jahrhundert in Anatolien von Mawlânâ Galâl

ud-dîn-i Rûmî gegründeten Mawlawîordens entwickelte sich der Tanz

nun zum obligaten Mittel, um die Ekstase zu erzeugen, d. h. er rückte
in die Reihe der Anstalten vor dem Erlebnis, an die Stelle des tawagud,
womit natürlich auch eine Veränderung seines Charakters verbunden

war. Bei den Mawlawîs wurde er zu einem eingeübten Reigen. Die
Teilnehmer, die sich im Kreis niedergesetzt haben und sich an einem
bestimmten Punkte der Veranstaltung erheben, tanzen einen geordneten

Kreis unter fortwährender Drehung um sich selbst und mit genau
vorgeschriebener Arm- und Kopfhaltung. Anfang und Ende sind durch
die Musik bestimmt. Hier ist die Ekstase nicht mehr Ursache, sondern

Zweck des Tanzes. Die Mawlawîs selber fassen ihren Reigen zwar vielfach

als die rituelle Begehung eines Weltgeschehens, als ein Symbol für
weltanschauliche Wahrheiten auf, wie zum Beispiel für die Selbstentfaltung

des Ureinen zur Welt oder den Reigen der Planeten um ihren

Urbeweger. Aber der praktische Zweck des Tanzes ist die Erzeugung
der Ekstase56. Die Form, in der noch heute der Tanz abläuft, dürfte bis

in die Anfänge des Ordens zurückreichen und von Sultan Walad, dem
Sohn und Nachfolger des Gründers, stammen, nach dem ein Teil der

Begehung auch den Namen trägt und der während seiner Amtszeit 1284
bis 1312 den Orden durchgreifend organisiert hat57. Die Türken
bezeichnen die Mawlawîs wegen" ihrer Tanzkonzerte und im Gegensatz zu

56. Helmut Ritter: Der Reigen der «.tanzenden Derwische», in: Zs.f. vergleichende Musikwissenschaft

1,1933,2 8-40.
57. Hellmut Ritter : Philologika XI, in : Der Islam 26,1940, 125-127. Der Teil des Tanzes,

der Walads Namen trägt, ist die devre-i velediyye.



128 FRITZ MEIER

allen andern Orden als semâ'î dervisler, «Sufis, die das Musikhören pflegen

»57a, und die europäischen Beobachter haben ihnen den Namen
«tanzende Derwische» gegeben.

Tanzende Derwische in dem Sinn, daß durch Tanz die Ekstase

erzeugt werden soll, sind aber auch die cîsawîs von Nordafrika und Ägypten

(begründet von Muhammad ibn cîsâ im i6.Jh.). Sie führen zum

Klang von eigenartigen Tamburinen und einer kleinen Kesselpauke

wilde, ungeordnete Sprünge, merkwürdige Gestikulationen und

Drehungen aus und schreien dabei von Zeit zu Zeit « Gott » und « Gott ist

unser Herr», um sich in einen Zustand hineinzusteigern, in dem sie

glühende Kohlen in den Mund nehmen können usw.58.

Es ist wohl möglich, daß sich in beiden Varianten fremde Einflüsse

geltend machen.

In unserer bisherigen Darlegung haben wir das Gottgedenken (dikr)
und das Musikhören (samâc) als zwei getrennte Einrichtungen der Sufik

behandelt. Nun gibt es aber auch Typen des Derwischtanzes, wenn wir
diesen Ausdruck jetzt in vager Weise verallgemeinern dürfen, in denen

die beiden Elemente miteinander verbunden sind. Dabei hat man Zwei Linien
auseinanderzuhalten. Die erste repräsentiert einen Typ, bei dem der

diir, das Gottgedenken, dem samâc, dem Musikhören, ein- oder vorgebaut

und untergeordnet ist.
Von Ahmad al-Gazzâlî, der 1123 gestorben ist, wissen wir, daß sa-

mâc-Veranstaltungen häufig im Anschluß an ein Ritualgebet stattfanden.

57a. Mitteilung von Herrn Prof. H.Ritter, Frankfurt a.M.
58. Lane: Manners and Customs, Kap. 25. Rinn: Marabouts, 329, spricht nicht von Tanz,

sondern nur von Anrufungen Gottes, die von Trommeln begleitet seien und immer schneller
würden. Die Folge der Übungen seien physische Unempfindlichkeit, Halluzinationen usw.
Tänzer sind oder waren auch die Qalandars (sie) bei Henry Lansdell : Russisch-Central-Asien,

deutsche Ausg.v.H.v. Wobeser, Leipzig 1885, Bd. 3,789^ Rinn, 394, läßtauch die Hançalîs

tanzen (und singen). Depont et Coppolani, 160, sprechen von einer valsefrénétique à laquelle ils
(sc. die cAmmârîs) se livrent, während Flöte und Tamburin gespielt werden. Nach Depont
et Coppolani, 159, tanzen auch die Sacdîs (ein Zweig der Rifâcîs).



DER DERWISCHTANZ 129

Doch konnte dazwischen noch eine Koran- oder eine diir-Rezitation
eingeschoben sein, wie sie eben in Sufikreisen üblich waren. Der samâc,

das Musikhören, wurde nach Beendigung dieser zusätzlichen Andachtsübungen

begonnen. Wir erfahren nicht warum und könnten höchstens

vermuten, daß die Zeiten, in denen die Sufis nach einer obligatorischen
gottesdienstlichen Handlung, wie das Ritualgebet eine ist, noch

zusammenwaren, die beste Voraussetzung für eine weitere gemeinsame
Übung abgaben. Aus Ahmads Worten geht auch unzweifelhaft hervor,
daß das Gottgedenken oder die Koranrezitation den Abschluß des

Ritualgebets und nicht die Einleitung zum Musikhören bildete59. Diese

Elemente waren damals noch voneinander geschieden.
Das wird anders im 13. Jahrhundert. In einer persischen Abhandlung

des Yahyâ ibn-i Sayf ud-dîn-i Bâharzî, bzw. in deren Auszug, finden sich

mehrere Nachrichten über den Vater des Verfassers, den Mystiker Sayf

ud-dîn-i Bâharzî, der im Jahre 1260 gestorben ist und in Buchara begraben

liegt. Aus einer dieser Nachrichten erfahren wir, daß man einst bei

Sayf ud-dîn einen samâc veranstaltete, daß sich aber bei niemand ein
«Erlebnis » (dawq) einstellen wollte. Da habe er eine gemeinsame diir-
Übung (halqa-i dikr) angeordnet und gesagt : « Sprecht das Gottgedenken,

damit sich das Trübe des Augenblicks (oder : das Trübe, das den

Kontakt mit Gott, das Eckhartsche Nu, verhindert, kudûrat-i waqt) in
Lauterkeit verwandle60.»

Auch hier sind Musikhören und Gottgedenken noch zwei verschiedene

Übungen ; man unterbricht das Musikhören, um eine Übung des

Gottgedenkens einzuschalten. Ferner ist die Verbindung noch nicht als

eine eigentliche Einrichtung, sondern nur für die eine Veranstaltung
gedacht, in der die Ekstase nicht verfangen will. Aber damit ist der
Grund gelegt : die Konzentration auf eine diir-Formel ist in den Dienst

59. Bawâriq al-ilmâc bei James Robson a.O. 105/167.
60. Muntahab min ar-risâla (aliati) sannafahâ as-sayh /ahjâusw., Hs. AyaSofya4729,63oa

7-9 : Pés-i sa/h Sayfud-dîn-i ßaharzf rôzê samâc kardand. Héc àawqê pêàâ na-sud. Sayh halqa-i
dikrê bunyâd kard u-guft : Diir gôyîà ta kudûrat-i waqt ba- safâ mubaddal gardad!



130 FRITZ MEIER

des Musikhörens gestellt. Dazu gibt Bâharzî auch noch die Begründung :

er schreibt dem Gottgedenken die Kraft zu, seelische Hindernisse, die
dem ekstatischen Erleben beim samâz im Wege stehen, hinwegzuräumen.

Die nächstfolgende Stufe in dieser Richtung der Verbindung von sa-

mâç und diir ist die, daß das Gottgedenken programmgemäß dem samâc

vorangestellt wird, um den Weg freizulegen. Diese Stufe scheint beiden
Rifâ'îs des 14. Jahrhunderts erreicht gewesen zu sein, von denen uns der
arabische Weltreisende Ibn Battuta aus Wâsit in Mesopotamien einen

Augenzeugenbericht hinterlassen hat6'.

Eine moderne Form dieser Kombination scheint die hadra (religiöse
Veranstaltung) der cAmmârîs in Marokko darzustellen, falls nämlich die

«wenigen Formeln», die die versammelten Brüder zuerst rezitieren,
diir-Formeln sind. Der gemeinsamen Rezitation folgt dann das Spiel
einer Flöte und einer Art Tamburin, durch deren Klang sich die im
Kreise sitzenden Teilnehmer allmählich in die gesuchte Verzückung
und eine Art Tanz sowie zur Fähigkeit, sich Nadeln durch den Leib
stechen zu lassen, steigern62.

Die zweite hier zu betrachtende Kombination repräsentiert einen Typ,
bei dem nicht der diir dem samâc, sondern der samâc dem diir ein- und

untergeordnet ist. Die Mischform trägt daher zu Recht den Namen diir,
nicht samâz. Ein klares Zeugnis für diese Form liegt uns aus dem 16.

Jahrhundert vor, ans Licht gezogen von Fuad Köprülü (dem gegenwärtigen

Außenminister der Türkei), und betrifft den türkischen Orden
der Yesevis. In einer Schilderung ihrer Versammlungen heißt es : «Hernach

wird niedergehockt, und man beschäftigt sich mit Ehrfurcht und

Ehrerbietung bis um Mitternacht mit dem Gottgedenken (dikr).
Dazwischen werden mit trauriger Stimme und großer Eindringlichkeit
«Weisheit» (hikmet) genannte geistliche Lieder der Yesevischeiche

61. Voyages, Bd. 2,5. Die dortige Übersetzung «ils se mirent à chanter les louanges de
Dieu » ist besser zu ändern in «ils se mirent à réciter le diir ».

6 2. W. Haas : Eine Ordensübung der Ammaria, in : Der neue Orient 2, 1918, 253-2 56. Vgl.
Depont et Coppolani 160.



DER DERWISCHTANZ I3I

vorgetragen, um die Derwische anzuregen und in Wärme zu setzen63.»

Also nicht mehr der diir, das Gottgedenken, soll die Mystiker anregen,
damit sie beim samâc, dem Musikhören, ein Erlebnis haben, wie bei
Bâharzî, sondern umgekehrt: der samâc soll ihnen ein Erlebnis beim
diir ermöglichen.

In den modernen Formen dieses Typus, wie sie sich vielfach
beobachten lassen, stellen die Partien, in denen die Teilnehmer stumm
einem Liedvortrag zuhören, erwartungsgemäß nur noch Ruhepausen und

Zwischenspiele dar. Der eigentliche Akt ist der diir, das gemeinsame

Gottgedenken. Samâc- und diir-Partien brauchen sich jedoch nicht
unbedingt in einer zeitlichen Reihenfolge abzulösen, sondern können sich
auch gleichzeitig abspielen, wobei die dauernde Wiederholung der diir-
Formel durch die Teilnehmer die Begleitung, die Grundierung, den
Basso ostinato oder eine Art Kehrreim zum Gesangsvortrag bildet.

Bei dieser Verbindung hat der samâQ den Tanz eingebüßt. Er ist nur
noch ein Hören. Dafür hat der diir die Bewegungen, von denen er einst
schon in der Klausur begleitet war, bewahrt und gesteigert. Man kann
sie in der Zusammensetzung, in der der diir die Begleitung zum
Gesangsvortrag bildet (gleich wie bei den Mawlawîs den Reigen und bei
den cîsawîs die Sprünge) als die neue Form des tawagud, der künstlichen

Bewegung zur Erzeugung oder Erleichterung der Ekstase, auffassen.

Die Bewegungen unterscheiden sich je nach der diir-Formel, auf die

6 3. Köprülüzade Mehmed Fu'âd : Ilk mutasavvìflar, Istanbul 1918,118. Die Angabe stammt
aus Hazînî unter Murad III. 16. Jh.) und darfwohl nicht ohne weiteres auf den Stifter des
Ordens (11. Jh.) übertragen werden, wie Theodor Menzel es tut (Mitt. d. Seminarsf. Orientalische

Sprachen Berlin 28,1925,95). Aus Köprülüzades Influence du chamanisme turco-mongol sur les

ordres mystiques musulmans (Mém. de l'Institut de Turcologie de l'Université de Stamboul, N.S. 1,
1929) ist für unsere Zwecke nichts Zugewinnen. Ausdrücklich gewarnt sei vor der Meinung,
der Derwischtanz sei von schamanistischen Türken oder wenigstens unter deren Einfluß in
die Sufik eingeführt worden. Natürlich kommt primär auch der Tanz der Bakchen, der Ky-
bele- und Baalspriester nicht in Frage, obwohl morphologische Zusammenhänge bestehen

mögen. Falsch ist sicher auch die Annahme M. M. Morenos (in Annali Lateranensi 10, 1946,
109), daß das Musikhören von den zum Islam übergetretenen Christen stamme ;• daß die
Einstellung mancher Sufis zum Musikhören an ähnliche Probleme bei Christen erinnern, ist
eine andere Sache.



132 FRITZ MEIER

man sich konzentriert, und diese Formeln pflegen nicht nur von Orden

zu Orden, sondern auch innerhalb ein und derselben Veranstaltung
abzuwechseln, wodurch sich die Übung in verschiedene Abschnitte, Szenen

oder Sätze gliedern läßt.

Die Dayfîs64 von Alexandrien, die jeden Sonntag und Mittwoch nachts

in der kleinen Moschee des Quartiers Mazarita zusammenkommen,

pflegen mit der Formel là ilâha ilia 'llâh zu beginnen. Ich besuchte sie am

21. April 1948, abends 1 o Uhr, und fand sie in zwei Reihen sich

gegenübersitzen. Am obern Ende, zwischen den beiden Reihen, saß ein Sänger,

der zugleich der Anführer war, und neben ihm ein Knabe. Die
Teilnehmer rezitierten die Formel in schleppendem Rhythmus, vom
Anführer zuweilen durch Klatschen angetrieben, und neigten ihren

Körper abwechselnd nach rechts und nach links. Nach vielen

Wiederholungen steigerte der Anführer die Geschwindigkeit und gebot schließlich

durch langes Hinziehen der Endsilbe -Iah Halt. Das war ein
Abschnitt, der aus reinem diir bestand.

Es folgte ein Liedvortrag des Anführers, langsam und sehr elegisch,
manchmal sehr ausdrucksvoll. Abwechselnd neigte er sich nach rechts

und nach links, stockte, brach ab und setzte wieder von neuem an. Die
Teilnehmer saßen still und hörten zu. Das war reiner samâc.

Dann intonierte man im Chor eine neue Formel : Huwa 'llâh huwa

'llâh (oder Huwa 'llâhu Allah « Er ist Gott, er ist Gott », mit verschobener

Betonung, das erstemal zweigipflig auf der ersten und letzten Silbe

betont (hûwa 'llâh), das zweitemal nur in der Mitte betont (huwa

'llâh). Auf das betonte hü- warfen sie den Körper nach rechts, auf die

betonte Silbe -Iah hatten sie senkrechte Sitzstellung, und aufdas betonte

-âl- warfen sie den Körper nach links. Während die Teilnehmer die

Formel hersagten und sich maschinenmäßig nach rechts und nach links

bewegten, sangen der Sänger und der Knabe an seiner Seite in den kurzen

Abständen, die sich jeweils zwischen den einzelnen Formeln erga-

64. Ein Zweig der Haiwatiyya ; Paul Kahle in : Der Islam 6, 1916,15 5 ; Louis Massignon in
EI s.v. tarîka (s. n. khalwatîya).



DER DERWISCHTANZ 133

ben, eine bezaubernde Melodie. Auch bei dieser Übung, die sehr lange
dauerte, wurde das Tempo schließlich gesteigert, und die Bewegungen
wurden wild. Ich vernahm Aufschreie. Dieser Satz stellte eine Mischung
dar zwischen samâc und diir.

Dann folgte wieder ein SoloVortrag des Sängers. Die Teilnehmer hörten

sitzend zu, und der Moscheediener beräucherte den Raum mit
Weihrauch aus einem Kohlenbecken. Reiner samâc.

Dann setzten wieder alle ein. Der Sänger trug ein Lied vor (samâc),
und die Teilnehmer wiederholten im Chor das eine Wort Allah Allah,
indem sie, sitzend, den Oberkörper rhythmisch hin- und herbewegten
(dikr). Nach einer Weile steigerten sie Stimme und Geschwindigkeit
und erhoben sich aus der Sitzstellung auf die Knie. Schließlich standen

sie ganz auf, immer den Oberkörper nach rechts und nach links bewegend

und immer wilder werdend. Ein diir mit samâz.

Der nächste Teil bestand wieder aus einem reinen samâc, einem
Vokalsolo des Vorsängers. Es war unterdessen noch ein Sänger
herzugekommen. Auch neue Teilnehmer waren angerückt.

Anschließend wieder ein Abschnitt der Verbindung zwischen samâc

und diir. Die diir-Formel des Chorus war nun auf den bloßen Konsonanten

h, die letzte Abkürzung von Allah oder huwa «er»,
zusammengeschrumpft. Die Teilnehmer befanden sich im Stand und drehten
ihren Oberkörper bei jedem h, das sie mit scharfem Röcheln hervorstießen,

ruckweise nach rechts und nach links, die Arme schlenkernd. Dazu

sang der Knabe mit feiner Kinderstimme ein schönes Lied, während der

Vorsänger im Rhythmus eines Anapäst (u u -) in die Hände klatschte, einmal
nach rechts, das anderemal nach links gewandt, mit dem betonten Schlag
jedesmal das h der Teilnehmer skandierend. Gegen Ende steigerte sich
das Tempo. Ich verließ die Versammlung vor Schluß der Veranstaltung.

Ahnliche Verbindungen des diir mit dem samâc lassen sich für die
Sâdilîs in Alexandrien65 feststellen, sind aber noch für viele andere,

65. Von mir in der Moschee Abu'l-cAbbâs al-Mursî von Alexandrien am Freitagmittag,
2. April 1948, besucht.



134 FRITZ MEIER

wohl die Mehrzahl der Orden66, darunter auch für die Gahrîs in Sa-

marqand67 und für die heutigen Rifâ'îs68 bezeugt. Das gemeinsame
Merkmal ihrer Übungen ist das Zurücktreten oder gänzliche Fehlen der

Instrumente und das starke Hervortreten der menschlichen Stimme,
insbesondere das gleichförmige Hinausrufen der diir-Formel. Europäische

Beobachter haben sie daher nicht mit Unrecht als «heulende
Derwische » bezeichnet, ein Begriff, der bald aufdie Rifâ^s eingeschränkt69,
bald aber auch für die andern Vertreter der zuletzt behandelten diir-
samâc-Verbindung oder wenigstens für einen Teil derselben gebraucht
wird70. Mit gleichem Recht ließen sich übrigens auch die Bruderschaften,

die nur den gemeinsamen diir, ohne Beimengung von samâc-Ele-

menten, pflegen (wir streiften sie in Teil 2), unter dem Begriff der
heulenden Derwische vereinigen. Aber eine einfache Zweiteilung der
gesamten Sufik in heulende und tanzende Derwische verbietet sich durch
die Vielfalt der Verbindungen und Überschneidungen. Dabei habe

ich gewisse Erscheinungen, die ebenfalls berücksichtigt werden könnten,

aber unsere Ordnung von vornherein stören müßten (ich denke

etwa an die in einigen Bruderschaften üblichen Geißelungen),
überhaupt beiseite gelassen. Wir wollen vielmehr als allgemeinstes Ergebnis

66. Lane: Manners, Kap. 25. Derselbe: Arabian Society in the Middle Ages, London 1883,

72-77 (geschrieben 1837, ein Jahr nach den Manners). Vgl. auch die Darqâwa in Fez nach

den Erinnerungen eines Marokkaners bei Emile Dermenghem: L'éloge du vin (al Khamriya),
Paris 1931,64, Anm. 1. Dazu stimmt Louis Rinn: Marabouts et khouan, Alger 1884, 247 (aber
2 3 3 « tanzend »). Ferner die Qâdirîs und cArûsîs bei Depont et Coppolani : Les confréries

religieuses musulmanes, Alger 1897, 157L ; 342-345, sowie die Mirganîs, Qâdirîs, Ismâcîlîs, cAzmîs

im Sudan; J. Spencer Trimingham: Islam in the Sudan, 215fr., 222, 236, 240.
67. Henry Lansdell: Russisch-Central-Asien nebst Kuldscha, Buchara, Chiwa und Merw, deutsche

Ausgabe von H. von Wobeser, Leipzig 1885, Bd. 3,787^
68.d'Ohsson: Tableau général del' Empire Othoman, Bd. 4, Paris 1791, 641 ff. John P.Brown:

The Dervishes; or, Oriental Spiritualism, London 1868, 219fr. Weiteres, für unsere Zwecke aber

ungenügend aufgenommenes Material bei Richard Reusch : Der Islam in Ost-Afrika mit besonderer

Berücksichtigung der muhammedanischen Geheim-Orden, Leipzig 1930, 128ff. Von Maltzan:
Drei Jahre im Nordwesten von Afrika2, Leipzig 1868, Bd.4, 276 fr. (zitiert bei Edouard Montet :

Etudes orientales et religieuses, Genève — Paris 1917,142 ff.).
69. John Brown, 113 ff.

70. Lane: Manners, Kap. 24(= Everyman's Library No. 315, p.461, Anm. 1).



DER DERWISCHTANZ I3J

unserer Übersicht festhalten : es gibt unter den von den Sufis gepflegten
größeren gemeinsamen Übungen

1. den reinen diir (das Gottgedenken im großen Rahmen einer
gemeinschaftlichen Veranstaltung),

2. den samâc (das Musikhören mit Tanz) und

3. Mischformen zwischen diir und samâQ, und zwar
a) solche, in denen der diir dem samâc, und

b) solche, in denen der samâc dem diir untergeordnet ist.
In dieser Aufzählung ist der diir in der Klausur nicht enthalten. Er

bildet den Generalnenner aller Sufik, auch wenn es heute Orden und

Menschengruppen gibt, die ihn als Reservat einer Elite betrachten7'.

Dies ist in groben Zügen das Bild, in dem sich mir das Verhältnis
zwischen Gottgedenken und Musikhören im Islam darstellt. Gemessen am
Stand der Forschung sind wahrscheinlich die Umrisse viel zu scharf
gezeichnet. Wir haben auf die Desiderata schon hingewiesen: es fehlt
eine Zusammenstellung und Auswertung aller geschichtlichen
Überlieferungen über diir und samâc, und es fehlt weitgehend an genauen
Aufnahmen der betreffenden Übungen in der lebenden Sufik. Und hier
kommt alles auf Vollständigkeit und Genauigkeit an. Jede Erscheinung
kann für die Zuordnung entscheidend sein, und die Ordnungsprinzipien
selber können nur aus den Dingen gewonnenwerden. Abergeradeweil auf
diesem Gebiete noch nicht genügend geschehen ist, fühlte ich mich
verpflichtet, die Linien möglichst scharf zu ziehen, um die Probleme sichtbar

zu machen und zu zeigen, in welcher Richtung man etwa über die

bisherigen, zum Teil orientierungslosen Sammlungen hinauskommen kann.
Eine weitere Frage, deren Beantwortung der Zukunft überlassen

werden muß, ist die nach der Bewertung des historischen Verlaufs.

71. R.P.Louis Petit: Les confréries musulmanes, Paris, 1899,46: «Pour eux (sc. les Khe-
louatiya) elle (se. la Kheloua) est de rigueur, au lieu d'être réservée, comme dans les

autres ordres, à un petit nombre de sujets d'élite.» Trimingham, Islam in the Sudan, 212: «the
Sûdânî is content to leave contemplative methods to more mysticallyminded races ». d ' Ohsson :

Tableau général 4, 658 ff.



I36 FRITZ MEIER

Dabei wird man gut tun, nur das zusammenzunehmen, was zusammengehört

; also die Entwicklung des Gottgedenkens in der Klausur nicht
mit dem Gottgedenken in corpore zusammenzuwerfen und eine Entartung

auf Seiten des samâc nicht ohne weiteres auf die ganze Sufik zu

übertragen. Außerordentlich wichtig wäre natürlich eine genaue Aufnahme

der gesamten Geisteswelt eines modernen Sufi, von den äußeren Praktiken

bis in die innersten Geheimnisse seines Denkens und Glaubens.

Es ginge jedoch nicht an, einen solchen Schnitt durch einen x-beliebigen

Sufi von heute einfach mit den Äußerungen eines Meisters aus dem

Mittelalter zu vergleichen; denn man kann nur die Spitzen mit den

Spitzen und den Durchschnitt mit dem Durchschnitt vergleichen.
Bedenkt man die Schwierigkeiten, die solchen Unternehmungen im Wege
stehen, so ist man dankbar, sich in den Schutz der bequemen, obwohl
veralteten Maxime stellen zu dürfen, es komme in der Wissenschaft nur
darauf an, das Wesen einer Erscheinung, nicht ihren Wert darzustellen.


	Der Derwischtanz : Versuch eines Überblicks

