
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 8 (1954)

Heft: 1-4

Artikel: Sumerische und babylonische Mythen von der Erschaffung der
Menschen

Autor: Maag, Victor

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-145551

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-145551
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SUMERISCHE UND BABYLONISCHE MYTHEN

VON DER ERSCHAFFUNG DER MENSCHEN'

VON VICTOR MAAG
UNIVERSITÄT ZÜRICH

Der archaische Mensch kennt keine Scheidung der Lebensgebiete in
eine profane und eine kultische Sphäre. In jeder Lage fühlt er sich
übersinnlichen Mächten gegenübergestellt, die in sein Handeln einbezogen
werden müssen, die er von sich oder seiner Umgebung fernhält, oder
sie beeinflußt, um sie für seine Zwecke einzuspannen. Das Mittel des

Umgangs mit diesen geheimnisvollen Kräften aber ist die Magie. So hat
denn alles Geschehen im Leben des archaischen Menschen seine magische

Begleitung: Aufstehen, Arbeitsbeginn, Arbeitsgang, Zubereitung
und Einnahme der Speise, Jagd, Fischfang, Hacken, Pflanzen, kurz jede

tägliche Verrichtung. Ganz besonders aber gilt dies von den großen
Ereignissen, von der Geburt, vom Übergang von der sozialen Stellung des

Kindes zu der des erwachsenen Stammesgliedes, von der Hochzeit, vom
Tod und von der Bestattung. Und es gilt von den kritischen
Wechselaugenblicken der Zeit, vom Sonnenauf- und -Untergang oder vom Wechsel

der Mondphasen oder von der Jahreswende.
Zum Teil mag die Magie bloßer Abwehr schädlicher oder der

Interessierung, Heranlockung und Zuhilfenahme nützlicher Mächte dienen.

Dann genügt ein magischer Gestus, bisweilen begleitet von einem
bannenden oder bindenden oder inpflichtnehmenden Zauberspruch. Zum
Teil aber liegt zwischen den Kräften, deren Mitwirkung benötigt wird,
und dem Gegenwartsereignis die Zeit ; die ganze Weltzeit seit dem

Uranfang mag dazwischenliegen. Dann gilt es, durch diesen dunklen Zwi-

i. Anläßlich der Herbstversammlung des Zürcher Hochschulvereins, in Elgg, referierte
der Autor am 31. Okt. 19 J3 über «Die Erschaffung der Menschen in der babylonischen
Mythologie und im Alten Testament». Das Material jenes Referates soll in teilweise gekürzter,
teilweise erweiterter Form in diesem und einem nächsten in dieser Zeitschrift erscheinenden
Aufsatze wiedergegeben werden.



86 VICTOR MAAG

schenraum kühn zurückgreifend die Urkräfte des Anfangs ins Heute
herüberzuziehen, das Urgeschehen im heutigen Geschehen zu aktualisieren,

die mystische Einheit des gegenwärtig notwendigen Vorganges
mit dem Urereignis herbeizuführen. Diesen Dienst leistet der Mythus.
Er verbindet die Gegenwart mit der Vorzeit, läßt das Damalige heute

wiedererstehen, sichert dem Ereignis des Tages die Verwurzelung in
den Urkräften, von denen her es sich heute gleichsam als Exponent des

Urereignisses neu verwirklichen kann. Indem nämlich im Rahmen der

magischen Bemühungen der Mythus von der Vorzeit rezitiert wird,
wird diese selber in der Gegenwart wieder mächtig. Die Rezitation des

Mythus ist in diesem Zusammenhang selbst ein magischer Vorgang.
Wenn beispielsweise Angehörige eines primitiven Jägerstammes die

Mythen von der Inauguration des Jagdrituals, oder die Mythen vom großen

Urzeitvorfahren, der seinen Nachkommen die richtige Handhabung
der Waidregeln anvertraut hat, oder die Mythen vom Buschgeist, der
diese Regeln offenbarte, bei der Vorbereitung des Jagdzuges erzählen,

um sich einen guten Jagderfolg zu sichern, so geschieht dies offenbar

mit dem Zweck und Ziel, die Kräfte, welche einst in der Vorzeit das

Waidmannsheil begründeten, für die gegenwärtige Jagd neu wirksam
werden zu lassen.

Die Kultur des Zweistromlandes war freilich schon auf der frühesten

an Hand literarischer Dokumente erfaßbaren Stufe sehr weit über
primitive Verhältnisse hinausgediehen. Erhalten geblieben war aber dem

Daseinsgefühl der Sumerer und ebenso demjenigen ihrer geistigen
Erben, der Babylonier, eine starke magische Grundstimmung, die allen

Äußerungen kulturellen und religiösen Lebens ihr Siegel aufzuprägen
vermochte.

Darum übte auch die Mythologie in Sumer und Babel noch sehr

weitgehend ihre urtümliche magische Funktion. Von verschiedenen
babylonischen Mythen läßt sich denn auch noch feststellen, welchen
magischen Ritualen sie angehört haben. So bildete beispielsweise die
Rezitation des Weltschöpfungsmythus einen festen Bestandteil des Neu-



SUMERISCHE UND BABYLONISCHE MYTHEN 87

jahrsrituals, weil das Neujahrsritüal als Ganzes dem Zwecke diente, den

Jahreslauf, den Naturlauf, den Weltlauf am Ende der chaotischen
Winterzeit wieder in Gang zu bringen. In dieser Situation wurde der
Mythus von der ersten, urzeitlichen Überwindung des Chaos, von der
ersten Ingangbringung der Zeit und des Jahreslaufes, von der ersten

Konstituierung des Kräftesystems des Weltalls rezitiert, mußte rezitiert
werden und war darum integrierender Bestandteil des magischen Rituals

des Festes*.

Wie aber jedes neue Jahr vom urzeitlichen Schöpfungsereignis her
die Kraft für seine Verwirklichung empfing, so mußte sich bei jeder
Menschwerdung die Urkraft der urzeitlichen Menschenschöpfung
aktualisieren, mußte das jetzt beginnende Menschenleben in der Urbe-

gründung menschlicher Existenz gründen und sich von ihr her verwirklichen.

So gehört denn in der ursprünglichen Situation der Mythologie
des Zweistromlandes der Mythus von der Menschwerdung oder

Menschenschöpfung zur menschlichen Geburt. Er ist von Haus aus Bestandteil

der magisch-rituellen Begleitung des Geburtsvorganges.
Wir sind in der glücklichen Lage, daß uns die Texte aus Südmesopotamien

Formen des Menschenschöpfungsmythus aus verschiedenen
Zeitaltern und von verschiedenen Entwicklungslagen erhalten haben, die

von der Stufe der frühsumerischen Kultur bis hinauf zu den Ausprägungen

in den hochentwickelten babylonischen und assyrischen Staatsritualen

reichen3.

Den ideologischen Ausgangspunkt des sumerisch-babylonischen
Menschenschöpfungsmythus bildet die Überzeugung, daß ein göttlicher

2. Vgl. S.A.Pallis, The Babylonian Akitu Festival, Kopenhagen 1926, und R.Pettazzoni,
«Der babylonische Ritus des Akîtu und das Gedicht der Weltschöpfung», Eranos-Jahrbuch

XIX, 19JO, 403ff.
3. Die wichtigsten Texte sind in allgemein zugänglichen Übersetzungen vorhanden.

Hauptsächlich sei hingewiesen auf H. Greßmann, Altorientalische Texte zum Alten Testament, 2.

Aufl., 1926 (=AOT); R. Labat, Le poème babylonien de la Création, 193c; S.N.Kramer,
Sumerian Mythology, Philadelphia, 1944 ; A. Heidel, The Babylonian Genesis, Chicago, 1. Aufl. 1942,
2. Aufl. 19JI ; S.N.Kramer, Sumerian Myths and Epic Tales, und E.A.Speiser, Akkadian Myths



88 VICTOR MAAG

Wille die Menschen ins Dasein gerufen habe. Es ist der Wille der Götter,

sich verehren und bedienen zu lassen. Und solange dieser Wille
anhält, werden Menschen geboren werden können. Anläßlich jeder
Geburt muß sich somit, wenn diese notvolle Stunde zu gutem Ende gedeihen

soll, der urzeitliche Wille zur Menschenschöpfung aktualisieren.
Und gerade dies zu bewirken, ist die Funktion des anthropogonischen
Mythus. Indem er vom menschenschöpferischen Willen der Götter
erzählt, vergegenwärtigt er diesen. Durch die Rezitation des Mythus wird
der anthropogonische Wille heute, in dieser Stunde, an diesem Orte
wiederum mächtig. Darin besteht der magische Geburtshelferdienst
des Mythus, daß er jene Urkräfte auf den gegenwärtigen Vorgang
appliziert4. Und er tut es sogar mit einem nicht ganz unberechtigten Seitenblick

auf die göttlichen Herrschaften : Sie sollen es selber nur auch wieder

hören und realisieren, daß sie ja die Menschen aus ganz naheliegenden

Utilitätserwägungen zu ihrem eigenen göttlichen Wohle und Vorteil

geschaffen haben.

and Epics, beide Sammlungen in ancient Near Eastern Texts Relating to the Old Testament, edited

by J.B.Pritchard, Princeton 19C0 (=ANET).
Wenn oben von Mythenformen aus verschiedenen Zeitaltern und von verschiedenen

Entwicklungslagen die Rede ist, ist dies nicht etwa dahin zu verstehen, daß sich in ihnen eine
kontinuierliche Entwicklung abzeichnen würde. Vielmehr erscheint oft ein völlig archaischer

Zug in einem relativ jungen Text, während schon ganz früh Ansätze zu weit höheren Symbolformen

auftauchen. Dieses auf den ersten Blick verwirrende Bild ist dadurch bedingt, daß die

Mythen in prähistorischer und frühhistorischer Zeit an verschiedenen Orten erzählt worden
sind und auf lange Zeit hin voneinander unabhängige lokal geprägte Varianten entwickelt
haben. Die erst später erfolgte Zusammenlegung größerer territorialer Bezirke zu staatlichen
Einheiten hat dann jedenfalls zu allen möglichen gegenseitigen Beeinflussungen und Kreuzungen

verschiedener Formen geführt. Solcherweise kann auch in ein und demselben Mythus
Höherentwickeltes mit Primitiverem Seite an Seite zu stehen gekommen sein und steht auch

tatsächlich noch in den jüngsten Texten stellenweise unharmonisiert und doch friedlich
nebeneinander.

4. Ein Geburtsritualtext aus altbabylonischer Zeit ist in dieser Hinsicht besonders
lehrreich, da er eine alte Form des Menschenschöpfungsmythus nebst Hinweisen für dessen

magische Applikation am Geburtslager enthält. AOT 134 und Heidel 67 verzichten auf die
Wiedergabe des größtenteils unleserlichen Textes der Rückseite der betreffenden Tafel, zu deren
besterhaltenen Partien aber gerade die Hinweise auf das begleitende Ritual gehören. Siehe für
diese ANET 100 und beachte auch die assyrische Parallele AOT 2orf., ANET 100.



SUMERISCHE UND BABYLONISCHE MYTHEN 89

So weiß ein sumerischer Mythus5 zu erzählen, daß die Götter ganz
anfänglich weder Brot zu essen noch sich zu bekleiden verstanden
hätten. «Sie fraßen Kraut mit ihrem Munde, wie Schafe, Wasser schlürften

sie aus den Tümpeln.» Darauf schufen die Götter, von diesem
Zustand offenbar nicht beglückt, den Herdengott Lahar und die Getreidegöttin

Aschnan. Was diese hervorbrachten, das nahmen nun die Götter
zu sich, doch es vermochte sie nicht zu befriedigen. Und nun riefen sie,

um sich mit «guten Dingen» versorgen zu lassen, die Menschen ins
Dasein. Soweit der Mythus. Er will jedenfalls besagen, daß erst durch die

Erschaffung der kulturerzeugenden Menschen die Götter sich selbst die

Möglichkeit eines einigermaßen kultivierten, götterwürdigen Daseins

ermöglicht haben. Dadurch, daß die Menschen aus den Zerealien Brot
und aus den Produkten der Viehhaltung tierische Nahrung und Kleidung

zubereiteten und diese «guten Dinge» den Göttern im
Zusammenhange des Kultus zukommen ließen, begann für die Götter ein

standesgemäßes Leben. Steht nun einerseits fest, daß im alten
Zweistromland Menschenschöpfungsmythen als magische Inkantationen zum

Geburtsvorgang rezitiert wurden und fragt man sich andererseits,
welchem Interesse die Darstellungsweise dieses sumerischen Mythus
entsprungen sei, so legt sich die Antwort unmittelbar nahe. Gerade diese

Darstellungsweise ergibt sich aus der magischen Situation des Geburtsmythus

: Rezitierte man ihn am Geburtslager, so mußte doch grad heute
noch die Götter ein stilles Grausen ankommen ob dem Gedanken an

j. Kramer, Sum.Myth. 72f. Der Mythus bildet, wie Kramer angibt, die Einleitung einer
mythologischen Erzählung über den Herdengott Lahar und die Getreidegottheit Aschnan.
Eine Inhaltsanalyse zeigt jedoch deutlich, daß die Menschenschöpfungsepisode im Zusammenhang

des Lahar-Aschnan-Mythus (Kramer S. 53) einen Fremdkörper darstellt. Die beiden
Stoffe sind offenbar erst sekundär miteinander verknüpft worden : Ein Geburtsmythus, der in
bewegten Worten darzutun wußte, wie Vieh und Zerealien für die Götter erst genießbar
geworden seien, nachdem einmal Menschen dagewesen wären, ist dem Mythus vom Herden-
und Getreidegott assoziiert worden. Dieser Vorgang ist wohl dazu angetan, zu bewähren, was
Kramer S. 73 besonders hervorhebt, daß schon die sumerischen mythologischen Texte eine
relativ hochentwickelte Mythologie spiegeln. Der Entwicklungsweg der Mythologie ist aber
immer und überall auch durch die Konglomeration von Mythen verschiedener Herkunft zu
größeren Mythenkreisen gekennzeichnet.



90 VICTOR MAAG

ihre viehähnliche Existenz, an die sie gebunden gewesen, ehe es Menschen

gegeben hatte. Und zugleich wurden die Götter doch zweifellos in aller
Unmittelbarkeit inne, wie unentbehrlich ihnen diese wertvolle Species

sei, von der eben jetzt wieder ein Exemplar geboren werden sollte.
Es wird dem Beobachter nicht entgehen können, wie sehr dieser

ganz archaische Mythus noch von einem geradezu unbändigen Kraftgefühl

des Menschen strotzt. Und mit diesem naiven Überlegenheitsgefühl

zwingt der mythenschaffende Mensch die Geburtsgottheit, ihres

Amtes gleichsam unter den Augen aller interessierten Götter in einer
Weise zu walten, die sie vor dem Pantheon verantworten kann. Hier
spricht das an der Grenze der Primitivwelt liegende6 überquellende
Lebensgefühl des Menschen, der sich mit seiner Magie fast alles zu
meistern zutraut7.

Wo aber einmal ein geistiges Schaffen in Gang ist, da wird der
Mensch seiner eigenen Schranken je länger desto deutlicher inne. Da

vertieft sich auch die Ehrfurcht vor dem Göttlichen, und da wächst das

Gefühl des Abstandes zwischen dem alltäglichen Erreichbaren und dem

ewig Unerreichten. Auch im Kreise der sumerischen Mythologie zeichnet

sich diese Entwicklung deutlich ab, wenn man neben die oben

mitgeteilte die folgende, zweite Form des Geburtsmythus stellt8 : Die Mut-

6. Damit ist kein Widerspruch zu dem in Anm. r Gesagten statuiert. Der Tenor dieses

Mythus ist ganz archaisch. Das hindert nicht, daß der Mythus sekundär in einen literarischen

Zusammenhang gestellt erscheint, der einen fortgeschrittenen Status der Mythologie
charakterisiert.

7. Dem Autor liegt eine Romantisierung des primitiven Lebensgefuhles völlig fern. Dieses

Überquellen, diese Selbstverständlichkeit des Selbstvertrauens bildet nur die eine Seite
primitiver seelischer Existenz. Die Gegenseite ist ein ebenso abgründiges Unsicherheitsempfinden.

Unglaubliche Selbstsicherheit und unfaßliche Angst leben beim archaischen Menschen
dicht nebeneinander. Die Ausschlagsweiten nach beiden Seiten hin scheinen sich geradezu

gegenseitig zu bedingen. Die Dynamik der Magie lebt unmittelbar von der positiven Seite des

Lebensgefühls, während sich die innere Nötigung zu beständigem magischem Intervenieren
aus der negativen Seite erklärt.

8. Kramer, Sum.Myth. 70. Es soll nicht behauptet werden, der im folgenden besprochene
Mythus sei aus der zuerst genannten Form hervorgegangen. Sein Tenor aber, seine Weise,
von Göttern, Menschen und deren gegenseitigem Verhältnis zu reden, entspricht einem
fortgeschritteneren Verständnis.



SUMERISCHE UND BABYLONISCHE MYTHEN 9I

ter aller Götter, Nammu9, bringt vor ihren Sohn Enki10 die Klage der
Götter in bewegten Worten, daß sie darauf angewiesen seien, sich unter

so großen Mühen ihre Nahrung selbst zu beschaffen. Dem schlafenden

Sohne bedeutet Nammu, daß er sich doch erheben, und ein weises

Werk tun, nämlich für die Götter eine Dienerschaft erschaffen möchte,
die ihnen das Nötige bereitstellen würde. Enki geht auf die Bitte ein : In
seiner Vorstellung hat das von Nammu gewünschte Wesen, dem der
Dienst an den Göttern überbunden werden soll, sogleich schon Gestalt

angenommen. Und was in seiner Vorstellung lebendig geworden ist,
das gilt es nun auch als reale Wirklichkeit erstehen zu lassen. Dieser
Intention dient Enkis Anweisung an seine Mutter : Sie soll unter dem
Beistand einer Heerschar göttlicher Lehmkneter und vor allem unter
demjenigen der Ninmach11, der Gottheit irdischer Geburt und Mutterschaft,
aus dem Lehm des Urozeans Menschen formen. Die unmittelbare

Fortsetzung des Textes fehlt leider". Das Vorhandene genügt aber für die

Feststellung, daß zwar auch dieser Mythus die Notwendigkeit der
Menschen für ein angenehmes Dasein der Götter sehr eindrücklich vorträgt,
daß aber andererseits von den Göttern bedeutend würdiger gesprochen
wird als in dem an erster Stelle mitgeteilten Mythus. In diesem zweiten

Mythus ist keine Rede mehr davon, daß die Götter weidendem Vieh

9. Nammu ist eine Personifikation des vor dem Schöpfungsereignis allein vorhandenen
Weltwassers. Sie entspricht insofern der Thiamat der babylonischen Schöpfungsmythologie,
hat aber im Bereich des vorliegenden sumerischen Mythus eine wesentlich andere Charakteristik

als die babylonische Thiamat. Die Nammu-Vorstellung entspricht einem noch stärker
matriarchalischen, die Thiamat-Vorstellung einem sozusagen rein patriarchalischen Existenzgefühl.

10. Enki entspricht dem babylonischen Ea, beherrscht wie dieser den im Erdinnern
gedachten Süßwasserozean, der die Quellen speist. Enki-Ea ist Gottheit der Weisheit und
Urheber aller magischen Künste.

11. Ninmach ist hier wohl geradezu die Personifikation der mütterlichen Erde.
12. Nach einigen aus der Tafel herausgebrochenen Zeilen erscheint mit diesem Mythus

verknüpft und an ihn angefügt in der vorliegenden sumerischen Dokumentation ein Mythenstück,

von dem man sich ernstlich fragen kann, ob es als eine adäquate Fortsetzung anzusprechen

sei : Ein Fest findet statt, in dessen Verlauf Ninmach (nicht wie im obigen Stück die
Nammul) Lehm vom Urozean nimmt und sechs Kategorien von Menschen formt, die sechs

verschiedenen Ständen der sumerischen Gesellschaft zu entsprechen scheinen.



92 VICTOR MAAG

vergleichbar wären; sie sind wirkliche Herrschaften geworden, denen
das Nichtvorhandensein des nötigen Dienstpersonals allerdings sehr

unbequem fällt. Daß sie jedoch einer richtigen Zubereitung von Speise
und Kleidung nicht fähig gewesen wären und dies alles erst dank der
Erfindung der Menschen hätten kennen lernen können, scheint dieser
Mythus nicht gesagt zu haben. Zwar bleibt es bei der Unentbehrlichkeit
der Menschen in technischer Hinsicht, die Würde der Götter aber ist
eine von der Existenz des Menschen grundsätzlich unabhängige Urtat-
sache. So hat sich der Mythus von seinen primitiven Formen aus höher

entwickelt, indem er dem sich wandelnden Lebensgefühl je und je neu
Ausdruck verlieh.

Verfolgt man die Frage, in welcher Weise nach der Vorstellung der alt-

mesopotamischen Mythologie die Erschaffung der Menschen vor sich

gegangen sei, so trifft man auch zu diesem Vorstellungskreis verschiedene

Auskünfte, die sich nicht völlig decken, und die wenigstens
teilweise verschiedene Entwicklungsstadien der Mythenbildung kennzeichnen

dürften. Nach den soeben mitgeteilten Mythen hat eine weibliche
Gottheit die ersten Menschen aus Ton gebildet. Daß der Mensch aus

Erde bestehe, blieb weithin die grundlegende Vorstellung. Ihre älteste

Ausprägung bestand geradezu darin, daß die mütterliche, göttliche Erde

aus sich selbst die ersten Menschen geboren habe. Wenn das altbabylonische

Geburtsritual'3 die Götter zu der Muttergöttin, die im folgenden

dann den Menschen aus Ton bildet, sagen läßt : «Du allein bist der

Mutterschoß, der die Menschen erschafft», so scheint da Seite an Seite

mit höher entwickelten Vorstellungen doch auch das Bild von der
Menschen gebärenden Erde noch erhalten geblieben zu sein'4. Da ganz ur-

13. Siehe Anmerkung 4.
14. Die Meinung des Satzes «Du allein bist der Mutterschoß ...» ist natürlich ursprünglich,

daß nur die Erde selbst den aus Erde bestehenden Menschen hervorbringen könne. Diese

Überzeugung bewährt auch der oben erwähnte Nammu-Enki-Ninmach-Mythus, in dessen

weiterem Verlauf Enki einen Menschen zu schaffen versucht, der aber kläglicherweise nicht
lebensfähig wird, weil offenbar Menschen erstehen zu lassen der mütterlichen Erde, der
Ninmach vorbehalten bleibt.



SUMERISCHE UND BABYLONISCHE MYTHEN 93

sprünglich die Muttergottheit gemeinsame Mutter von Vegetation und
animalischem Leben war, stellte sie eben geradezu die Personifikation
der mütterlichen Erde dar. Man wird darum nicht erstaunt sein dürfen,
das Herausgewachsensein der ersten Menschen aus der Erde als altes

mythologisches Motiv im Zweistromland anzutreffen'5. Die Menschen

sind danach von derErde als der Muttergottheit selber geborenworden.
Diese urtümlichste Vorstellung, nach welcher Mensch und Tier in
genetischer Parallele zur Pflanzenwelt stehen, hat noch ziemlich weithin
in der Poesie des Alten Orients ihre Spuren hinterlassen. So weiß auch

die sogenannte kuthäische Schöpfungslegende, die Götter hätten
menschenähnliche Urwesen hervorgebracht, von denen gesagt wird, Thiamat

(das Urweltwasser) habe sie gesäugt, nachdem sie inmitten der Berge

im Weltinnern) herangewachsen seien und Gestalt angenommen
hätten. Und so treffen wir in einem alttestamentlichen Psalm - um nur
dieses Beispiel noch zu erwähnen — den wohl einzig aus diesem

Vorstellungsbereich erklärlichen Vers :

«Meine Seele kennst du (Gott) wohl,
Mein Gebein war dir nicht verborgen,
Als ich im Dunkeln gebildet ward,
Kunstvoll gewirkt in Erdentiefen.» (Ps. 13915)

Damit bezeugt der Psalm, der kanaanäisches und mittelbar altmesopo-
tamisches Gut verarbeitet haben mag, daß selbst im israelitischen Palästina

noch letzte Erinnerungen an einen früher einst benutzten Geburtsmythus

der ältesten sumerischen Form vorhanden waren.
Mit zunehmendem menschlichem Selbstbewußtsein tritt das Gefühl

der unmittelbaren Verwandtschaft mit den Tieren oder gar mit der

1 r. Die Göttin Aruru bestimmt im Ulligarramythus (Ebeling, Keilschrifttexte ausAssur

religiösen Inhalts, Nr.4; AOT 136; Heidel 71), daß die Menschen «wie Korn aus der Erde sprossen»

und dies unwandelbar, ewig so bleiben solle. Jede Gebärende ist somit Exponentin der
mütterlichen Erde selbst. Die ursprüngliche magische Verwendung eines solchen Passus liegt
auf der Hand : Die Gebärende wird mit der Erde selbst identifiziert, die auf Arurus Geheiß
das menschliche Gewächs hervorzubringen hat. Über ähnliche Vorstellungen im Mittelmeerraum

und in Europa siehe Dieterich, Mutter Erde.



94 VICTOR MAAG

Pflanzenwelt allmählich zurück. Im Bereiche der Vorstellungswelt kündigt

sich die Veränderung dadurch an, daß die Erde, die die Vegetation
aus sich zu gebären scheint, nicht mehr mit früherer Ungezwungenheit
auch als die Mutter der Menschen empfunden wird. Die Vorstellung
von einer göttlichen Urmutter alles Lebens löst sich darum von der
Erde ab. Die Urmutter wird zur selbständigen Muttergöttin, die ihre

gebärenden Kräfte einerseits der Erde und andererseits dem animalischen

Leben spendet. Und doch hat diese Muttergottheit von der alten

Erdmutter noch so viel beibehalten, daß das, was sie hervorbringt, noch

immer aus Erde besteht, aus Lehm geformt ist. So hat in den weiteren

Entwicklungsformen des altmesopotamischen Mythus die Muttergöttin
die ersten Menschen aus Erde bzw. aus Lehm gebildet. Und man stellte
sich die entsprechende Tätigkeit ganz plastisch nach dem Vorbild des

Arbeitsganges eines Keramikers vor. Wenn darum etwa in der Gilga-
mesch-Dichtung'6 ausgemalt werden kann, wie die Muttergöttin Aruru,
als sie den Helden Enkidu zu schaffen anhob, zuerst ihre Hände wusch,
dann Lehm abkniff, um ihn zu formen, so spiegelt sich darin sicher auch

die Vorstellung vom Vorgang der Erschaffung der ersten Menschen;
denn Enkidu ist etwas wie ein ad hoc neu geschaffener Urmensch. Daß

die Muttergöttin in akkadischen Texten nicht allein als die Schöpferin
der ersten Menschen, sondern geradezu als «die Lenkerinaller Geburten»
und als die «Mutter der gebärenden Frauen» erscheint, erklärt sich

jedenfalls daraus, daß man jeden Geburtsvorgang als einen Exponenten
ihres mütterlichen Waltens verstand : Sie selber war es, die, wie in der

Urzeit, so fort und fort die Menschen hervorbrachte.
Verschiedentlich wird auch deutlich betont, daß die Menschen nach

einem göttlichen Vorbild geschaffen worden seien. Über die Art und

Weise der Übertragung des göttlichen Urbildes auf den zu schaffenden

Menschen äußern sich die Texte verschieden. Und wer die Nuancen

nicht unbeachtet läßt, wird sich fragen, ob sich in ihnen nicht eine stärker

primitiv-magische und eine eher vergeistigende Linie bemerkbar

16. Gilgamesch-Dichtung I84: AOT i ci ; ANET 74.



SUMERISCHE UND BABYLONISCHE MYTHEN 9£

mache. Nach der einen Traditionsform nämlich zeichnete die
Muttergottheit das Bild des in Menschengestalt wiederzugebenden Gottes in
den Lehm, wodurch auf magische Weise aus diesem Bilde der Mensch

entstand.
(Marni) sagte eine Beschwörung her.
Als sie die Beschwörung vollendet hatte,
zeichnete sie auf den Ton

und am Schluß des mythologischen Passus dieses selben Textes :

Die Bilder der Menschen aus denen Menschen

werden sollen) zeichnet Marni'7.

Die Nachbarschaft mit primitivem Bildzauber ist hier noch ganz
unverkennbar. Man wird dies von der andern Darstellungsweise nicht sagen
können, wie sie im Zusammenhang des Mythus von Ischtars Hadesfahrt

in der Mitteilung von der Erschaffung Asûschunâmirs durch den

Weisheitsgott Ea vorliegt :

Ea schuf in seinem weisen Herzen ein Bild,
schuf Asûschunâmir, einen Buhlknaben.

«Geh, Asûschunâmir ,..'8»

Dadurch, daß Ea das Bild in seinem Herzen entstehen läßt, ist es gleich
auch schon leiblich existente Person. Die göttliche Idee hat somit per se

das Geschöpf hervorgebracht : eine Vorstellung, die, wenn auch in
einer völlig anderen religiösen Umwelt doch nicht ganz von der spät-alt-
testamentlichen Konzeption der Schöpfung durch das göttliche Wort zu

trennen sein wird'9. Stellen die beiden soeben vorgeführten Beispiele
Extremformen nach der magischen und nach der geistigeren Seite hin
dar, so liegt möglicherweise in der Beschreibung der Erschaffung des

17. AOT 206; ANET 100.
18. Revers ZI. 11; AOT 209; ANET 108.

19. Die Situation ist denn auch, so verschiedenen Sphären sie angehört, auffallend parallel :

Im akkadischen Mythus ist die Muttergottheit dem Hades verfallen ; soll darum ein Wesen
geschaffen werden, muß schon Ea aushelfen. Im AT ist die weibliche Gottheit durch den

Monotheismus eliminiert.



96 VICTOR MAAG

Enkidu in der Gilgamesch-Dichtung eine Kreuzung der beiden

Vorstellungsweisen vor : Die Muttergöttin Aruru bildet zuerst in ihrem Herzen
ein Ebenbild des Gottes Anu und zeichnet dieses dann in Lehm :

Als Aruru dies hörte, schuf sie in ihrem Herzen ein Ebenbild Anus.
Aruru wusch ihre Hände, kniff Lehm ab und zeichnete darauf30.

Enkidu, den Helden schuf sie

Wie immer man sich aber den Vorgang der Übertragung des göttlichen

Vorbildes auf das Geschöpf gedacht haben mag, es ist das Ebenbild
einer Gottheit, nach welchem die Menschen gebildet sind. Und ganz
zweifellos drückt sich in diesem Zuge des Mythus der Glaube aus, daß

der Mensch als gottgestaltiges Wesen einen leisen Abglanz göttlicher
Art an sich trage. Nur haben gerade das die Sumerer und ihre historischen

und kulturellen Erben, die Babylonier und Assyrer, kaum je im
Sinne eines Pochens auf die Verwandtschaft mit dem Göttlichen
verstanden. Weder idealistischer Überschwang noch hohe theologische
Spekulationen über die göttliche Würde des Menschen knüpften sich

bei den Völkern des Zweistromlandes an die Vorstellung von der
Gottebenbildlichkeit. Auch eine Ewigkeitshoffnung für den Menschen oder

gar einen Ewigkeitsanspruch, Gedanken, die in der christlichen Theolo-
20. Übersetzung «zeichnete darauf» ist nicht sicher; ittadi ina sèri scheint mir aber doch

am wahrscheinlichsten mit Ebeling AOT so zu verstehen zu sein. Thompson, The Epic of Gilgamesh,

1930, z. St. vermutet in nadû einen terminus technicus des keramischen Gewerbes,
etwa «auf die Töpferscheibe werfen»; doch ist über einen solchen terminus technicus sonst
nichts bekannt und ist hier die Annahme der Formung der Menschen auf der Töpferscheibe
nicht am Platz, wie Parallelen zeigen. Speiser, ANET übersetzt „cast it on the steppe" und

folgt damit der schon von Jensen, Keilinschriftliche Bibliothek VI, 112i, 1900, vorgeschlagenen
Übersetzung, während Ungnad, Das Gilgamesch-Epos, 1911, und Jeremias, Das Alte Testament

im Lichte des Alten Orients, 3. Aufl. 1916, S.43 «spuckte darauf» vorschlagen. Diese letztere
Auffassung ist wohl aufzugeben, da die Vorstellung weder den technischen Gewohnheiten
entspricht, noch literarische Parallelen für sich hat. Zudem scheint Speichel auch im ganzen
Bereich der babylonischen Schöpfungsmythologie als Lebensträger keine Rolle zu spielen.
Gegen Jensen und Speiser spricht, daß der Vorgang bezüglich seiner Sinnhaftigkeit doch

merkwürdig unklar anmutet, während das Zeichnen in Ton einer vertrauten Vorstellung
entspricht. So scheint mir hier nadû am ehesten als entwerfen zu verstehen zu sein, auch wenn
anderwärts (z. B. Atrahasis D col. IV) im gleichen Zusammenhang eséru= einritzen, zeichnen,
verwendet wird.



SUMERISCHE UND BABYLONISCHE MYTHEN 97

gie oft mit der Gottebenbildlichkeit in Zusammenhang gebracht werden,

haben die alten Völker des Zweistromlandes daraus nie abgeleitet.
Seite an Seite mit der Feststellung der gottebenbildlichen Menschengestalt

lebte bei ihnen die so völlig resignierte Beurteilung menschlichen

Wesens, wie sie aus dem Wort hervorgeht, das der das ewige Leben

suchende Gilgamesch aus dem Munde der Siduri Sabîtu empfing :

Das Leben, das du suchst, wirst du nicht finden
Als die Götter die Menschen erschufen,
haben sie der Menschheit den Tod auferlegt,
Das Leben dagegen behielten sie in ihrer Hand2'.

Die Gottebenbildlichkeit des Menschen hat in der sumerisch-akkadi-
schen Mythologie einen sehr demütigen Akzent. Die Gottgestaltigkeit
ist hier einfach das nötige Korrelat zur Zweckbestimmung der
Menschen : Diese sollten ja den Göttern zu Diensten, sollten ihr Gesinde

sein. So mußten sie einerseits von den Göttern angesprochen werden

können, und andererseits war ihnen auch ein Sensorium für die Bedürfnisse

und innern Regungen der Götter vonnöten, damit sie eine für
Götter brauchbare Dienerschaft abgeben würden. Die Gottheit mußte
sich somit ein ihr ähnliches Gegenüber schaffen, um überhaupt als Gottheit

ihre Verwirklichung zu finden. Hier spricht ein menschliches Ur-
empfinden, das weithin durch die Religionsgeschichte bis hin zur
deutschen Mystik verfolgt werden könnte. Und wer denkt da nicht an

Angelus Silesius :

Man sagt, Gott mangelt nichts,
Er darf nicht unsrer Gaben.

Warum nur will er denn

Mein armes Herze haben

Die Symbolsprache verfügt übrigens, soll sie eine seelische Wirklichkeit

zur Darstellung bringen, ja sehr oft über mehr als eine einzige Aus-

21. So in der altbabylonischen Rezension. Siehe AOT 194 ; ANET 90.



98 VICTOR MAAG

drucksmöglichkeit. Je nach der empfindungsmäßigen Akzentuierung
der darzustellenden Gegebenheiten bietet sich als deren Symbol das

eine oder andere Bild an. So konnte auch das Symbol für die im
Menschen realisierte irdische Entsprechung der Götter verschiedene

Ausformungen erfahren. Lag nämlich der Akzent mehr auf der objektiven
Feststellung, daß die Götter ein ihnen entsprechendes Gegenüber
geschaffen hatten, so genügte dafür das Symbol der Ebenbildlichkeit. Der
Akzent konnte sich aber auch stärker auf die subjektiv-empfindungsmäßige

Seite verlagern : Fühlte sich der Mensch nämlich in die Rolle der

Götter ein, stellte er sich vor, daß er eine ihm ebenbildliche Species
schaffen müßte, stellte der einzelne sich vor, er müßte sich, um selber

existieren zu können, einen spiegelbildlichen Doppelgänger schaffen,

so eröffneten sich für die Erfassung des Ebenbildlichkeitsverhältnisses

ganz neue Gefühlskategorien, die ihrerseits einen Ausdruck verlangten.
Die Schaffung eines Doppelgängers wäre auch für unser Empfinden
etwas wie eine Selbstentäußerung ; denn es gehört mit zur Integrität
unseres persönliches Selbst, daß es nur in einem Exemplar vorhanden ist.

Die archaischere Gefühlswelt der alten Sumerer und Babylonier
registrierte aber diese Tatsache noch wesentlich unmittelbarer und intensiver

als wir. Für ihr Empfinden hatte das Ebenbild noch wesensmäßigen
Anteil am Urbilde. Und wenn darum die Götter genötigt waren, ihnen
selbst ebenbildliche Menschen ins Leben zu rufen, so mußte die Götterwelt

zu diesem Zwecke förmlich einen Teil ihres eigensten Wesens
außerhalb ihrer selbst setzen. Die Erschaffung der Menschheit bedeutete

somit einen Vorgang, der einer teilweisen Selbstanhingabe der göttlichen

Welt gleichkam. Und für diese erstand in der Seele der
mythenschaffenden Menschen des Zweistromlandes das drastische Symbol der

Blutspende bzw. der Hinopferung göttlicher Wesen.
Das Symbol der für die Menschenschöpfung nötigen Götterschlachtung

ist schon zur Zeit der ersten babylonischen Dynastie bezeugt",

22. So in dem Anm. 4 erwähnten und im folgenden (S. 99) noch vorzuführenden
Geburtsritualtext.



SUMERISCHE UND BABYLONISCHE MYTHEN 99

geht aber, wie aus den noch viel später in diesem Zusammenhang erhalten

gebliebenen sumerischen Namen zu schließen ist, auf sumerische

Vorbilder zurück und hat sich jedenfalls schon früh in verschiedenen

Varianten entfaltet. Nach der einen hat ein Gott sich selber geopfert,
indem er sich enthaupten ließ und solcherweise — wohl freiwillig — das

eigene Blut für die Erschaffung der Menschen spendete'3. Nach anderen

Varianten verurteilte das Pantheon einen oder mehrere seiner eigenen

Angehörigen zu einem ähnlichen Blutopfer. Das Blut wird dann entweder

mit Lehm vermischt und das Gemenge als Material für die

Menschenschöpfung verwendet, oder aber das Götterblut tritt geradezu an

die Stelle des Lehmes und macht dessen Zuhilfenahme überflüssig — eine

Form des Mythus, von der sich im folgenden zeigen wird, daß sie ein

symbolgeschichtliches Spätstadium darstellt.
Mit dem Motiv der göttlichen Blutspende hat der Geburtsmythus

nicht allein den vollendeten Ausdruck für die Wesensentsprechung von
Gott und Mensch geschaffen, er hat damit vielmehr zugleich einen Ton

angestimmt, der im Zusammenhang eines Geburtsrituals seinen besonderen

magischen Effekt zu zeitigen angetan war : Hatte sich nämlich ein

göttliches Wesen für die Erschaffung der Menschen opfern müssen, so

dokumentierte sich in dieser Tat der ganze Ernst des Anliegens der Götter,

Menschen erstehen zu lassen. Und bei diesem allerhöchsten Interesse

der Götter an der Menschenschöpfung wird nun bei der magischen
Inkantation des Mythus im Geburtsritual die Muttergöttin behaftet. So

berichtet der bereits erwähnte Mythus eines altbabylonischen
Geburtshilferituals14 :

Die Göttin riefen sie (seil, die Götter), die Mutter,
die Hilfe der Götter, die weise Marni :

«Du bist der Mutterschoß,
der Menschen zu schaffen vermag.

23. So die Kosmogonie nach Berosus, 3. Jh.v.Chr., die aber z.T. ganz alte Formen
erhalten hat. Schrader-Winckler-Zimmern, Die Keilinschriften und das Alte Testament, 3. Aufl.

1903, 488ff. ; AOT 137. 24. Vgl. Anm.4.



IOO VICTOR MAAG

Bilde Lullu25, daß er das Joch (der Versorgung der Götter)
auf sich nehme.

Das Joch soll er tragen ...»
Die große Herrin (Nintu-Mami) tat ihren Mund auf,

sprach zu den großen Göttern :

«Bei mir allein ist es nicht möglich, es zu vollbringen'6.
Mit seiner (des Gottes Enki) [Hilfe] wird Lullu erstehen können. »

Enki tat seinen Mund auf
und sprach zu den großen Göttern :

«...
Einen Gott soll man schlachten

37

Mit seinem Fleisch und Blute
Soll Ninchurschag Marni) Lehm vermischen.
Gott und Mensch
Sollen im Lehm [sich begegnen].»

Anderes Variantenmaterial weiß freilich von der Schlachtung mehr als

eines einzigen Gottes, und es benennt auch die geopferten Götter28. Es

25. Lullu ist Bezeichnung für den Urmenschen. ANET 68, Anm. 86.
26. Der Satz wird zwar von Speiser (ANET 99) auf Grund einer Textemendation in sein

Gegenteil umgeformt mit der Begründung, daß „it would be Strange indeed in reference to
a mother goddess' ', für die Hervorbringung der Menschen nicht allein zuständig zu sein. Der
von Kramer, Sum.Myth. 71 vorgeführte sumerische Mythus, in welchem wirklich nur die

Muttergöttin einen Menschen zu bilden imstande ist, gibt Speiser scheinbar recht. Allein
schon die nächsten Textzeilen setzen ihn ins Unrecht, indem ja tatsächlich die Marni ohne
Enkis Hilfe nicht auskommt. Unsere Beobachtungen werden zeigen, daß gerade das, was
Speiser so befremdlich anmutet, daß er den Text ändert, im Zusammenhang der Entwicklung
des Motivs erklärlich ist.

27. Diese Zeile wird meist wiedergegeben: «Die Götter sollen sich reinigen beim
Gericht.»

28. Die Götter werden als Lamga-Lamga bezeichnet, was Dual oder Plural sein kann. Daß

es sich um eine Janusfigur handle, wie AOT 13c angibt, ist nicht wahrscheinlich. Wenn ein
Dual gemeint ist, dann eher im Sinne eines Götterpaares, das sein Blut für paarweise zu schaf-



SUMERISCHE UND BABYLONISCHE MYTHEN IOI

dürfte aber gerade der verhältnismäßig urtümlichen Situation des

Mythus im Zusammenhang des Geburtsrituals entsprechen, daß in dem
soeben mitgeteilten Text das einfache Symbol der Schlachtung eines Gottes

noch völlig ohne weitere Zutaten genügt hat. Denn für den reinen

Geburtsmythus lag zwangsläufig alles Gewicht darauf, die Tatsache der

göttlichen Selbstentäußerung im Symbol so einfach und lapidar als möglich

auszudrücken.

Der oben mitgeteilte Mythentext führt noch zu einer andern

Beobachtung : Die von den Göttern angerufene Muttergöttin stellt in aller
Form fest, sie sei allein zur Erschaffung der Menschheit nicht imstande.

Und in der Folge tritt denn ja auch der große Enki-Ea hilfreich herzu,

um der Muttergöttin die Voraussetzungen für ihr Werk zu bieten. Er
ist es, der die Anordnung zur Schlachtung des Gottes und überdies der

Muttergöttin die Anweisung zur Zubereitung des Gemisches von Blut
und Lehm erteilt. Mit der so bescheidenen Rolle, die der Muttergottheit

Mami-Ninchurschag hier zukommt und der entsprechenden Unent-
behrlichkeit des Enki-Ea hebt sich dieser Mythus deutlich von einer
archaischeren Entwicklungsstufe ab, auf der die Muttergöttin noch ganz
unbedenklich und in ungebrochenem Selbstvertrauen auf sich allein
gestellt Menschen hervorzubringen verstanden hat29. Schon in sumerischer

Zeit haben sich neben dem Urtypus des Muttergöttinnenmythus
Formen Geltung verschafft, bei denen mindestens ein männlicher Partner
der Muttergöttinbei der Erzeugung der Menschenbehilflieh sein mußte.
Und wie schon in der sumerischen Mythologie diese Helferrolle dem

Kosmosschöpfer Enki zugekommen war, so später auch in den
entsprechenden babylonischen Formen dem Ea bzw. Marduk.

In dieser Entwicklung zeichnet sich einerseits jedenfalls die
vorgeschichtliche soziologische Unordnung vom reinen Matriarchat zupatri-

fende Menschen spenden mußte. So Heidel 69. Es ist aber auch mit der pluralischen Möglichkeit

der Schlachtung einer ganzen Götterspecies zu rechnen.

29. Vgl. die (Anm. 14) erwähnte Fortsetzung des Nammu-Enki-Ninmach-Mythus.
Kramer, Sum.Myth. 71.



I02 VICTOR MAAG

archalischen Verhältnissen ab, wie sie in historischer Zeit in Sumer und
Babel geherrscht haben. Andererseits ist das Eingreifen des Weltschöpfers

Enki-Ea in den Menschenschöpfungsmythus dadurch bedingt gewesen,

daß bei fortschreitender geistiger Entwicklung des südmesopota-
mischen Volkes Weltschöpfungs- und Menschenschöpfungsmythologie
nicht auf die Dauer in gleichsam von einander getrennten Räumen leben
konnten. Es lag im Stoff der beiden Mythen begründet, daß sie zueinander

hinstrebten ; denn einerseits wurde doch stets in eine Welt, in Enki-

Eas Welt hineingeboren, und andererseits interessierte diese letztlich
allein als Standort, als der unendlich bewegte und spannungsreiche
Standort der Menschen. Die Weltschöpfungsmythologie Mesopotamiens

war aber ihrerseits eine ganz und gar patriarchalische Mythologie.
Männlichen Geschlechtes war der Weltschöpfer Enki-Ea, und seine

Großtat bestand in der Überwindung eines weiblichen Chaos, der Thiamat.

Das Lebensgefühl, das einem männlichen Gotte die ganze Macht
der Weltschöpfung zuschrieb, konnte ihn unmöglich auf die Dauer vom
Bereiche der Menschenschöpfung ausschließen. Die patriarchalische
Potenz des Weltschöpfers mußte ihren Einfluß auch in der Vorstellung
von der Erschaffung der Menschen geltend machen. Und das erfolgte
dadurch, daß sich der Weltschöpfungsmythus des Menschenschöpfungsmythus

bemächtigte, ihn an sich zog und ihn seinem eigenen
Vorstellungskreis eingliederte. Der Mythus des kosmogonischen Rituals entriß

somit gleichsam dem Geburtsritual seinen Menschenschöpfungsmythus
und behandelte ihn als Bestandteil der Kosmogonie. Mit aller Vehemenz

erscheint dieser Vorgang u. a. im klassischen babylonischen
Weltschöpfungsmythus Enuma elisch durchgeführt, wo der kosmosschaffende

Gottnachder ErrichtungvonHimmel, Erdeund AstralordnungMenschen

erschafft, ohne daß dabei die Muttergöttin auch nur einer Erwähnung

gewürdigt wäre. Der kosmogonisch-patriarchalische Eingriff hat hier

ganze Arbeit geleistet. Nicht nur hat nämlich die Person der Muttergöttin
in dieser Anthropogonie zu figurieren aufgehört, sondern auch die

Mitteilung, wonach der Mensch aus Lehm gebildet sei, würde man dar-



SUMERISCHE UND BABYLONISCHE MYTHEN I03

in vergeblich suchen. Der Mythus wollte offenbar dieses Materials, das

dazu geeignet gewesen wäre, die Erdgeburt aus dem Schöße der

Muttergöttin in Erinnerung zu rufen, keine Erwähnung mehr tun. Die
Ablösung des ganzen anthropogonischen Geschehens von der Funktion der

Muttergottheit ist somit auch im Symbolbereich vollkommen durchgeführt.

Marduk, dieser höchst patriarchalische Weltschöpfer, ist von der

Urmutter so unabhängig geworden, daß er ihrer Erde nicht einmal mehr
für die Erschaffung der Menschen bedarf. Und jedes babylonische
Neujahrsritual lehrt es die Zehntausende von versammelten Babyloniern

neu, daß sie ihren Ursprung demselben Gotte verdankten, der die

Ordnungen des großen Kosmos und gleicherweise die des sozialen Lebens

geschaffen habe. Dennoch freilich hat der Babylonier seine Muttergöttin,

die Nintu, die Marni, die Ninchurschag nicht nur nicht vergessen,
sondern auch nicht aus seinem Herzen verloren. Ein beredtes Zeugnis
dafür bietet Hammurapi, der sich im Proömium zu seinem Gesetze als

«das vollkommene Geschöpf der weisen Mama» bezeichnet30. Mochte
der kosmogonische Gott den Menschenschöpfungsmythus an sich

gerissen haben, er ist seiner doch nie ganz allein Herr geworden. Denn
der Muttergöttin war ein Refugium geblieben, aus dem sie nicht zu

verdrängen war: das war das Geburtslager und das Geburtsritual. In
dieser Sphäre hat die Muttergottheit ihre Rolle im anthropogonischen

Mythus weitgehend behauptet. Für die Geburtshilfemagie blieb Mami-

Nintu-Ninchurschag auch unter ihrer späteren Erscheinungsform als Ischtar

die mächtige und wohltätige Göttin der Geburten und die Schöpferin

der ersten Menschen. Sie hat sich freilich gefallen lassen müssen,
daß sie selbst da, in ihrem ureigensten Bezirk, nicht mehr ganz
alleinherrlich walten konnte, sondern Enkis Helferrolle anerkennen mußte,
wie der mitgeteilte Passus aus einem Geburtsritualtext erkennen läßt,

wo sie bescheiden feststellt, sie sei allein nicht fähig, Menschen zu
schaffen.

30. Hammurapi III27. AOT 382; ANET i6r. Mama und Marni sind Variantformen desselben

Namens.



104 VICTOR MAAG

Zum Schluß mögen sich unsere Beobachtungen nochmals der Form
der Menschenschöpfungsmythologie zuwenden, die diese im
Zusammenhang mit der kosmogonischen Mythologie angenommen hat.

Festgestellt wurde bereits, daß der kosmogonische Held in diesem

mythologischen Bild die Muttergöttin völlig ausgeschaltet hatte. In Enuma

elisch ist es der an die Stelle des Enki-Ea getretene babylonische Staatsgott

Marduk, der sich, nachdem er den Kosmos geschaffen hat, der

Menschenschöpfung zuwendet mit den Worten :

Blut will ich binden, Gebein entstehen lassen.

Aufstellen will ich Lullu: Mensch sei sein Name.
Erschaffen will ich Lullu, den Menschen.

Ihm sollen die Dienste der Götter auferlegt werden ;

Die Götter aber sollen ihren Frieden haben3'.

Der Text teilt dann weiter mit, daß Marduk (oder Ea ?32) die Menschen

aus dem Blute eines im kosmogonischen Kampf unterworfenen Gottes

geschaffen und ihnen die Dienste an den Göttern auferlegt habe. Das

klingt, wenn man vom altsumerischen Geburtsmythus herkommt,
zunächst ganz vertraut ; denn auch dort war ja die Menschenschöpfung
damit begründet worden, daß die Götter eine Dienerschaft benötigt
hätten. Aber bei näherem Zusehen nimmt dieser Gedanke in Enuma elisch

eine ganz neue Gestalt und eine dem alten Geburtsmythus noch unmögliche

Radikalisierung an. Die Aufrichtung des Kosmos war nach der

Schöpfungsmythologie mit gewaltigem Kraftaufwand bewerkstelligt
worden, indem der Weltschöpfer mit den ihm verbündeten Göttern
einen schweren Kampf gegen die kosmosfeindlichen Mächte des Chaos

zu bestehen und diese zu überwinden gehabt hatte. Nach gutem Kriegsrecht

hätten nun in der solcherweise zustandegekommenen Schöpfung
die besiegten Gottheiten zu Sklaven der Sieger werden müssen. Allein,

31. Enuma elisch VI3ff.
32. Der Text ist durch eine Überarbeitung zwiespältig geworden. In der Urform war Ea

sowohl Welt- als Menschenschöpfer. Die Überarbeitung hat ihn nicht immer mit aller

Konsequenz durch Marduk ersetzt.



SUMERISCHE UND BABYLONISCHE MYTHEN ior
den Siegern hatte ob dieser Dienerschaft offenbar gegraut, deren

unterjochte Stellung jedenfalls den Kosmos von Anfang an mit gefährlichen

Spannungen belastet hätte. Darum verfügte der Schöpfergott, es sollten
den Unterlegenen dieselben göttlichen Privilegien wie den Siegern

eingeräumt werden. Um diese Befriedung, diese kosmische Harmonie zu

ermöglichen, mußte nun aber für die Götterwelt eine Dienerschaft ad

hoc geschaffen werden. Den Menschen sollten die Dienste der Götter

auferlegt werden, damit die. Götter ihren Frieden bekämen, der für den

dauernden Bestand der Schöpfung als unerläßlich erschien. Waren
schon im altsumerischen Mythus die Menschen für ein standesgemäßes
Leben der Götter notwendig gewesen, so wurden sie in Enuma elisch

geradezu zur unabdingbaren Voraussetzung für den harmonischen Bestand

des Kosmos.

Und noch ein Licht setzte die kosmogonische Bearbeitung dem

Menschenschöpfungsmythus auf. Ist uns schon auf früher Stufe des Mythus
das Symbol der Schlachtung eines Gottes begegnet, so erscheint diese

Blutspende im Zusammenhang von Enuma elisch unter einem neuen

Aspekt, indem hiernicht irgendein Gott sein Leben lassen mußte, sondern

Kingu, der Anführer der in Thiamats Gefolgschaft stehenden, von Marduk

besiegten Chaosmächte.

Zwar war nach Beendigung des kosmogonischen Ringens dieser dunklen

Schar die Stellung und Würde von Göttern zuerkannt worden. Eine
Sühne aber hatte dennoch sein müssen. In diesem Sinne war Kingu dazu

verurteilt worden, sein Leben gleichsam als Lösegeld für die Freilassung
seiner Gefolgsleute—und das heißt eben für die Erschaffung dienstpflichtiger

Menschen — herzugeben. So führt denn der Mensch nach diesem

klassisch gewordenen Verständnis babylonischer Mythologie das Blut
des antikosmischen, lichtfeindlichen, chaossüchtigen Widersachers in
seinen Adern. Mögen sich die Kosmosgötter, die ihn so zu erschaffen

beliebten, darob nur nicht wundern, daß er trotz seiner Urbestimmung
zum Dienst an den Göttern doch auch jederzeit den Aufrührer, den
chaotisch destruktiven Trieb in sich trägt! Symbolkräftiger hat viel-



Io6 VICTOR MAAG

leicht die alte Welt nirgends die innerste menschliche Spannung
zwischen Sein und Sollen zum Ausdruck zu bringen vermocht, und
unverhohlener hat sie freilich auch nirgends den Menschenschöpfer selber

für diese Spannung verantwortlich gemacht.


	Sumerische und babylonische Mythen von der Erschaffung der  Menschen

