Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 8 (1954)

Heft: 1-4

Artikel: Sumerische und babylonische Mythen von der Erschaffung der
Menschen

Autor: Maag, Victor

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-145551

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-145551
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SUMERISCHE UND BABYLONISCHE MYTHEN
VON DER ERSCHAFFUNG DER MENSCHEN*

VON VICTOR MAAG

UNIVERSITAT ZURICH

Der archaische Mensch kennt keine Scheidung der Lebensgebiete in
eine profane und eine kultische Sphare. In jeder Lage fiihlt er sich iiber-
sinnlichen Machten gegeniibergestellt, die in sein Handeln einbezogen
werden miissen, die er von sich oder seiner Umgebung fernhilt, oder
sie beeinfluBt, um sie fiir seine Zwecke einzuspannen. Das Mittel des
Umgangs mit diesen geheimnisvollen Kriften aber ist die Magie. So hat
denn alles Geschehen im Leben des archaischen Menschen seine magi-
sche Begleitung : Aufstehen, Arbeitsbeginn, Arbeitsgang, Zubereitung
und Einnahme der Speise, Jagd, Fischfang, Hacken, Pflanzen, kurz jede
tigliche Verrichtung. Ganz besonders aber gilt dies von den groBen Er-
eignissen, von der Geburt, vom Ubergang von der sozialen Stellung des
Kindes zu der des erwachsenen Stammesgliedes, von der Hochzeit, vom
Tod und von der Bestattung. Und es gilt von den kritischen Wechsel-
augenblicken der Zeit, vom Sonnenauf- und -untergang oder vom Wech-
sel der Mondphasen oder von der Jahreswende.

Zum Teil mag die Magie bloBer Abwehr schadlicher oder der Inter-
essierung, Heranlockung und Zuhilfenahme niitzlicher Michte dienen.
Dann geniigt ein magischer Gestus, bisweilen begleitet von einem ban-
nenden oder bindenden oder inpflichtnehmenden Zauberspruch. Zum
Teil aber liegt zwischen den Kriften, deren Mitwirkung benétigt wird,
und dem Gegenwartsereignis die Zeit ; die ganze Weltzeit seit dem Ur-
anfang mag dazwischen liegen. Dann gilt es, durch diesen dunklen Zwi-

1. AnliBlich der Herbstversammlung des Ziircher Hochschulvereins, in Elgg, referierte
der Autor am 31.0Okt. 1953 iiber «Die Erschaffung der Menschen in der babylonischen My-
thologie und im Alten Testament». Das Material jenes Referates soll in teilweise gekiirzter,
teilweise erweiterter Form in diesem und einem nichsten in dieser Zeitschrift erscheinenden
Aufsatze wiedergegeben werden.

7



86 VICTOR MAAG

schenraum kiihn zuriickgreifend die Urkrifte des Anfangs ins Heute
heriiberzuziehen, das Urgeschehen im heutigen Geschehen zu aktuali-
sieren, die mystische Einheit des gegenwirtig notwendigen Vorganges
mit dem Urereignis herbeizufithren. Diesen Dienst leistet der Mythus.
Er verbindet die Gegenwart mit der Vorzeit, liBt das Damalige heute
wiedererstehen, sichert dem Ereignis des Tages die Verwurzelung in
den Urkriften, von denen her es sich heute gleichsam als Exponent des
Urereignisses neu verwirklichen kann. Indem namlich im Rahmen der
magischen Bemiihungen der Mythus von der Vorzeit rezitiert wird,
wird diese selber in der Gegenwart wieder michtig. Die Rezitation des
Mythus ist in diesem Zusammenhang selbst ein magischer Vorgang.

Wenn beispielsweise Angehorige eines primitiven Jagerstammes die
Mythen von der Inauguration des Jagdrituals, oder die Mythen vom gro-
Ben Urzeitvorfahren, der seinen Nachkommen die richtige Handhabung
der Waidregeln anvertraut hat, oder die Mythen vom Buschgeist, der
diese Regeln offenbarte, bei der Vorbereitung des Jagdzuges erzihlen,
um sich einen guten Jagderfolg zu sichern, so geschieht dies offenbar
mit dem Zweck und Ziel, die Krifte, welche einst in der Vorzeit das
Waidmannsheil begriindeten, fiir die gegenwirtige Jagd neu wirksam
werden zu lassen.

Die Kultur des Zweistromlandes war freilich schon auf der friithesten
an Hand literarischer Dokumente erfaBbaren Stufe sehr weit iiber pri-
mitive Verhiltnisse hinausgediehen. Erhalten geblieben war aber dem
Daseinsgefiihl der Sumerer und ebenso demjenigen ihrer geistigen Er-
ben, der Babylonier, eine starke magische Grundstimmung, die allen
AuBerungen kulturellen und religiosen Lebens ihr Siegel aufzuprigen
vermochte.

Darum iibte auch die Mythologie in Sumer und Babel noch sehr weit-
gehend ihre urtiimliche magische Funktion. Von verschiedenen baby-
lonischen Mythen 1aBt sich denn auch noch feststellen, welchen magi-
schen Ritualen sie angehért haben. So bildete beispielsweise die Rezi-
tation des Weltschopfungsmythus einen festen Bestandteil des Neu-



SUMERISCHE UND BABYLONISCHE MYTHEN 87

jahrsrituals, weil das Neujahrsritual als Ganzes dem Zwecke diente, den
Jahreslauf, den Naturlauf, den Weltlauf am Ende der chaotischen Win-
terzeit wieder in Gang zu bringen. In dieser Situation wurde der My-
thus von der ersten, urzeitlichen Uberwindung des Chaos, von der er-
sten Ingangbringung der Zeit und des Jahreslaufes, von der ersten Kon-
stituierung des Kriftesystems des Weltalls rezitiert, muBlte rezitiert
werden und war darum integrierender Bestandteil des magischen Ritu-
als des Festes?.

Wie aber jedes neue Jahr vom urzeitlichen Schopfungsereignis her
die Kraft fiir seine Verwirklichung empfing, so muBte sich bei jeder
Menschwerdung die Urkraft der urzeitlichen Menschenschopfung ak-
tualisieren, muBte das jetzt beginnende Menschenleben in der Urbe-
griindung menschlicher Existenz griinden und sich von ihr her verwirk-
lichen. So gehort denn in der urspriinglichen Situation der Mythologie
des Zweistromlandes der Mythus von der Menschwerdung oder Men-
schensch6pfung zur menschlichen Geburt. Er ist von Haus aus Bestand-
teil der magisch-rituellen Begleitung des Geburtsvorganges.

Wir sind in der gliicklichen Lage, daB3 uns die Texte aus Stidmesopo-
tamien Formen des Menschenschépfungsmythus aus verschiedenen Zeit-
altern und von verschiedenen Entwicklungslagen erhalten haben, die
von der Stufe der frithsumerischen Kultur bis hinauf zu den Ausprigun-
gen in den hochentwickelten babylonischen und assyrischen Staatsritua-
len reichens3.

Den ideologischen Ausgangspunkt des sumerisch-babylonischen Men-

schenschopfungsmythus bildet die ﬂberzeugung, daB3 ein gottlicher

2. Vgl. S. A.Pallis, The Babylonian Akitu Festival, Kopenhagen 1926, und R.Pettazzoni,
«Der babylonische Ritus des Akitu und das Gedicht der Weltschépfung», Eranos-Jahrbuch
XIX, 1950, 403 ff.

3. Die wichtigsten Texte sind in allgemein zuginglichen ﬂbersetzungen vorhanden.
Hauptsichlich sei hingewiesen auf H. GreBmann, Altorientalische Texte zum Alten Testament, 2.
Aufl., 1926 ((=AOT); R.Labat, Le poéme babylonien de la Création, 1935 ; S.N.Kramer, Su-
merian Mythology, Philadelphia, 1944 ; A.Heidel, The Babylonian Genesis, Chicago, 1. Aufl. 1942,
2. Aufl. 1951 ; S.N.Kramer, Sumerian Myths and Epic Tales, und E. A.Speiser, Akkadian Myths



88 VICTOR MAAG

Wille die Menschen ins Dasein gerufen habe. Es ist der Wille der Got-
ter, sich verehren und bedienen zu lassen. Und solange dieser Wille an-
hilt, werden Menschen geboren werden kénnen. Anlalich jeder Ge-
burt muB3 sich somit, wenn diese notvolle Stunde zu gutem Ende gedei-
hen soll, der urzeitliche Wille zur Menschenschopfung aktualisieren.
Und gerade dies zu bewirken, ist die Funktion des anthropogonischen
Mythus. Indem er vom menschenschépferischen Willen der Gétter er-
zahlt, vergegenwirtigt er diesen. Durch die Rezitation des Mythus wird
der anthropogonische Wille heute, in dieser Stunde, an diesem Orte
wiederum michtig. Darin besteht der magische Geburtshelferdienst
des Mythus, daB er jene Urkrifte auf den gegenwirtigen Vorgang appli-
ziertt. Und er tut es sogar mit einem nicht ganz unberechtigten Seiten-
blick auf die géttlichen Herrschaften : Sie sollen es selber nur auch wie-
der horen und realisieren, daB sie ja die Menschen aus ganz naheliegen-
den Utilititserwagungen zu ihrem eigenen géttlichen Wohle und Vor-
teil geschaffen haben.

and Epics, beide Sammlungen in Ancient Near Eastern Texts Relating to the Old Testament, edited
by J. B. Pritchard, Princeton 1950 (=ANET).

Wenn oben von Mythenformen aus verschiedenen Zeitaltern und von verschiedenen Ent-
wicklungslagen die Rede ist, ist dies nicht etwa dahin zu verstehen, daB sich in ihnen eine
: kontinuierliche Entwicklung abzeichnen wiirde. Vielmehr erscheint oft ein véllig archaischer
Zug in einem relativ jungen Text, wihrend schon ganz frith Ansitze zu weit hoheren Symbol-
formen auftauchen. Dieses auf den ersten Blick verwirrende Bild ist dadurch bedingt, daB die
Mythen in prihistorischer und frithhistorischer Zeit an verschiedenen Orten erzihlt worden
sind und auf lange Zeit hin voneinander unabhingige lokal geprigte Varianten entwickelt
haben. Die erst spiter erfolgte Zusammenlegung groBerer territorialer Bezirke zu staatlichen
Einheiten hat dann jedenfalls zu allen méglichen gegenseitigen Beeinflussungen und Kreuzun-
gen verschiedener Formen gefiihrt. Solcherweise kann auch in ein und demselben Mythus
- Hoherentwickeltes mit Primitiverem Seite an Seite zu stehen gekommen sein und steht auch
tatsichlich noch in den jiingsten Texten stellenweise unharmonisiert und doch friedlich ne-
beneinander.

4. Ein Geburtsritualtext aus altbabylonischer Zeit ist in dieser Hinsicht besonders lehr-
reich, da er eine alte Form des Menschenschpfungsmythus nebst Hinweisen fiir dessen ma-
gische Applikation am Geburtslager enthilt. AOT 134 und Heidel 67 verzichten auf die Wie-
dergabe des groBtenteils unleserlichen Textes der Riickseite der betreffenden Tafel, zu deren
besterhaltenen Partien aber gerade die Hinweise auf das begleitende Ritual gehoren. Siehe fiir
diese ANET 100 und beachte auch die assyrische Parallele AOT 205f., ANET 100.



SUMERISCHE UND BABYLONISCHE MYTHEN 89

So weil3 ein sumerischer Mythus? zu erzihlen, daf} die Gotter ganz
anfinglich weder Brot zu essen noch sich zu bekleiden verstanden hit-
ten. «Sie fraBen Kraut mit ihrem Munde, wie Schafe, Wasser schliirf-
ten sie aus den Tiimpeln.» Darauf schufen die Gétter, von diesem Zu-
stand offenbar nicht begliickt, den Herdengott Lahar und die Getreide-
gottin Aschnan. Was diese hervorbrachten, das nahmen nun die Gétter
zu sich, doch es vermochte sie nicht zu befriedigen. Und nun riefen sie,
um sich mit «guten Dingen » versorgen zu lassen, die Menschen ins Da-
sein. Soweit der Mythus. Er will jedenfalls besagen, daB} erst durch die
Erschaffung der kulturerzeugenden Menschen die Gétter sich selbst die
Moglichkeit eines einigermaBen kultivierten, gotterwiirdigen Daseins
ermoglicht haben. Dadurch, dafl die Menschen aus den Zerealien Brot
und aus den Produkten der Viehhaltung tierische Nahrung und Klei-
dung zubereiteten und diese «guten Dinge» den Géttern im Zusam-
menhange des Kultus zukommen lieBen, begann fiir die Gétter ein
standesgemiBes Leben. Steht nun einerseits fest, dal im alten Zwei-
stromland Menschenschépfungsmythen als magische Inkantationen zum
Geburtsvorgang rezitiert wurden und fragt man sich andererseits, wel-
chem Interesse die Darstellungsweise dieses sumerischen Mythus ent-
sprungen sei, so legt sich die Antwort unmittelbar nahe. Gerade diese
Darstellungsweise ergibt sich aus der magischen Situation des Geburts-
mythus : Rezitierte man ihn am Geburtslager, so muBBte doch grad heute
noch die Gétter ein stilles Grausen ankommen ob dem Gedanken an

5. Kramer, Sum. Myth. 72f. Der Mythus bildet, wie Kramer angibt, die Einleitung einer
mythologischen Erzihlung iiber den Herdengott Lahar und die Getreidegottheit Aschnan.
Eine Inhaltsanalyse zeigt jedoch deutlich, da3 die Menschenschopfungsepisode im Zusammen-
hang des Lahar-Aschnan-Mythus (Kramer S. 53) einen Fremdkérper darstellt. Die beiden
Stoffe sind offenbar erst sekundir miteinander verkniipft worden: Ein Geburtsmythus, der in
bewegten Worten darzutun wuBte, wie Vieh und Zerealien fiir die Gétter erst genief8bar ge-
worden seien, nachdem einmal Menschen dagewesen wiren, ist dem Mythus vom Herden-
und Getreidegott assoziiert worden. Dieser Vorgang ist wohl dazu angetan, zu bewihren, was
Kramer §. 73 besonders hervorhebt, daB schon die sumerischen mythologischen Texte eine
relativ hochentwickelte Mythologie spiegeln. Der Entwicklungsweg der Mythologie ist aber
immer und iiberall auch durch die Konglomeration von Mythen verschiedener Herkunft zu
groBeren Mythenkreisen gekennzeichnet.



90 VICTOR MAAG

ihre viehdhnliche Existenz, an die sie gebunden gewesen, ehe esMenschen
gegeben hatte. Und zugleich wurden die Gétter doch zweifellos in aller
Unmittelbarkeit inne, wie unentbehrlich ihnen diese wertvolle Species
sei, von der eben jetzt wieder ein Exemplar geboren werden sollte.

Es wird dem Beobachter nicht entgehen konnen, wie sehr dieser
ganz archaische Mythus noch von einem geradezu unbindigen Kraftge-
fiihl des Menschen strotzt. Und mit diesem naiven ﬁberlegenheitsge-
fiihl zwingt der mythenschaffende Mensch die Geburtsgottheit, ihres
Amtes gleichsam unter den Augen aller interessierten Gétter in einer
Weise zu walten, die sie vor dem Pantheon verantworten kann. Hier
spricht das an der Grenze der Primitivwelt liegenéle6 iiberquellende
Lebensgefiihl des Menschen, der sich mit seiner Magie fast alles zu mei-
stern zutraut’,

Wo aber einmal ein geistiges Schaffen in Gang ist, da wird der
Mensch seiner eigenen Schranken je linger desto deutlicher inne. Da
vertieft sich auch die Ehrfurcht vor dem Géttlichen, und da wichst das
Gefiihl des Abstandes zwischen dem alltiglichen Erreichbaren und dem
ewig Unerreichten. Auch im Kreise der sumerischen Mythologie zeich-
net sich diese Entwicklung deutlich ab, wenn man neben die oben mit-
geteilte die folgende, zweite Form des Geburtsmythus stellt® : Die Mut-

6. Damit ist kein Widerspruch zu dem in Anm. 5 Gesagten statuiert. Der Tenor dieses
Mythus ist ganz archaisch. Das hindert nicht, daBB der Mythus sekundir in einen literarischen
Zusammenhang gestellt erscheint, der einen fortgeschrittenen Status der Mythologie charak-
terisiert.

7. Dem Autor liegt eine Romantisierung des primitiven Lebensgefiihles v6llig fern. Dieses
Uberquellen, diese Selbstverstindlichkeit des Selbstvertrauens bildet nur die eine Seite pri-
mitiver seelischer Existenz. Die Gegenseite ist ein ebenso abgriindiges Unsicherheitsempfin-
~ den. Unglaubliche Selbstsicherheit und unfaBliche Angst leben beim archaischen Menschen
dicht nebeneinander. Die Ausschlagsweiten nach beiden Seiten hin scheinen sich geradezu
gegenseitig zu bedingen. Die Dynamik der Magie lebt unmittelbar von der positiven Seite des
Lebensgefiihls, wihrend sich die innere Nétigung zu bestindigem magischem Intervenieren
aus der negativen Seite erklirt.

8. Kramer, Sum. Myth. 70. Es soll nicht behauptet werden, der im folgenden besprochene
Mythus sei aus der zuerst genannten Form hervorgegangen. Sein Tenor aber, seine Weise,

von Géttern, Menschen und deren gegenseitigem Verhiltnis zu reden, entspricht einem fort-
geschritteneren Verstindnis.



SUMERISCHE UND BABYLONISCHE MYTHEN 91

ter aller Gotter, Nammu®, bringt vor ihren Sohn Enki™ die Klage der
Gétter in bewegten Worten, daB sie darauf angewiesen seien, sich un-
ter so grolen Miihen ihre Nahrung selbst zu beschaffen. Dem schlafen-
den Sohne bedeutet Nammu, daB er sich doch erheben, und ein weises
Werk tun, namlich fiir die Gétter eine Dienerschaft erschaffen mochte,
die ihnen das Nétige bereitstellen wiirde. Enki geht auf die Bitte ein: In
seiner Vorstellung hat das von Nammu gewiinschte Wesen, dem der
Dienst an den Géttern iiberbunden werden soll, sogleich schon Gestalt
angenommen. Und was in seiner Vorstellung lebendig geworden ist,
das gilt es nun auch als reale Wirklichkeit erstehen zu lassen. Dieser In-
tention dient Enkis Anweisung an seine Mutter : Sie soll unter dem Bei-
stand einer Heerschar gottlicher Lehmkneter und vor allem unter dem-
jenigen der Ninmach™, der Gottheit irdischer Geburt und Mutterschaft,
aus dem Lehm des Urozeans Menschen formen. Die unmittelbare Fort-
setzung des Textes fehlt leider™. Das Vorhandene geniigt aber fiir die
Feststellung, daB zwar auch dieser Mythus die Notwendigkeit der Men-
schen fiir ein angenehmes Dasein der Gotter sehr eindriicklich vortragt,
daB aber andererseits von den Gottern bedeutend wiirdiger gesprochen
wird als in dem an erster Stelle mitgeteilten Mythus. In diesem zweiten
Mythus ist keine Rede mehr davon, daB die Gotter weidendem Vieh

9. Nammu ist eine Personifikation des vor dem Schopfungsereignis allein vorhandenen
Weltwassers. Sie entspricht insofern der Thiamat der babylonischen Schépfungsmythologie,
hat aber im Bereich des vorliegenden sumerischen Mythus eine wesentlich andere Charakte-

ristik als die babylonische Thiamat. Die Nammu-Vorstellung entspricht einem noch stirker
matriarchalischen, die Thiamat-Vorstellung einem sozusagen rein patriarchalischen Existenz-
gefiihl.

10. Enki entspricht dem babylonischen Ea, beherrscht wie dieser den im Erdinnern ge-
dachten SiiBwasserozean, der die Quellen speist. Enki-Ea ist Gottheit der Weisheit und Ur-
heber aller magischen Kiinste.

11. Ninmach ist hier wohl geradezu die Personifikation der miitterlichen Erde.

12. Nach einigen aus der Tafel herausgebrochenen Zeilen erscheint mit diesem Mythus
verkniipft und an ihn angefiigt in der vorliegenden sumerischen Dokumentation ein Mythen-
stiick, von dem man sich ernstlich fragen kann, ob es als eine adiquate Fortsetzung anzuspre-
chen sei: Ein Fest findet statt, in dessen Verlauf Ninmach (nicht wie im obigen Stiick die
Nammu!) Lehm vom Urozean nimmt und sechs Kategorien von Menschen formt, die sechs
verschiedenen Stinden der sumerischen Gesellschaft zu entsprechen scheinen.



92 VICTOR MAAG

vergleichbar wiren ; sie sind wirkliche Herrschaften geworden, denen
das Nichtvorhandensein des nétigen Dienstpersonals allerdings sehr un-
bequem fillt. DaB sie jedoch einer richtigen Zubereitung von Speise
und Kleidung nicht fihig gewesen wiren und dies alles erst dank der Er-
findung der Menschen hitten kennen lernen kénnen, scheint dieser My-
thus nicht gesagt zu haben. Zwar bleibt es bei der Unentbehrlichkeit
der Menschen in technischer Hinsicht, die Wiirde der Gétter aber ist
eine von der Existenz des Menschen grundsitzlich unabhingige Urtat-
sache. So hat sich der Mythus von seinen primitiven Formen aus héher
entwickelt, indem er dem sich wandelnden Lebensgefiihl je und je neu
Ausdruck verlieh.

Verfolgt man die Frage, in welcher Weise nach der Vorstellung der alt-
mesopotamischen Mythologie die Erschaffung der Menschen vor sich
gegangen sei, so trifft man auch zu diesem Vorstellungskreis verschie-
dene Auskiinfte, die sich nicht vollig decken, und die wenigstens teil-
weise verschiedene Entwicklungsstadien der Mythenbildung kennzeich-
nen diirften. Nach den soeben mitgeteilten Mythen hat eine weibliche
Gottheit die ersten Menschen aus Ton gebildet. Dall der Mensch aus
Erde bestehe, blieb weithin die grundlegende Vorstellung. Ihre dlteste
Ausprigung bestand geradezu darin, daB die miitterliche, géttliche Erde
aus sich selbst die ersten Menschen geboren habe. Wenn das altbabylo-
nische Geburtsritual® die Gotter zu der Muttergéttin, die im folgen-
den dann den Menschen aus Ton bildet, sagen liBt: «Du allein bist der
Mutterscho3, der die Menschen erschafft », so scheint da Seite an Seite
mit hoher entwickelten Vorstellungen doch auch das Bild von der Men-
schen gebirenden Erde noch erhalten geblieben zu sein™. Da ganz ur-

13. Sieche Anmerkung 4.

14. Die Meinung des Satzes «Du allein bist der MutterschoB ... » ist natiirlich urspriing-
lich, daB nur die Erde selbst den aus Erde bestehenden Menschen hervorbringen kénne. Diese
Uberzeugung bewihrt auch der oben erwihnte Nammu-Enki-Ninmach-Mythus, in dessen
weiterem Verlauf Enki einen Menschen zu schaffen versucht, der aber kliglicherweise nicht
lebensfihig wird, weil offenbar Menschen erstehen zu lassen der miitterlichen Erde, der Nin-
mach vorbehalten bleibt.



SUMERISCHE UND BABYLONISCHE MYTHEN 93

spriinglich die Muttergottheit gemeinsame Mutter von Vegetation und
animalischem Leben war, stellte sie eben geradezu die Personifikation
der miitterlichen Erde dar. Man wird darum nicht erstaunt sein diirfen,
das Herausgewachsensein der ersten Menschen aus der Erde als altes
mythologisches Motiv im Zweistromland anzutreffen*s. Die Menschen
sind danach von der Erde als der Muttergottheit selber geboren worden.
Diese urtiimlichste Vorstellung, nach welcher Mensch und Tier in ge-
netischer Parallele zur Pflanzenwelt stehen, hat noch ziemlich weithin
in der Poesie des Alten Orients ihre Spuren hinterlassen. So weil3 auch
die sogenannte kuthiische Schopfungslegende, die Gotter hitten men-
schenihnliche Urwesen hervorgebracht, von denen gesagt wird, Thia-
mat (das Urweltwasser) habe sie gesdugt, nachdem sie inmitten der Ber-
ge (= im Weltinnern) herangewachsen seien und Gestalt angenommen
hitten. Und so treffen wir in einem alttestamentlichen Psalm — um nur
dieses Beispiel noch zu erwihnen — den wohl einzig aus diesem Vorstel-
lungsbereich erklirlichen Vers:

«Meine Seele kennst du (Gott) wohl,

Mein Gebein war dir nicht verborgen,

Als ich im Dunkeln gebildet ward,
Kunstvoll gewirkt in Erdentiefen.» (Ps. 13915)

Damit bezeugt der Psalm, der kanaandisches und mittelbar altmesopo-
tamisches Gut verarbeitet haben mag, daf selbst im israelitischen Pali-
stina noch letzte Erinnerungen an einen frither einst benutzten Geburts-
mythus der iltesten sumerischen Form vorhanden waren.

Mit zunehmendem menschlichem SelbstbewuBtsein tritt das Gefiihl
der unmittelbaren Verwandtschaft mit den Tieren oder gar mit der

1 5. Die Gottin Aruru bestimmt im Ulligarramythus (Ebeling, Keilschrifttexte aus Assur reli-
giosen Inhalts, Nr. 4; AOT 136 ; Heidel 71), daB die Menschen «wie Korn aus der Erde spros-
sen» und dies unwandelbar, ewig so bleiben solle. Jede Gebirende ist somit Exponentin der
miitterlichen Erde selbst. Die urspriingliche magische Verwendung eines solchen Passus liegt
auf der Hand : Die Gebirende wird mit der Erde selbst identifiziert, die auf Arurus Geheil3
das menschliche Gewichs hervorzubringen hat. Uber dhnliche Vorstellungen im Mlttelmeer-
raum und in Europa siehe Dieterich, Mutter Erde.



94 VICTOR MAAG

Pflanzenwelt allmahlich zuriick. Im Bereiche der Vorstellungswelt kiin-
digt sich die Verdnderung dadurch an, daB die Erde, die die Vegetation
aus sich zu gebiren scheint, nicht mehr mit fritherer Ungezwungenheit
auch als die Mutter der Menschen empfunden wird. Die Vorstellung
von einer gottlichen Urmutter alles Lebens 16st sich darum von der
Frde ab. Die Urmutter wird zur selbstéindigen Muttergéttin, die ihre
gebirenden Krifte einerseits der Erde und andererseits dem animali-
schen Leben spendet. Und doch hat diese Muttergottheit von der alten
Erdmutter noch so viel beibehalten, da3 das, was sie hervorbringt, noch
immer aus Erde besteht, aus Lehm geformt ist. So hat in den weiteren
Entwicklungsformen des altmesopotamischen Mythus die Mutterg6ttin
die ersten Menschen aus Erde bzw. aus Lehm gebildet. Und man stellte
sich die entsprechende Titigkeit ganz plastisch nach dem Vorbild des
Arbeitsganges eines Keramikers vor. Wenn darum etwa in der Gilga-
mesch-Dichtung*® ausgemalt werden kann, wie die Muttergéttin Aruru,
als sie den Helden Enkidu zu schaffen anhob, zuerst ihre Hinde wusch,
dann Lehm abkniff, um ihn zu formen, so spiegelt sich darin sicher auch
die Vorstellung vom Vorgang der Erschaffung der ersten Menschen;
denn Enkidu ist etwas wie ein ad hoc neu geschaffener Urmensch. Da83
die Muttergéttin in akkadischen Texten nicht allein als die Schopferin
der ersten Menschen, sondern geradezu als «die Lenkerin aller Geburten»
und als die «Mutter der gebarenden Frauen » erscheint, erklért sich je-
denfalls daraus, daB man jeden Geburtsvorgang als einen Exponenten
ihres miitterlichen Waltens verstand : Sie selber war es, die, wie in der
Urzeit, so fort und fort die Menschen hervorbrachte.
Verschiedentlich wird auch deutlich betont, daB die Menschen nach
einem gottlichen Vorbild geschaffen worden seien. Uber die Art und
Weise der ﬁbertragung des gottlichen Urbildes auf den zu schaffenden
Menschen iuBern sich die Texte verschieden. Und wer die Nuancen
nicht unbeachtet 1at, wird sich fragen, ob sich in ihnen nicht eine stér-
ker primitiv-magische und eine eher vergeistigende Linie bemerkbar
16, Gilgamesch-Dichtung Ig,: AOT 151; ANET 74.



SUMERISCHE UND BABYLONISCHE MYTHEN 95

mache. Nach der einen Traditionsform namlich zeichnete die Mutter-
gottheit das Bild des in Menschengestalt wiederzugebenden Gottes in
den Lehm, wodurch auf magische Weise aus diesem Bilde der Mensch

entstand. |
(Mami) sagte eine Beschwdrung her.

Als sie die Beschworung vollendet hatte,
zeichnete sie auf den Ton ...

und am SchluB des mythologischen Passus dieses selben Textes:

Die Bilder der Menschen (= aus denen Menschen
werden sollen) zeichnet Mami™,

Die Nachbarschaft mit primitivem Bildzauber ist hier noch ganz unver-
kennbar. Man wird dies von der andern Darstellungsweise nicht sagen
kénnen, wie sie im Zusammenhang des Mythus von Ischtars Hadesfahrt
in der Mitteilung von der Erschaffung Astischunimirs durch den Weis-
heitsgott Ea vorliegt :

Ea schuf in seinem weisen Herzen ein Bild,
schuf Asischunimir, einen Buhlknaben.
«Geh, Astischunimir ...®»

Dadurch, daB3 Ea das Bild in seinem Herzen entstehen liBt, ist es gleich
auch schon leiblich existente Person. Die géttliche Idee hat somit per se
das Geschopf hervorgebracht: eine Vorstellung, die, wenn auch in ei-
ner vollig anderen religitsen Umwelt doch nicht ganz von der spit-alt-
testamentlichen Konzeption der Schépfung durch das géttliche Wort zu
trennen sein wird*. Stellen die beiden soeben vorgefiihrten Beispiele
Extremformen nach der magischen und nach der geistigeren Seite hin
dar, so liegt moglicherweise in der Beschreibung der Erschaffung des

17. AOT 206 ; ANET 100.

18, Revers Z1.11; AOT 209; ANET 108.

19. Die Situation ist denn auch, so verschiedenen Sphiren sie angehért, auffallend parallel :
Im akkadischen Mythus ist die Muttergottheit dem Hades verfallen; soll darum ein Wesen

geschaffen werden, muB schon Ea aushelfen. Im AT ist die weibliche Gottheit durch den
Monotheismus eliminiert.



96 VICTOR MAAG

Enkidu in der Gilgamesch—DiChtung eine Kreuzung der beiden Vorstel-
lungsweisen vor: Die Muttergéttin Aruru bildet zuerst in ihrem Herzen
ein Ebenbild des Gottes Anu und zeichnet dieses dann in Lehm :

Als Aruru dies horte, schuf sie in ihrem Herzen ein Ebenbild Anus.
Aruru wusch ihre Hiande, kniff Lehm ab und zeichnete darauf?.
... Enkidu, den Helden schuf sie ...

Wie immer man sich aber den Vorgang der ﬁbertragung des gottli-
chen Vorbildes auf das Geschopf gedacht haben mag, es ist das Ebenbild
einer Gottheit, nach welchem die Menschen gebildet sind. Und ganz
zweifellos driickt sich in diesem Zuge des Mythus der Glaube aus, da83
der Mensch als gottgestaltiges Wesen einen leisen Abglanz gottlicher
Art an sich trage. Nur haben gerade das die Sumerer und ihre histori-
schen und kulturellen Erben, die Babylonier und Assyrer, kaum je im
Sinne eines Pochens auf die Verwandtschaft mit dem Gottlichen ver-
standen. Weder idealistischer Uberschwang noch hohe theologische
Spekulationen iiber die gottliche Wiirde des Menschen kniipften sich
bei den Volkern des Zweistromlandes an die Vorstellung von der Gott-
ebenbildlichkeit. Auch eine Ewigkeitshoffnung fiir den Menschen oder
gar einen Ewigkeitsanspruch, Gedanken, die in der christlichen Theolo-

20. ﬁbersetzung «zeichnete darauf» ist nicht sicher; ittadi ina séri scheint mir aber doch
am wahrscheinlichsten mit Ebeling AOT so zu verstehen zu sein. Thompson, The Epic of Gilga-
mesh, 1930, z.St. vermutet in nadii einen terminus technicus des keramischen Gewerbes, et-
wa «auf die Topferscheibe werfen»; doch ist iiber einen solchen terminus technicus sonst
~nichts bekannt und ist hier die Annahme der Formung der Menschen auf der Topferscheibe
nicht am Platz, wie Parallelen zeigen. Speiser, ANET iibersetzt ,,cast it on the steppe’’ und
folgt damit der schon von Jensen, Keilinschriftliche Bibliothek V1, 1,1, 1900, vorgeschlagenen
Ubersetzung, wihrend Ungnad, Das Gilgamesch-Epos, 1911, und Jeremias, Das Alte Testament
im Lichte des Alten Orients, 3.Aufl. 1916, S.43 «spuckte darauf» vorschlagen. Diese letztere
Auffassung ist wohl aufzugeben, da die Vorstellung weder den technischen Gewohnheiten
entspricht, noch literarische Parallelen fiir sich hat. Zudem scheint Speichel auch im ganzen
Bereich der babylonischen Schépfungsmythologie als Lebenstriger keine Rolle zu spielen.
Gegen Jensen und Speiser spricht, daB3 der Vorgang beziiglich seiner Sinnhaftigkeit doch
merkwiirdig unklar anmutet, wihrend das Zeichnen in Ton einer vertrauten Vorstellung ent-
spricht. So scheint mir hier nadi am ehesten als entwerfen zu verstehen zu sein, auch wenn an-
derwirts (z.B. Atrahasis D col.IV) im gleichen Zusammenhang eséru =einritzen, zeichnen,
verwendet wird.



SUMERISCHE UND BABYLONISCHE MYTHEN 97

gie oft mit der Gottebenbildlichkeit in Zusammenhang gebracht wer-
den, haben die alten V6lker des Zweistromlandes daraus nie abgeleitet.
Seite an Seite mit der Feststellung der gottebenbildlichen Menschenge-
stalt lebte bei ihnen die so v6llig resignierte Beurteilung menschlichen
Wesens, wie sie aus dem Wort hervorgeht, das der das ewige Leben
suchende Gilgamesch aus dem Munde der Siduri Sabitu empfing:

Das Leben, das du suchst, wirst du nicht finden!
Als die Gotter die Menschen erschufen,

haben sie der Menschheit den Tod auferlegt,

Das Leben dagegen behielten sie in ihrer Hand*".

Die Gottebenbildlichkeit des Menschen hat in der sumerisch-akkadi-
schen Mythologie einen sehr demiitigen Akzent. Die Gottgestaltigkeit
ist hier einfach das notige Korrelat zur Zweckbestimmung der Men-
schen: Diese sollten ja den Gottern zu Diensten, sollten ihr Gesinde
sein. So muBlten sie einerseits von den Gottern angesprochen werden
konnen, und andererseits war ihnen auch ein Sensorium fiir die Bediirf-
nisse und innern Regungen der Gétter vonndten, damit sie eine fiir
Géotter brauchbare Dienerschaft abgeben wiirden. Die Gottheit muflte
sich somit ein ihr dhnliches Gegeniiber schaffen, um {iberhaupt als Gott-
heit ihre Verwirklichung zu finden. Hier spricht ein menschliches Ur-
empfinden, das weithin durch die Religionsgeschichte bis hin zur deut-
schen Mystik verfolgt werden kénnte. Und wer denkt da nicht an An-
gelus Silesius:
' Man sagt, Gott mangelt nichts,

Er darf nicht unsrer Gaben.

Warum nur will er denn

Mein armes Herze haben ?

Die Symbolsprache verfiigt iibrigens, soll sie eine seelische Wirklich-
keit zur Darstellung bringen, ja sehr oft iiber mehr als eine einzige Aus-

21. So in der altbabylonischen Rezension. Siehe AOT 194 ; ANET go.



98 VICTOR MAAG

drucksmoglichkeit. Je nach der empfindungsmiBigen Akzentuierung
der darzustellenden Gegebenheiten bietet sich als deren Symbol das
eine oder andere Bild an. So konnte auch das Symbol fiir die im Men-
schen realisierte irdische Entsprechung der Gotter verschiedene Aus-
formungen erfahren. Lag nimlich der Akzent mehr auf der objektiven
Feststellung, daB die Gétter ein ihnen entsprechendes Gegeniiber ge-
schaffen hatten, so geniigte dafiir das Symbol der Ebenbildlichkeit. Der
Akzent konnte sich aber auch stirker auf die subj ektiv-empfindungsma-
Bige Seite verlagern: Fiihlte sich der Mensch namlich in die Rolle der
Gotter ein, stellte er sich vor, daB er eine ihm ebenbildliche Species
schaffen miiBte, stellte der einzelne sich vor, er miite sich, um selber
existieren zu konnen, einen spiegelbildlichen Doppelgéinger schaffen,
so er6ffneten sich fiir die Erfassung des Ebenbildlichkeitsverhiltnisses
ganz neue Gefiihlskategorien, die ihrerseits einen Ausdruck verlangten.
Die Schaffung eines Doppelgingers wire auch fiir unser Empfinden et-
was wie eine Selbstentiulerung; denn es gehort mit zur Integritit un-
seres personliches Selbst, daf3 es nur in einem Exemplar vorhanden ist.

Die archaischere Gefiihlswelt der alten Sumerer und Babylonier re-
gistrierte aber diese Tatsache noch wesentlich unmittelbarer und inten-
siver als wir. Fiir ihr Empfinden hatte das Ebenbild noch wesensmafigen
Anteil am Urbilde. Und wenn darum die Gétter genétigt waren, ihnen
selbst ebenbildliche Menschen ins Leben zu rufen, so muBte die Gotter-
welt zu diesem Zwecke formlich einen Teil ihres eigensten Wesens au-
Berhalb ihrer selbst setzen. Die Erschaffung der Menschheit bedeutete
somit einen Vorgang, der einer teilweisen Selbstanhingabe der gottli-
chen Welt gleichkam. Und fiir diese erstand in der Seele der mythen-
schaffenden Menschen des Zweistromlandes das drastische Symbol der
Blutspende bzw. der Hinopferung géttlicher Wesen.

Das Symbol der fiir die Menschensch6pfung nétigen Gotterschlach-
tung ist schon zur Zeit der ersten babylonischen Dynastie bezeugt®,

22. So in dem Anm. 4 erwihnten und im folgenden (S. 99) noch vorzufithrenden Geburts-
ritualtext.



SUMERISCHE UND BABYLONISCHE MYTHEN 99

geht aber, wie aus den noch viel spiter in diesem Zusammenhang erhal-
ten gebliebenen sumerischen Namen zu schlieBen ist, auf sumerische
Vorbilder zuriick und hat sich jedenfalls schon friih in verschiedenen
Varianten entfaltet. Nach der einen hat ein Gott sich selber geopfert,
indem er sich enthaupten lieB und solcherweise — wohl freiwillig — das
eigene Blut fiir die Erschaffung der Menschen spendete®. Nach anderen
Varianten verurteilte das Pantheon einen oder mehrere seiner eigenen
Angehérigen zu einem dhnlichen Blutopfer. Das Blut wird dann entwe-
der mit Lehm vermischt und das Gemenge als Material fiir die Men-
schensch6pfung verwendet, oder aber das Gotterblut tritt geradezu an
die Stelle des Lehmes und macht dessen Zuhilfenahme tiberfliissig — eine
Form des Mythus, von der sich im folgenden zeigen wird, daB sie ein
symbolgeschichtliches Spatstadium darstellt.

Mit dem Motiv der géttlichen Blutspende hat der Geburtsmythus
nicht allein den vollendeten Ausdruck fiir die Wesensentsprechung von
Gott und Mensch geschaffen, er hat damit vielmehr zugleich einen Ton
angestimmt, der im Zusammenhang eines Geburtsrituals seinen beson-
deren magischen Effekt zu zeitigen angetan war : Hatte sich nimlich ein
gottliches Wesen fiir die Erschaffung der Menschen opfern miissen, so
dokumentierte sich in dieser Tat der ganze Ernst des Anliegens der Got-
ter, Menschen erstehen zu lassen. Und bei diesem allerhéchsten Inter-
esse der Gotter an der Menschenschopfung wird nun bei der magischen
Inkantation des Mythus im Geburtsritual die Muttergéttin behaftet. So

berichtet der bereits erwihnte Mythus eines altbabylonischen Geburts-
hilferituals®:

Die Gottin riefen sie (scil. die Gotter), die Mutter,
die Hilfe der Gétter, die weise Mami :

«Du bist der Mutterschof3,

der Menschen zu schaffen vermag.

23. So die Kosmogonie nach Berosus, 3. Jh.v.Chr., die aber z.T. ganz alte Formen er-
halten hat. Schrader-Winckler-Zimmern, Die Keilinschriften und das Alte Testament, 3.Aufl.
1903, 488ff.; AOT 137.  24. Vgl. Anm. 4.



100 VICTOR MAAG

Bilde Lullu*, daB er das Joch (der Versorgung der Gétter)
auf sich nehme.
Das Joch soll er tragen ...»
Die grof8e Herrin (Nintu-Mami) tat ihren Mund auf,
sprach zu den groflen Géttern:
«Bei mir allein ist es nicht méglich, es zu vollbringen®,
Mit seiner (des Gottes Enki) [Hilfe] wird Lullu erstehen kénnen. »

und sprach zu den groBen Gottern:
€.
Einen Gott soll man schlachten ...

Mit seinem Fleisch und Blute
Soll Ninchurschag (= Mami) Lehm vermischen.
Gott und Mensch

Sollen im Lehm [sich begegnen].»

Anderes Variantenmaterial weil} freilich von der Schlachtung mehr als
eines einzigen Gottes, und es benennt auch die geopferten Gétter®. Es

25. Lullu ist Bezeichnung fiir den Urmenschen. ANET 68, Anm. 86.

26. Der Satz wird zwar von Speiser (ANET 99) auf Grund einer Textemendation in sein
Gegenteil umgeformt mit der Begriindung, daB ,,it would be strange indeed in reference to
a mother goddess’’, fiir die Hervorbringung der Menschen nicht allein zustindig zu sein. Der
von Kramer, Sum.Myth.71 vorgefiihrte sumerische Mythus, in welchem wirklich nur die
Muttergottin einen Menschen zu bilden imstande ist, gibt Speiser scheinbar recht. Allein
schon die nichsten Textzeilen setzen ihn ins Unrecht, indem ja tatsichlich die Mami ohne
Enkis Hilfe nicht auskommt. Unsere Beobachtungen werden zeigen, daB gerade das, was
Speiser so befremdlich anmutet, dal er den Text indert, im Zusammenhang der Entwicklung
des Motivs erklirlich ist.

27. Diese Zeile wird meist wiedergegeben: «Die Gotter sollen sich reinigen beim Ge-
richt.»

28. Die Gotter werden als Lamga-Lamga bezeichnet, was Dual oder Plural sein kann. DaB
es sich um eine Janusfigur handle, wie AOT 135 angibt, ist nicht wahrscheinlich. Wenn ein
Dual gemeint ist, dann eher im Sinne eines Gotterpaares, das sein Blut fiir paarweise zu schaf-



SUMERISCHE UND BABYLONISCHE MYTHEN I01I

diirfte aber gerade der verhiltnismaBig urtiimlichen Situation des My-
thus im Zusammenhang des Geburtsrituals entsprechen, daB in dem so-
eben mitgeteilten Text das einfache Symbol der Schlachtung eines Got-
tes noch vollig ohne weitere Zutaten geniigt hat. Denn fiir den reinen
Geburtsmythus lag zwahgslﬁuﬁg alles Gewicht darauf, die Tatsache der
gottlichen SelbstentiuBerung im Symbol so einfach und lapidar als mdg-
lich auszudriicken. ,

Der oben mitgeteilte Mythentext fiihrt noch zu einer andern Beob-
achtung: Die von den Géttern angerufene Muttergéttin stellt in aller
Form fest, sie sei allein zur Erschaffung der Menschheit nicht imstande.
Und in der Folge tritt denn ja auch der groBe Enki-Ea hilfreich herzu,
um der Muttergéttin die Voraussetzungen fiir ihr Werk zu bieten. Er
ist es, der die Anordnung zur Schlachtung des Gottes und iiberdies der
Muttergiittin die Anweisung zur Zubereitung des Gemisches von Blut
und Lehm erteilt. Mit der so bescheidenen Rolle, die der Muttergott-
heit Mami-Ninchurschag hier zukommt und der entsprechenden Unent-
behrlichkeit des Enki-Ea hebt sich dieser Mythus deutlich von einer ar-
chaischeren Entwicklungsstufe ab, auf der die Muttergsttin noch ganz
unbedenklich und in ungebrochenem Selbstvertrauen auf sich allein ge-
stellt Menschen hervorzubringen verstanden hat®. Schon in sumerischer
Zeit haben sich neben dem Urtypus des Muttergéttinnenmythus For-
men Geltung verschafft, bei denen mindestens ein mannlicher Partner
der Muttergéottin beider Erzeugung der Menschen behilflich sein muBte.
Und wie schon in der sumerischen Mythologie diese Helferrolle dem
Kosmosschopfer Enki zugekommen war, so spiter auch in den entspre-
chenden babylonischen Formen dem Ea bzw. Marduk.

In dieser Entwicklung zeichnet sich einerseits jedenfalls die vorge-
schichtliche soziologische Umordnung vom reinen Matriarchat zu patri-

fende Menschen spenden muBte. So Heidel 69. Es ist aber auch mit der pluralischen Moglich-
keit der Schlachtung einer ganzen Gétterspecies zu rechnen.

29. Vgl. die (Anm. 14) erwihnte Fortsetzung des Nammu-Enki-Ninmach-Mythus. Kra-
mer, Sum. Myth. 71.

8



102 VICTOR MAAG

archalischen Verhiltnissen ab, wie sie in historischer Zeit in Sumer und
Babel geherrscht haben. Andererseits ist das Eingreifen des Weltschop-
fers Enki-Ea in den Menschenschépfungsmythus dadurch bedingt gewe-
sen, daB bei fortschreitender geistiger Entwicklung des siidmesopota—
mischen Volkes Weltschépfungs- und Menschenschpfungsmythologie
nicht auf die Dauer in gleichsam von einander getrennten Riumen leben
konnten. Es lag im Stoff der beiden Mythen begriindet, daB sie zueinan-
der hinstrebten ; denn einerseits wurde doch stets in eine Welt, in Enki-
Eas Welt hineingeboren, und andererseits interessierte diese letztlich
allein als Standort, als der unendlich bewegte und spannungsreiche
Standort der Menschen. Die Weltschopfungsmythologie Mesopotamiens
war aber ihrerseits eine ganz und gar patriarchalische Mythologie.
Minnlichen Geschlechtes war der Weltschopfer Enki-Ea, und seine
Groftat bestand in der ﬁberwindung eines weiblichen Chaos, der Thia-
mat. Das Lebensgefiihl, das einem minnlichen Gotte die ganze Macht
der Weltschopfung zuschrieb, konnte ihn unméglich auf die Dauer vom
Bereiche der Menschenschopfung ausschlieBen. Die patriarchalische Po-
tenz des Weltschopfers muBlte ihren EinfluB auch in der Vorstellung
von der Erschaffung der Menschen geltend machen. Und das erfolgte
dadurch, daB sich der Weltschopfungsmythus des Menschenschopfungs-
mythus bemichtigte, ihn an sich zog und ihn seinem eigenen Vorstel-
lungskreis eingliederte. Der Mythus des kosmogonischen Rituals entrif3
somit gleichsam dem Geburtsritual seinen Menschenschopfungsmythus
und behandelte ihn als Bestandteil der Kosmogonie. Mit aller Vehe-
menz erscheint dieser Vorgang u.a. im klassischen babylonischen Welt-
schopfungsmythus Enuma elisch durchgefiihrt, wo der kosmosschaffende
GottnachderErrichtung von Himmel, Erdeund Astralordnung Menschen
erschafft, ohne daB dabei die Muttergéttin auch nur einer Erwihnung
gewiirdigt wire. Der kosmogonisch-patriarchalische Eingriff hat hier
ganze Arbeit geleistet. Nicht nur hat nimlich die Person der Muttergét-
tin in dieser Anthropogonie zu figurieren aufgehért, sondern auch die
Mitteilung, wonach der Mensch aus Lehm gebildet sei, wiirde man dar-



SUMERISCHE UND BABYLONISCHE MYTHEN 103

in vergeblich suchen. Der Mythus wollte offenbar dieses Materials, das
dazu geeignet gewesen wire, die Erdgeburt aus dem SchoBe der Mut-
tergéttin in Erinnerung zu rufen, keine Erwihnung mehr tun. Die Ab-
16sung des ganzen anthropogonischen Geschehens von der Funktion der
Muttergottheit ist somit auch im Symbolbereich vollkommen durchge-
fihrt. Marduk, dieser h6chst patriarchalische Weltschépfer, ist von der
Urmutter so unabhingig geworden, daf er ihrer Erdenicht einmal mehr
fiir die Erschaffung der Menschen bedarf. Und jedes babylonische Neu-
jahrsritual lehrt es die Zehntausende von versammelten Babyloniern
neu, daB sie ihren Ursprung demselben Gotte verdankten, der die Ord-
nungen des groBen Kosmos und gleicherweise die des sozialen Lebens
geschaffen habe. Dennoch freilich hat der Babylonier seine Muttergot-
tin, die Nintu, die Mami, die Ninchurschag nicht nur nicht vergessen,
sondern auch nicht aus seinem Herzen verloren. Ein beredtes Zeugnis
dafiir bietet Hammurapi, der sich im Pro6mium zu seinem Gesetze als
«das vollkommene Geschopf der weisen Mama » bezeichnet®. Mochte
der kosmogonische Gott den Menschenschpfungsmythus an sich ge-
rissen haben, er ist seiner doch nie ganz allein Herr geworden. Denn
der Muttergsttin war ein Refugium geblieben, aus dem sie nicht zu
verdringen war: das war das Geburtslager und das Geburtsritual. In
dieser Sphire hat die Muttergottheit ihre Rolle im anthropogonischen
Mythus weitgehend behauptet. Fiir die Geburtshilfemagie blieb Mami-
Nintu-Ninchurschag auch unter ihrer spateren Erscheinungsform als Isch-
tar die michtige und wohltitige Gottin der Geburten und die Schopfe-
rin der ersten Menschen. Sie hat sich freilich gefallen lassen miissen,
daB sie selbst da, in ihrem ureigensten Bezirk, nicht mehr ganz allein-
herrlich walten konnte, sondern Enkis Helferrolle anerkennen mubBte,
wie der mitgeteilte Passus aus einem Geburtsritualtext erkennen liGt,
wo sie bescheiden feststellt, sie sei allein nicht fihig, Menschen zu
schaffen.

30. Hammurapi Ill,,. AOT 382 ; ANET 16 5. Mama und Mami sind Variantformen desselben
Namens.



104 VICTOR MAAG

Zum SchluB mé&gen sich unsere Beobachtungen nochmals der Form
der Menschenschopfungsmythologie zuwenden, die diese im Zusam-
menhang mit der kosmogonischen Mythologie angenommen hat. Fest-
gestellt wurde bereits, daf3 der kosmogonische Held in diesem mytho-
logischen Bild die Muttergottin vollig ausgeschaltet hatte. In Enuma
elisch ist es der an die Stelle des Enki-Ea getretene babylonische Staats-
gott Marduk, der sich, nachdem er den Kosmos geschaffen hat, der Men-
schenschopfung zuwendet mit den Worten:

Blut will ich binden, Gebein entstehen lassen.
Aufstellen will ich Lullu: Mensch sei sein Name.
Erschaffen will ich Lullu, den Menschen.

Ihm sollen die Dienste der Gotter auferlegt werden;
Die Gotter aber sollen ihren Frieden haben3’,

Der Text teilt dann weiter mit, da8 Marduk (oder Ea ?3*) die Menschen
aus dem Blute eines im kosmogonischen Kampf unterworfenen Gottes
geschaffen und ihnen die Dienste an den Géttern auferlegt habe. Das
klingt, wenn man vom altsumerischen Geburtsmythus herkommt, zu-
nichst ganz vertraut ; denn auch dort war ja die Menschenschépfung da-
mit begriindet worden, daB die Gotter eine Dienerschaft benétigt hit-
ten. Aber bei niherem Zusehen nimmt dieser Gedanke in Enuma elisch
eine ganz neue Gestalt und eine dem alten Geburtsmythus noch unmog-
liche Radikalisierung an. Die Aufrichtung des Kosmos war nach der
Schopfungsmythologie mit gewaltigem Kraftaufwand bewerkstelligt
worden, indem der Weltschdpfer mit den ihm verbiindeten Gottern
einen schweren Kampf gegen die kosmosfeindlichen Michte des Chaos
zu bestehen und diese zu tiberwinden gehabt hatte. Nach gutem Kriegs-
recht hitten nun in der solcherweise zustandegekommenen Schépfung
die besiegten Gottheiten zu Sklaven der Sieger werden miissen. Allein,

31. Enuma elisch VI, ff,

32. Der Text ist durch eine flberarbeitung zwiespiltig geworden. In der Urform war Ea

sowohl Welt- als Menschenschépfer. Die Uberarbeitung hat ihn nicht immer mit aller Kon-
sequenz durch Marduk ersetzt.



SUMERISCHE UND BABYLONISCHE MYTHEN I0F

den Siegern hatte ob dieser Dienerschaft offenbar gegraut, deren unter-
jochte Stellung jedenfalls den Kosmos von Anfang an mit gefihrlichen
Spannungen belastet hitte. Darum verfiigte der Schopfergott, es sollten
den Unterlegenen dieselben géttlichen Privilegien wie den Siegern ein-
geriumt werden. Um diese Befriedung, diese kosmische Harmonie zu
erméglichen, muBlte nun aber fiir die G6tterwelt eine Dienerschaft ad
hoc geschaffen werden. Den Menschen sollten die Dienste der Géotter
auferlegt werden, damit die Gétter ihren Frieden bekimen, der fiir den
dauernden Bestand der Schopfung als unerliBlich erschien. Waren
schon im altsumerischen Mythus die Menschen fiir ein standesgemiBes
Leben der Gétter notwendig gewesen, so wurden sie in Enuma elisch ge-
radezu zur unabdingbaren Voraussetzung fiir den harmonischen Bestand
des Kosmos.

Und noch ein Licht setzte die kosmogonische Bearbeitung dem Men-
schensch6pfungsmythus auf. Ist uns schon auf friiher Stufe des Mythus
das Symbol der Schlachtung eines Gottes begegnet, so erscheint diese
Blutspende im Zusammenhang von Enuma elisch unter einem neuen
Aspekt, indem hiernicht irgendein Gott sein Leben lassenmuBte, sondern
Kingu, der Anfiihrer der in Thiamats Gefolgschaft stehenden, von Mar-
duk besiegten Chaosmichte.

Zwar war nach Beendigung des kosmogonischen Ringens dieser dunk-
len Schar die Stellung und Wiirde von Gottern zuerkannt worden. Eine
Sithne aber hatte dennoch sein miissen. In diesem Sinne war Kingu dazu
verurteilt worden, sein Leben gleichsam als Losegeld fiir die Freilassung
seiner Gefolgsleute —und das hei3t eben fiir die Erschaffung dienstpflich-
tiger Menschen — herzugeben. So fiihrt denn der Mensch nach diesem
klassisch gewordenen Verstindnis babylonischer Mythologie das Blut
des antikosmischen, lichtfeindlichen, chaossiichtigen Widersachers in
seinen Adern. Mégen sich die Kosmosgétter, die ihn so zu erschaffen
beliebten, darob nur nicht wundern, daB er trotz seiner Urbestimmung
zum Dienst an den Géttern doch auch jederzeit den Aufriithrer, den
chaotisch destruktiven Trieb in sich trigt! Symbolkriftiger hat viel-



106 VICTOR MAAG

leicht die alte Welt nirgends die innerste menschliche Spannung zwi-
schen Sein und Sollen zum Ausdruck zu bringen vermocht, und unver-
hohlener hat sie freilich auch nirgends den Menschenschopfer selber

fiir diese Spannung verantwortlich gemacht.



	Sumerische und babylonische Mythen von der Erschaffung der  Menschen

