
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 8 (1954)

Heft: 1-4

Artikel: Der indoiranische Bildnergott Twarštar

Autor: Leumann, Manu

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-145550

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-145550
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DER INDOIRANISCHE BILDNERGOTT TWARSTAR

VON MANU LEUMANN
UNIVERSITÄT ZÜRICH

Als Prophet einer ethischen Religion des Sieges von Wahrheit und
Recht über Lüge und Trug verkündete Zarathustra die Herrschaft des

,Weisen Herrn' Ahura Mazdâh (Ormuzd) mit seinen sechs heilbringenden

Unsterblichen', den AmesaSpantas' (,Gutes Denken' usw.), als

Helfern und seinen Kampf auf Erden gegen den ,Bösen Geist' Angra
Manyus (Ahriman) mit seinem Gefolge. Unter diesem Zeichen aber

wirkte er mit gleicher Leidenschaft als durchaus diesseitig gerichteter
Sozialreformer für eine friedliche Viehzüchterkultur von seßhaften

Bauern. In seinen predigthaften Liedern werden Gegenwartssorgen
beschwichtigt und übertönt von eschatologischen Erwartungen auf ein
letztes Gericht und den endgültigen Sieg des Rechts und der guten
Schöpfung.

Von vergleichsweise geringer Bedeutung ist für Zarathustra

demgegenüber die Kosmogonie, sei es die der Tradition oder eine der eigenen

Spekulation, wie in der 3. und 4. Gâthâ. Doch prägen solche Anschauungen

die Situation in einem seiner bekanntesten Lieder, der dialogisch

ausgestalteten Klage des Rindes2. Vor Ahura Mazdâh und seinen Helfern

erhebt der Gaus urvâ, ,des (Ur-) Stiers3 Seele', zuerst (Str. 1) allein
und dann (r) vereint mit der Seele der (Ur-) Mutterkuh gerichtliche
Klage wegen der Rechtlosigkeit des auf Erden geplagten Rindergeschlechts

und seiner Mißachtung durch die Menschen : (1) «für wen bil-

1. Im Vokalismus wird die Orthographie des Avestatextes durchwegs vereinfacht. Bei den
Konsonanten spreche man th wie in engl, thing ; x w'e das ch in nhd. ach ; s wie nhd. seh ; z wie
frz. z; y wie nhd. j. - Mit av. und ai. ist avestisch und altindisch gemeint.

2. Zweite Gâthâ (Yasna 29). - Von den zahlreichen Behandlungen nenne ich nur: H.
Lommel, Ztschr.fiir Indol. u. Ir. io, 193 î, 966°. ; Maria W. Smith, Studies in the syntax of the

Gothas, Language Diss. no.4, 1929, esp. p. J2, c8, 66.

3. Das av. Wort gâus, gleich gr. ßoüc, lat. bös, bezeichnet Stier ' und ,Kuh' und in der
Mehrzahl die Rinder '.



8o MANU LEUMANN

detet ihr mich (kahmâi ma thwarzdvam, von thwarsj wer gestaltete mich

(ko ma tasat, von tas) Gewalt hält mich in Banden» usw. Als Ahura
Mazdâh (6) erklärt, für das Rind gebe es keinen Richter, fragt das

Seelenpaar (7), wer das Rind für die Menschen pflegen könnte. Den
Hinweis des Ahura Mazdâh auf Zarathustra beantwortet die Seele des Stiers,
die einen kraftvollen Gebieter wünschte, mit Jammern über das

unwirksame Wort des machtlosen Mannes ; schließlich findet sie sich mit
ihrem Lose ab.

Bei dieser vermutlich in den Himmel und zeitlich entweder in die

Gegenwart oder allenfalls in die Schöpfungszeit verlegten Klageszene

vertreten die Seelen des Rinderpaars symbolisch die irdischen Rinder.
In die Verhandlung greift nun aber noch eine Gottheit ein als Patron
der Seele des Urstieres, und zwar eine in ihrem Wesen - man gestatte
den Ausdruck - ganz unzarathustrische Gottheit, der,Gestalter des Rindes'

Tasâ gaus (2) oder, wie Ahura Mazdâh ihn dann (6) nennt, Thwarstâ

,der Bildner' : thwâ zifsûyantê thwarstâ tatasa «denn dich (das Rind)
hat für den Viehzüchtenden der Bildner gestaltet».

Der Herkunft und Bedeutung dieser Gottheit gelten die folgenden

Ausführungen.
Die Erschaffung des Rindes hat den Zarathustra wegen dessen Bedeutung

für seine soziale Ordnung stark beschäftigt ; in seinen Liedern wird
außer dem Gaus urvâ (Y. 28, i) noch zweimal der Gaus tasâ erwähnt4,
doch so, daß der Zusammenhang beidemal seine Identifizierung mit
einer der höchsten Mächte erlaubt, und zwar 31,9 mit dem Spanta Man-

yus, dem .Heilbringenden Geist', und 46,9 mit Ahura Mazdâh selbst.

Jedenfalls war es nach 47, 3 der Spanta Manyus5, der «das Rind
zusammengestaltete » gâm ham-tasat, und in r 1, 7 (ähnlich 44,6) wird Ahura
Mazdâh von Zarathustra angerufen als der, «der du das Rind gestalte-

4. Jungavestische Stellen, an denen der Gestalter des Rinds ' immer mit der Seele des

Rinds ' zusammen genannt wird (Y. 1,2; 39,1; 70,2 usw.), sind offenbar durch die zweite
Gâthâ inspiriert. - S. noch H. Lommel, Die Yästs, 1927, çjf.

c. Nicht Ahura Mazdâh, so - grammatisch gewaltsam - Lentz-Seiler-Tavadia, ZDMG 103,

I9Î3, 32210.



DER INDOIRANISCHE BILDNERGOTT TWARSTAR 8l

test und die Wasser und die Fluren (Pflanzen) »,yô gâm taso apasca urva-

râsca, wie er ja überhaupt als Schöpfer aller Dinge (44, 7 vispanâm data)
und alles Lebens (31,11) gilt. Man wird diese in den Gâthâs nicht
überraschenden Unklarheiten oder Widersprüche wohl so zu verstehen
haben : Zarathustra wollte eine Gottheit der älteren Überlieferung in sein

System einbauen und sie daher mit einer der Mächte der guten Schöpfung

unverbindlich gleichsetzen. Vorbereitet ist das schon in der zweiten

Gâthâ im Plural der ersten Frage «für wen bildetet ihr mich »,
zurückgenommen wird es gleich darauf durch die zunächst indirekt mit
dem Auftreten des Tasâ gaus und nachher noch ausdrücklich durch
Ahura Mazdâh beantwortete zweite Frage «wer gestaltete mich?».

Die beiden Verben tas (aus Stoff) gestalten' und thwars ,bilden' sind

synonym gebraucht, ebenso die zugehörigen Täterbezeichnungen tasâ

(-an) .Gestalter' und thwarstâ (-ar) ,Bildner'. Von den beiden findet
tas seine lautliche und sachliche Entsprechung in vielen indoeuropäischen

Sprachen ; seine ursprünglichste Bedeutung ist ,mit einem Werkzeug

Holz bearbeiten, verfertigen, behauen', so noch ai. taks, lett. test

(lit. itérât, tasyti), slaw, tesati (tesla ,Axt'), abweichend lat. texere .we¬
ben'6; dem av. tasâ entsprechen ai.taÂsâ, gr.Tsx-wav.

Die Wurzel thwars ,bilden' dagegen fehlt außerhalb des Iranischen ;

man vermißt sie besonders im Altindischen, wo sie *tvars lauten müßte.

Der Rigveda kennt aber einen Bildnergott Tvastar ; diese Namensform

steht, wie hier begründet werden soll, als Ableitung von *tvars für
*tvarstar und ist mit av. thwarstar gleichzusetzen7. Daß bedeutungsmä-

6. Archaisierend noch lat. texere .zimmern, bauen' bei Vergil, Aen. 2,112 trabibus con-

textus equus (vom Hölzernen Pferd), 11,326 naves texere Schiffe zimmern ', bestätigt durch
Ennius sc. 66, ann. 477 textrinum .Schiffswerft'. Der Bedeutungsübergang zu ,weben' ging
wohl über das Flechten der Hürden und Wände, allenfalls auch über das Netz, das die Spinne
wie ein Balkenwerk ,baut' oder ,webt'.

7. Die übliche und äußerlich naheliegende Herleitung des Namens trastar von der Wurzel
tvaks (av. thwayrs) stammt schon von den alten Indern, ebenso, wenigstens indirekt, die
Auffassung, tvais sei eine freilich ungewöhnliche Aussprachevariante der Wurzel taks (so auch

Walde-Pokorny, Vgl. Et. Wb.l 716 unten). Doch diese beiden Wurzeln können rein lautlich
nicht zusammengehören, nicht so sehr wegen des v als vielmehr wegen des Gutturals : nach



82 MANU LEUMANN

ßig diese Ableitung sich vorzüglich eignet, bedarf zunächst keiner

Erläuterung. Lautlich ist einiges zu bemerken. Im Altindischen zeigen die

Täterbezeichnungen bei Wurzeln solcher Struktur (aars, av.aars ,blik-
ken'; sarj, av.harz ,entlassen'), im Gegensatz zum Avestischen (dûrai-
darstar ,Fern-Blicker', varstar zu varz ,wirken'), eine sog. Metathese des

r, zur Meidung der Konsonantenhäufung, wie man es erklärt, so drastar

srastar; bei einer Wurzel *tvars verbot sich das schon lautlich. Den
altindischen Schwund des r vor st braucht man nicht phonetisch besonders

zu begründen8, zum Vergleich bieten sich lat. tostus posco aus *torstos

*porskô. Wahrscheinlich erklärt dieser Schwund vielmehr das Fehlen

der Lautfolge rst im Altindischen und damit zugleich die sog. Metathese
des r : auch *darstar war rein lautlich zu *dastar geworden, dies aber

wurde dann nach ârs zu drastar verdeutlicht ; bei tvastar unterblieb eine

Wiedereinführung des r auch deswegen, weil die Wurzel *tvars *tvrs
inzwischen der Sprache verlorengegangen war.

Der av. Thwarstar und der ai. Tvastar haben, wie nun noch zu zeigen
bleibt, in den beiderseitigen Glaubensvorstellungen von der Vorzeit her
die gleiche Funktion eines göttlichen Gestalters der Lebewesen erfüllt,

Ausweis des Avestischen hatte vor dem s-Laut tvakslthways einen Velar, taks/tas dagegen
einen Palatal (vgl. J. Wackemagel, Ai. Gr. I § 116b, c). Und auch bedeutungsmäßig sind trais
und tais keineswegs Synonyma. Sachlich würde Tvastar als Bildnergott sehr wohl zu tais
gestalten' passen, aber gerade nicht zu trais; aus der Literatur ergibt sich für dieses nur eine

Bedeutung kräftig sein ', ihr entspricht die von av. thway>s sich regen, emsig tätig sein '.
Wenn die indischen Grammatiker die Bedeutung von trais mit tais erläutern, so beruht das

auf ihrer Etymologie von trastar, sie abstrahieren die Bedeutung .gestalten' aus der Funktion

des Gottes, sie beziehen sie nicht aus dem tatsächlichen Gebrauch des Verbums trais.
Übrigens müßte von diesem die Täterbezeichnung eher *tvaktar oder *tvaksitar lauten, wenn
es eine geben könnte.

8. Schon J. Wackernagel vertrat, wie ich nachträglich feststellen mußte, die obige
Herleitung von trastar, ohne meines Wissens irgendwo Zustimmung zu finden (Ai.Gr. 1230 u. 270;
II 2,671 ; Gott. Nachr. 1931,322). Er erklärte den Schwund des r durch Dissimilation in der

Lautfolge rstr der schwachen Kasus. Das ist nun freilich ganz unglaubhaft. Bei Götternamen
dominieren aus durchsichtigen Gründen im Gebrauch die starken Kasus Nomin., Vok., Akk. ;

in der Tat sind im Rigveda von trastar allein die Kasus auf -â -ar -dram -ur belegt, an 63 Stellen ;

die Lautfolge -str- steht nur in der Vrddhiableitung tvâstra- sowie Ath. V. 12,3,33 im Instr.
tvastrâ.



DER INDOIRANISCHE BILDNERGOTT TWARSTAR 83

sie sind nur Sonderausprägungen eines altarischen indoiranischen

Bildnergottes Twarstar. Es ist eine theologische Umbiegung, wenn bei
Zarathustra ein als Thwarstâ bezeichneter und als Tasâ gaus eingeführter
Gott das Rind gestaltete. Denn im jüngeren Avesta, dessen Anschauungen

auch vom Volksglauben gespeist sind, wird zusammen mit den

Amesa Spantas ein Götterpaar Pâyus ,Hüter' und Thwarstâ .Bildner'
verehrt, und zwar diese beiden als die, die alle Wesen (dâmân) bildeten
(thwrsato, von thwars; Y. £j, 2, vgl.42, 2) ; der ,Hüter' kam sicher erst
durch seine enge Verbindung mit dem ,Bildner' zu diesem Ruhm9. —

An anderer Stelle verleiht ein Gebet den Amesa Spantas selbst unter
Prädikaten wie datar ,Schöpfer', ni-pâtar .Schützer' auch den Titel
thwarstar .Bildner'.

Im Rigveda ist Tvastar der kunstfertige Gott mit einigen besonders

gerühmten Leistungen10. Er hat den Becher carnosa- der Götter verfertigt

(1, 20, 6 usw.) und Indras Keil gestaltet (1, r2, jtatâksa vâjramusw.).
Aber er hat auch alle Tiere zusammengeknetet, d. h. gestaltet (1, 188,9
pasûn visvân samânajé, vgl. Ath. V. 9,4,6), er rüstete Himmel und Erde

und alle Wesen mit Gestalten aus (10, 110,9 dyâvâ-prthivî rûpair
âpimsad bhûvanâni visvâ, vgl. 4,42, 3 ; 8, io2, 8) ; von ihm stammt nach

jüngerer Angabe das schnelle Roß. Weiter gilt er auch als Gestalter des

Kindes im Mutterschoß. Daß er vor aller Schöpfung oder Gestaltung
der Lebewesen existierte, scheint sein Beiwort agrajâs .Anfangsgebore¬

ner' 9, r,9 zu besagen. Doch sein Glanz verblaßte, als die drei Rbhus

ihn durch drei weitere Götterbecher übertrumpften ; ihnen wird auch

beispielsweise die Erschaffung der Wunderkuh Sabardugh(â)
zugeschrieben (1, 20, 3 und sonst). Alle innere Wahrscheinlichkeit spricht
dafür, daß Tvastar, ebenso wie im jüngeren Avesta Thwarstâ, ursprüng-

9. Im Rigveda sind die Pâyus, die Hüter ', untergeordnete Gottheiten, die als Gehilfen der
höheren Götter Mitra-Varuna, Savitar, Indra, Agni die Menschen schützen (RV j, 70, 3 ;

6>7'>3> lt1ì°,10> I>ÌI7IÌ). Daneben ist payu auch Prädikat oder Beiwort dieser Götter.
10. Vgl. H.Oldenberg, Rei.d. Veda2 237; A.A.Macdonell, Vedic Mythology 116. Nach

Chr.Bartholomae, Ar.Fo.$,lj ist der av.Gaus tasâ das Gegenstück des vedischen Tvastar.
Dazu K.Ammer, «Tvastar, ein altindischer Schöpfergott», Die Sprache 1, 1949,68-77.



84 MANU LEUMANN

lieh der Erschaffer oder, genauer, der Bildner der Lebewesen war ; so

konnten ihm auch Sonderleistungen wie Götterbecher und Indrakeil

zugeschrieben werden.
Hiernach kehren wir noch einmal zu Zarathustra zurück. Als

Religionsstifter trennte er sich weitgehend von den überkommenen Glaubens-

und Göttervorstellungen: die alten Götter, die Daivas (ai.deva),
sind für ihn falsche Götter (32, 3-r ; 30,6; 44, 20) ; den Hauma (ai.
sòma, zweimal sòma durôsa) lehnt er beim Opfer unter der Bezeichnung
Durausa ab (32,14), den Yima (ai. Yama) erklärt er als Frevler (32,8).
Die göttlichen Mächte seines neuen Glaubens sind zumeist aus Sonderkräften

des ,Weisen Herrn' verselbständigte blutleere Gestalten, auch

wenn Ahura (ai. Asura) und manches andere auf altarische Vorstellungen

zurückweisen. Die meisten der von Zarathustra geächteten, aber

im Volksglauben der Iranier treu bewahrten Gestalten - uns besser

vertraut unter ihren hier gebrauchten altindischen Namen — begegnen erst

im jüngeren Avesta; als Daivas" erscheinen Indra, Nâsatya, Sarva, Gan-

dharva ; andere fanden gar als gute Geister Aufnahme in die offizielle
Religion, so Mitra, Aryaman, Apâm napât, Narâsamsa, Vâyu und Vâta,

Usas, der Soma als Kraut und als Gott, indirekt Vrtrahan, und eben
offenbar auch Tvastar. Zarathustras Verhalten zu Thwarstar ist nun aber

besonderer Art. Er kann die überkommene Vorstellung von einem

Bildnergott nicht ausschalten, da er ihn für die Wesen der guten Schöpfung
braucht, unter denen das Rind voransteht. So behält er zwar den im
Avestischen durchsichtig gebliebenen Namen der alten Gottheit als

Bezeichnung bei, benennt und spezialisiert sie aber mit neuem Namen als

Tasâ gaus oder Gaus tasâ. Damit umging er zugleich alle Schwierigkeiten

für ihre Einordnung unter die guten Geister und für ihre

Gleichsetzung mit Ahura Mazdâh, dem Schöpfer aller guten Wesen.

11. Zu Indra Nâsatya Sarva im Vidêvdât vgl. E. Abegg, Der Messiasglaube in Indien und Iran

217», 2i83.


	Der indoiranische Bildnergott Twarštar

