Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft
Band: 8 (1954)

Heft: 1-4

Artikel: Der altindische Materialismus
Autor: Glasenapp, Helmuth

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-145549

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-145549
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DER ALTINDISCHE MATERIALISMUS

VON HELMUTH VON GLASENAPP

UNIVERSITAT TUBINGEN

Unter «Materialismus » ist diejenige philosophische Anschauung zu ver-
stehen, welche in dem Stofflich-Materiellen das Wirkliche erblickt und
aus ihr alle Erscheinungen, also auch die seelisch-geistigen, ableitet.
Die Inder bezeichnen eine Lehre dieser Art als «bhiita-vada», d.h. als
«Lehre von den Weltelementen», weil sie vier (oder mehr) ewige
stoffliche Substanzen annimmt, durch deren Zusammenwirken der
Kosmos und alle Lebewesen entstanden sein sollen. Denn merkwiirdi-
gerweise finden wir die Vorstellung von einer einheitlichen Materie im
Gangeslande nicht bei den Materialisten, sondern nur bei den dualisti-
schen Heilslehren des Jainismus und des Sankhya.

Die ilteste uns bekannte Darlegung eines bhiita-vada findet sich im
Samafifiaphala-Sutta des Dighanikéya 2, 22 ff. Hier wird von einem Leh-
rer Ajita berichtet, daB er folgende Theorien vertrat: Der Mensch be-
steht aus den vier Elementen Erde, Wasser, Feuer, Luft. Beim Tode 16sen
sich diese in die entsprechenden Weltelemente auf, so dal von ihm
nichts mehr iibrigbleibt. Es gibt kein Jenseits, keine {iberirdischen Wesen
(sattd opapatikd) und keine Vergeltung der Taten in einer Wiederver-
korperung. Das Tun guter Werke und ein tugendhafter Wandel sind daher
zwecklos und Pflichten gegen Eltern usw. beruhen nur auf Einbildung.

Derselbe Text erzihlt noch von zwei anderen Meistern, die dhnliche
amoralische Ansichten vertraten. Von Pakudha heiBt es, daB er sieben
ewige, unverinderliche Elemente annahm: auler den vier schon ge-
nannten noch : Lust (sukha), Leid (dukkha) und Leben (jiva), also Enti-
titen, die im Denken der vorklassischen Zeit noch substantiell-dinglich
aufgefaBt wurden’. Uber die Weltdeutung des anderen Lehrers, Pfira-
na, erfahren wir nichts. Es wird ihm aber ebenso wie den beiden ande-

1. H.v.Glasenapp, Entwicklungsstufen des indischen Denkens (Halle 1940), p.2-18, 66f.;



DER ALTINDISCHE MATERIALISMUS 71

ren die Meinung zugeschrieben, daf} es keine jenseitige Vergeltung gibt
und daf3 man deshalb t6ten konne, ohne Schuld auf sich zu laden.

Auf eine materialistische Lehre beziehen sich wohl auch die Stellen
Digha 1, 3, 9ff., wo von der Vernichtung nach dem Tode, und Digha 1,
3,20, wo von Brahmanen und Asketen gesprochen wird, die glauben,
daB das Selbst (attd), das sich der fiinf Sinnesgeniisse erfreut, schon in
diesem sichtbaren Dasein das Nirvana erreicht hat.,

Im Stiyagadanga der Jainas wird auch von Materialisten erzihlt, die
auBler Erde, Wasser, Feuer, Luft noch den Raumither als fiinftes Ele-
ment annahmen, und von solchen, die dazu auch noch die (als Einzelwe-
sen) vergingliche Seele als sechstes Weltelement rechneten. Jainas und
Buddhisten gemeinsam ist die Geschichte von dem aufgeklirten Fiir-
sten Paési (Payasi), der das Nichtvorhandensein einer den Tod iiber-
dauernden Seele durch Experimente feststellen wollte?.

Auch in den Upanisaden (Kath 1,20; Svet.1,2; Maitr.7,8f.), im
Ramayana (2, 108) und Mahéabharata (12,218, 8) werden materialisti-
sche Theorien erwihnt, vor allem in der Bhagavadgiti, wo 16, 8 nach
den Kommentaren die folgende Zusammenfassung materialistischer
Lehren gegeben wird : Die Menschen von dimonischer Art unterschei-
den nicht zwischen dem, was zu tun und zu lassen ist, sie sind ohne Rein-
heit, guten Wandel und Wahrhaftigkeit. Sie sagen: «Die Menschheit
(jagat, d.h. die Welt der Lebewesen) ist nicht im Besitz einer (im Veda
angeblich geoffenbarten) Wahrheit, sie hat keine moralische Grundlage
(in einer durch die Vergeltungskausalitit der Taten garantierten sitt-
lichen Weltordnung), sie ist ohne einen géttlichen Regenten (i$vara),
durch die wechselseitige Verbindung (von Mann und Frau) entstanden
und hat nichts anderes als den Geschlechtstrieb als Ursache. » Wenn in
den folgenden Versen dann die Leute, die derartiges glauben, in den
schwirzesten Farben geschildert und ihnen Héllenstrafen in Aussicht

Philosophie der Inder (Stuttgart 1949), p. 24 ff. Vgl. dariiber E. Abegg in Deutsche Literatur-Zei-

tung, 64 (1943), Spalte 3-8.
2. E.Leumann, Verh. OrientalistenkongreB Leiden 1883, Band II, 2, p. 467 ff.



72 HELMUTH VON GLASENAPP

gestellt werden, so hat dies eine Parallele in vielen Purénas, in denen
von den Unglaubigen in dhnlicher Weise gehandelt wird3. |

Die Vertreter des «bhiita-vida», die in den Kompendien, Kommen-
taren und Dramen der klassischen Zeit der indischen Philosophie behan-
delt werden, heiflen nach den angeblichen Begriindern ihres Systems,
Brhaspati und Carvaka, «Birhaspatyas» und «Carvikas». Die ihnen
vielfach beigelegten Namen «Lokiyata, Lokayatika» und «Nastika»
sind hingegen nicht eindeutig, da mit dem ersteren auch die Vertreter
weltlicher Wissenschaften und Arbeitsmethoden, mit dem letzteren
auch Anhinger von veda-feindlichen Systemen (Jainas, Buddhisten usw.)
bezeichnet werden. Von den Carvikas werden zwei Gruppen unter-
schieden: die «groben» (dhtirta) leugneten alles Geistige iiberhaupt,
die «kultivierten » (susiksita) sahen im Geistigen eine durch die Lebens-
hauche hervorgebrachte Kraft, die im Tode erlischt*.

Gemeinsam war allen von ihnen aber die Lehre von den Elementen
als den letzten Weltprinzipien, die Leugnung alles Transzendenten so-
wie aller moralischen Bindungen und religiésen Vorstellungen und Ri-
ten, welche in einer angeblichen sittlichen Weltordnung ihren Grund
haben sollten. In den uns erhalten gebliebenen Stiicken aus ihren Schrif-
ten finden sich nur wenige philosophische Gedanken, dagegen wird der
Verspottung der Religion und der Empfehlung der groben smnhchen
Geniisse der meiste Raum gewidmet.

Auf einen Punkt aber haben die Cirvakas viel Scharfsinn verwendet :
auf die Beweisfilhrung dafiir, dal nur die Perzeption (pratyaksa) ein
Mittel zur Erkenntnis sei, hingegen nicht die SchluBfolgerung (anuma-
na) oder die anderen von indischen Systemen angenommenen «prama-
nas» wie ﬁberlieferung usw. Dies wird zundchst empirisch durch das
folgende Beispiel erliutert: wenn man auf dem Erdboden die Fu3ab-

3. J. Abs, «Beitrige zur Kritik heterodoxer Philosophien in der Purina-Literatur» in
Festgabe Hermann Jacobi (Bonn 1926), p. 386 ff. Vgl. auch E. Abegg, Der Pretakalpa des Garuda-
Purdna (Bonn — Leipzig 1921), IV 9,32 u.a.

4. Vgl. dazu E. Abegg, Indische Psychologie (Ziirich 1945), p. 101f.



DER ALTINDISCHE MATERIALISMUS 73

driicke eines wilden Tieres findet, so schlieBt man daraus, dal} ein sol-
ches an dem betreffenden Ort gewesen ist, es kann sich aber auch je-
mand den Scherz gemacht haben, die FuBabdriicke mit seinen Hinden
kiinstlich nachzubilden. Die Carvakas haben sich aber nicht mit derar-
tig oberflichlichen Feststellungen begniigt, sondern sie haben tief in die
Verkettung von Begriindung (hetu) und logischer Folge (sidhya) herein-
geleuchtet und ihren Standpunkt mit haarspaltender Dialektik zu be-
griinden gesucht’. GewiB liegt eine Art von unfreiwilliger Komik dar-
in, daB ein System alle Waffen der Logik aufbietet, um darzutun, da3
eine SchluBfolgerung nicht beweiskriftig sei, obwohl es doch zu der
Annahme der Weltelemente nicht durch Sinneswahrnehmung, sondern
nur durch Induktion gelangt sein kann und bei seinem ganzen Vorgehen
gegen seine Gegner dauernd die SchluBfolgerung zu Hilfe nimmt. Aber
die Lehre, daB nur die Sinneswahrnehmung ein giiltiges Erkenntnismit-
tel sei, ist ein notwendiger Grundstein des Ganzen. Wiirde der Carvika
nimlich zugeben, daB aus sichtbaren Tatsachen auf etwas Unsichtbares
(adrsta) gefolgert werden konne, dann lige es dem Hindu nah, aus der
Verschiedenheit der Lebewesen und ihrer Schicksale auf das Vorhanden-
sein des Karma-Gesetzes zu schlieBen, wie es alle religiosen Schulen tun.

Als Probe eines Carvaka-Textes lasse ich den von den Materialisten
handelnden Abschnitt aus dem dem Sankara (sicher mit Unrecht) zuge-
schriebenen Sarva-siddhdnta-sangraha in poetischer ﬁbertragung folgen :

1. Aus Erde, Wasser, Feuer, Luft 3. Wieso heiBit man das unsichtbar,
Besteht hier alles in der Welt. Woas bald man sieht, bald aber nicht¢?
Die vier der wahre Philosoph Dem Hasenhorn, das keiner sah,

Fiir letzte Wirklichkeiten hilt. Es stets an Wirklichkeit gebricht.

2. Nur was man wahrnimmt, existiert, 4. Verdienst und Schuld bestimmen nicht
Durch Unsichtbares nichts geschieht, Des Lebensschicksals Lust und Leid:
Selbst der, der an das Karma glaubt, Nur die Natur uns beides gibt,
Behauptet nicht, daB er es sieht. Nicht sittliche Gerechtigkeit.

§. Man findet diese Darlegungen bei P. DeuBen, Allg. Gesch. der Philosophie, 1 3, p. 197 ff.
und S. Dasgupta, History of Indian Philosophy (Cambridge 1940) III, p. 5331f.

6. Die Kraft der Vergeltungskausalitit der Tat ist selbst unsichtbar (adrsta), ist aber in
ihren Wirkungen sichtbar.



74 HELMUTH VON GLASENAPP

5. Was schuf des Kuckucks siilen Ton, 10, Die Hollenqual: das ist der Schmerz,
Was malte bunt des Pfauen Kleid ? Den Feindschaft uns und Krankheit schafft,
Die Ursache davon, die ist Erlosung finden wir im Tod,

Nur die Naturbeschaffenheit. Sobald erlischt des Atems Kraft.

6. Man sagt «Alt bin ich, ich bin jung, 11. Kein Weiser wird darum sich miihn,
Bin dick, bin diinn, bin groB, bin klein». DaB die Erlésung er erreicht
Das «Ich» kann also von dem Leib Durch Fasten und durch Sich-Kastein,
Auf keinen Fall verschieden sein. Wodurch der Korper dorrt und bleicht.

7. Der Stoffe Girung schafft den Geist, 12, Die Gattentreu’, das Pflichtgefiihl
Dafiir gibt’s keinen andern Grund. Erfand ein schlauer Jimmerling,

Der Ingredienzien Mischung ja Den «Himmelslohn» fiir frommes Werk
Firbt rot des Betelkauers Mund 7. Ein Pfaff, der hungernd betteln ging.

8. Das Diesseits nur, nichts andres ist, 13. Der Tempel- und der Brunnenbau
Nicht Himmels- und nicht Héllenwelt ; Erfihrt vom Wandrer Dank und Preis,
Es glaubt an Sivas Paradies Doch daB im Jenseits Lohn er bringt,
Nur, wen ein Schalk zum besten hilt, Dafiir fehlt jeglicher Beweis.

9. Das Himmelsgliick ist leckre Kost 14. «Der Veda und der Feuerkult,

Und duftger Kleider HochgenuB, Die Asche und der Pilgerstab
Geschlechtsverkehr mit jungen Fraun Sind fiir den faulen Dummkopf nur.»
Und guter Dinge UberfluB. Brhaspati dies Wort uns gab.

15. Durch Handel, Viehzucht, Ackerbau
Und den Besitz der Herrschermacht
Dem Leben einen Sinn verleiht
Der kluge Mann, der es bedacht.

Lehrbiicher der Carvakas sind nicht auf uns gekommen, alles, was wir
von ihnen wissen, beschrinkt sich auf Zitate in den Schriften ihrer Geg-
ner. Dieser miflliche Umstand hat mehrere Griinde. Zunichst wohl
den, daB die materialistischen Theorien nur bei wenigen Indern An-
klang gefunden haben, da sich die meisten Hindus, mochten sie auch in
der Praxis einer materialistischen Lebensauffassung huldigen, sich im Ge-
danklichen mehr zur metaphysischen Mythen- und Begriffsdichtung hin-
gezogen fiihlen. Da bei dem indischen Klima Handschriften, die nicht
sorgfiltig konserviert oder immer erneut abgeschrieben werden, im
Laufe der Zeit unbrauchbar werden und in Verlust geraten, ist es ver-

7. Der Betel ist selbst nicht rot, erst die verschiedenen Ingredienzien, mit denen er zu-
sammen gekaut wird, ergeben die rote Farbe.



DER ALTINDISCHE MATERIALISMUS 75

standlich, daB Manuskripte materialistischer Werke verschwanden.
Man bedenke, daB3 von der riesigen buddhistischen Literatur, die Indien
hervorgebracht hat, im Gangeslande selbst nur wenige und ganz unwe-
sentliche Werke wie der «Maiijusri-miila-kalpa » gefunden worden sind.
Hitten wir nicht die buddhistischen Handschriften aus Ceylon, Hinter-
indien, Nepil usw., so wiren wir fiir unsere ganze Kenntnis der Lehre
Gautamas auch nur auf die in der Polemik der Brahmanen angefiihrten
Textstellen angewiesen. Dazu kommt noch etwas anderes. Die Carva-
kas sind nie eine allgemein anerkannte Schule gewesen, die, von der
Regierung geférdert, ihre Wirksamkeit in breitester Offentlichkeit aus-
iben konnte. Wir miissen vielmehr annehmen, daB ihre fiir Religion
und Sittlichkeit gefihrlichen Lehren nur von einem kleinen Kreise von
Fiirsten, Ministern und Angehorigen der oberen Schichten studiert
wurden, die zwar aus ihnen praktischen Nutzen zogen, sich aber nicht
in der Offentlichkeit zu ihnen bekannten und von dem Gesichtspunkte
ausgehend : «dem Volke muB} die Religion erhalten bleiben », dulerlich
die rituellen Gebriuche mitmachten. Der Materialismus war also eine
Philosophie fiir «Herrenmenschen», die sich wie Alexander VI. und
sein Sohn Cesare Borgia iiber alle ethischen Verpflichtungen hinweg-
setzten, coram publico aber fiir die ihren Interessen niitzlichen Uberlie-
ferungen eintraten. DaB es in Indien genau so wie in anderen Lindern
Menschen gegeben hat, die einer doppelten Moral huldigten, unterliegt
keinem Zweifel, spricht doch schon Manu (2, 11) von ungliubigen
Brahmanen und die Giti (in dem schon erwihnten Abschnitt iiber die
Materialisten) von solchen, die ohne innere Uberzeugung nur dem Na-
men nach Opfer darbrachten (16, 17).

In seiner vom Standpunkte des Marxismus-Leninismus geschriebenen
«Geschichte der indischen Philosophie » (Berlin 1954) hat Walter Ru-
ben den «bhiitavida» der CArvikas als eine Vorstufe zum dialektischen
Materialismus aufgefat. Beide Weltanschauungen haben in der Tat ei-
nige Punkte gemeinsam: Sie halten ihre Lehre fiir das einzige wissen-
schaftliche System der Philosophie (sarvathi lokdyatam eva $astram. Pra-



76 HELMUTH VON GLASENAPP

bodhacandrodaya, 2.Akt, Anfang), sie wollen alles Geistige aus dem
Stofflichen erkliren, sie leugnen kategorisch die Existenz von etwas
Transzendentem (nésti paralokah), und sie betrachten die Religion als
Wahn und Schwindel. In anderer Hinsicht sind sie hingegen voneinan-
der wesenhaft verschieden. Die Cirvakas nehmen vier ewige Elemente
an, aber keine einheitliche Materie, die sich nach eigener innerer Ge-
setzmiBigkeit zu immer hoheren Gestaltungen des Lebens entwickelt.
Den Carvakas sind alle ethischen Erwigungen und Vorstellungen von
Pflichten gegeniiber der Gesellschaft fremd, als Individualisten erstre-
ben sie allein egoistischen GenuB fiir sich, ohne sich um die Rechte an-
derer zu kiimmern. Ruben sucht zwar die amoralische Haltung der
bhiitavadins zu bagatellisieren, indem er sie (S. 106,225, 287) als geg-
nerische Verleumdung erklirt. Alle auf uns gekommenen Texte besta-
tigen aber einhellig, daB die Carvakas sich iiber den Unterschied von gut
und bose hinwegsetzten. Es ist auch nicht einzusehen, wie aus der Lehre
von den vier Elementen ethische Grundsitze hitten abgeleitet werden
konnen. Hitten die Carvakas irgendwie eine Begriindung der Ethik ver-
sucht, so hitten wir davon sicher Kenntnis erhalten, weil ihre Gegner
diese sikulare Theorie, die Moral zu begriinden, vom Standpunkt ihrer
religiGsen ﬂberzeugungen aus angegriffen hitten. Den Carvakas ging
auch jeder organisierte propagandistische Eifer ab, wir héren nichts
dariiber, daB sie eine Glaubensbewegung aufgezogen haben, die einen
Ersatz fiir die Religion der Brahmanen darstellen sollte. Deshalb ist
auch nichts iiber Kongresse, Lehrstreitigkeiten, Ketzergerichte und
Mirtyrertum iiberliefert. SchlieBlich liegt auch den Carvakas die escha-
“tologische Vorstellung von einer allgemeinen, in Zukunft zu erwarten-
den Gliickseligkeit der Menschheit vollig fern. Derartige Ideen sind in
Indien nur auf religisem Boden erwachsen, wenn sie auch in einem
Glauben, der einen zyklischen Verlauf des anfangs- und endelosen kos-
mischen Prozesses annimmt, nicht entfernt die Bedeutung erlangt ha-
ben wie im Westen, mit seiner Vorstellung von einer einmaligen, zur

Vollendung fiihrenden Weltgeschichtes.



DER ALTINDISCHE MATERIALISMUS 77

Es ist begreiflich, daB mit der etwas anriichigen Carvika-Lehre als
Vorstufe des dialektischen Materialismus in der indischen Philosophie
nicht viel Staat zu machen ist. Ruben ist deshalb auf den eigenartigen
Gedanken gekommen, den Upanisad-Philosophen Uddalaka, den Ur-
heber des groBen Wortes «tat tvam asi» als Vater des indischen Mate-
rialismus und gleichzeitig zum «altesten Philosophen der Menschheit »
(S. 25) zu proklamieren. Dies ist um so bemerkenswerter, als Ruben in
ihm noch vor wenigen Jahren in Ubereinstimmung mit der indischen
Uberlieferung und der europdischen Forschung einen Vertreter der
All-Einheits-Mystik sah. In den «Philosophen der Upanishaden » (Bern
1947), S.176, hat er Uddalakas Lehre sogar noch durch ein Gedicht
Riickerts iiber den in der Welt wirkenden Gott zu erliutern versucht.
Wenn er in ihm jetzt den ersten Materialisten des Gangeslandes sieht,
dann spricht dagegen nicht nur der Inhalt von Uddalakas Lehre, sondern
auch die ganze geistige Haltung, die ihm eigen ist. Der Leser mdge
selbst urteilen: Nach Chindogya-Upanisad 6, 1 ff. will Uddalaka sei-
nem Sohn Svetaketu auseinandersetzen, «wodurch das Ungehorte ein
schon Gehortes, das Unverstandene ein Verstandenes, das Unerkannte
ein Erkanntes wird ». Er belehrt ihn deshalb iiber das ewige eine Seien-
de. «Das Seiende dachte bei sich: , Ich will mich vermehren* und ent-
lieB aus sich die Glut. Die Glut dachte ebenso und entlieB aus sich die
Wasser. Die Wasser dachten auch entsprechend und entlieBen aus sich
die Nahrung. Jene Gottheit (das Seiende) dachte bei sich: Ich will in
diese drei Gottheiten mit diesem lebendigen Selbst (anena jivena atma-
ni) eindringen und Name und Gestalt (ndma-riipa) sondern. »

Schon H. Jacobi hatte in der Festschrift Kuhn (Breslau 1916), p. 38,
geschrieben: «Diese alte Lehre von den drei Urelementen ist zweifel-
los eine materialistische Theorie, die auf ihre Anhinger dieselbe Wir-
kung ausgeiibt hat, die alle materialistischen Theorien dank ihrer plat-

8. Uber die Eschatologie der 6stlich und westlich vom Hindukusch entstandenen Religio-
nen der alten Arier unterrichtet eingehend E.Abegg, Der Messiasglaube in Indien und Iran
(Berlin — Leipzig 1928).



78 HELMUTH VON GLASENAPP

ten VerstandesmiaBigkeit haben — mégen ihnen als Endursachen Atome
und leerer Raum, Kraft und Stoff oder was sonst immer gélten —, daB
nimlich auf Grund einer derartigen Theorie ihre Nachbeter glauben,
nun alles, alles zu verstehen.»

Man kann hier aber nicht von «Materialismus», sondern nur von
«Hylozoismus » sprechen, weil dieses Denken noch nicht Materie und
Geist voneinander trennt. Der von Cudworth zuerst im 17. Jahrhun-
dert geprigte Ausdruck «Hylozoismus» wird sonst in der materiali-
stisch-mechanistischen Philosophie in tadelndem Sinne fiir alle nicht-
materialistischen Philosophen gebraucht?. Ruben (S. 2 5) betrachtet aber
den Hylozoismus als die auch bei Thales bezeugte ilteste Form des Ma-
terialismus. Zur Sache selbst ist zu bemerken, daB3 sich Uddalaka we-
der als Materialist noch als Spiritualist bezeichnen 14Bt, da von ihm
nicht zwischen Stoff und Geist unterschieden wird, vielmehr wie in
den Brihmanas auch der Geist noch dinglich-substantiell angesehen
und der Stoff als verdichteter Geist aufgefaBt wurde. Die Vedanta-My-
stiker waren also ganz im Recht, wenn sie Uddalakas Seiendes mit dem
Allgeist, dem Brahma, gleichsetzten, wie andererseits auch die Sankhyas
mit derselben Einseitigkeit es als ihre Urmaterie (prakrti) betrachten
konnten.

9. Philosophisches Worterbuch, begriindet von Heinrich Schmidt. 12., iiberarbeitete Auflage
von Justus Streller (Stuttgart 1952).



	Der altindische Materialismus

