
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 8 (1954)

Heft: 1-4

Artikel: Der altindische Materialismus

Autor: Glasenapp, Helmuth

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-145549

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-145549
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DER ALTINDISCHE MATERIALISMUS

VON HELMUTH VON GLASENAPP

UNIVERSITÄT TÜBINGEN

Unter «Materialismus» ist diejenige philosophische Anschauung zu
verstehen, welche in dem Stofflich-Materiellen das Wirkliche erblickt und

aus ihr alle Erscheinungen, also auch die seelisch-geistigen, ableitet.
Die Inder bezeichnen eine Lehre dieser Art als «bhûta-vâda», d.h. als

«Lehre von den Weltelementen», weil sie vier (oder mehr) ewige
stoffliche Substanzen annimmt, durch deren Zusammenwirken der
Kosmos und alle Lebewesen entstanden sein sollen. Denn merkwürdigerweise

finden wir die Vorstellung von einer einheitlichen Materie im
Gangeslande nicht bei den Materialisten, sondern nur bei den dualistischen

Heilslehren des Jainismus und des Sânkhya.

Die älteste uns bekannte Darlegung eines bhûta-vâda findet sich im
Sâmannaphala-Sutta des Dîghanikâya 2, 2 2 ff. Hier wird von einem Lehrer

Ajita berichtet, daß er folgende Theorien vertrat : Der Mensch
besteht aus den vier Elementen Erde, Wasser, Feuer, Luft. Beim Tode lösen

sich diese in die entsprechenden Weltelemente auf, so daß von ihm
nichts mehr übrigbleibt. Es gibt kein Jenseits, keine überirdischen Wesen

(sattâ opapâtikâ) und keine Vergeltung der Taten in einer Wiederverkörperung

Das Tun guterWerke und ein tugendhafterWandel sind daher

zwecklos und Pflichten gegen Eltern usw. beruhen nur auf Einbildung.
Derselbe Text erzählt noch von zwei anderen Meistern, die ähnliche

amoralische Ansichten vertraten. Von Pakudha heißt es, daß er sieben

ewige, unveränderliche Elemente annahm: außer den vier schon

genannten noch : Lust (sukha), Leid (dukkha) und Leben (jîva), also Enti-
täten, die im Denken der vorklassischen Zeit noch substantiell-dinglich
aufgefaßt wurden'. Über die Weltdeutung des anderen Lehrers, Parana,

erfahren wir nichts. Es wird ihm aber ebenso wie den beiden ande-

i. H.v. Glasenapp, Entwicklungsstufen des indischen Denkens (Halle 1940), p.2-18, 66f.;



DER ALTINDISCHE MATERIALISMUS 7I

ren die Meinung zugeschrieben, daß es keine jenseitige Vergeltung gibt
und daß man deshalb töten könne, ohne Schuld auf sich zu laden.

Auf eine materialistische Lehre beziehen sich wohl auch die Stellen

Dîgha 1, 3,9 ff., wo von der Vernichtung nach dem Tode, und Dîgha i,
3,20, wo von Brahmanen und Asketen gesprochen wird, die glauben,
daß das Selbst (atta), das sich der fünf Sinnesgenüsse erfreut, schon in
diesem sichtbaren Dasein das Nirvana erreicht hat.

Im Sûyagadahga der Jainas wird auch von Materialisten erzählt, die
außer Erde, Wasser, Feuer, Luft noch den Raumäther als fünftes
Element annahmen, und von solchen, die dazu auch noch die (als Einzelwesen)

vergängliche Seele als sechstes Weltelement rechneten. Jainas und

Buddhisten gemeinsam ist die Geschichte von dem aufgeklärten Fürsten

Paësi (Pâyâsi), der das Nichtvorhandensein einer den Tod
überdauernden Seele durch Experimente feststellen wollte2.

Auch in den Upanisaden (Kath i, 2o; Svet. i, 2 ; Maitr. 7, 8 f.), im
Râmâyana (2,108) und Mahâbhârata (12,218,8) werden materialistische

Theorien erwähnt, vor allem in der Bhagavadgîtâ, wo 16, 8 nach

den Kommentaren die folgende Zusammenfassung materialistischer
Lehren gegeben wird : Die Menschen von dämonischer Art unterscheiden

nicht zwischen dem, was zu tun und zu lassen ist, sie sind ohne Reinheit,

guten Wandel und Wahrhaftigkeit. Sie sagen: «Die Menschheit

(jagat, d. h. die Welt der Lebewesen) ist nicht im Besitz einer (im Veda

angeblich geoffenbarten) Wahrheit, sie hat keine moralische Grundlage

(in einer durch die Vergeltungskausalität der Taten garantierten
sittlichen Weltordnung), sie ist ohne einen göttlichen Regenten (îsvara),
durch die wechselseitige Verbindung (von Mann und Frau) entstanden

und hat nichts anderes als den Geschlechtstrieb als Ursache. » Wenn in
den folgenden Versen dann die Leute, die derartiges glauben, in den

schwärzesten Farben geschildert und ihnen Höllenstrafen in Aussicht

Philosophie der Inder (Stuttgart 1949), p. 246°. Vgl. darüber E. Abegg in Deutsche Literatur-Zeitung,

64(1943), Spalte 3-8.
2. E.Leumann, Verh. Orientalistenkongreß Leiden 1883, Band III, 2, p.467ff.



72 HELMUTH VON GLASENAPP

gestellt werden, so hat dies eine Parallele in vielen Purânas, in denen

von den Ungläubigen in ähnlicher Weise gehandelt wird3.
Die Vertreter des «bhûta-vâda», die in den Kompendien, Kommentaren

und Dramen der klassischen Zeit der indischen Philosophie behandelt

werden, heißen nach den angeblichen Begründern ihres Systems,

Bfhaspati und Cârvâka, «Bârhaspatyas» und «Cârvâkas». Die ihnen
vielfach beigelegten Namen «Lokâyata, Lokâyatika» und «Nâstika»
sind hingegen nicht eindeutig, da mit dem ersteren auch die Vertreter
weltlicher Wissenschaften und Arbeitsmethoden, mit dem letzteren
auch Anhänger von veda-feindlichen Systemen (Jainas, Buddhisten usw.)
bezeichnet werden. Von den Cârvâkas werden zwei Gruppen
unterschieden: die «groben» (dhûrta) leugneten alles Geistige überhaupt,
die «kultivierten» (susiksita) sahen im Geistigen eine durch die Lebenshauche

hervorgebrachte Kraft, die im Tode erlischt4.
Gemeinsam war allen von ihnen aber die Lehre von den Elementen

als den letzten Weltprinzipien, die Leugnung alles Transzendenten
sowie aller moralischen Bindungen und religiösen Vorstellungen und
Riten, welche in einer angeblichen sittlichen Weltordnung ihren Grund
haben sollten. In den uns erhalten gebliebenen Stücken aus ihren Schriften

finden sich nur wenige philosophische Gedanken, dagegen wird der

Verspottung der Religion und der Empfehlung der groben sinnlichen
Genüsse der meiste Raum gewidmet.

Auf einen Punkt aber haben die Cârvâkas viel Scharfsinn verwendet :

auf die Beweisführung dafür, daß nur die Perzeption (pratyaksa) ein

Mittel zur Erkenntnis sei, hingegen nicht die Schlußfolgerung (anumâ-

na) oder die anderen von indischen Systemen angenommenen «pramâ-
nas » wie Überlieferung usw. Dies wird zunächst empirisch durch das

folgende Beispiel erläutert : wenn man auf dem Erdboden die Fußab-

3. J.Abs, «Beiträge zur Kritik heterodoxer Philosophien in der Purâna-Literatur» in
Festgabe Hermann Jacobi (Bonn 1926), p. 386ff. Vgl. auch E. Abegg, Der Pretakalpa des Garuda-

Purâna(Bonn - Leipzig 1921), IV 9,32 u.a.
4. Vgl. dazu E. Abegg, Indische Psychologie (Zürich 194c), p. ioif.



DER ALTINDISCHE MATERIALISMUS 73

drücke eines wilden Tieres findet, so schließt man daraus, daß ein
solches an dem betreffenden Ort gewesen ist, es kann sich aber auch
jemand den Scherz gemacht haben, die Fußabdrücke mit seinen Händen

künstlich nachzubilden. Die Cârvâkas haben sich aber nicht mit derartig

oberflächlichen Feststellungen begnügt, sondern sie haben tief in die

Verkettung von Begründung (hetu) und logischer Folge (sâdhya)

hereingeleuchtet und ihren Standpunkt mit haarspaltender Dialektik zu

begründen gesucht5. Gewiß liegt eine Art von unfreiwilliger Komik darin,

daß ein System alle Waffen der Logik aufbietet, um darzutun, daß

eine Schlußfolgerung nicht beweiskräftig sei, obwohl es doch zu der
Annahme der Weltelemente nicht durch Sinneswahrnehmung, sondern

nur durch Induktion gelangt sein kann und bei seinem ganzen Vorgehen

gegen seine Gegner dauernd die Schlußfolgerung zu Hilfe nimmt. Aber
die Lehre, daß nur die Sinneswahrnehmung ein gültiges Erkenntnismittel

sei, ist ein notwendiger Grundstein des Ganzen. Würde der Cârvâka

nämlich zugeben, daß aus sichtbaren Tatsachen auf etwas Unsichtbares

(adrsta) gefolgert werden könne, dann läge es dem Hindu nah, aus der
Verschiedenheit der Lebewesen und ihrer Schicksale auf das Vorhandensein

des Karma-Gesetzes zu schließen, wie es alle religiösen Schulen tun.
Als Probe eines Cârvâka-Textes lasse ich den von den Materialisten

handelnden Abschnitt aus dem dem 3ankara (sicher mit Unrecht)
zugeschriebenen Sarva-siddhânta-sangraha in poetischer Übertragung folgen :

1. Aus Erde, Wasser, Feuer, Luft 3. Wieso heißt man das unsichtbar,
Besteht hier alles in der Welt. Was bald man sieht, bald aber nicht'?
Die vier der wahre Philosoph Dem Hasenhorn, das keiner sah,
Für letzte Wirklichkeiten hält. Es stets an Wirklichkeit gebricht.

2. Nur was man wahrnimmt, existiert, 4. Verdienst und Schuld bestimmen nicht
Durch Unsichtbares nichts geschieht, Des Lebensschicksals Lust und Leid :

Selbst der, der an das Karma glaubt, Nur die Natur uns beides gibt,
Behauptet nicht, daß er es sieht. Nicht sittliche Gerechtigkeit.

C. Man findet diese Darlegungen bei P.Deußen, Allg. Gesch. der Philosophie, I 3, p. 1976°.
und S. Dasgupta, History of Indian Philosophy (Cambridge 1940) III, p. $3 3 ff.

6. Die Kraft der Vergeltungskausalität der Tat ist selbst unsichtbar (adrsta), ist aber in
ihren Wirkungen sichtbar.



74 HELMUTH VON GLASENAPP

j. Was schuf des Kuckucks süßen Ton,
Was malte bunt des Pfauen Kleid
Die Ursache davon, die ist
Nur die Naturbeschaffenheit.

6. Man sagt «Alt bin ich, ich bin jung,
Bin dick, bin dünn, bin groß, bin klein».
Das « Ich » kann also von dem Leib
Auf keinen Fall verschieden sein.

7. Der Stoffe Gärung schaßt den Geist,
Dafür gibt's keinen andern Grund.
Der Ingredienzien Mischung ja
Färbt rot des Betelkauers Mund 7.

8. Das Diesseits nur, nichts andres ist,
Nicht Himmels- und nicht Höllenwelt ;
Es glaubt an Sivas Paradies

Nur, wen ein Schalk zum besten hält.

9. Das Himmelsglück ist leckre Kost
Und duftger Kleider Hochgenuß,
Geschlechtsverkehr mit jungen Fraun
Und guter Dinge Überfluß.

1 o. Die Höllenqual : das ist der Schmerz,
Den Feindschaft uns und Krankheit schafft,
Erlösung finden wir im Tod,
Sobald erlischt des Atems Kraft.

11. Kein Weiser wird darum sich mühn,
Daß die Erlösung er erreicht
Durch Fasten und durch Sich-Kastein,
Wodurch der Körper dörrt und bleicht.

12. Die Gattentreu', das Pflichtgefühl
Erfand ein schlauer Jämmerling,
Den «Himmelslohn» für frommes Werk
Ein Pfaif, der hungernd betteln ging.

13. Der Tempel- und der Brunnenbau
Erfährt vom Wandrer Dank und Preis,
Doch daß im Jenseits Lohn er bringt,
Dafür fehlt jeglicher Beweis.

14. «Der Veda und der Feuerkult,
Die Asche und der Pilgerstab
Sind für den faulen Dummkopf nur.»
Brhaspati dies Wort uns gab.

1 j. Durch Handel, Viehzucht, Ackerbau
Und den Besitz der Herrschermacht
Dem Leben einen Sinn verleiht
Der kluge Mann, der es bedacht.

Lehrbücher der Cârvâkas sind nicht auf uns gekommen, alles, was wir
von ihnen wissen, beschränkt sich auf Zitate in den Schriften ihrer Gegner.

Dieser mißliche Umstand hat mehrere Gründe. Zunächst wohl
den, daß die materialistischen Theorien nur bei wenigen Indern

Anklang gefunden haben, da sich die meisten Hindus, mochten sie auch in
der Praxis einer materialistischen Lebensauffassung huldigen, sich im
Gedanklichen mehr zur metaphysischen Mythen- und Begriffsdichtung

hingezogen fühlen. Da bei dem indischen Klima Handschriften, die nicht
sorgfältig konserviert oder immer erneut abgeschrieben werden, im
Laufe der Zeit unbrauchbar werden und in Verlust geraten, ist es ver-

7. Der Betel ist selbst nicht rot, erst die verschiedenen Ingredienzien, mit denen er
zusammen gekaut wird, ergeben die rote Farbe.



DER ALTINDISCHE MATERIALISMUS JÇ

ständlich, daß Manuskripte materialistischer Werke verschwanden.

Man bedenke, daß von der riesigen buddhistischen Literatur, die Indien

hervorgebracht hat, im Gangeslande selbst nur wenige und ganz
unwesentliche Werke wie der «Manjusrî-mûla-kalpa » gefunden worden sind.

Hätten wir nicht die buddhistischen Handschriften aus Ceylon, Hinterindien,

Nepal usw., so wären wir für unsere ganze Kenntnis der Lehre
Gautamas auch nur auf die in der Polemik der Brahmanen angeführten
Textstellen angewiesen. Dazu kommt noch etwas anderes. Die Cârvâkas

sind nie eine allgemein anerkannte Schule gewesen, die, von der

Regierung gefördert, ihre Wirksamkeit in breitester Öffentlichkeit
ausüben konnte. Wir müssen vielmehr annehmen, daß ihre für Religion
und Sittlichkeit gefährlichen Lehren nur von einem kleinen Kreise von
Fürsten, Ministern und Angehörigen der oberen Schichten studiert
wurden, die zwar aus ihnen praktischen Nutzen zogen, sich aber nicht
in der Öffentlichkeit zu ihnen bekannten und von dem Gesichtspunkte

ausgehend : «dem Volke muß die Religion erhalten bleiben», äußerlich
die rituellen Gebräuche mitmachten. Der Materialismus war also eine

Philosophie für «Herrenmenschen», die sich wie Alexander VI. und

sein Sohn Cesare Borgia über alle ethischen Verpflichtungen hinwegsetzten,

coram publico aber für die ihren Interessen nützlichen
Überlieferungen eintraten. Daß es in Indien genau so wie in anderen Ländern
Menschen gegeben hat, die einer doppelten Moral huldigten, unterliegt
keinem Zweifel, spricht doch schon Manu (2,11) von ungläubigen
Brahmanen und die Gîtâ (in dem schon erwähnten Abschnitt über die

Materialisten) von solchen, die ohne innere Überzeugung nur dem

Namen nach Opfer darbrachten (16, 17).
In seiner vom Standpunkte des Marxismus-Leninismus geschriebenen

«Geschichte der indischen Philosophie» (Berlin 1954) hat Walter
Ruben den «bhûtavâda» der Cârvâkas als eine Vorstufe zum dialektischen
Materialismus aufgefaßt. Beide Weltanschauungen haben in der Tat

einige Punkte gemeinsam : Sie halten ihre Lehre für das einzige
wissenschaftliche System der Philosophie (sarvathâ lokâyatam èva sâstram. Pra-



76 HELMUTH VON GLASENAPP

bodhacandrodaya, 2. Akt, Anfang), sie wollen alles Geistige aus dem

Stofflichen erklären, sie leugnen kategorisch die Existenz von etwas
Transzendentem (nâsti paralokah), und sie betrachten die Religion als

Wahn und Schwindel. In anderer Hinsicht sind sie hingegen voneinander

wesenhaft verschieden. Die Cârvâkas nehmen vier ewige Elemente

an, aber keine einheitliche Materie, die sich nach eigener innerer
Gesetzmäßigkeit zu immer höheren Gestaltungen des Lebens entwickelt.
Den Cârvâkas sind alle ethischen Erwägungen und Vorstellungen von
Pflichten gegenüber der Gesellschaft fremd, als Individualisten erstreben

sie allein egoistischen Genuß für sich, ohne sich um die Rechte
anderer zu kümmern. Ruben sucht zwar die amoralische Haltung der
bhûtavâdins zu bagatellisieren, indem er sie (S. 106, 22c, 287) als

gegnerische Verleumdung erklärt. Alle auf uns gekommenen Texte bestätigen

aber einhellig, daß die Cârvâkas sich über den Unterschied von gut
und böse hinwegsetzten. Es ist auch nicht einzusehen, wie aus der Lehre

von den vier Elementen ethische Grundsätze hätten abgeleitet werden
können. Hätten die Cârvâkas irgendwie eine Begründung der Ethik
versucht, so hätten wir davon sicher Kenntnis erhalten, weil ihre Gegner
diese säkulare Theorie, die Moral zu begründen, vom Standpunkt ihrer
religiösen Überzeugungen aus angegriffen hätten. Den Cârvâkas ging
auch jeder organisierte propagandistische Eifer ab, wir hören nichts

darüber, daß sie eine Glaubensbewegung aufgezogen haben, die einen
Ersatz für die Religion der Brahmanen darstellen sollte. Deshalb ist
auch nichts über Kongresse, Lehrstreitigkeiten, Ketzergerichte und

Märtyrertum überliefert. Schließlich liegt auch den Cârvâkas die escha-

tologische Vorstellung von einer allgemeinen, in Zukunft zu erwartenden

Glückseligkeit der Menschheit völlig fern. Derartige Ideen sind in
Indien nur auf religiösem Boden erwachsen, wenn sie auch in einem

Glauben, der einen zyklischen Verlauf des anfangs- und endelosen

kosmischen Prozesses annimmt, nicht entfernt die Bedeutung erlangt
haben wie im Westen, mit seiner Vorstellung von einer einmaligen, zur

Vollendung führenden Weltgeschichte8.



DER ALTINDISCHE MATERIALISMUS 77

Es ist begreiflich, daß mit der etwas anrüchigen Cârvâka-Lehre als

Vorstufe des dialektischen Materialismus in der indischen Philosophie
nicht viel Staat zu machen ist. Ruben ist deshalb auf den eigenartigen
Gedanken gekommen, den Upanisad-Philosophen Uddâlaka, den
Urheber des großen Wortes «tat tvam asi» als Vater des indischen
Materialismus und gleichzeitig zum «ältesten Philosophen der Menschheit»

(S. 2 r) zu proklamieren. Dies ist um so bemerkenswerter, als Ruben in
ihm noch vor wenigen Jahren in Übereinstimmung mit der indischen

Überlieferung und der europäischen Forschung einen Vertreter der

All-Einheits-Mystik sah. In den «Philosophen der Upanishaden» (Bern
1947), S. 176, hat er Uddâlakas Lehre sogar noch durch ein Gedicht
Rückerts über den in der Welt wirkenden Gott zu erläutern versucht.
Wenn er in ihm jetzt den ersten Materialisten des Gangeslandes sieht,
dann spricht dagegen nicht nur der Inhalt von Uddâlakas Lehre, sondern
auch die ganze geistige Haltung, die ihm eigen ist. Der Leser möge
selbst urteilen: Nach Chândogya-Upanisad 6, iff. will Uddâlaka

seinem Sohn Svetaketu auseinandersetzen, «wodurch das Ungehörte ein
schon Gehörtes, das Unverstandene ein Verstandenes, das Unerkannte
ein Erkanntes wird ». Er belehrt ihn deshalb über das ewige eine Seiende.

«Das Seiende dachte bei sich : Ich will mich vermehren ' und entließ

aus sich die Glut. Die Glut dachte ebenso und entließ aus sich die
Wasser. Die Wasser dachten auch entsprechend und entließen aus sich

die Nahrung. Jene Gottheit (das Seiende) dachte bei sich : Ich will in
diese drei Gottheiten mit diesem lebendigen Selbst (anena jîvena âtma-

nâ) eindringen und Name und Gestalt (nâma-rûpa) sondern. »

Schon H. Jacobi hatte in der Festschrift Kuhn (Breslau 1916), p. 38,

geschrieben: «Diese alte Lehre von den drei Urelementen ist zweifellos

eine materialistische Theorie, die auf ihre Anhänger dieselbe Wirkung

ausgeübt hat, die alle materialistischen Theorien dank ihrer plat-

8. Über die Eschatologie der östlich und westlich vom Hindukusch entstandenen Religionen

der alten Arier unterrichtet eingehend E. Abegg, Der Messiasglaube in Indien und Iran

(Berlin - Leipzig 1928).



78 HELMUTH VON GLASENAPP

ten Verstandesmäßigkeit haben — mögen ihnen als Endursachen Atome
und leerer Raum, Kraft und Stoff oder was sonst immer gelten -, daß

nämlich auf Grund einer derartigen Theorie ihre Nachbeter glauben,

nun alles, alles zu verstehen.»

Man kann hier aber nicht von «Materialismus», sondern nur von
« Hylozoismus » sprechen, weil dieses Denken noch nicht Materie und

Geist voneinander trennt. Der von Cudworth zuerst im 17. Jahrhundert

geprägte Ausdruck «Hylozoismus» wird sonst in der
materialistisch-mechanistischen Philosophie in tadelndem Sinne für alle
nichtmaterialistischen Philosophen gebraucht9. Ruben (S. 2 r) betrachtet aber

den Hylozoismus als die auch bei Thaies bezeugte älteste Form des

Materialismus. Zur Sache selbst ist zu bemerken, daß sich Uddâlaka weder

als Materialist noch als Spiritualist bezeichnen läßt, da von ihm
nicht zwischen Stoff und Geist unterschieden wird, vielmehr wie in
den Brâhmanas auch der Geist noch dinglich-substantiell angesehen
und der Stoff als verdichteter Geist aufgefaßt wurde. Die Vedânta-My-
stiker waren also ganz im Recht, wenn sie Uddâlakas Seiendes mit dem

Allgeist, dem Brahma, gleichsetzten, wie andererseits auch die Sânkhyas

mit derselben Einseitigkeit es als ihre Urmaterie (prakrti) betrachten
konnten.

9. Philosophisches Wörterbuch, begründet von Heinrich Schmidt. i2., überarbeitete Auf läge

von Justus Streller (Stuttgart 1952).


	Der altindische Materialismus

