
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 8 (1954)

Heft: 1-4

Artikel: Alte arabische Berichte über den fernen Osten, insbesondere das Kitb
'A' ib al-hind, "Buch der Wunder Indiens" : mittelalterliches Wissen
und neuzeitliche Orientalistik

Autor: Dubler, César E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-145548

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-145548
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ALTE ARABISCHE BERICHTE

ÜBER DEN FERNEN OSTEN, INSBESONDERE

DAS KITÄB CAGÄ'IB AL-HIND,
«BUCH DER WUNDER INDIENS»

Mittelalterliches Wissen und neuzeitliche Orientalistik1

VON CÉSAR E.DUBLER
UNIVERSITÄT ZÜRICH UND BARCELONA

Bereits im letzten Viertel des 19. Jahrhunderts hat Georg Jacob, der
Orientalist und Ethnologe zugleich war, immer wieder auf die
Wirklichkeitstreue alter arabischer Berichte hingewiesen, so unglaubwürdig
uns diese oftmals auch erscheinen mögen. Wie er an zahlreichen

Beispielen nachwies, liegt meistens ein allgemeiner Mangel an
Realienkenntnis unsererseits vor, der uns daran hindert, die anscheinend
wunderbaren orientalischen Berichte als Realität zu verstehen. Wenn wir
dieselben lediglich in das Reich der Phantasie verweisen, so mißdeuten

wir sie, insbesondere die alten arabischen Texte, welche auch heute

noch ein sprechendes Zeugnis von der durchdringenden, auf das Detail

ausgerichteten Beobachtungsgabe ihrer Autoren ablegen2.
Außer für Geschichte und Geographie gilt diese Feststellung ganz

besonders für die Naturkunde im weitesten Sinne. Es mag sich dabei

um erstaunliche Phänomene handeln, die im Erdmagnetismus oder in

1. Unter anderen Gesichtspunkten ist die vorliegende Studie eine Erweiterung meines

Beitrages zum Homenaje aJ.M'.Millds Vallicrosa, vol.I, Barcelona 19Ç4, p.467, «El Extremo
Oriente visto por los musulmanes anteriores a la invasion de los mongoles en el siglo XIII (La
deformación del saber geogràfico y etnològico en los cuentos orientales) ». - Für die verschiedenen

Fachzeitschriften werden die üblichen Abkürzungen gebraucht, wie z. B. Al-And. für Al-
Andalus ; JA fürJournal Asiatique, JRAS fürJournal of the Royal Asiatic Society, u.a.m.

2. Den ersten Versuch machte G. Jacob bereits in seiner Dissertation Der nordisch-baltische

Handel der Araber im Mittelalter, Leipzig 1887, besonders aber in den vier Faszikeln Studien in
arabischen Geographen, Berlin 1892-1896, wo er auf die falsche Auslegung der Angaben
Qazwïnïs und Abu Hamids verweist.



r2 CESAR E. DUBLER

der Reibungselektrizität, in den verschiedensten meteorologischen
Erscheinungen3, in besonderen Lebensgewohnheiten der Tiere, ihren
Ritualen, denen sich erst die neuzeitliche Biologie zugewendet hat4 oder
in absonderlichen Sitten der Primitiven, denen die moderne Ethnologie
gerecht zu werden bestrebt ist, ihre sinngemäße Deutung finden.
Neben anderen Gründen gab gerade die Beobachtung der Rituale in der
Fauna Anlaß zur Humanisierung der Tiere, so daß sich der Unterschied
zwischen diesen und dem Menschen weitgehend verwischte ; so etwa
für die Inder. In der orientalischen Tierfabel erlebten die vermenschlichten

Tiere einen bleibenden literarischen Niederschlag.
Doch die alten arabischen Autoren waren Muslime, die ihren neuen

Glauben in der Welt ausbreiten wollten. Islamische Händler zogen auf
dem Seewege schon im 8./9. Jahrhundert, ihrer Geschäfte wegen, nach

Osten und waren dabei auch bestrebt, die Lehre des Muhammad

hinauszutragen. Stießen sie dabei auf ihnen wichtig erscheinende Orte, an
die sich sichtbar eine bodenständige Religiosität knüpfte, so versuchten

sie, diese Phänomene ihrem Glaubensgebäude einzugliedern. Sehr

frühzeitig erfolgte dies z. B. mit der angeblich in den Fels geprägten Fußspur

auf dem Adamspeak in Ceylon.
Überall auf Erden werden vermeintliche Fußabdrücke, die im Stein

erscheinen, mit der Erinnerung an Götter, Heilige, berühmte
Menschen, Hexen, Riesen oder Teufel in Verbindung gebracht. So knüpfte
das europäische Mittelalter die Legende von den «Herrgottstritten» an

derartige Felslöcher, von denen aus Christus zur Himmelfahrt
abgestoßen sein soll5.

In Indien und der indomalaiischen Inselwelt standen solche angeblichen

Fußabdrücke mit lokalen Göttern oder Dämonen in Verbindung,

3. E.Wiedemann, Beiträge zur Geschichte der Naturwissenschaften, Sitzungsberichte der
Physikalisch-medizinischen Sozietät in Erlangen, 36 (1904), P.314SS.

4. Ein solcher Fall scheint bei der Beschreibung der Biber durch Abu Hamid vorzuliegen,
den ich in meinem Abu Hamid el Granadinoy su relation de viaje por tierras eurasidticas, Madrid

I9J4, p. 208, behandelt habe.

c. Handwörterbuch des deutschen Aberglaubens, Bd.III, 240.



ALTE ARABISCHE BERICHTE £3

bis sie bei der Ausbreitung des Hinduismus dem Gotte Visnu, als

Zeichen seiner Allgegenwart, zugesprochen wurden, sei es auf Java6, sei es

auf dem Adamspeak in Ceylon oder andernorts.
Der Legende nach soll Gauthama Buddha dreimal die Insel Ceylon

aufgesucht haben. Beim letzten Besuche habe er den Adamspeak

bestiegen, wo er seinen Fußabdruck hinterließ, und dadurch wurde bei
den Einheimischen die Erinnerung an Visnu weitgehend ersetzt. Doch
Buddhas Verehrung auf Ceylon verband sich außerdem noch mit einem
Zahne des Religionsstifters, der, als Reliquie aufbewahrt, dem Volke
einmal im Jahr unter großen Feierlichkeiten gezeigt wurde. Davon
berichtet um das Jahr 400 der chinesische Buddhapilger Fa-hien, der auf

seiner Suche nach Handschriften und Überlieferungen von Buddha die

Gelegenheit wahrnahm, Ceylon zu besuchen7.

Doch als mehrere Jahrhunderte später die Lehre des Muhammad bis

nach Ceylon drang, glaubten die Muslime, auf der felsigen Anhöhe den

Fußabdruck Adams wiederzufinden, der bei seinem Sturze aus dem
Paradies mit einem Fuß auf dem Berg Rahün (Adamspeak) der Insel Saran-

dïb (Ceylon) zu stehen gekommen wäre, während der andere auf dem

Meeresgrunde geruht hätte. Da aber unser Stammvater Adam für die

Muslime zugleich auch der erste Prophet Allahs ist, wurde die Stelle

sehr frühzeitig zu einem islamischen Wallfahrtsort8. Hierüber liefert
noch in der ersten Hälfte des 14. Jahrhunderts der aus Tanger gebürtige
Ostasienreisende, Ibn Battuta, ein anschauliches Zeugnis. Seinen

Angaben zufolge bestieg er selber den Berg, um die Fußspur Adams zu er-

6. D. van Hinloopen Labberton, «Über die Bedeutung der Spinne in der indischen Literatur

», ZDMG, 66(1912),p.601, wo Fußspur und Spinne als Symbole der Herrschaft gedeutet
werden. - Damit hängt auch die Legende der drei Schritte des Visnu zusammen, mit denen

er das Weltall, d.h. Himmel, Erde und Hölle durchmaß, weshalb er auch den Übernamen

Trivikrama, «den der drei Schritte», erhielt.
7. E. Abegg, «Chinesische Buddhapilger in Indien», As.St., I. (1947), p. 124SS.

8. Enzyklopädie des Islams, I, pp. 134, 874. - Eine ausführliche Schilderung gibt u.a.Mas-
cüdi, Mirüg al-Aahab, Les prairies d''or, éd. et trad., Paris 1861, vol.1, p. 60. - Der von den

Muslimen erwähnte Name des Berges R%hun ist vielleicht mit skr. rohana, «Aufstieg,
Heilung», in Verbindung zu bringen.



£4- CESAR E. DUBLER

blicken. Zwei Wege führten zu ihr empor, ein bequemer und ein
beschwerlicher ; den letzten benützten die muslimischen Pilger. Den

Gipfel erklimme man nur mit Hilfe von Ketten, die am Felsen
angebracht sind, um sich an ihnen hochzuziehen. Oben angelangt sehe man
im schwarzen Stein den Fußabdruck, «doch sind vor langer Zeit Chinesen

gekommen, die den großen Zehen und was ihn umgab, herausgemeißelt

haben, dieses Bruchstück brachten sie in einen Tempel der
Stadt Zaytün (Ch'uan-chou), wohin die Leute von den fernsten Gegenden

nun pilgern. Im Felsen, beim Fußabdruck, hat man neun Löcher

gegraben, in denen die Ungläubigen Gold, Edelsteine oder Perlen

niederlegen ...9.»
Um die Mitte des 16. Jahrhunderts berichtet Joao de Barros als erster

Historiker des portugiesischen Kolonialreiches im Orient und liefert in
seinem Werke Da Asia die folgende Schilderung der Berge Ceylons :

Mitten auf einem Gipfel findet sich in einer Felsplatte eine Fußspur, die
dem Glauben der dortigen Leute zufolge in großen religiösen Ehren
gehalten wurde, weil sie von einem Heiligen herrühre, der seine Lehre
auf der Insel verkündete. Als er zum Sterben kam, veranlaßte er, daß

nach seinem Tode dem Könige von Ceylon einer seiner Zähne gesandt
werden sollte. Dieser Zahn und der Fußabdruck werden heute dort
verehrt. So berichtet es Barros, und er fährt mit folgendem Wortlaut
weiter : «Und dieser Volksmeinung folgend kamen wir dazu, den Berg
Pico de Adam zu nennen, den die Einheimischen mit Budo bezeichnen

9. Voyages d'Ibn Batouta, éd. et trad. C.Defrémery et B. R. Sanguinetti, Paris 1922—1926,
Bd. IV, p. 179. Ibn Battuta, Travels in Asia andAfrica 131 Ç-i ì S4-) >

translated and selected by
H. A. R. Gibb, 3. Auflage, London 1913, reproduziert p. 2 j8 nach dem holländischen Werke
von Valentyn, Oud en Nievw Oost-Indien, 1724, eine der ältesten Abbildungen des Adamsberges.

Die jüngste Übersetzung von Ibn Battütas Asienreise, die an Hand weiterer arabischer
Manuskripte und vom Standpunkt eines Orientalen aus angefertigt wurde, hat in Indien Mahdi Hu-

sain, The Rehla of Ibn Battuta (India, Maldive Islands, Ceylon), Baroda 19C3, geliefert; sie bietet

p. 222SS. eine leicht abweichende Fassung des hier wiedergegebenen Textes. - Zur chinesischen

Stadt Zaytün, wie sie von den Muslimen bezeichnet wurde, vergleiche man H.Yule,
The Book of Ser Marco Polo, London 1929, Bd.II, p. 234SS., und J.Foster, Crosses from the
Walls of Zaitun, y/L4S, 19Ç4, p. 1.



ALTE ARABISCHE BERICHTE rr
Doch die Felsplatte ist so steil, daß man nur mit Ketten an ihr
hochklettern kann, und die Leute benützen sie bei ihrer Wallfahrt zur
Fußspur. Diese ist so berühmt, daß von über iooo Meilen in die Runde die

Pilger zuströmen, besonders die fogues genannten, die der Welt
entsagten, um sich Gott wallfahrend zu weihen ...I0.»

Vermittelt Joäo de Barros den Glauben um den Fußabdruck im 16.

Jahrhundert, so glauben die heutigen Eingeborenen Ceylons, daß dieser

heilbringende Ort, wie mancher andere, unter dem Schutze des Saman-

dctviyo, dem Statthalter Buddhas, steht. Doch scheinen sich außerdem
noch andere einheimische, d.h. nichtindische Gottheiten mit der Fußspur

zu verbinden, wie der Name Sri-pada neben S"man-ta-Küta vermuten

läßt".
Überblickt man zusammenfassend den Glauben, der sich belegtermaßen

während zweier Jahrtausende immer wieder am Gipfel des Berges

auf Ceylon in den verschiedensten Formen gesammelt hat, so können

wir nicht umhin, in ihm einen «heiligen Ort» zu erkennen,
welcher in der auf Fels geprägten Fußspur zum Ausdruck kam. Als der
Islam bis Ceylon vorstieß, fanden die Muslime einen um diese Stelle

festgefügten Glauben, den sie synkretistisch dem Adam zusprachen und,
dank dieser Umlegung, ihn ihrer eigenen geistigen Welt einfügten, was
schon Jahrhunderte früher die Buddhamissionare ihrerseits getan hatten.

So vereinigen sich in dieser Fußspur bis heute der primitive
Dämonenglaube, der hinduistische Visnu, der buddhistische Gauthama und
der islamische Adam ; und diese Vielfalt gewährleistet fürwahr den über
die Jahrhunderte anhaltenden Erfolg als Wallfahrtsort. Doch die Muslime

hatten bei ihrer Anpassung einem alten, bodenständigen Glaubens-

10. J. de Barros, Da Asia. Dosfeitos que os Portuguezesßzeram no descubrimento, e conquista dos

mares e terras do Oriente, Lisboa 1777, Decada III, Liv.II, cap. 1. — Barros selber war nicht in
Indien gewesen, doch waren ihm als Schatzmeister der «Casa da India» alle nur wünschbaren

Originaldokumente zugänglich; so war er einer der ersten europäischen Orientalisten, von
denen noch die Rede sein wird. Eine gekürzte deutsche Übersetzung von Barros, Da Asia,
wurde von D.W. Soltan, 1828 in Braunschweig herausgegeben.

11. P. Wirz, Exorzismus und Heilkunde auf Ceylon, Bern 1941, p. 1 ri/j2.



r6 CÉSAR E. DUBLER

inhalt eine neue Form gegeben. So geht der heutige Name Adamspeak,

durch die Vermittlung der Portugiesen, auf die synkritische Adaptation
der islamischen Händler und Seefahrer im Mittelalter zurück.

Aus ihrer Feder oder zumindest aus ihrem Munde floß der älteste uns
erhaltene arabische Bericht über den Fernen Osten, in welchem auch

gebührend auf den Abdruck des Adamsfußes von Ceylon verwiesen
wird. Es handelt sich um die von einem anonymen Autor um 8ri
gesammelten Nachrichten über China und Indien, Ahbär al-sin w'al-hind

genannt. Von unserem Standpunkt aus gesehen, erscheint diese Schrift
oft abschweifend und mit unnötigem Beiwerk behaftet, aber wir dürfen
die völlig anderen ästhetischen, ja allgemein geistesgeschichtlichen

Voraussetzungen, unter denen diese Art arabischer wissenschaftlicher Werke

entstanden, nicht aus dem Auge verlieren. So ergibt sich bei genauerem

Zusehen, daß die Anordnung der einzelnen Angaben durchaus
systematisch erfolgt, indem mehrere Male der Seeweg vom Persischen

Golf über Ceylon, quer durch den Bengalischen Meerbusen, Sumatra

oder Malaka entlang, über das südchinesische Meer nach Indochina und

Kanton beschrieben wird. Dann folgt die Schilderung chinesischer
Bräuche und indischer Gepflogenheiten, um in einem abschließenden,
miszellenhaften Teile chinesische und indische Sitten gegenüberzustellen.

Trotz zahlreichen Abschweifungen ins Tier- und Pflanzenreich,
bleibt das Augenmerk des Autors in erster Linie auf das Wirtschaftsleben

gerichtet. Er wendet sich der chinesischen Verwaltung mit
besonderer Sorgfalt zu, sofern sich diese um die Belange der Händler

kümmert; z.B. ergeht er sich bei der Schilderung der amtlichen

Betreuung der Hinterlassenschaft eines fremden Kaufmannes, der in China

verschieden war. Daneben berücksichtigt er stets den Standpunkt der

Muslime, d. h. der islamischen Observanz, sei es bei den Betrachtungen
über das Schlachten von Vieh oder über die Reinlichkeitsvorschriften.
Den Chinesen scheint der Autor Wohlwollen entgegenzubringen, zu

den Indern hingegen verspürt er gewisse Vorbehalte. Ton und Sprache
der ganzen Schrift sind durchaus volkstümlich und einfach, trotz späte-



ALTE ARABISCHE BERICHTE ÇJ

ren gelehrten Einschiebseln aus arabischen Standardwerken, wie Yacqü-
bîs Geographie. Sind zwar noch verschiedene Gewährsleute, wie z. B.

Sulaymän der Händler, als Quellen zum Texte erkennbar, so ist doch

die ganze Schrift aus einem Gusse, an die sich als Ergänzung die

Nachrichtensammlung des Abu Zayd Hasan aus Siräf, um 916 verfaßt,
anschließt. Die Mitteilungen des Ahb&r al-sin w'al-hind sind sachlich

zusammengetragene Beobachtungen aus dem Fernen Osten eines islamischen

Händlers, dem aber ein wahres künstlerisches Gestaltungsvermögen

abging. Mögen die beschriebenen Einzelheiten auch dokumentarischen

Wert besitzen, so verlieren sie durch die Nüchternheit der

Darstellung jeden höheren Flug und entbehren daher eines letztlich allgemein

menschlichen Interesses.

Völlig anderer Art ist das Kitzb cagä.3ib al-hind, das « Buch der Wunder

Indiens», welches dem Seemann Buzurg ibn Sahriyär aus dem 10.

Jahrhundert zugeschrieben wird, während es in Tat und Wahrheit ein
ebenso anonymer Text ist wie die Ahb&r al-sin w'al-hind. Verleitet
durch die teilweise äußere Ähnlichkeit des Inhaltes, hat man die beiden

Werke allzusehr auf einen gemeinsamen Nenner zu bringen versucht.
Das Kitäb cagä°ib al-hind ist eine Sammlung von Episoden, deren Schauplatz

sich von Ostafrika bis zur fernöstlichen Inselwelt erstreckte, und
die den einzelnen Erzählern angeblich zugestoßen sein sollen. So sehr

einzelne Berichte durchaus der Realität entsprechen, erscheinen uns
zahlreiche andere nichts als orientalische Phantasiegebilde zu sein. Ist
dem aber tatsächlich so Um auf diese Frage richtig antworten zu können,

müssen wir vorerst auf eine in Mesopotamien erfolgte literarische

Fortführung der Wunder Indiens eingehen. Enno Littmann hat wohl richtig

erkannt, daß diese Weiterbildung im Zyklus von Sindbad dem Seefahrer

erfolgte, wobei aber der heutige Altmeister der deutschen Orientalistik

annahm, daß die Abenteuergeschichten nur als ungeläuterter Stoff

in den 'Agä^ib al-hind vorlagen'2. Auch der italienische Arabist Fran-

12. Die Erzählungen aus den Tausend und Ein Nächten, übertragen von E. Littmann, Bd.IV,
Leipzig 19 26 ; gleichzeitig sei auf die Sonderstellung des Sindbad in der ganzen Sammlung ver-



r8 CESAR E. DUBLER

cesco Gabrieli erkannte die Abhängigkeit der beiden Texte, wobei aber

der anonyme Autor der Sindbaderzählungen diese im 11./12. Jahrhundert

in Basra oder Bagdad, jedoch ohne eigene Seemannserfahrung,
geschrieben haben soll, während die Wunder Indiens «veramente odorano

di mare e d'alga» und durch ihre Vielfalt auch einen größeren literarischen

Wert besitzen sollen'3. Diese neuzeitlichen Äußerungen bedeutender

Orientalisten, die zu teilweise gegensätzlichen Ergebnissen

kamen, legten es nahe, eine Wesensbestimmung der ^gä'ifc al-hind
anzustreben. Die darin enthaltene «silva de vara lectio» führt uns vom Persischen

Golf zu den Sundainseln, von Indien nach Ostafrika, von den
chinesischen Gestaden nach Südarabien, nach Ceylon oder zum malaiischen

Archipel. In bunter Folge springen die Kurzgeschichten von Insel zu
Insel, von Meer zu Meer, bald erzählen sie von Kopfjägern auf Borneo,
bald von Seetieren im Golf von Bengalen, bald von Winden, Vulkanen
und Stürmen. Im Mittelpunkt steht aber doch die afro-indo-malaiische

Inselwelt, über die der kurzweilige Erzähler gerne hinausschaut, besonders

nach China. Aber der in die Ferne schweifende Hochseefahrer

blickte stets nach den Inseln aus, denn da erwarteten ihn, nach den

Mühsalen und Nöten der Reise, Reichtum und Freude oder aber

Schrecken und neue Entbehrungen in Gestalt der Menschenfresser auf

den Andamanen, wilder Affen auf Sumatra oder giftiger Schlangen auf

Ceylon, all jene Mächte dieser fernen Länder, mit denen sich der

Ankömmling nach besten Kräften auseinanderzusetzen hatte. Der Autor
und seine Gewährsleute hatten jedoch innerhalb ihres geographischen

Horizontes, der die afro-indo-malaiische Seewelt zum Zentrum hatte,
durchaus reale Begriffe und Anschauungen, denn deren Angaben sind,

wie L. Marcel Devic sehr anschaulich dargetan hat, eine der reichhal-

wiesen, wie sie schon O. Rescher, «Studien über den Inhalt von iooi Nacht», Der Islam, IX
(1919), pp. 1, 9 richtig erkannte. Weiter vergleiche man dazu Th. Nöldecke in Der Warn, 12

(1922), p. m und schließlich P.Casanova, «Notes sur les voyages de Sindbad le Marin»,
Bulletin de l'Institut Français d'Archéol. Orientale du Caire, 20(192 2), p.113.

13. F.Gabrieli, / Viaggi di Sindibad, Firenze 1943 und die Besprechung in Al-And., IX,
(•944), P-ÎI6.



ALTE ARABISCHE BERICHTE £9

tigsten und genauesten Quellen für unsere heutigen Kenntnisse über
das ostafrikanische Küstengebiet im Mittelalter'4 oder liefern, Gabriel
Ferrand zufolge, einwandfreie Daten zur Geschichte Sumatras'5. Die
Insel, in ihrer ganzen Vielfalt, steht in der Gedankenwelt des

Autors immer wieder an erster Stelle, doch erscheint sie nicht als stets

rettendes Phantasiegebilde, denn trotz allen anscheinenden Abschweifungen

ins Irreale, haftet sie immer in einem klaren geographischen
Kreise und atmet, wie es auch F. Gabriel verspürte, eine gelebte
Wirklichkeit. Diese beschränkt sich aber nicht nur auf die eingangs nach Georg

Jacob erwähnte Realienkenntnis, wie z. B. der richtigen Beobachtung

der Brutzeit gewisser Vögel, die auf Ceylon mit der Windstille der
Monsune zusammenfallt (i 2o. Erzählung) oder der Schilderung des

Meeresleuchtens in der kurzen 23.Erzählung'6, sondern die Wiedergabe
der Wirklichkeit geht viel weiter. Zum schauenden Auge des Beobachters

gesellt sich der kombinierende Verstand des denkenden Menschen

und schließlich gar die zartschleifende Hand des gestaltenden Künstlers,

als der sich unser Autor zeitweise entpuppt. Die 32.Erzählung
berichtet von einem Sklavenzug muslimischer Händler nach Ostafrika,
die den einheimischen Häuptling hinterrücks entführen, der sie zuvor

gastlich und freizügig aufgenommen hatte. Dieser aber wird in Arabien

zum Islam bekehrt und gelangt über Ägypten, nilaufwärts, nach vielen
Mühsalen zu seinem Stamme zurück, der ihn sogleich wieder als Herrscher

anerkennt, und nun bewegt er seine Untertanen zur Annahme der
Lehre Muhammads. Der reale Kern dieser Erzählung ist die Mitteilung

14. L. M.Devic, Le pays des Zendjs ou la côte orientale d'Afrique au Moyen-Age (Geographie,
Mœurs, Productions, Animaux légendaires d'après les écrivains arabes), Paris 1883. - Der arabische

Name ZLpfe leitet sich von gr. Ztffiov oder ZtfylÇ> das Cosmas Indicopleustes und
Ptolomaios schon registrierten, dazu vergi. F. Storbeck, Die Berichte der arabischen

Geographen des Mittelalters über Ostafrika, Mitt. des Seminaresfür oriental. Sprachen, 17, Abt. 2,

p. 97-169, (Berlin 1914) und Besprechung Petermanns Mitt., 62, (1916), 273.

ir. G.Ferrand, «L'Empire Sumatranais de Çrïvijaya», Separatdruck aus JA (1922).
16. Wir folgen der Numerierung, die bei der Textausgabe von P.A. van der Lith, mit

französischer Übersetzung von L.M.Devic, Leiden, 2 Bde., 1883-1886, eingeführt wurde;
von diesem Werke wird weiter vorne noch die Rede sein.



6o CÉSAR E. DUBLER

über eine frühislamische Mission in Afrika, die hier, wie andernorts,
oftmals mit dem Handelsfleiße Hand in Hand ging. Auch die Schicksale

des Eingeborenenhäuptlings entbehren nicht der Wahrscheinlichkeit,
ist doch der gesamte große geographische Raum, in dem er sich

bewegte, völlig richtig festgehalten. Doch den Charme erhält die Erzählung

durch die Darstellung des wohlgesinnten Primitiven, der trotz
aller Widerwärtigkeiten ihrer Herr wird, darob aber sein gütiges Herz
nicht einbüßt und sich dadurch turmhoch über die gewinnsüchtigen,
unlauteren und verräterischen Händler erhebt. Die 84. Erzählung führt
uns in einen Garten von Kanton, in welchem alle Blumen künstlich, aus

feinster chinesischer Seide gefertigt waren. In wie wenig Sätzen und

mit welch zarten Tönen weiß hier der Autor den Eindruck der
verfeinerten fernöstlichen Hochkultur von damals zu vermitteln

Im Rahmen der ganzen Sammlung, die sich besonders der asiatischen

Inselwelt zuwandte, konnte die Beschreibung des Adamsfußabdruckes

auf Ceylon nicht fehlen, doch sie verliert sich in den über 130
Erzählungen, in denen hingegen die Beschwörung von Krokodilen, Schlangen

und Vögeln zu wiederholten Malen sehr eindringlich dargestellt
wird. In gleicher Weise wird die Schädelpräparation auf den Nias-In-

seln, wie die Wahrsagerei in Ostafrika oder die Bußhandlungen
indischer Asketen sachlich und anschaulich wiedergegeben, so daß all diese

gar wundersamen parapsychischen Phänomene, innerhalb des richtigen
geographischen Raumes, ihr volles Relief erhalten.

Trotzdem scheint es einzelne Episoden der Sammlung zu geben, die

sich einer völlig wirklichkeitstreuen Auslegung, wie sie Georg Jacob

für alte arabische Originalangaben vorschwebte, nicht unterziehen lassen

wollen. Zu diesen gehört die ungeheuerliche Schlange Tannin (24.

Erzählung), die im Winter, angezogen durch die Kälte der Wolken, aus

dem warmen Wasser steigt und vom Winde emporgehoben und mitgerissen

wird. Dabei schwillt sie von einem Punkte des Horizontes zum
anderen immer mehr an, kann sich aber, sobald sie all ihr Wasser

verloren, nicht mehr in der Luft halten und stürzt ins Meer oder auf die



ALTE ARABISCHE BERICHTE 6l

Erde nieder, wo sie schweres Unheil anrichtet. Die Episode wird nicht

genauer situiert, aber unschwer ist der tropische Wirbelwind oder die
Wasserhose zu erkennen, die besonders in der südostasiatischen Inselwelt

oftmals zur erschreckenden Naturkatastrophe werden. Doch diese

nahm im Volksmunde, unter dem Einfluß des Hinduismus, der sich

vom i. zum 7. nachchristlichen Jahrhundert dahin ausgebreitet hatte,
die Gestalt einer mythischen Schlange an. Die gewaltige Naturerscheinung,

welche im Malaiischen Archipel oder in Indochina Tiergestalt
angenommen hatte, wurde vom muslimischen Autor völlig richtig
verstanden und dichterisch sehr schön weitergebildet, wobei er materielle
und geistige Realität, die sich oftmals, besonders im Denken der Primitiven,

innig durchdringen, ganz als Einheit erscheinen läßt. Dieselbe
Geschichte vom ungeheuerlichen Tannin fand auch beim Vielschreiber
Mascudï, einem Zeitgenossen unseres Erzählers aus dem 10. Jahrhundert,

Aufnahme. Doch Mascudï, in seinem Bestreben einer übergroßen
Genauigkeit, beging den Irrtum, dieses angebliche Tier fälschlich im
Kaspischen Meer lokalisieren zu wollen'7. Danach sagt Mascudï weiter,
daß die Perser meinten, es handle sich um eine siebenköpfige Schlange.
Wahrscheinlich liegt dieser Angabe die Ananta des Hinduismus zugrunde'8,

denn Hand in Hand mit der religiösen Ausdehnung des indischen

Geistesgutes verbreiteten sich auch diese besonderen thereomorphen
Vorstellungen '9.

Beim genauen Zusehen erkennt man unschwer, daß im arabischen

Buche der Wunder Indiens den Schlangen ganz allgemein ein wichtiger
Platz eingeräumt wird. Die 26. Erzählung berichtet von der Mimikry,

17. Mascûdî, Murüg al-Aahab, éd. et trad. C. Barbier de Meynard et Pavet de Courteille,
Paris 1861, vol.I, p.263.

18. Sollte sich gar der arabische Name Tannin, durch Metathesis, aus skr. än-anta,
«unendlich», einer Bezeichnung der siebenköpfigen Schlange Cesa, erklären lassen?

19. Den Betrachtungen bezüglich der indischen Mythologie habe ich die reichhaltige und
schön ausgestattete Mythologie Asiatique Illustrée, Paris 1928, zugrunde gelegt, die in kollektiver

Sammelarbeit um das Musée Guimet entstanden ist, wobei neben alten Texten und
Kunstdenkmälern die neuzeitliche Überlieferung in der Volkskunde ausgiebig berücksichtigt

wird. - Ergänzend, als jüngste einschlägige Publikation, habe ich auch Reginald Le May,



62 CÉSAR E. DUBLER

denn beim Holzhacken im Walde entpuppt sich ein Ast beim Ansetzen
der Säge als Schlange. Neben solch sachlichen Beschreibungen findet
sich auch die Angabe, daß ein indischer Arzt 3120 verschiedene Sorten

derartiger Kriechtiere kenne, von denen die giftigste sich im gold- und
silberreichen TäiJO-Gebiet aufhalte20, und daß sie überall die Edelsteine

verteidigen, so z. B. im Schlangental auf Ceylon oder in Kaschmir (29.
Erzählung)2'. Aber den gefährlichen Schlangen begegnet in den

Erzählungen der Mgä'ifc al-hind ein mächtiger Vogel, der den bedrängten
Menschen beisteht, die er auf seinem Rücken im Fluge davonträgt.
Doch dieser überstarke Vogel steht auch, dem arabischen Texte zufolge,

in Beziehung mit der Verjüngung und Unsterblichkeit. So scheinen

diesen beiden Tieren islamischer Seemannserzählungen die kriechenden

Näga und der fliegende Garuda der hinduistischen Anschauung zugrunde
zu liegen, die aber volkstümlich weitergebildet wurden, als sie vom
indischen Mutterlande nach Osten wanderten, denn sowohl die

geographischen Lokalisierungen wie auch beschreibende Einzelheiten weisen

stets von neuem nach Indochina oder auf die malaiischen Inseln hin.
So ist u.a. die volkstümliche Legende der Feindschaft der Schlangen
mit dem Vogel Garuda in Kambodja ganz besonders ausgeschmückt
worden.

Für die Mgä'ifc al-hind wird also neben der realen Naturbeobachtung
auch die indische Mythologie eine der maßgebenden Quellen gewesen
sein, doch wurde dieselbe, der islamischen Idiosynkrasie zufolge, in
arabischer Sprache fast zur Unkenntlichkeit entstellt ; war doch auch

der angebliche Fußabdruck auf Ceylon durch die Muslime einer völligen

Umdeutung verfallen. Wie es in der 16. Erzählung unserer Samm-

The Culture of South-East Asia. The Heritage of India, London 1954, zu ^ate gezogen; weiter
vergleiche man G. Coedès, Un Yantra récemment découvert à Angkor, JA, 240 (i 9J2), p.46 ç.

20. Sollte der angebliche Ortsname Tîqà mit dem indischen Schlangenkönig Taksaka in
Verbindung zu bringen sein? Die von J.Sauvaget im Kommentar zum Ahbär al-sin w'al-hind,
Paris 1948, p. j2 vorgeschlagene Identifikation mit Kaschmir ist durchaus unbefriedigend.

21. Auf die Übernahme dieser Einzelheit durch den Geographen Idrïsï habe ich in der in
Anm. 1 angeführten Studie, p. rorss., hingewiesen.



ALTE ARABISCHE BERICHTE 63

lung heißt, war ein angesehener Mann aus Siräf am Persischen Meerbusen

früher ein Anhänger der indischen Religion gewesen, hatte sich

schließlich zum Islam bekehrt, doch seinen Worten schenkte man
durchaus Vertrauen. Er berichtete nun von seiner Fahrt nach Ostasien,

wo das Schiff, vom Winde getrieben, in den Ozean hinausfuhr und

schließlich, trotzdem es von einem Feuermeer umgeben war, auf der
Fraueninsel landete. Doch ein geheimnisvoller Passagier aus Cadiz, der
verstohlen das Fahrzeug bestiegen hatte, war sogleich mit einer Erklärung

bei der Hand, denn dieses Eiland sei auch von Al-Andalus, nach

Westen fahrend, zu erreichen. Der Kern der Erzählung entstand aus

Bruchstücken der fernöstlichen Geisteswelt, wie der Legende der ma-
laio-indochinesischen Blumenmädchen, den Fragmenten aus der
indischen Flut- und Schöpfungssage, den hinduistischen Unterweltsanschauungen.

Fast zur Unkenntlichkeit verbildet, errät man den Gott Visnu
im einzigen männlichen Überlebenden der Fahrt zur Fraueninsel ; diese

aber wird nun ihrerseits in das islamische Weltbild eingefügt, wobei,
den obigen Angaben zufolge, die Erde bereits als Kugel gedacht war,
was um so wahrscheinlicher ist, als bei dieser Gegelenheit mehrmals
auf die Hochseeschiffahrt an Hand der Fixsterne angespielt wird. So

gewann die indische Mythologie nach ihrer Verbildung durch den
fernöstlichen Volksmund im islamischen Gewände eine völlig neue äußere

Gestalt. Die zahlreichen Erzählungen über mächtige Fische lassen die

thereomorphe Gestalt Visnus deutlich werden, mit der sich aber die

Anschauung der in der Natur beobachteten Tiere verband, und bei der Insel,
die sich als Riesenschildkröte entpuppt (19. Geschichte), ist wieder
eine Reminiszenz der indischen Weltschöpfungserzählung zu erkennen.

Vom hinduistischen Geisteserbe, das Ostasien erreichte, sind keine
unmittelbaren schriftlichen Dokumente erhalten, doch hat die bildende
Kunst herrliche Zeugnisse hinterlassen, unter denen die Steinbilder aus

Ankor-Vät (Kambodja), im 9. Jahrhundert gemeißelt, zum Schönsten

gehören. Da aber der muslimische Seemann, welcher das Buch der Wunder

Indiens niederschrieb, gerade im indo-malaiischen Bereiche seine Er-



6a. césar e. dubler
Zählungen sammelte, liegt es da nicht nahe, anzunehmen, daß in diesem

Texte, wenn auch in seiner äußeren Form entstellt, ein unwiderruflicher

schriftlicher Beleg für die Lebendigkeit der indischen Mythen im
i o. Jahrhundert vorliegt So vermittelt diese abwechslungsreiche Folge

von arabischen Erzählungen, die sich zum größten Teil sinnvoll deuten

lassen, oft eine greifbare, oft aber eine geistige Realität, die sich beide

unlösbar durchdringen und ergänzen, aber dank des künstlerischen
Geschickes des Autors eine derartige Qualität erhalten, daß sie sogar nach

einem Jahrtausend menschlich ansprechend sind und ein dichterisch

lebendiges Bild der fernöstlichen Inselwelt von damals vermitteln.
Der geographische Raum erstreckt sich von Afrika bis Japan, und

doch betitelt sich die Schrift cAgä.:>ib al-hind, die «Wunder Indiens».

Liegt hier nicht ein Irrtum vor? Es ist nicht wahrscheinlich, denn der
muslimische Autor erkannte sehr wohl, daß die schönsten Geschichten,

denen er auf den Inseln oder dem Festlande Ostasiens lauschte,
dem Hinduismus und damit dem indischen Geistesleben im weiteren
Sinne entstammten. Daher besteht der Titel zu Recht, denn er will das

Wesentliche des Buches vermitteln und das ist, neben der lebendigen,

greifbaren Realität, die geistige Zauberwelt der indischen Mythologie.
Gelingt also an diesem einmaligen Dokument noch eine

geistesgeschichtliche Wesensbestimmung, so ist sie nach der Aufnahme des

Inhaltes in die Arabisch sprechende Welt des cAbbasidenchalifates nicht
mehr möglich, denn ein sonst recht verläßlicher, zeitgenössischer Autor,

wie Mascüdi, irrte sich in der geographischen Lokalisierung, wie
wir weiter oben an einem Beispiel zu belegen vermochten.

War die indische Weisheit, die sich um die legendäre Gestalt des

Buddha gesponnen hatte, durch die schriftliche Überlieferung in
Gestalt der Tierfabel, insbesondere von Kaiila wa Dimna, in den
Kulturbereich des Islams gedrungen, so erreichten Bruchstücke der indischen

Mythologie, die dem Volke abgehorcht worden waren, denselben

ebenfalls in den 'Agifib al-hind. Diese, in ihre einzelnen Episoden
zerpflückt, wurden zum mündlich wandernden Märchengut der muslimi-



ALTE ARABISCHE BERICHTE 6r

sehen Welt, und das alte indische Ideenreich gewann, nach Abwandlung

mancher Art, während des 13./14.Jahrhunderts, in der Sammlung

von 1001 Nacht eine neue literarische Form.
Betrachtet man die beiden alten islamischen Texte über den Fernen

Osten innerhalb des arabischen Schrifttums, so hat das erste von uns

besprochene nüchterne Traktat, Ahbär al-sin w'al-hind, in den
wissenschaftlichen Abhandlungen als verläßliche, schriftliche Quelle nachgewirkt,

denn der gelehrte Geograph al-Bïrunï entnahm ihm sein Wissen
über China vor 1 o ro22, und im 12. Jahrhundert schöpfte al-Marwazï aus

ihm noch zahlreiche Kenntnisse23. Wenn diese Nachrichten in den
Büchern weiterlebten, so wirkte das bezaubernde und vielfältige Kitäb

cagä3ib al-hind hingegen, bald in seine Episoden zerpflückt, unmittelbar
sprechend von Mund zu Mund. Aber jede erneute Nacherzählung büßte

etwas vom ursprünglichen Hauche ein, und als ein wesentlicher Teil
derselben in den Abenteuern Sindbads des Seefahrers eine neue literarische

Gestalt gewann, war jene heitere Frische des Meerwindes

verflüchtigt, entbehrte sie des wechselvollen Seemannsgeschickes und

erlangte an dessen Stelle einen wohlabgewogenen symmetrisch
durchdachten Aufbau, der die im Volke umlaufende Fassung ästhetisch
verfeinern sollte. Trotz dieser stilistischen Vorzüge bleibt der Sindbad rein
literarisch weit hinter seiner Quelle zurück, ganz zu schweigen von
dem unwiederbringlichen Reize, der den ursprünglichen Nachrichten

aus der asiatischen Insel- und Mythenwelt unverkennbar anhaftete.

Doch die beiden von uns näher betrachteten arabischen Texte haben

auch innerhalb der europäischen Orientalistik ein eigenes Schicksal

erfahren, das dem mittelalterlichen annähernd parallel verlaufen sollte.

22. Sein Wissen über Indien entstammte hingegen unmittelbaren persönlichen Kenntnissen,

die er in seinem grundlegenden Werk niederschrieb, das E.Sachau, Al-Beruni's India,
London 1887, sehr gut herausgab und im kommenden Jahr mustergültig ins Englische zu
übersetzen wußte (dazu vergi, die Besprechung von A.Sprenger, ZDMG, 43, 1889, p. 329).

23. Sharaf al-Zamän Tähir Marwazï, On China, the Turks and India, Arabic text (circa A.D.
1120) with an Englisch translation and commentary by V.Minorsky, J.S.Forlong Fund, vol.

22, London 1942.



66 CESAR E. DUBLER

Die erste moderne Asienkenntnis, die das zeitgenössische Wissen
über den Fernen Osten nach der Entdeckung Amerikas, d. h. nach der

Renaissance, schriftlich niederlegte, sammelte sich auf der Iberischen

Halbinsel. Die Portugiesen, u.a. Joao de Barros, beschrieben, wie wir
weiter oben andeuteten, ihr indisches Kolonialreich, während der
spanische Augustiner, Juan Gonzalez de Mendoza, den ersten zeitgemäßen
Bericht über China verfaßte, der Historia de las cosas mas notables, ritosy
costumbres del gran Reino delà China, die i r8o erstmals in Rom erschien24.

Er ist einer der Begründer der ibero-romanischen Orientalistik, die

lange ein ausgesprochenes Eigenleben geführt hat, und die durch besondere

geistesgeschichtliche, wie auch politische Entwicklungen Europas
in der okzidentalen Gelehrtengeschichte allzusehr in Vergessenheit
geraten ist25.

Aber das Werk des Gonzalez de Mendoza war in zahlreiche europäische

Sprachen übersetzt worden, so auch ins Französische. Im Laufe des

17. Jahrhunderts erwuchs gerade in Frankreich ein besonderes Interesse

an Asien, das sogar weitere Schichten des Volkes erfaßte, wobei
Missions- und Handelsberichte diese orientalistische Mode förderten. Colbert

verlieh der Tendenz eine sichere Richtung, und im Zuge der

Vertiefung der Kenntnisse über den gelben Kontinent ließ er zahlreiche

orientalische Manuskripte kaufen und in Paris der königlichen Bibliothek

einverleiben. Dadurch gelangte die bisher einzige erhaltene
Handschrift der Ahbär al-sin w'al-hind nach Frankreich, wo sie vorerst unbe-

24. Das Werk war ein unerhörter Publikumserfolg, denn von 1 c8r bis 1600 erfuhr es 38

Ausgaben in sieben Sprachen. Um so unverständlicher ist es, daß die Schrift von Juan Gonzalez

de Mendoza derart in Vergessenheit geraten ist, daß sogar eine gute wissenschaftliche

Bearbeitung fehlt, denn die von P.Felix Garcia in Espana Misionera, II, Madrid 1944,
besorgte Ausgabe ist ohne gelehrte Zielsetzung erfolgt.

2j. Innerhalb der gesamthaften Orientalistik Europas nimmt die Asienkunde der
Iberischen Halbinsel eine ähnliche Sonderstellung wie der russische Orientalismus ein, über den

uns der bekannte Türkologe V. V. Barthold, La Découverte de l'Asie. Histoire de l'Orientalisme en

Europe et en Russie, Paris 1947, eindringlich Aufschluß vermittelt. Demgegenüber hat die
Geschichte der hispanischen Orientalistik mit ihren durchaus eigenwilligen Zügen, die sich in
eine allgemeine Historie der Asienkunde eingliedern müßte, bisher noch keinen Darsteller

gefunden.



ALTE ARABISCHE BERICHTE 67

achtet ruhte, bis in den Jahren 171 o bis 1730 eine ausgesprochene Sino-

philie einsetzte26. In deren Gefolge erschien die große vierbändige
Description de la Chine et de la Tartarie chinoise, Paris 1735, aus der Feder
des Jesuiten J.B.du Halde, die zur Grundlage der Kenntnisse der
Enzyklopädisten werden sollte. Aber 1718 hatte der Geistliche Eusèbe Re-

naudot eine französische Übersetzung des obgenannten arabischen

Manuskriptes herausgebracht, mit dem Titel : Anciennes relations des Indes et

de la Chine, de deux voyageurs mahometans, qui y allèrent dans le neuvième

siècle; traduits d'arabe avec des remarques sur les principaux endroits de ces

relations. Abgesehen von einigen Unzulänglichkeiten, die aus dem damaligen

Mangel an Sachkenntnis erwuchsen, ist die Übersetzung sogar
recht geschickt, aber der Kommentar nimmt einen im damaligen Zeitgeist

durchaus gängigen Ton ins Apologetische an, der ihm nicht zum
Vorteile gedieh. Dieser Zug macht es um so verständlicher, daß die

Enzyklopädisten nur sehr spärlich über China zu berichten wagten. Es

verging nahezu ein Jahrhundert, bis der arabische Text erneute Beachtung

fand. Unterdessen war mit der Fahrt Napoleons nach Ägypten die
wissenschaftliche Orientalistik erwacht, und an ihr geschult, druckte
Feu Langles 1811 den arabischen Text, der aber erst 184c mit einer
neuen Übertragung von M. Renaud der Öffentlichkeit übergeben wurde.

Und etwa ein weiteres Jahrhundert später wollte der französische

Orientalist und Diplomat, Gabriel Ferrand, diesem einmaligen arabischen

Schriftchen in einer neuen Übersetzung, innerhalb der Sammlung

Les classiques de l'Orient, vol. VII, Paris 1922, einen weiteren Leserkreis

sichern. Dabei hoffte er, der damaligen Geschmacksrichtung
folgend, die Neuausgabe durch eine Ausstattung mit modernen
Holzschnitten für das Publikum ansprechender zu gestalten. Schließlich hat

sich der jüngst verstorbene Arabist, Jean Sauvaget, angeregt durch den

26. P. Martino, L'Orient dans la littératurefrançaise au XVII' et au XVIII* siècle, Paris 1906.-
Die neuzeitliche Asienkenntnis hatte in Europa auf der Iberischen Halbinsel eingesetzt, um
im Laufe des 17. Jahrhunderts, auch im Gefolge der machtpolitischen Verschiebungen, an
Frankreich und die Niederlande überzugehen.



68 CESAR E. DUBLER

so vielseitigen, ehemaligen Altmeister der französischen Orientalistik,
Paul Pelliot, an eine gelehrte Textausgabe mit bipaginaler französischer

Übersetzung und streng-wissenschaftlichem Kommentar gemacht, die

in Paris 1948 erschien. Damit ist die gelehrte Auslegung um diesen
arabischen Text, die über zwei Jahrhunderte gedauert hat, zu seinem

logischen Ende geführt worden.
Auch das Kitäb cagä1'ib al-hind liegt nur in einer Handschrift vor, die

in Konstantinopel verwahrt wird, wo sie nach 187c vom französischen

Orientalisten, Charles Schefer, abgeschrieben wurde. An Hand derselben

fertigte L. Marcel Devie eine französische Übersetzung an, die er
als Les Merveilles de l'Inde, ouvrage arabe inédit du Xe siècle, in der
volkstümlichen Nouvelle collection fannet-Picard, Paris 1878, herausgab, noch
ehe der in Leiden tagende Orientalistenkongreß die Ausgabe des arabischen

Textes P.A. van der Lith hatte anvertrauen können. Dieser
niederländische Orientalist, dem außerdem die malaiische Inselwelt
vertraut war, besorgte in zwei Bänden und mit dem Beistand von L.M.
Devic die kritische Ausgabe mit französischer Übersetzung und

Kommentar, die bei E. J. Brill in Leiden 1883—1886 erschien. Auch der
holländische Meister der Arabistik, H. J.de Goeje, wandte sich dieser

ergötzlichen Sammlung von arabischen Erzählungen zu und nahm einige
in seine Chrestomatie auf. So arbeiteten Franzosen und Holländer bei
dieser Textausgabe Hand in Hand, wie sie es schon vor der Aufklärung
bei der neuzeitlichen Kenntnis des Fernen Ostens, im Laufe des 17./
18. Jahrhunderts, getan hatten. Ein vollständiger arabischer Neudruck
der cvlgä'ifc al-hind erfolgte in Kairo 1326 der Higra (1908), und P.

Quennel fertigte, an Hand der französischen Fassung Devics, 1928 in
London eine englische Übersetzung27. Schließlich hat W. M. Treichlinger

1949, im Pan-Verlag, Zürich, eine treffliche Auswahl von
Erzählungen, in deutscher Fassung, einem größeren Publikum zugänglich ge-

27. So wertvoll C. Brockelmanns Geschichte der arabischen Literatur als Nachschlagewerk
ist, so ist er bei der Beurteilung gewisser Texte oft allzu einseitig, wie z. B. im vorliegenden
Falle, den man im Supplementband I, p.409/10 nachschlagen kann.



ALTE ARABISCHE BERICHTE 69

macht28, das nun die schillernde Inselwelt Asiens, gesehen durch die
islamischen Seeleute des Mittelalters, erneut miterleben darf.

Wie einst im islamischen Kulturbereich, so auch in der Neuzeit, verfiel

das Ahbär al-sin w'al-hind der trockenen Wissenschaft, während die

'Ägjiib al-hind*9 durch ihre Vielfalt immer wieder Gnade beim einfachen

Volke finden.
Der stets wiederkehrende Erfolg dieser arabischen Seemannserzählungen

liegt nicht zuletzt in ihrer lebendigen Wirklichkeitsnähe, die
materielle und geistige Realität auf das Schönste zu verbinden weiß.
Daß es mir vergönnt war, dies zu erkennen, verdanke ich den indologischen

Vorlesungen und Kursen von Herrn Professor Dr. Emil Abegg, an

denen ich als Student, vor ungefähr zwanzig Jahren, teilnehmen konnte.
Es ist mir darum eine um so größere Freude, ihm mit diesem Beitrage
zu seinem 70. Geburtstage aufwarten zu dürfen.

28. Das hübsche Bändchen ist vonL.Forrer in^.St., IV (19 co), p. 14c, besprochen worden.

29. Im Memorial Sauvaget, das vom Institut français de Damas 1954. ediert wurde, sind aus

dem Nachlasse Sauvagets die losen Bruchstücke zur erneuten kritischen Betrachtung des Ki&b

^a^ib al-hind der Öffentlichkeit übergeben worden.


	Alte arabische Berichte über den fernen Osten, insbesondere das Kitāb 'Ağā' ib al-hind, "Buch der Wunder Indiens" : mittelalterliches Wissen und neuzeitliche Orientalistik

