
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 8 (1954)

Heft: 1-4

Artikel: Kathakali : ein südindisches Theater

Autor: Boner, Georgette

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-145546

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-145546
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KATHAKALI

EIN SÜDINDISCHES THEATER

VON GEORGETTE BONER

ZÜRICH/DAVOS

[Mit 4 Zeichnungen des Autors und 3 Tafeln ]

Eine künstlerische Tradition eröffnet Perspektiven, die unabhängig von
ihr kein einzelner Mensch und kein Ensemble zu erschließen vermag.
Sie erfüllt ihren Sinn, wenn sie individuellem Wirken überindividuelle

Prinzipien und Mittel zur Verfügung stellt, ohne dem Schaffenden die
Freiheit des Ausdrucks zu rauben.

Eine Tradition entsteht durch die Erfahrung von Generationen. Sie

ist die Summe dieser Erfahrungen.
In mündlicher und schriftlicher Überlieferung und in der Unterweisung,

die den Meister mit dem Schüler verbindet, werden die
angesammelten Erkenntnisse und Ausdrucksmittel weitergegeben. Die
Nachkommen schöpfen aus dem Quell dessen, was die Vorfahren
erschaut und errungen haben.

Die wahre Tradition besteht jedoch nicht nur in der Weitergabe von

Erfahrungen. Sie geht darüber hinaus. Sie hat transzendenten Charakter.

Sie birgt latente Kräfte jenseits aller durch Erfahrung gewonnenen
Prinzipien. Der Umgang mit einer Tradition kann daher zur Einweihung

werden. Einweihung ist das Erwachen einer in Worten unaus-
drückbaren Einsicht.

Eine lebendige Tradition bedeutet Einweihung in die schöpferische

Gesetzmäßigkeit. Wogegen die bloße Übernahme früherer Formen,
die nicht mehr durchdrungen werden vom Puls des Erlebens, sich wendet

gegen das Geschaffene und es erstarren läßt.

Um im europäischen Raum die Spuren einer lebendigen Tradition
theatralischen Schaffens zu finden, müssen wir das Buch der Geschichte



KATHAKALI 29

weit zurückblättern. Drei Beispiele : Im antiken griechischen Theater
ließ die Schauspielkunst Götter und Heroen auferstehen. In den

liturgischen Spielen des Mittelalters hat das biblische Wort dem Vortragenden

die Inspiration der Darstellung geschenkt, am Anfang den Priestern,

später den Laien. Endlich, in der Commedia dell'Arte, speiste das

Geschehen des Alltags als unversiegbarer Quell das szenische Sprechen und

Agieren.
Beim modernen Theater ist die Überlieferung weitgehend in

Vergessenheit geraten. Für jede Inszenierung müssen neue Formen des

Ausdrucks gesucht werden.

Um eine heute noch lebendige Theatertradition kennenzulernen, wenden

wir unseren Blick nach Malabar, nach dem schönen, unter
Reisfeldern ruhenden Land Kerala an der Westküste Südindiens. Hier gibt
es eine Darstellungskunst, die aus uralter Überlieferung schöpft. Sie

heißt Kathakali, übersetzt etwa Geschichtendarstellung oder die Kunst,
Geschichten darzustellen.

Es werden vor allem Krishnalegenden sowie Fragmente der großen
indischen Epen Râmâyana und Mahâbhârata gespielt. Wir könnten das

Dargebotene, in Anlehnung an unsere mittelalterliche Bühne, als

Mysterienspiele bezeichnen.

Der Kathakalistil ist durch Jahrhunderte gehegt und gepflegt worden.
Seine Prinzipien finden sich bereits aufgezeichnet in den ältesten hi-
strionischen Lehrbüchern, imBharata Nâtya Shâstra, in der «Lehre vom
indischen Tanz » des legendären Autors Bharata Muni, und im Abhinaya

Darpana, dem «Gebärdenspiegel» des Nandikeshvara*.

Die Existenz einer traditionsgebundenen Darstellungskunst bedeutet
heute ein seltenes und besonderes Glück. Daher scheint mir die
Wiedergabe meiner Eindrücke an dieser Stelle berechtigt. Es ist eine Art
Reisebericht aus der Perspektive des Theaters gesehen. Ich habe 1938

* Abhinaya Darpana ist in einer englischen Übersetzung von Coomaraswamy unter dem
Titel The Mirror of Gestures erschienen.



30 GEORGETTE BONER

die Kathakalischule im Dorf Cheruthuruty in der Nähe von Trichur
besucht.

Die Erziehung und Ausbildung der Kathakalimimen dauert ungefähr
12 Jahre. Die für den Schauspielerberuf begabten Knaben werden mit
8, 9 oder io Jahren in die Kathakalischule gebracht. Von nun an leben
sie in der Gemeinschaft der Schule, nicht mehr im Elternhaus. Es sind
ausschließlich Knaben, wird doch das Tanzdrama von Männern dargestellt.

Nur selten erlernt ein Mädchen die Kathakalitechnik.
Der Stundenplan ist rigoros : Frühmorgens um 3 Uhr 2 Stunden

Augenübungen. Beim Licht einer Öllampe lernt der Schüler die

Bewegungen seiner Augen zu beherrschen, die Augen in alle Richtungen zu
rollen und zu wenden, den Blick auf nahe und ferne Gegenstände zu
heften und seine Ausdruckskraft zu steigern.

Es folgen rhythmische Übungen, um die Gelenkigkeit der Glieder zu
fördern. Dann beginnt die Massage. Die Körper der Schüler werden

mit Öl eingerieben. Der Schüler legt sich flach auf den Boden. Der
Lehrer massiert mit den Fußsohlen den Körper des Knaben, indem er
sich an einer in Kopfhöhe angebrachten Stange hält, emporzieht und
leichter macht. Abermals folgen rhythmische Übungen, wobei die
Schüler in einer Reihe stehen.

Erst um 8 Uhr kommt das Frühstück. Nachher werden eine Stunde

lang Tanzschritte geübt und bis zum Mittagessen die Mudrâs, will sagen
die Gebärdensprache.

Nach dem Mittagessen eine Stunde Pause. Anschließend bis 19 Uhr
zusammenfassendes Üben der Kathakalitechnik, wobei Tanzschritte
und Mudrâs verbunden werden. Die Fortgeschrittenen befassen sich

bereits mit Rollenstudium. Dann wird aus dem Mahâbhârata und Râmâyana

vorgelesen. Endlich bekommen die Knaben noch ein kleines Mahl und

gehen zu Bett.
So ist das Unterrichtsprogramm, das jährlich während 6 Monaten

durchgeführt wird.



KATHAKALI 31

DIE STILELEMENTE

Kathakali setzt sich zusammen aus drei Künsten. Abhinaya, das mimische

Element, bildet den Ausdruck, die Sprache des ganzen Körpers.
Nrtya ist die tänzerische Bewegung, die das Mimische unterstützt und

trägt. Gita ist die allesverbindende, allesdurchdringende Musik. - Der

Schauspieler muß Abhinaya und Nj-tya beherrschen, Mimik und Tanz.

Abhinaya hat nach altindischer Auffassung vielfältigen Charakter. Zu

Abhinaya gehören mimische Gebärden, Gesichtsausdruck und gewisse

Lautäußerungen. Durch diese Mittel leuchtet das geistige Wesen der

dargestellten Persönlichkeit.
Durch jahrelanges Üben lernt der Schauspieler die Technik meistern.

Sein Körper wird zu einem unübertrefflichen Instrument der

Darstellungskunst. Er vermag die zartesten Gefühle und Empfindungen sichtbar

werden zu lassen.

Im Kathakalitheater beschränkt sich der Schauspieler auf Bewegung
und Tanz. Er spricht nicht und singt nicht. Die Wiedergabe des Textes

ist Sache der Sänger. Nur dann und wann stoßen die Darsteller
unterweltlicher Geschöpfe zur Steigerung von dramatischen Höhepunkten
absonderlich artikulierte Laute aus. Wenn der überragende Kathakali-

meister Kunju Kurup als Wilder Jäger um die verlassene, schöne Da-

mayantî wirbt, preßt er von Zeit zu Zeit seine Erregung in ein dumpfes

Wu-pu-puu. Kein verständlicher Sprachlaut könnte so viel sagen.
Durch den Verzicht auf das gesprochene Wort konzentriert der

Schauspieler den Akzent auf die Gebärde. Indem er nicht spricht,
spricht er um so mehr und um so deutlicher.

Nrtya, das tänzerische Element, bestimmt Art und Weise der Bewegung
und des Gehens.

Die Füße berühren meistens nur mit dem äußeren Rand den Boden.

Die Knie sind weit gespreizt. Die Bewegungen gehorchen einem stren-



32 GEORGETTE BONER

gen Rhythmus. Auch die Ruhestellung ist Rhythmus und wird als

festgehaltene Gebärde dem Strom des Geschehens eingefügt. Als integrierender

Gegenpol gehört sie zur Bewegung und gibt ihr das Maß.

Jede einzelne Ausdrucksform, das Gehen, Stehen, Sitzen, Kauern,

Liegen, Sichaufrichten und Sichwenden der Spieler, jede Gebärde

läßt den Charakter des Dargestellten durchschimmern. Das Verborgene

wird sichtbar. Grandiose Haltung und machtvolles Schreiten verrät

Kraft und Vitalität. Wenn die himmlische Tänzerin Mohinî den König

Rukmângada verführen will, bewegt sie sich wie eine Schlange.

Die tänzerische Technik verleiht dem Kathakalimimen eine Art
Kothurn. Der Schauspieler erscheint auf der Bühne wie ein Wesen von
übermenschlichem Maß, wie ein Wesen, das nur als Gast diese Erde

betritt. Gestalt und Ausdruck sind gesteigert.

Gîta, die Musik, wird ausgeführt durch ein kleines Orchester von

Schlaginstrumenten. Es besteht aus Zimbeln und Gongs und aus zwei

Trommeln, von denen die eine seitlich geschlagen wird, die andere von
oben. Die Zimbeln- und Gongspieler sind auch Sänger. Sie singen in
Versen den Inhalt des Dramas. Gesang, Trommelwirbel und Klänge

von Zimbeln und Gongs schaffen eine rhythmische Tonwelt, welche
die Bühnenhandlung begleitet und trägt.

Es ist jedoch der Schauspieler, der die Rhythmen der Aufführung
dirigiert. Die Klänge, die dem Orchester entströmen, werden vom
Schauspieler aufgefangen und gelenkt. Verlangt seine Inspiration, daß

er die Gebärden beschleunige oder verlangsame, dann muß ihm der
Musiker folgen. Und verlangt seine Inspiration, daß er eine Szene

erweitere oder einfüge oder weglasse, auch dann muß der Musiker ihm

folgen. Das ist ein intuitives Aufeinandereingehen, wie wir es uns kaum

vorstellen können.

Die Verse, die zwischen den einzelnen Szenen gesungen werden, sind

in Sanskrit, die als Begleitung des Spiels intonierten Dialoge in der

Landessprache Malayalam. Diese Zweisprachigkeit gewährleistet das allge-



KATHAKALI 33

meine Verständnis. — Ein ähnlicher Brauch herrschte bei den liturgischen

Spielen: Ursprünglich wurden sie lateinisch gesprochen. Nach

und nach gesellte sich der Kirchensprache die Landessprache, zuerst

nur in Refrains und Sätzen, dann in längeren Texten. Auch hier diente
der Gebrauch zweier Sprachen der Verständlichkeit.

Mit Abhinaya, dem mimischen Element, verbinden sich die Mudrâs,

will sagen Handbewegungen, die eine ausgebaute Sprache mit
Wortschatz, Grammatik und Syntax darstellen. Die Sprache der Mudrâs
bedarf keiner Ergänzung durch das gesprochene Wort. Sie ist vollständig.
Der Schauspieler muß sie durch und durch beherrschen und einbauen

in seine Kunst. Es kommt vor während einer Aufführung, daß die
Musiker zu singen aufhören und die Spieler die Erzählung weiterführen
durch die Sprache der Hände, nur noch von einem Trommelwirbel
begleitet. Durch die Mudrâs entsteht vor den Augen der Zuschauer die

Welt, die den dargestellten Helden umgibt, die Ereignisse, die ihm
widerfahren, die Gedanken, die sein Inneres bewegen. Die lautlose

Beschreibung eines Waldes und seiner Gefahren, eines Weges, eines

Kampfes, einer Stadt, eines Ozeans kann uns überzeugen, daß die

Gebärdensprache als schauspielerisches Medium der Lautsprache in
gewissen Situationen mindestens ebenbürtig ist.

Das von der Bühne gesprochene Wort hat dieselbe Wurzel wie die

Umgangssprache. Die Mudrâs jedoch werden aus der Bewegung geboren,

aus demselben Quell wie das mimische Spiel. Sie sind als

künstlerischer Ausdruck geschaffen. Sie werden nicht im täglichen Leben

verwendet und abgenutzt. Wenn die Kenner sich ausnahmsweise einmal

mittels der Gebärdensprache unterhalten, so tun sie es um eines

besonderen Anlasses willen. So bleibt diese Sprache der Hände immer neu
und eindrucksvoll. Überdies besitzt sie eine derart urtümliche Suggestivi -

tät, daß auch der Nichtkenner folgen und ihren Inhalt erraten kann.

Der Mime, der mittels Mudrâs spricht, muß das Beschriebene

gefühlsmäßig durchdringen. Er identifiziert sich mit dem Objekt. Indem



34 GEORGETTE BONER

seine Gebärden teilnehmen am geheimen Leben des Objekts, werden
sie zum Ausdruck dieser Identifikation. Die Ausdruckskraft der Mudrâs

ist so groß, daß die Kathakalibühne fast ohne Szenerien auskommt.

Noch sind die 9 Rasas zu erwähnen, die mit folgenden Bezeichnungen
umschrieben werden :

Shringâra : Liebe, Zärtlichkeit, Schalkhaftigkeit
Vira : Mut, Heldenhaftigkeit
Karuna : Mitleid, Sympathie
Adbhuta : Staunen, Verwunderung
Hâsya : Lachen, Ironie
Bhayânaka : Furcht, Angst
Bibhatsâ : Ekel, Abscheu, Verachtung
Raudra : Zorn, Wut
Shânta : Ruhe, Friede, Serenität

Die Rasas bestimmen Charakter und Gefühle der dargestellten Person

und prägen die Haltung und den Ausdruck des agierenden
Schauspielers. Sie bilden eine Art Resonanzboden für die Kunst des Mimen
und geben ihr Nachdruck. Wir könnten sie dem Grundton eines Pa-

pieres vergleichen, der einem Holzschnitt diese oder jene Stimmung
verleiht.

Die Hände des Schauspielers formen Mudrâs, sie deuten und weisen.
Seine Füße überwinden die Schwere durch die Macht der rhythmischen
Bewegung. Seine Augen messen den Raum und erfassen oder suggerieren

die Dinge. Sein Blick durchdringt die Materie und läßt die Empfindungen

der Gestalt sichtbar werden. Die Rasas ihrerseits geben die

Atmosphäre der Gestaltung. Sie prägen die Gesichtszüge und schwingen
stets mit bei dem, was der Schauspieler äußert und ausdrückt.



KATHAKALI 3c

DIE KATHAKALITYPEN UND IHRE EINORDNUNG

Ähnlich wie die Commedia dell'Arte, so hat auch die Kathakalibühne
eine Reihe von Typen. Da gibt es Gottheiten, Könige, Heroen; Gand-
harvas und Apsaras : himmlische Musiker und Tänzerinnen ; Asuras :

gefallene Engel ; Râkshasas : dämonische Wesen ; Wilde Jäger ; Rishis : Weise;

Brahmanen, Frauen, Boten und Diener
Die Typen der Kathakalibühne werden überdies nach einer

Dreiteilung gegliedert. In ihr spiegeln sich die drei Gunas, Grundkräfte, die
nach religiöser und philosophischer Auffassung die lebendigen Wesen
und den ganzen Kosmos bestimmen. Die vorherrschende Grundkraft
entscheidet über die Zugehörigkeit.

Sattva, die erste der drei Gunas, könnte etwa als das Wahrhaft-
Seiende oder Wahrhaft-Gute angesprochen werden. Die symbolische
Farbe dieser obersten Ordnung ist weiß. Zu ihr gehören Götter, edelste

Helden und Heilige. Merkwürdigerweise ist auch der Affe Hanu-
mân hier beheimatet, wahrscheinlich wegen der Hilfsbereitschaft,
Bescheidenheit und Demut dieses großen Feldherrn aus dem Tierreich.

Rajas, die zweite der drei Gunas, bedeutet die Expansivkraft, das

vitale, leidenschaftliche, dynamische Verhalten. Die symbolische Farbe

dieser mittleren Ordnung ist rot. Zu ihr gehören die Helden, die zwar
groß und edel, jedoch heftig und durch Leidenschaft beherrscht sind.

Tomas, die letzte der drei Gunas, bezeichnet das Dunkle, Dumpfe,
Lastende, Schwere, den Materialismus und die Befangenheit im
Irdischen. Die symbolische Farbe dieser untersten Ordnung ist schwarz.

Zu ihr gehören Geister der Unterwelt, Dämonen, niederträchtige
Menschen.

Es wäre interessant, die drei Gunas mit der Dreiteilung der
mittelalterlichen Mysterienbühne in Himmel, Erde und Hölle zu vergleichen.

Kostüm, Kopfputz, Gesichtsaufmachung und Art des Auftretens
verraten schon von weitem, zu welchem Typus und zu welcher der Gunas

eine dargestellte Person gehört.



36 GEORGETTE BONER

DIE VORBEREITENDE METAMORPHOSE

Es gibt nur wenige Bühnencharaktere, die in einfacher Aufmachung
auftreten. Dazu gehören die Rishis, das sind die Stammväter der
menschlichen Rasse, Heilige und Weise, die Brahmanen und die Frauen.

Alle übrigen Charaktere erscheinen in überaus phantastischer Aufmachung.

Das Gesicht der Rishis, Brahmanen und Frauen wird gelblich getönt.
Ihr Gewand gleicht der Kleidung, die Menschen ihresgleichen heute

noch im Leben tragen. Die Rishis sind ausgezeichnet durch einen

hölzernen Haarknoten und einen künstlichen Bart aus Haaren. Die
Brahmanen schlingen weiße Tücher um den Körper und um den Kopf. Die
Frauen - ebenfalls von Männern dargestellt — tragen ein weites faltiges
Gewand, eine Brustplatte mit roten Brüsten, einen seitlichen Haarknoten

und ein Tuch über Kopf und Schulter.
Der Schauspieler, der eine Persönlichkeit mit komplizierter

Aufmachung darzustellen hat, begibt sich viele Stunden vor Beginn der

Vorstellung in den Ankleide- und Schminkraum. Das Schminken geht
vor sich beim Schein eines Öllichts und beginnt mit einem Gebet. Das

ist die Schwelle, die den Alltag von den vorbereitenden heiligen
Handlungen trennt. Auch das Öllicht hat sakrale Bedeutung. — Ich bin einmal

aus Versehen zwischen diesem Licht und dem sich schminkenden

Schauspieler hindurchgegangen. Das war ein verhängnisvoller Einbruch

in den geheiligten Raum. Ich mußte denselben Weg in umgekehrter
Richtung zurückgehen, um die negative Wirkung aufzuheben.

Wenn der Schauspieler anfängt, sich zu schminken, macht er zuerst
eine sorgfältige Zeichnung auf seinem Gesicht, die als Einteilung dient
für die Farbtöne. Oft ist schon diese Grundierung kompliziert. Da gibt
es Felder, Linien, Flecken, besonders geformte Lippen, Schnäuze Je

nach der Rolle werden verschiedene Farben aufgetragen. Die edlen

Charaktere bekommen einen grünen Grundton, die dämonischen einen

roten und schwarzen. Die Augen werden mit schwarzer Farbe um-



KATHAKALI 37

^)
VJ

O

Pi

Abb. i. Sich schminkender Schauspieler



38 GEORGETTE BONER

rahmt und betont, die Augenbrauen geschwärzt und mit stilisierten
Linien verlängert. Das Weiße der Augen wird durch Einführung eines

winzigen Samenkornes gerötet.
Wenn diese Grundierung fertig ist, dann legt sich der Schauspieler

flach auf den Boden, und der Spezialist beginnt sein langwieriges Werk.
Während das Gesicht umgewandelt wird in eine flexible Maske, sinkt
der Schauspieler in tiefen Schlaf. Der Schminkspezialist legt einen
bartmäßig vorstehenden weißen Rahmen von Reispasta und Kalk in
geschwungener Form um den Unterkiefer. Bei Göttern, Königen und
Helden bildet er nur einen Rahmen von fünf parallel geschwungenen
Schichten. Bei dämonischen Wesen wird um den Backenknochen eine

zweite, engere Kurve von Reispasta aufgetragen. Auch bekommen
sie auf Nase und Stirn je eine weiße Kugel aus demselben Material.
Bei Wilden Jägern werden Stacheln aus Pflanzenmark in die weißen

Bartkurven eingesetzt. Ebenso beim tapferen Hanumân. Die meisten

Gestalten haben überdies auf der Stirn eine Zeichnung aus

Reispasta.

Gewisse Kathakalitypen tragen neben den Kurven aus Reispasta einen
stilisierten Bart aus Wolle. Bei Hanumân ist er weiß, bei Jägern und

niedrigen Wesen schwarz, bei dämonischen Kreaturen rot.
Vom vollkommen transformierten Gesicht geht eine eigentümliche

Faszination aus. Das Gesicht ist zur Maske geworden. Diese Maske

bleibt flexibel. In ihr lebt und webt der ganze Ausdruck des agierenden
Menschen. Und die aufgelegten weißen Kurven aus Reispasta konzentrieren

und steigern den Ausdruck. Es ist, als erblickte man durch diesen

Rahmen eine andere Welt.
Nun kommt die Bekleidung an die Reihe. Zum Kathakalihelden

gehört meistens eine kurze Jacke, ein gewaltiger rockartiger Umhang,
der bis zu den Waden reicht, und vielerlei Schmuck : eine Brustplatte
mit MetallVerzierungen, Epauletten, Armbänder, Halsketten, Stolen,
die in lotosähnlichen Quasten enden, und silberne Verlängerungen für
die Nägel der linken Hand.



KATHAKALI 39

V

\

Ca

Abb. 2. Spezialist beim Auflegen der Reispasta



40 GEORGETTE BONER

Die Kopfbedeckung, das heiligste aller Kleidungsstücke des Katha-

kalischauspielers, ist eine dreistöckige Tiara, die sich abhebt von einer
mehr oder weniger großen Scheibe. Das Ganze wird aus Holz hergestellt

und über und über mit Halbedelsteinen, Glasfragmenten,
Käferflügeln und Metall verziert. Krishna trägt die Tiara ohne Scheibe. Bei

Hanumân und seinesgleichen hat die Tiara einen hutartigen Rand. Auch
der Kopfputz des Wilden Jägers bildet eine Ausnahme. Er ist
zylindrisch und weitet sich nach oben.

Erst wenn der Schauspieler vollständig geschminkt und gekleidet ist,
greift er nach dem Kopfputz. Vor der Öllampe bespritzt er ihn mit
heiligem Wasser, spricht ein Gebet und setzt ihn auf den Kopf. In diesem

Moment findet die eigentliche Metamorphose statt. Nun ist er ein
anderer, ein Verwandelter. Nun darf er nicht mehr sprechen.

AUFTAKT ZUR VORSTELLUNG

Wenn in Cheruthuruty oder in irgendeinem Dorf Keralas die Trommeln

wirbeln, dann pilgern die Menschen an den für die Schauspiele
bestimmten Platz. Denn jeder weiß : heute abend findet eine Vorstellung

statt. Aus der näheren und ferneren Umgebung strömen sie herbei,

Familien mit Kindern, Gruppen, Einzelne. In der offenen Halle,
in der gespielt wird, lassen sie sich nieder, schwatzen und warten.
Während die Trommeln wirbeln, rüsten sich die Mimen. Das stundenlange

Präludium der Trommeln schafft eine erwartungsvolle,
spannungsgeladene Atmosphäre. Es verschleiert den Alltag und ladet ein

zur Betrachtung einer jenseitigen Vision. Die Vorstellung beginnt am
Abend und endet im Morgengrauen.

Endlich kommt der große Moment. Die Schauspieler sind erwacht
und haben ihren Kopfputz aufgesetzt. Die Verwandlung ist also vollzogen.

Eine riesige Ölflamme flackert auf einem Bronzeständer und
beleuchtet die Bühne. Sie wirft merkwürdige Lichter und Schatten durch
den Raum. Die Trommelwirbel beschwören die Aufmerksamkeit aller



KATHAKALI 41

a^

yjv
<8

Abb. 3. Die Maske Ravanas, des Dämonenkönigs



42 GEORGETTE BONER

Anwesenden. Ihre kunstvollen und wechselnden Rhythmen künden
eine Welt der Götter und Geister und reißen den Zuschauer mitten
hinein in diese Welt, die sie künden.

Die Spannung wächst. Der Mann mit der Trommel, die zu beiden
Seiten geschlagen wird, tritt vor die lodernde Flamme. Während er
spielt, starrt er ins Licht. Hinter ihm steht ein Mann mit Zimbeln und

ein Knabe mit dem Gong. Sie spielen immer reicher, immer gewaltiger,

immer frenetischer. Dann ein rasender Wirbel, und die Musiker
ziehen sich zurück. Zwei Männer mit nacktem Oberkörper bringen
einen großen Vorhang mit farbigem Muster. Sie halten ihn hoch und

trennen dadurch die Bühne vom Zuschauerraum. Nun treten die Spieler

hinter diesen Vorhang. Vorerst sind nur Füße und Kopfputz sichtbar.

Dazu ertönt das Klingeln der Fußschellen. Hinter dem Vorhang
falten die Schauspieler die Hände, verbeugen sich vor den Musikinstrumenten

und tanzen. Das ist ihre Andacht vor dem Spiel.
Der Vorhang wird etwas gesenkt, und der Spieler tritt in einer

charakteristischen Haltung in Erscheinung. Himmlische Wesen erstrahlen

in ihrer Gelassenheit; dämonische rütteln und reißen am Vorhang.
Nach dieser sichtbaren Ouvertüre, die bereits die Leitmotive antönt,
wird der Vorhang gesenkt und entfernt, und das Spiel beginnt.

DAS SPIEL

Mit diesem Spiel geschieht etwas vor unseren Augen, dem Worte zu

geben wir ohnmächtig sind. Denn eine Beschreibung ruft Einzelheiten
hervor und ist darauf angewiesen, das Gleichzeitige nacheinander zu

sagen. Wie aber vermöchten Einzelheiten ein Ganzes heraufzubeschwören?

Eine Kathakaliaufführung ist ein einmaliges Zusammenwirken
dramatischer Kräfte, das im Kleinsten das Größte und im Größten das Kleinste

enthält. Stufe um Stufe wächst die dramatische Handlung. Der letzte

Augenblick lebt aus der Spannung des ersten, und der erste kündet die



KATHAKALI 43

I ¦4^>

W

Abb. 4. Wilder Jäger



44 GEORGETTE BONER

Ernte des letzten Augenblicks. Alles Geschehen wird gegenwärtig, wird
zu einem Hier und Jetzt.

Die Elemente der Kathakalikunst verschmelzen und steigern sich

gegenseitig. Spiel, Gebärdensprache, Musik, Drama, Tanz, alles klingt
zusammen und wird zu einem rhythmischen Strom. Der Schauspieler,
der die Technik beherrscht, ist so frei in seiner Gestaltung, daß er
einerseits der Inspiration des Partners folgen, andererseits seine eigene

Inspiration dem Partner mitteilen kann. Auch Schauspieler, die sich

nicht kennen, sind durch die Kathakaliausbildung imstande, ohne

weiteres zusammen aufzutreten. Die Gesetzmäßigkeit des Ausdrucks führt
sie bis dorthin, wo sie die Freiheit der persönlichen Gestaltung erreichen.

Und die Freiheit der persönlichen Gestaltung setzt die Möglichkeit

des spontanen Aufeinandereingehens voraus.
Alles Spiel wird nun Improvisation, im höchsten Sinne, Improvisation,

die als Symbol und Gleichnis eine andere, höhere Welt beschwört.

Kathakaliliteratur

A.Meerwarth: «Les Kathakalis du Malabar», Journal Asiatique, 1926.
Alice Boner: «A Theater in the Jungle», Indian Art and Letters, London 1931. — «Kathakali»,

Journal of the Indian Society ofOriental Art, 193 c.

Beryl de Zoete : The Other Mind, London 19J3.



mm

mm

»

*

/

4 rfr'

RUKMANGADA UND MOHINl

I I



^M

jgopK»ve

*s»

3HP\

7

/
»

V

IL

DER HEROISCHE AFFE HANUMAN

I I I



¦^m

^m

^&ss^m

•sXm^
Ç?3B

/'

m>

RISHI UND HELD

IV



RUKMANCADA UND MOHINl

[ Legende zu Tafel II ]

Der fromme König Rukmângada lebt der Meditation und Askese. Indra,
der Himmelskönig, will seine Standhaftigkeit und Wahrhaftigkeit prüfen.

Er schickt ihm daher die schöne Apsara Mohini. Sie versucht
Rukmângada zu verführen. Zunächst bleibt er standhaft. Doch allmählich,

ganz allmählich wird er zerstreut und verfällt ihrem Zauber. Schließlich
bricht eine wahre Leidenschaft in ihm aus. Er wirbt um sie und
verspricht ihr, sie zu heiraten und sie keinen Tag allein zu lassen. Der König

vergißt aber, daß er Indra versprochen hat, sich der Meditation und
Buße zu widmen. Nun geraten die beiden Versprechen in Konflikt.
Rukmângada, von Gewissensqualen gepeinigt, bittet Mohinî, ihn einen

Tag der Woche freizugeben. Die Apsara aber antwortet mit teuflischer
List, sie wolle ihm nur dann seinen Wunsch gewähren, wenn er seinen
Sohn mit eigener Hand töte. Vergebens beschwört sie der König, diesen
Wunsch aufzugeben. Endlich sieht er keinen anderen Ausweg. Mit
verzweifeltem Herzen nimmt er das Schwert, das sie ihm in die Hand
drückt. Das Kind erscheint, von der Mutter begleitet, mit weit offenen,
ruhigen Augen. Es ist bereit, sich für den Vater zu opfern. Der Vater
weicht entsetzt zurück. Das Schwert entgleitet seiner Hand. Das Kind

springt auf, um den Vater aufzurichten und ihm das Schwert zurückzugeben.

Mohinî schwirrt in größter Erregung um den König herum und
treibt ihn zur Tat an. Er versucht den Schlag zu führen. Immer wieder

versagt sein Mut. Zuletzt erbarmt sich Indra. Wie Jahwe dem Abraham,
so erscheint er Rukmângada und hält die schlagbereite Hand zurück.

Tafeln II IV nach Photographien von Krishnan Nair, Trichur, und Sadmanabhan

Nair, Alleppey


	Kathakali : ein südindisches Theater

