Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft
Band: 8 (1954)

Heft: 1-4

Artikel: Kathakali : ein sudindisches Theater
Autor: Boner, Georgette

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-145546

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-145546
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

KATHAKALI
EIN SUDINDISCHES THEATER

VON GEORGETTE BONER

ZURICH/DAVOS

[ Mit 4 Zeichnungen des Autors und 3 Tafeln |

Eine kiinstlerische Tradition er6ffnet Perspektiven, die unabhingig von
ihr kein einzelner Mensch und kein Ensemble zu erschlieBen vermag.
Sie erfiillt ihren Sinn, wenn sie individuellem Wirken iiberindividuelle
Prinzipien und Mittel zur Verfiigung stellt, ohne dem Schaffenden die
Freiheit des Ausdrucks zu rauben.

Eine Tradition entsteht durch die Erfahrung von Generationen. Sie
ist die Summe dieser Erfahrungen.

In miindlicher und schriftlicher ﬁberlieferung und in der Unterwei-
sung, die den Meister mit dem Schiiler verbindet, werden die ange-
sammelten Erkenntnisse und Ausdrucksmittel weitergegeben. Die
Nachkommen schépfen aus dem Quell dessen, was die Vorfahren er-
schaut und errungen haben.

Die wahre Tradition besteht jedoch nicht nur in der Weitergabe von
Erfahrungen. Sie geht dariiber hinaus. Sie hat transzendenten Charak-
ter. Sie birgt latente Krifte jenseits aller durch Erfahrung gewonnenen
Prinzipien. Der Umgang mit einer Tradition kann daher zur Einwei-
hung werden. Einweihung ist das Erwachen einer in Worten unaus-
driickbaren Einsicht.

Eine lebendige Tradition bedeutet Einweihung in die schopferische
GesetzmiBigkeit. Wogegen die bloBe Ubernahme fritherer Formen,
die nicht mehr durchdrungen werden vom Puls des Erlebens, sich wen-
det gegen das Geschaffene und es erstarren laGt.

Um im europdischen Raum die Spuren einer lebendigen Tradition
theatralischen Schaffens zu finden, miissen wir das Buch der Geschichte



KATHAKALI 29

weit zuriickblittern. Drei Beispiele: Im antiken griechischen Theater
lieB die Schauspielkunst G6tter und Heroen auferstehen. In den litur-
gischen Spielen des Mittelalters hat das biblische Wort dem Vortragen-
den die Inspiration der Darstellung geschenkt, am Anfang den Priestern,
spater den Laien. Endlich, in der Commedia dell’Arte, speiste das Ge-
schehen des Alltags als unversiegbarer Quell das szenische Sprechen und
Agieren. .

Beim modernen Theater ist die ﬂberlieferung weitgehend in Ver-
gessenheit geraten. Fiir jede Inszenierung miissen neue Formen des
Ausdrucks gesucht werden.

Um eine heute noch lebendige Theatertradition kennenzulernen, wen-
den wir unseren Blick nach Malabar, nach dem schonen, unter Reis-
feldern ruhenden Land Kerala an der Westkiiste Siidindiens. Hier gibt
es eine Darstellungskunst, die aus uralter Uberlieferung schopft. Sie
heiBt Kathakali, iibersetzt etwa Geschichtendarstellung oder die Kunst,
Geschichten darzustellen.

Es werden vor allem Krishnalegenden sowie Fragmente der groflen
indischen Epen Rdmdyana und Mahdbhdrata gespielt. Wir konnten das
Dargebotene, in Anlehnung an unsere mittelalterliche Biihne, als My-
sterienspiele bezeichnen.

Der Kathakalistil ist durch Jahrhunderte gehegt und gepflegt worden.
Seine Prinzipien finden sich bereits aufgezeichnet in den iltesten hi-
strionischen Lehrbiichern, im Bharata Nétya Shdstra, in der «Lehre vom
indischen Tanz » des legendiren Autors Bharata Muni, und im Abhinaya
Darpana, dem «Gebirdenspiegel » des Nandikeshvara*.

Die Existenz einer traditionsgebundenen Darstellungskunst bedeutet
heute ein seltenes und besonderes Gliick. Daher scheint mir die Wie-
dergabe meiner Eindriicke an dieser Stelle berechtigt. Es ist eine Art
Reisebericht aus der Perspektive des Theaters gesehen. Ich habe 1938

* Abhinaya Darpana ist in einer englischen f.'lbersetzung von Coomaraswamy unter dem
Titel The Mirror of Gestures erschienen.



30 GEORGETTE BONER

die Kathakalischule im Dorf Cheruthuruty in der Nahe von Trichur be-
sucht.

Die Erziehung und Ausbildung der Kathakalimimen dauert ungefahr
12 Jahre. Die fiir den Schauspielerberuf begabten Knaben werden mit
8, 9 oder 10 Jahren in die Kathakalischule gebracht. Von nun an leben
sie in der Gemeinschaft der Schule, nicht mehr im Elternhaus. Es sind
ausschlieBlich Knaben, wird doch das Tanzdrama von Minnern darge-
stellt. Nur selten erlernt ein Midchen die Kathakalitechnik.

Der Stundenplan ist rigoros: Friihmorgens um 3 Uhr 2 Stunden Au-
geniibungen. Beim Licht einer Ollampe lernt der Schiiler die Bewe-
gungen seiner Augen zu beherrschen, die Augen in alle Richtungen zu
rollen und zu wenden, den Blick auf nahe und ferne Gegenstinde zu
heften und seine Ausdruckskraft zu steigern.

Es folgen rhythmische Ubungen, um die Gelenkigkeit der Glieder zu
férdern. Dann beginnt die Massage. Die Korper der Schiiler werden
mit Ol eingerieben. Der Schiiler legt sich flach auf den Boden. Der
Lehrer massiert mit den FuBlsohlen den Kérper des Knaben, indem er
sich an einer in Kopfhohe angebrachten Stange hilt, emporzieht und
leichter macht. Abermals folgen rhythmische ﬁbungen, wobei die
Schiiler in einer Reihe stehen.

Erst um 8 Uhr kommt das Friihstiick. Nachher werden eine Stunde
lang Tanzschritte geiibt und bis zum Mittagessen die Mudras, will sagen
die Gebardensprache.

Nach dem Mittagessen eine Stunde Pause. AnschlieBend bis 19 Uhr
zusammenfassendes Uben der Kathakalitechnik, wobei Tanzschritte
und Mudras verbunden werden. Die Fortgeschrittenen befassen sich be-
reits mit Rollenstudium. Dann wird aus dem Mahdbhdrata und Rdmdyana
vorgelesen. Endlich bekommen die Knaben noch ein kleines Mahl und
gehen zu Bett.

So ist das Unterrichtsprogramm, das jihrlich wihrend 6 Monaten
durchgefiihrt wird.



KATHAKALI 31

DIE STILELEMENTE

Kathakali setzt sich zusammen aus drei Kiinsten. Abhinaya, das mimi-
sche Element, bildet den Ausdruck, die Sprache des ganzen Korpers.
Nrtya ist die tinzerische Bewegung, die das Mimische unterstiitzt und
tragt. Gitd ist die allesverbindende, allesdurchdringende Musik. — Der
Schauspieler mu8 Abhinaya und Nrtya beherrschen, Mimik und Tanz.

Abhinaya hat nach altindischer Auffassung vielfiltigen Charakter. Zu
Abhinaya geh6ren mimische Gebarden, Gesichtsausdruck und gewisse
LautduBerungen. Durch diese Mittel leuchtet das geistige Wesen der
dargestellten Personlichkeit.

Durch jahrelanges Uben lernt der Schauspieler die Technik meistern.
Sein Korper wird zu einem uniibertrefflichen Instrument der Darstel-
lungskunst. Er vermag die zartesten Gefiihle und Empfindungen sicht-
bar werden zu lassen.

Im Kathakalitheater beschriankt sich der Schauspieler auf Bewegung
und Tanz. Er spricht nicht und singt nicht. Die Wiedergabe des Textes
ist Sache der Singer. Nur dann und wann stoen die Darsteller unter-
weltlicher Geschépfe zur Steigerung von dramatischen Hohepunkten
absonderlich artikulierte Laute aus. Wenn der iiberragende Kathakali-
meister Kunju Kurup als Wilder Jiger um die verlassene, schone Da-
mayanti wirbt, preft er von Zeit zu Zeit seine Erregung in ein dumpfes
Wu-pu-puu. Kein verstindlicher Sprachlaut kénnte so viel sagen.

Durch den Verzicht auf das gesprochene Wort konzentriert der
Schauspieler den Akzent auf die Gebarde. Indem er nicht spricht,
spricht er um so mehr und um so deutlicher.

Nrtya, das tinzerische Element, bestimmt Art und Weise der Bewegung
und des Gehens.

Die FiiB8e beriihren meistens nur mit dem duleren Rand den Boden.
Die Knie sind weit gespreizt. Die Bewegungen gehorchen einem stren-



32 GEORGETTE BONER

gen Rhythmus. Auch die Ruhestellung ist Rhythmus und wird als fest-
gehaltene Gebiarde dem Strom des Geschehens eingefiigt. Als integrie-
render Gegenpol gehort sie zur Bewegung und gibt ihr das MaB.

Jede einzelne Ausdrucksform, das Gehen, Stehen, Sitzen, Kauern,
Liegen, Sichaufrichten und Sichwenden der Spieler, jede Gebirde
liBt den Charakter des Dargestellten durchschimmern. Das Verbor-
gene wird sichtbar. Grandiose Haltung und machtvolles Schreiten ver-
rit Kraft und Vitalitit. Wenn die himmlische Tinzerin Mohini den K&-
nig Rukmangada verfiihren will, bewegt sie sich wie eine Schlange.

Die tinzerische Technik verleiht dem Kathakalimimen eine Art Ko-
thurn. Der Schauspieler erscheint auf der Bithne wie ein Wesen von
iibermenschlichem Mal}, wie ein Wesen, das nur als Gast diese Erde
betritt. Gestalt und Ausdruck sind gesteigert.

Gitd, die Musik, wird ausgefiihrt durch ein kleines Orchester von
Schlaginstrumenten. Es besteht aus Zimbeln und Gongs und aus zwei
Trommeln, von denen die eine seitlich geschlagen wird, die andere von
oben. Die Zimbeln- und Gongspieler sind auch Singer. Sie singen in
Versen den Inhalt des Dramas. Gesang, Trommelwirbel und Klinge
von Zimbeln und Gongs schaffen eine rhythmische Tonwelt, welche
die Biihnenhandlung begleitet und tragt.

Es ist jedoch der Schauspieler, der die Rhythmen der Auffiihrung di-
rigiert. Die Klinge, die dem Orchester entstromen, werden vom
Schauspieler aufgefangen und gelenkt. Verlangt seine Inspiration, daf3
er die Gebdrden beschleunige oder verlangsame, dann muB} ihm der
Musiker folgen. Und verlangt seine Inspiration, dal er eine Szene er-
weitere oder einfiige oder weglasse, auch dann mull der Musiker ihm
folgen. Das ist ein intuitives Aufeinandereingehen, wie wir es uns kaum
vorstellen kénnen.

Die Verse, die zwischen den einzelnen Szenen gesungen werden, sind
in Sanskrit, die als Begleitung des Spiels intonierten Dialoge in der Lan-
dessprache Malayalam. Diese Zweisprachigkeit gewihrleistet das allge-



KATHAKALI 33

meine Verstindnis. — Ein dhnlicher Brauch herrschte bei den liturgi-
schen Spielen: Urspriinglich wurden sie lateinisch gesprochen. Nach
und nach gesellte sich der Kirchensprache die Landessprache, zuerst
nur in Refrains und Sitzen, dann in lingeren Texten. Auch hier diente
der Gebrauch zweier Sprachen der Verstandlichkeit.

Mit Abhinaya, dem mimischen Element, verbinden sich die Mudrds,
will sagen Handbewegungen, die eine ausgebaute Sprache mit Wort-
schatz, Grammatik und Syntax darstellen. Die Sprache der Mudras be-
darf keiner Ergianzung durch das gesprochene Wort. Sie ist vollstindig.
Der Schauspieler muB sie durch und durch beherrschen und einbauen
in seine Kunst. Es kommt vor wahrend einer Auffiihrung, da3 die Mu-
siker zu singen aufhéren und die Spieler die Erzihlung weiterfiihren
durch die Sprache der Hinde, nur noch von einem Trommelwirbel be-
gleitet. Durch die Mudris entsteht vor den Augen der Zuschauer die
Welt, die den dargestellten Helden umgibt, die Ereignisse, die ihm
widerfahren, die Gedanken, die sein Inneres bewegen. Die lautlose Be-
schreibung eines Waldes und seiner Gefahren, eines Weges, eines
Kampfes, einer Stadt, eines Ozeans ... kann uns iiberzeugen, daB} die
Gebirdensprache als schauspielerisches Medium der Lautsprache in ge-
wissen Situationen mindestens ebenbiirtig ist.

Das von der Biihne gesprochene Wort hat dieselbe Wurzel wie die
Umgangssprache. Die Mudras jedoch werden aus der Bewegung gebo-
ren, aus demselben Quell wie das mimische Spiel. Sie sind als kiinst-
lerischer Ausdruck geschaffen. Sie werden nicht im tiglichen Leben
verwendet und abgenutzt. Wenn die Kenner sich ausnahmsweise ein-
mal mittels der Gebdrdensprache unterhalten, so tun sie es um eines
besonderen Anlasses willen. Sobleibt diese Sprache der Hinde immerneu
und eindrucksvoll. Uberdies besitzt sie eine derart urtiimliche Suggestivi-
tit, daB auch der Nichtkenner folgen und ihren Inhalt erraten kann.

Der Mime, der mittels Mudrés spricht, mul das Beschriebene ge-
fiihlsmiBig durchdringen. Er identifiziert sich mit dem Objekt. Indem



34 GEORGETTE BONER

seine Gebirden teilnehmen am geheimen Leben des Objekts, werden
sie zum Ausdruck dieser Identifikation. Die Ausdruckskraft der Mudras
ist so groB3, daf} die Kathakalibiihne fast ohne Szenerien auskommt.

Noch sind die 9 Rasas zu erwihnen, die mit folgenden Bezeichnungen
umschrieben werden :

Shringdra : Liebe, Zirtlichkeit, Schalkhaftigkeit
Vira: Mut, Heldenhaftigkeit

Karuna : Mitleid, Sympathie

Adbhuta : Staunen, Verwunderung

Hdsya : Lachen, Ironie

Bhaydnaka : Furcht, Angst

Bibhatsd : Ekel, Abscheu, Verachtung

Raudra : Zorn, Wut

Shéanta : Ruhe, Friede, Serenitit

Die Rasas bestimmen Charakter und Gefiihle der dargestellten Per-
son und pragen die Haltung und den Ausdruck des agierenden Schau-
spielers. Sie bilden eine Art Resonanzboden fiir die Kunst des Mimen
und geben ihr Nachdruck. Wir konnten sie dem Grundton eines Pa-
pieres vergleichen, der einem Holzschnitt diese oder jene Stimmung
verleiht. '

Die Hinde des Schauspielers formen Mudras, sie deuten und weisen.
Seine Fiile iiberwinden die Schwere durch die Macht der rhythmischen
Bewegung. Seine Augen messen den Raum und erfassen oder suggerie-
ren die Dinge. Sein Blick durchdringt die Materie und laBt die Empfin-
dungen der Gestalt sichtbar werden. Die Rasas ihrerseits geben die At-
mosphire der Gestaltung. Sie prigen die Gesichtsziige und schwingen
stets mit bei dem, was der Schauspieler duBert und ausdriickt.



KATHAKALI 35

DIE KATHAKALITYPEN UND IHRE EINORDNUNG

Ahnlich wie die Commedia dell’Arte, so hat auch die Kathakalibiihne
eine Reihe von Typen. Da gibt es Gottheiten, Konige, Heroen; Gand-
harvas und Apsaras: himmlische Musiker und Tanzerinnen ; Asuras: ge-
fallene Engel ; Rikshasas : dimonische Wesen ; Wilde Jager ; Rishis : Wei-
se; Brahmanen, Frauen, Boten und Diener ...

Die Typen der Kathakalibithne werden iiberdies nach einer Drei-
teilung gegliedert. In ihr spiegeln sich die drei Gunas, Grundkrifte, die
nach religiGser und philosophischer Auffassung die lebendigen Wesen
und den ganzen Kosmos bestimmen. Die vorherrschende Grundkraft
entscheidet {iber die Zugehorigkeit.

Sattva, die erste der drei Gunas, konnte etwa als das Wahrhaft-
Seiende oder Wahrhaft-Gute angesprochen werden. Die symbolische
Farbe dieser obersten Ordnung ist weill. Zu ihr geh6ren Gétter, edel-
ste Helden und Heilige. Merkwiirdigerweise ist auch der Affe Hanu-
min hier beheimatet, wahrscheinlich wegen der Hilfsbereitschaft, Be-
scheidenheit und Demut dieses groBen Feldherrn aus dem Tierreich.

Rajas, die zweite der drei Gunas, bedeutet die Expansivkraft, das vi-
tale, leidenschaftliche, dynamische Verhalten. Die symbolische Farbe
dieser mittleren Ordnung ist rot. Zu ihr gehéren die Helden, die zwar
groB und edel, jedoch heftig und durch Leidenschaft beherrscht sind.

Tamas, die letzte der drei Gunas, bezeichnet das Dunkle, Dumpfe,
Lastende, Schwere, den Materialismus und die Befangenheit im Irdi-
schen. Die symbolische Farbe dieser untersten Ordnung ist schwarz.
Zu ihr gehoren Geister der Unterwelt, Dimonen, niedertrichtige
Menschen.

Es wire interessant, die drei Gunas mit der Dreiteilung der mittel-
alterlichen Mysterienbiihne in Himmel, Erde und Hélle zu vergleichen.

Kostiim, Kopfputz, Gesichtsaufmachung und Art des Auftretens ver-
raten schon von weitem, zu welchem Typus und zu welcher der Gunas
eine dargestellte Person gehort.



36 GEORGETTE BONER

DIE VORBEREITENDE METAMORPHOSE

Es gibt nur wenige Biihnencharaktere, die in einfacher Aufmachung
auftreten. Dazu gehoren die Rishis, das sind die Stammviter der
menschlichen Rasse, Heilige und Weise, die Brahmanen und die Frauen.
Alle iibrigen Charaktere erscheinen in iiberaus phantastischer Aufma-
chung.

Das Gesicht der Rishis, Brahmanen und Frauen wird gelblich getont.
Ihr Gewand gleicht der Kleidung, die Menschen ihresgleichen heute
noch im Leben tragen. Die Rishis sind ausgezeichnet durch einen hol-
zernen Haarknoten und einen kiinstlichen Bart aus Haaren. Die Brah-
manen schlingen weiBle Tiicher um den Kérper und um den Kopf. Die
Frauen — ebenfalls von Mannern dargestellt — tragen ein weites faltiges
Gewand, eine Brustplatte mit roten Briisten, einen seitlichen Haarkno-
ten und ein Tuch {iber Kopf und Schulter.

Der Schauspieler, der eine Persénlichkeit mit komplizierter Auf-
machung darzustellen hat, begibt sich viele Stunden vor Beginn der
Vorstellung in den Ankleide- und Schminkraum. Das Schminken geht
vor sich beim Schein eines Ollichts und beginnt mit einem Gebet. Das
ist die Schwelle, die den Alltag von den vorbereitenden heiligen Hand-
lungen trennt. Auch das Ollicht hat sakrale Bedeutung. — Ich bin ein-
mal aus Versehen zwischen diesem Licht und dem sich schminkenden
Schauspieler hindurchgegangen. Das war ein verhiangnisvoller Einbruch
in den geheiligten Raum. Ich muBte denselben Weg in umgekehrter
Richtung zuriickgehen, um die negative Wirkung aufzuheben.

Wenn der Schauspieler anfingt, sich zu schminken, macht er zuerst
eine sorgfaltige Zeichnung auf seinem Gesicht, die als Einteilung dient
firr die Farbtone. Oft ist schon diese Grundierung kompliziert. Da gibt
es Felder, Linien, Flecken, besonders geformte Lippen, Schnduze ... Je
nach der Rolle werden verschiedene Farben aufgetragen. Die edlen
Charaktere bekommen einen griinen Grundton, die dimonischen einen
roten und schwarzen. Die Augen werden mit schwarzer Farbe um-



KATHAKALI

37

Abb. 1. Sich schminkender Schauspieler



38 GEORGETTE BONER

rahmt und betont, die Augenbrauen geschwirzt und mit stilisierten Li-
nien verlingert. Das Weille der Augen wird durch Einfiihrung eines
winzigen Samenkornes gerotet,

Wenn diese Grundierung fertig ist, dann legt sich der Schauspieler
flach auf den Boden, und der Spezialist beginnt sein langwieriges Werk.
Wihrend das Gesicht umgewandelt wird in eine flexible Maske, sinkt
der Schauspieler in tiefen Schlaf. Der Schminkspezialist legt einen bart-
miBig vorstehenden weillen Rahmen von Reispasta und Kalk in ge-
schwungener Form um den Unterkiefer. Bei Gottern, Kénigen und
Helden bildet er nur einen Rahmen von fiinf parallel geschwungenen
Schichten. Bei dimonischen Wesen wird um den Backenknochen eine
zweite, engere Kurve von Reispasta aufgetragen. Auch bekommen
sie auf Nase und Stirn je eine weiBle Kugel aus demselben Material.
Bei Wilden Jigern werden Stacheln aus Pflanzenmark in die wei-
Ben Bartkurven eingesetzt. Ebenso beim tapferen Hanuman. Die mei-
sten Gestalten haben iiberdies auf der Stirn eine Zeichnung aus Reis-
pasta.

Gewisse Kathakalitypen tragen neben den Kurven aus Reispasta einen
stilisierten Bart aus Wolle. Bei Hanumaén ist er wei}, bei Jigern und
niedrigen Wesen schwarz, bei dimonischen Kreaturen rot.

Vom vollkommen transformierten Gesicht geht eine eigentiimliche
Faszination aus. Das Gesicht ist zur Maske geworden. Diese Maske
bleibt flexibel. In ihr lebt und webt der ganze Ausdruck des agierenden
Menschen. Und die aufgelegten weilen Kurven aus Reispasta konzen-
trieren und steigern den Ausdruck. Es ist, als erblickte man durch die-
sen Rahmen eine andere Welt.

Nun kommt die Bekleidung an die Reihe. Zum Kathakalihelden ge-
hort meistens eine kurze Jacke, ein gewaltiger rockartiger Umbhang,
der bis zu den Waden reicht, und vielerlei Schmuck: eine Brustplatte
mit Metallverzierungen, Epauletten, Armbinder, Halsketten, Stolen,
die in lotosihnlichen Quasten enden, und silberne Verldngerungen fiir
die Nagel der linken Hand.



KATHAKALI

39

Abb. 2. Spezialist beim Auflegen der Reispasta



40 GEORGETTE BONER

Die Kopfbedeckung, das heiligste aller Kleidungsstiicke des Katha-
kalischauspielers, ist eine dreistockige Tiara, die sich abhebt von einer
mehr oder weniger groBBen Scheibe. Das Ganze wird aus Holz herge-
stellt und iiber und iiber mit Halbedelsteinen, Glasfragmenten, Kifer-
fliigeln und Metall verziert. Krishna tragt die Tiara ohne Scheibe. Bei
Hanuman und seinesgleichen hat die Tiara einen hutartigen Rand. Auch
der Kopfputz des Wilden Jagers bildet eine Ausnahme. Er ist zylin-
drisch und weitet sich nach oben.

Erst wenn der Schauspieler vollstindig geschminkt und gekleidet ist,
greift er nach dem Kopfputz. Vor der C')llampe bespritzt er ihn mit hei-
ligem Wasser, spricht ein Gebet und setzt ihn auf den Kopf. In diesem
Moment findet die eigentliche Metamorphose statt. Nun ist er ein an-
derer, ein Verwandelter. Nun darf er nicht mehr sprechen.

AUFTAKT ZUR VORSTELLUNG

Wenn in Cheruthuruty oder in irgendeinem Dorf Keralas die Trom-
meln wirbeln, dann pilgern die Menschen an den fiir die Schauspiele
bestimmten Platz. Denn jeder weif3: heute abend findet eine Vorstel-
lung statt. Aus der ndheren und ferneren Umgebung strémen sie her-
bei, Familien mit Kindern, Gruppen, Einzelne. In der offenen Halle,
in der gespielt wird, lassen sie sich nieder, schwatzen und warten.
Wihrend die Trommeln wirbeln, riisten sich die Mimen. Das stunden-
lange Priludium der Trommeln schafft eine erwartungsvolle, span-
nungsgeladene Atmosphire. Es verschleiert den Alltag und ladet ein
zur Betrachtung einer jenseitigen Vision. Die Vorstellung beginnt am
Abend und endet im Morgengrauen.

Endlich kommt der groBe Moment. Die Schauspieler sind erwacht
und haben ihren Kopfputz aufgesetzt. Die Verwandlung ist also vollzo-
gen. Eine riesige Olflamme flackert auf einem Bronzestinder und be-
leuchtet die Biihne. Sie wirft merkwiirdige Lichter und Schatten durch
den Raum. Die Trommelwirbel beschwéren die Aufmerksamkeit aller



41

KATHAKALI

Abb. 3. Die Maske Ravanas, des Dimonenkénigs




42 GEORGETTE BONER

Anwesenden. lhre kunstvollen und wechselnden Rhythmen kiinden
eine Welt der Goétter und Geister und reilen den Zuschauer mitten
hinein in diese Welt, die sie kiinden.

Die Spannung wichst. Der Mann mit der Trommel, die zu beiden
Seiten geschlagen wird, tritt vor die lodernde Flamme. Wihrend er
spielt, starrt er ins Licht. Hinter ihm steht ein Mann mit Zimbeln und
ein Knabe mit dem Gong. Sie spielen immer reicher, immer gewalti-
ger, immer frenetischer. Dann ein rasender Wirbel, und die Musiker
ziehen sich zuriick. Zwei Manner mit nacktem Oberkérper bringen
einen groBen Vorhang mit farbigem Muster. Sie halten ihn hoch und
trennen dadurch die Bithne vom Zuschauerraum. Nun treten die Spie-
ler hinter diesen Vorhang. Vorerst sind nur Fiile und Kopfputz sicht-
bar. Dazu ertdnt das Klingeln der FuBschellen. Hinter dem Vorhang
falten die Schauspieler die Hinde, verbeugen sich vor den Musikinstru-
menten und tanzen. Das ist ihre Andacht vor dem Spiel.

Der Vorhang wird etwas gesenkt, und der Spieler tritt in einer cha-
rakteristischen Haltung in Erscheinung. Himmlische Wesen erstrahlen
in ihrer Gelassenheit; dimonische riitteln und.reilen am Vorhang.
Nach dieser sichtbaren Ouvertiire, die bereits die Leitmotive antént,
wird der Vorhang gesenkt und entfernt, und das Spiel beginnt.

DAS SPIEL

Mit diesem Spiel geschieht etwas vor unseren Augen, dem Worte zu
geben wir ohnmichtig sind. Denn eine Beschreibung ruft Einzelheiten
hervor und ist darauf angewiesen, das Gleichzeitige nacheinander zu sa-
gen. Wie aber vermochten Einzelheiten ein Ganzes heraufzubeschwo-
ren?

Eine Kathakaliauffiihrung ist ein einmaliges Zusammenwirken drama-
tischer Krifte, das im Kleinsten das Gréte und im GréBten das Klein-
ste enthdlt. Stufe um Stufe wichst die dramatische Handlung. Der letzte
Augenblick lebt aus der Spannung des ersten, und der erste kiindet die



KATHAKALI

TN

M

Abb. 4. Wilder Jager



44 GEORGETTE BONER

Ernte des letzten Augenblicks. Alles Geschehen wird gegenwirtig, wird
zu einem Hier und Jetzt.

Die Elemente der Kathakalikunst verschmelzen und steigern sich ge-
genseitig. Spiel, Gebirdensprache, Musik, Drama, Tanz, alles klingt
zusammen und wird zu einem rhythmischen Strom. Der Schauspieler,
der die Technik beherrscht, ist so frei in seiner Gestaltung, daf3 er ei-
nerseits der Inspiration des Partners folgen, andererseits seine eigene
Inspiration dem Partner mitteilen kann. Auch Schauspieler, die sich
nicht kennen, sind durch die Kathakaliausbildung imstande, ohne wei-
teres zusammen aufzutreten. Die GesetzmiaBigkeit des Ausdrucks fiihrt
sie bis dorthin, wo sie die Freiheit der pefsénlichen Gestaltung errei-
chen. Und die Freiheit der personlichen Gestaltung setzt die Moglich-
keit des spontanen Aufeinandereingehens voraus.

Alles Spiel wird nun Improvisation, im hochsten Sinne, Improvisa-
tion, die als Symbol und Gleichnis eine andere, hohere Welt beschwéort.

Kathakaliliteratur

A.Meerwarth: «Les Kathakalis du Malabar», Journal Asiatique, 1926.

Alice Boner: «A Theater in the Jungle », Indian Art and Letters, London 1931. — «Kathakali»,
Journal of the Indian Society of Oriental Art, 1935.

Beryl de Zoete: The Other Mind, London 1953.



RUKMANGADA UND MOHINI

I'l



DER HEROISCHE AFFE HANUMAN



RISHI UND HELD

v



RUKMANGADA UND MOHINI

[ Legende zu Tafel 11 ]

Der fromme Ké6nig Rukméngada lebt der Meditation und Askese. Indra,
der Himmelskonig, will seine Standhaftigkeit und Wahrhaftigkeit prii-
fen. Er schickt ihm daher die schone Apsara Mohini. Sie versucht Ruk-
mangada zu verfithren. Zunichst bleibt er standhaft. Doch allmihlich,
ganz allméhlich wird er zerstreut und verfillt ihrem Zauber. SchlieBlich
bricht eine wahre Leidenschaft in ihm aus. Er wirbt um sie und ver-
spricht ihr, sie zu heiraten und sie keinen Tag allein zu lassen. Der K&-
nig vergif}t aber, da er Indra versprochen hat, sich der Meditation und
BuBe zu widmen. Nun geraten die beiden Versprechen in Konflikt.
Rukmangada, von Gewissensqualen gepeinigt, bittet Mohini, ihn einen
Tag der Woche freizugeben. Die Apsara aber antwortet mit teuflischer
List, sie wolle ihm nur dann seinen Wunsch gewihren, wenn er seinen
Sohn mit eigener Hand téte. Vergebens beschwort sie der Konig, diesen
Wunsch aufzugeben. Endlich sieht er keinen anderen Ausweg. Mit ver-
zweifeltem Herzen nimmt er das Schwert, das sie ihm in die Hand
driickt. Das Kind erscheint, von der Mutter begleitet, mit weit offenen,
ruhigen Augen. Es ist bereit, sich fiir den Vater zu opfern. Der Vater
weicht entsetzt zuriick. Das Schwert entgleitet seiner Hand. Das Kind
springt auf, um den Vater aufzurichten und ihm das Schwert zuriickzu-
geben, Mohini schwirrt in groBter Erregung um den Kénig herum und
treibt ihn zur Tat an. Er versucht den Schlag zu fiihren. Immer wieder
versagt sein Mut. Zuletzt erbarmt sich Indra. Wie Jahwe dem Abraham,
so erscheint er Rukmingada und hilt die schlagbereite Hand zuriick.

Tafeln II-1V nach Photographien von Krishnan Nair, Trichur, und Sadmanabhan
Nair, Alleppey



	Kathakali : ein südindisches Theater

