
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 8 (1954)

Heft: 1-4

Artikel: Fragment einer Laotse-Übersetzung

Autor: Tscharner, E.H. von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-145544

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-145544
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


FRAGMENT EINER LAOTSE-UBERSETZUNG

VON E.H.VON TSCHARNER

UNIVERSITÄT ZÜRICH

Sehr verehrter, lieber Herr Abegg,
Es war mir ein innerstes Bedürfnis, Ihnen als fachnachbarlichstem Kollegen, treuem

Mitarbeiter unserer Zeitschrift und als Freund nicht nur in meiner Eigenschaft
als Herausgeber der Asiatischen Studien Arbeiten anderer näherer und fernerer
Fachgenossen zu Ihrem großen Geburtstag darzubringen, sondern auch eine eigene
Arbeit zu diesen Ehrengaben zu legen. Das war mir nun aber recht schwer gemacht,
insofern ich ja seit dem Frühsommer dieses Jahres hier kuren muß und außerdem,
selbst hier im Hochschul-Sanatorium, nicht über den ganzen wissenschaftlichen

«Apparat» verfüge, dessen der Sinologe für seine Forschung bedarf.
In solchen Fällen denkt man an seine «Schubladen». Tatsächlich enthalten auch

meine «Schubladen» eine ganze Reihe Arbeiten, zum Teil Vorträge, im Manuskript

; aber mehrere wären zum Druck in dem hier gegebenen Rahmen zu lang, bei
anderen denke ich überhaupt nicht an eine Veröffentlichung — es wird doch ohnehin
viel zu viel publiziert -, alle sind in der vorhandenen Fassung mehr oder weniger
druckunfertig und im Verhältnis zum «heutigen Stand der Forschung» oder,
bescheidener gesagt, zu meinen eigenen gegenwärtigen Kenntnissen und Auffassungen
mehr oder weniger «veraltet».

In diesem Sinne «veraltet» ist auch die Übersetzung der ersten drei Kapitel des

Tao-te-king, die Frucht eines Versuchs, den ich in den Jahren 1946/47 unternommen

habe. Sie ist aber kurz, sprachlich verhältnismäßig ausgearbeitet und kann in
den einzelnen Kapiteln als etwas Geschlossenes betrachtet werden. So erschien sie

mir doch als einigermaßen geeignet, daß ich sie hier quasi «prae-postum» zu Ihren
Ehren veröffentliche — mit nur wenigen kleinen Änderungen und einigen neuen
Anmerkungen, die ich mir nicht habe versagen können.

Bei diesem Übersetzungsversuch ging es mir darum, die Ausdrucksweise Laotses,
d. h. allgemeiner die chinesische Ausdrucksweise des 4-/3. Jahrhunderts v. Chr. mit
den paar besonderen Bedeutungen, die ihr Laotse verlieh, möglichst wörtlich,
durch Wörter und Wendungen, die auch der häufigen Bildhaftigkeit, Vagheit und

Vieldeutigkeit des Laotseschen Textes so weit wie möglich entsprechen,
wiederzugeben — ein Prinzip, das ich für die Übersetzung so konziser philosophischer
chinesischer Texte sowie chinesischer Lyrik weiterhin als das beste betrachte. Und
hier für um so gerechtfertigter hielt, als der eigentlichen Übersetzung jedes Kapitels

eine zusammenhängende Erklärung, sozusagen eine erläuternde Paraphrase dieses

Kapitels folgen sollte, die Laotses Bilder und Gedanken unserer Denk- und
Ausdrucksweise näher zu bringen bestimmt war. Als ein Drittes waren Anmerkungen



FRAGMENT EINER LAOTSE-UBERSETZUNG 9

zu den einzelnen Kapiteln für Fachleute, insbesondere Sinologen vorgesehen. Wie
in den hier gedruckten ersten drei Kapiteln.

Es war mir von vornherein klar gewesen : es gibt schon so viele Übersetzungen
des Tao-te-king in europäische Sprachen — von den noch viel zahlreicheren

«Übertragungen» aus zweiter und dritter Hand und freien «Nachdenkungen» gar nicht zu
reden -, daß ein Sinolog heute nur dann eine neue Übersetzung herausbringen dürfte,

wenn er wissenschaftlich etwas Neues und Besseres zu sagen hat. Ich glaubte
zuerst, diesem Postulat Genüge zu tun, indem ich die zwei ältesten bekannten und
überlieferten eigentlichen Kommentare des Tao-te-king, die von Wang Pi (3.
Jahrhundert n.Chr.) und von «Ho-shang kung» (wohl etwa 6.Jahrhundert n.Chr.),
mehr berücksichtigte als die bisherigen Übersetzer1 und außerdem eine neuere
Sammlung von Laotse-Zitaten2 aus Werken der, Laotse zeitlich noch viel näheren,
letzten vorchristlichen Jahrhunderte textkritisch zu verwerten suchte. Bald stellte
ich aber fest, daß ich, um meinem Postulat gerecht zu werden, noch eine Reihe

weitergehender textkritischer Untersuchungen und Ausgaben heutiger chinesischer
Gelehrter3 heranziehen müßte, worauf ich meine Übersetzungsarbeit abbrach. Wenn
ich mich seither an keine neue Laotse-Übersetzung gemacht habe, so teilweise
deshalb, weil, wie ich auch erst in jener Nachkriegszeit erfuhr, bereits 1942 J.J.L.
Duyvendak eine, in weitem Maße auf diese neuen chinesischen Publikationen
gegründete, textkritisch konjizierte ursprüngliche Fassung des Tao-te-king in holländischer

Übersetzung, mit Einleitung und Kommentar, herausgebracht hatte. Und
heute steht dieses gelehrte Werk, nach weiterer Forschung verändert und vertieft,
in französischer * und in englischer Sprache5 wie ein Vermächtnis des vorzeitig
gestorbenen großen holländischen Sinologen vor uns. Da kann ich vorläufig nur
ehrerbietig schweigen - und eben höchstens unter so besonderen Umständen wie den

angedeuteten, bei einem so verpflichtenden Anlaß wie Ihrem 70. Geburtstag, lieber
Herr Abegg, mit diesem Fragment meines vergilbten Laotse-Übersetzungs-Versuches

aufwarten.

Leysin, im Winter 1954/55 E.H. v.Tscharner

1. Eine Tao-te-king-Version und der Kommentar von Ho-shang kung sind in einer, leider
oft irrigen oder anfechtbaren, englischen Übersetzung von E. Erkes in Artibus Asiae VIII, IX
und XII, Ascona 1945/46/49 (und 19J0 in einem Supplement-Band von A.A. zusammengefaßt)
erschienen.

2. Tseng-pu Lao-tsi ku yi, zusammengestellt von Yang Shu-ta, 1. Aufl. 1922, j.Aufl. 1936.
3. Vor allem Ma Sü-lun, Lao-tsi ho-ku, 1924; Kao Heng, Lao-tsi cheng-ku, 1930; Ku pen

Tao-te-king kiao-k'an (Lesarten alter Inschriften und Manuskripte), hrsg. vom Archäolog. Institut

der Reichs-Akademie in Peiping, 1936.
4. Tao tö king Texte chinois établi et traduit avec des notes critiques et une introduction

par J.J.L. D. Paris, Adrien-Maisonneuve, 1953.
ç. Tao Te Ching The Wisdom of the East Series. London, John Murray, 1954.



IO E. H. VON TSCHARNER

KAPITEL I

Ein Tao, das als Tao betrachtet werden kann, ist nicht das ständige Tao.

Ein Name, der als Name betrachtet werden kann, ist nicht ein ständiger Name.

Das Nicht-Sein nennt den Anfang von Himmel und Erde,

das Sein nennt die Mutter der zehntausend Dinge.
Darum : im ständigen Nicht-Sein werden wir schauen sein Wunderbares,

im ständigen Sein werden wir schauen seine Grenzen.

Diese beiden sind eins, heraustretend aber unterscheiden sie sich im Namen.

Das Eins-Sein heißen wir das Geheimnisvolle.

Des Geheimnisvollen noch Geheimnisvolleres ist die Pforte alles Wunderbaren.

Im i.Kapitel führt uns Laotse durch eine Reihe von Einsichten und

Vorstellungen gleich bis an die Grenze der Erkenntnis : der Erkenntnis
seines Tao, des letzten, ständigen und allumfassenden Wirkenden.

Ein Tao, das als Tao aufgefaßt und gebraucht werden, also, wie z.B.
das Tao der Konfuzianer, für unseren Verstand ein Tao sein kann, ist
nicht ein ständiges, das ständige Tao. Das gilt von jedem Namen, jeder
Benennung, weil wir nur Unterscheidbares, also Relatives, Abhängiges
und letztlich Unbeständiges benennen können — sein Tao bezeichnet

Laotse nur aus Notbehelf als «Tao», wie er im Kap. 2r andeutet. So

muß das ständige Tao un-unterscheidbar, unbenennbar und
unwahrnehmbar sein, wie ein «Nicht-Sein», ein «Nicht-Haben» oder «Nicht-
Vorhanden-Sein » von Namen, Gestalt und Stoff, wie die reine
Möglichkeit, und als solche muß es hinter Himmel und Erde wirken, den

beiden polaren Urkräften und Urschößen, die alles auf der Erdenwelt
Seiende und Geschehende zusammen aus sich bewirken und die uns

schon als ständig erscheinen mögen, aber doch wahrnehm- und benennbar

sind und letzten Endes auch vergänglich sein müssen ; und so

wiederum muß das unvergängliche, also «nicht-seiende » Tao nicht nur
fortwährend in allem Wirken von Himmel und Erde wirken, sondern

Himmel und Erde auch weltentwicklungsgeschichtlich hervorgebracht



FRAGMENT EINER LAOTSE-UBERSETZUNG II
haben: «Das Nicht-Sein nennt den Anfang von Himmel und Erde»,
während das « Sein » — das Vorhanden-Sein von Stoff, Gestalt und
Namen — die «Mutter der zehntausend Dinge nennt» und Himmel und
Erde und namentlich alle Lebewesen, Pflanzen und Dinge, die sich selber

fortpflanzen und wandeln, aber auch vergehen, kennzeichnet. «Das

Tao erzeugt (oder: gebiert) die zehntausend Dinge», sagt Laotse im
Kap. ri, und im Kap.40: «Die zehntausend Dinge entstehen aus dem

Sein, das Sein entsteht aus dem Nicht-Sein.»
Wenn wir ständig nach dem «Nicht-Sein» schauen, der reinen

Möglichkeit, werden wir das Wunderbare, die unwahrnehmbaren feinsten
Wirkenskräfte des Tao im Lauf der ganzen Welt, vom Sternenhimmel
bis zum kleinsten Lebensgeschehen, erkennen; schauen wir aber ständig

nach dem «Sein», dem Dinglichen und Tatsächlichen, dem Gestalteten

und Benannten, so sehen wir nur die «Grenzen», die Begrenzungen

und Scheidungen, die nicht dem Wirken, aber dem Gewirkten

eigen sind. Doch alles Gewirkte muß letzten Endes auch vom Tao

bewirkt werden, und so müssen «diese beiden», das «Sein» und das

«Nicht-Sein», im Grunde eins, dasselbe sein und sich erst durch das

Heraustreten, das Ausgewirkt-Werden, das Erscheinen des Einen der

beiden, des «Seins», im Namen - darin eben, daß es wahrnehm- und
nennbar wird — unterscheiden.

«Sein» und «Nicht-Sein» sind nun zugleich verschiedene Seinsweisen

des Tao, verschiedene Vorstellungen, die sich die Erkenntnis auf

der Suche nach dem ständigen Tao von diesem macht. Aber noch nicht
die letzten. Und die Erkenntnis dringt weiter und weiter vor: daß

«Sein» und «Nicht-Sein» im Grunde und ursprünglich eins sind und
dieses Eins-Sein das Geheimnisvolle ist, bis zu der nur noch ganz
bildhaft-unbestimmten Grenz-Vorstellung vom Tao : «Des Geheimnisvollen

noch Geheimnisvolleres ist die Pforte alles Wunderbaren» - die

Ausgangspforte, aber auch die Eingangspforte, in doppeltem Sinn, im
Sinn des Satzes : «Umkehr ist die Bewegung des Tao » (Kap. 40) und im
Sinne der Tao-Erkenntnis.



12 E. H. VON TSCHARNER

Die meisten chinesischen und abendländischen Ausleger des Tao-te-king
fassen die Zeilen 3-7 sprachlich anders auf. Danach würden diese in
meiner Übersetzung lauten :

Keinen Namen habend ist es der Anfang von Himmel und Erde,

einen Namen habend ist es die Mutter der zehntausend Dinge.
Darum : wenn wir ständig keine Wünsche haben, schauen wir sein Wunderbares,

wenn wir ständig Wünsche haben, schauen wir seine Grenzen.

Diese beiden sind derselben Herkunft, aber verschieden im Namen.

Das Tao, als letztes Wirkendes, als ständiges Tao vorgestellt, kann,
nach den ersten zwei Zeilen, keinen Namen haben (vgl. die Kap. 3 2 und

41), und so ist es «der Anfang von Himmel und Erde», in seiner

Auswirkung und Erscheinung aber hat es einen Namen und ist so «die Mutter»

— der Schoß und die Gebärerin — «der zehntausend Dinge ». Wenn
wir das ständige Tao, sein Letztes, Tiefstes, «sein Wunderbares»
erkennen und ihm gemäß leben wollen, müssen wir frei sein von allen

Wünschen, allen Begierden und Leidenschaften ; sind wir es nicht, so

schauen wir nur «seine Grenzen». «Diese beiden» — «seine Grenzen»
und «sein Wunderbares», oder das «einen Namen habende» und das

«keinen Namen habende» Tao? — sind aber desselben Ursprungs und
verschieden erst in der benennbaren Erscheinung.

Rein sprachlich liegt diese Auffassung näher. Nach der andern

Auffassung werden dagegen die wesentlichen Vorstellungen vom «Sein»
und vom «Nicht-Sein» zu Leitgedanken, auf die sich auch der
Ausdruck «diese beiden» viel klarer beziehen läßt6. In ihrem tiefsten Sinne

dürften aber die beiden Auffassungen miteinander übereinstimmen, so

daß sie sich schließlich nur durch die sprachliche Aussage und die

Gedankenführung unterscheiden.

6. Seit einigen Jahren neige ich dazu, die üblichere TextaufFassung, von Zeile 7 abgesehen,
doch als die richtigere zu betrachten.



FRAGMENT EINER LAOTSE-UBERSETZUNG I3

Anmerkungen. Die Verschiedenheit der Textauffassung hängt hier davon ab, wie wir
die Sätze einteilen, «interpungieren», wofür in den Zeilen 3—7 zwei Möglichkeiten
bestehen :

a b
Zeile 3 wu ming, t'ien wu, ming t'ien

4 yu ming, wan yu, ming wan

Ç ku ch'ang wuyü,yi ku ch'ang wu,yüyi
6 ch'angyuyü,yi ch'angyu, yüyi
7 ts'ï hang che t'ung ch'u, er ts'ï hang che t'ung, ch'u er

Die hier als a bezeichnete Textauffassung ist die üblichere, die meiner zweiten
Übersetzung entspricht. Manche chinesische Kommentatoren oder Ausleger und
abendländische Übersetzer oder Bearbeiter haben sich auch bei einzelnen dieser
fünf Zeilen für die erste, bei andern für die zweite Möglichkeit entschieden.

Wang Pi scheint den Text nach der ersten Möglichkeit aufzufassen (eindeutig nur
in Z. 7), diese Auffassung aber in seinem Kommentar mit der andern zu verbinden,
indem er z. B. das «keinen Namen habende» Tao aus dessen «Nicht-Sein» erklärt.

Ho-shang kung vertritt durchgehend die erste Auffassungsmöglichkeit.
Als textlich sehr alten Beleg müssen wir ein Zitat der Z. 3 betrachten, das wir in

einer der Biographien Sï-ma Ts'ien's, Shî-ki, Kap. 127, finden und worin durch
Hinzufügung der Substantivierungs-Partikel che zu wu-ming, also durch die Lesart wu-

ming-che, die erste Auffassung der Z. 3 besonders deutlich bezeugt wird. (Nach dem

Tseng-pu Lao-tsi kuyi.)
Über die Auffassung einiger späterer Kommentatoren gibt Julien in den Anmerkungen

zu seiner Übersetzung Auskunft.
Die zweite Auffassung b, für die ich mich in meiner Hauptübersetzung

entschieden habe7, teilen unter den neueren Auslegern und Übersetzern für Z. 3—6 R.
Wilhelm in seinem Buch Lao-tse und der Taoismus (S. 72

8 - in seiner älteren Laotse-
Übertragung hält er sich an die erste Auffassung), Fung Yu-lan in seiner Geschichte
der chinesischen Philosophie (Chung-kuo che-hüe shi, Ausgabe von 1934, S. 220 ;
englische Übersetzung von D.Bodde, S. 178)9 und Duyvendak; für Z. 5/6 C.H.Wu
(im T'ien Hsia Monthly, Vol. IX, Nr. 4); für Z.7 P.Siao Sci-Yi (italienische
Übersetzung, Bari 1941) und Rousselle (in der Insel-Bücherei seit 1942).

Den pronominalen Ausdruck «diese beiden» bezieht Wang Pi auf «Anfang» und
«Mutter» (Z. 3/4), Ho-shang kung auf «keine Wünsche haben» und «Wünsche
haben» (Z. 5/6). Andere Kommentatoren beziehen ihn auf «das Wunderbare» und
«die Grenzen» (Z. 5/6) oder sogar auf das Tao und das Te (so Wu Teng). Meine

7. Vgl. Anm. 6.
8. 2. Aufl. : S.69E
9. In seinem neueren Werk A Short History of Chinese Philosophy, New York 1948, bekennt

sich Fung Yu-lan zur ersten Auffassung.



14 E. H. VON TSCHARNER

Auffassung, daß er auf das «Nicht-Sein» und das «Sein» zu beziehen sei, eine
Auffassung, die sich mittelbar auch schon aus dem Kommentar Wang Pi's ergibt,
vertritt heute ebenfalls Fung Yu-lan (a.a.O.). Im übrigen s.Julien, Anm. 7.

KAPITEL 2

Wenn alle unter dem Himmel wissen, daß das Schöne schön ist,
so ist das schon schlecht;

wenn alle wissen, daß das Gute gut ist,
so ist das schon nicht gut.
Denn Sein und Nicht-Sein bringen einander hervor,

Schwierig und Leicht bilden einander,

Lang und Kurz gestalten einander,

Hoch und Nieder kehren einander um,
Ton und Stimme harmonieren miteinander,

Vor und Nachfolgen aufeinander.
Daher verharrt der Vollkommene Mensch im Geschäft des Nicht- Wirkens

und übt die Lehre des Nicht-Redens.

Die zehntausend Dinge entstehen, und er weist sie nicht weg,

sie leben, und er macht sie nicht zum Besitz,

sie wirken, und er nützt sie nicht aus.

Sind Werke vollbracht, so verweilt er nicht dabei.

Gerade weil er nicht dabei verweilt, daher vergehen sie nicht.

Ebenso grundlegend wie das 1. Kapitel für die Erkenntnis des Tao ist
das 2. Kapitel für die entgegengesetzte Seite der Lehre Laotses : die
Erkenntnis der Gegensätzlichkeit und Relativität in aller dinglichen und

tatsächlichen und besonders der vom Menschen geschaffenen moralischen

Wirklichkeit, und für Laotses Folgerung aus diesen entgegengesetzten

Erkenntnissen auf das Verhalten des «Vollkommenen
Menschen».

Wenn alle Menschen — alle « unter dem Himmel », d. h. auf der Erde,

in der Menschenwelt - um die Geltung von Eigenschaften wie Schön



FRAGMENT EINER LAOTSE-UBERSETZUNG IC

und Gut wissen, sie als solche anerkennen, so werden diese starr, absolut,

und das ist «schlecht», «nicht gut» — verhängnisvoll. Denn Schön

und Gut sind relative und gegensätzliche Eigenschaften, die sich zum
Häßlichen und zum Bösen verhalten wie Schwierig zu Leicht, Lang zu

Kurz usw., ja wie «Sein» zu «Nicht-Sein». An und für sich haben

Schwierig oder Lang und auch das «Sein» keine Geltung. Schwierig
und Leicht usw. sind immerhin tatsächliche, naturgegebene, notwendige

Gegensätze, die nur immer verschieden aufeinander bezogen sind

und immer wieder einander selbst in Gegensetzung setzen. Diese

Gegensetzung nimmt aber gleichzeitig das menschliche «Wissen» an der
Wirklichkeit vor und verbindet damit Wertungen. Die wertende

Gegensetzung durch das «Wissen» des Menschen bestimmt nun
ausschließlich die Maßstäbe für die Wirklichkeit, die sich der Mensch

selbst geschaffen hat, und erhält besonderes Gewicht in seinen moralischen

Ordnungen, deren Gegensätze kaum mehr naturgegeben sind:

Gegensätze wie Schön und Häßlich, Gut und Böse entstammen unserer
menschlichen Wertung. Durch die Kultureinrichtungen, durch
gesellschaftliche Übereinkunft und Überlieferung, durch gesellschaftlichstaatlichen

und weltanschaulichen Druck und Zwang erhalten solche

Wertungen immer weitere Geltung, und «wenn alle unter dem Himmel

wissen, daß das Schöne schön» und «das Gute gut ist, so ist das

schon» verhängnisvoll.
Der «Vollkommene Mensch», der für Laotse ideale Herrscher, der

die notwendigen und die nicht notwendigen, die natur- und die

kulturgegebenen Gegensätze durchschaut, aus der Erkenntnis des gegensatzlosen,

ständigen Tao, muß diesem Verhängnis wehren. So wird er nicht
absichtsvoll und betriebsam wirken und mit vielen Worten belehren

wollen, weil das weitere Gegensätze und damit weitere Verwicklungen
und Streitanlässe schafft, sondern er wird, wie das Tao — «Das Tao ist

ständig nicht-wirkend, und doch ist nichts, was es nicht wirkt» (Kap.
37) —, «im Geschäft des Nicht-Wirkens » verharren und «die Lehre des

Nicht-Redens » üben. Und er wird alle Wesen und Dinge hervorkom-



l6 E. H. VON TSCHARNER

men, leben und wirken lassen, ohne sie zu hindern, ohne von ihnen
Besitz zu ergreifen und sie auszunützen. Werden so Werke vollbracht -
«verdienstliche» Werke, würden die Konfuzianer und die Legisten

(fa-kia) sagen -, so verweilt er nicht bei dem Geschafften und gründet
nicht Ruhm und Ansprüche darauf, und gerade deswegen gehen die

Wirkungen, die auf diese Weise natürliche Wirkungen sind, nicht
verloren.

So verhält sich der tao-nahe «Vollkommene Mensch», so verhält er
sich gegenüber dem tao-nahen Naturreich und dessen Geschehen, und

so verhält sich dieses selbst, wie Laotse ganz ähnlich, zum Teil mit
denselben Worten, aber verschieden bezogen und beziehbar, in den Kap.

io, ri und 77 sagt.

Anmerkungen. Nach der fast allgemein angenommenen Auffassung müßten wir die
Z. 1-4 übersetzen: «Wenn alle wissen, daß das Schöne schön ist, so ist damit
das Häßliche schon da» oder «gesetzt» usw. Diese Auffassung setzt schon der
Kommentar von Wang Pi voraus. Meine Auffassung kann sich auf den Kommentar von
Ho-shang kung stützen (dem Carus in seiner Laotse-Ausgabe von 1913 noch weiter
gefolgt zu sein scheint) und vor allem auf die Lesart eines Zitats der Z. 3/4 bei Huai-
nan-tsï (Kap. 12, nach dem Tseng-pu Lao-tsi kuyî), wonach Z.4 lautet: «si pu shan

ye» (ye stattyi Übrigens steht das Wort ngo, «schlecht, böse» (bzw. wu, «hassen,

verabscheuen»), nicht in einem so eindeutig korrelativen Verhältnis zu mei,

«schön», wie «gut» zu «nicht gut», «schwierig» zu «leicht» usw. Aus einem
Rückschluß von den korrelativen Wortpaaren der folgenden Zeilen auf die Z. 1-4
erklärt sich deren übliche Auffassung. Meine Auffassung, der die von C.H.Wu (a.

a. O.) nahekommt, bietet den Vorzug, daß sich die ethische Folgerung für den

«Vollkommenen Menschen» viel natürlicher daraus ergibt.
Die meisten Aussagen der letzten fünf Zeilen sind Subjekt- und objektlos, rein

verbal und kehren teilweise wörtlich und verbunden mit ähnlichen Aussagen in den

Kap. 10, 51 und 77 wieder. Das «logische Subjekt» ist aber jeweils verschieden, ja
oft nicht eindeutig. Hier wäre eine subjektlose, rein verbale, unbezogene
Übersetzung besonders am Platz — wenn sie nicht dem Geist der europäischen Sprachen
zuwiderliefe. Mit der unter den Übersetzern verbreitetsten Auffassung, wonach der
«Vollkommene Mensch» als das logische Subjekt aller subjektlosen Verben der
letzten fünf Zeilen anzusehen und zu ergänzen wäre, werden wir m.E. den Gedanken

des Laotse nicht gerecht.



FRAGMENT EINER LAOTSE-UBERSETZUNG I7

KAPITEL 3

Die Tüchtigen nicht hochschätzen

macht, daß das Volk nicht streitet.

Schwer zu erlangende Güter nicht werthalten

macht, daß das Volk nicht zu Dieben wird.
Was begehrt werden kann, nicht sehen,

macht, daß der Geist sich nicht verwirrt.
Daher der « Vollkommene Mensch » im Ordnung-Halten :

er leert seinen Geist undfüllt seinen Bauch,

schwächt seinen Willen und stärkt seine Knochen.

Ständig macht er, daß das Volk kein Wissen und kein Begehren hat,
und macht, daß jene Wisser nicht zu wirken wagen.
Wird das Nicht- Wirken gewirkt, so ist nichts, was nicht in Ordnung ist.

In unerbittlicher Folgerichtigkeit wendet Laotse nun seine Erkenntnisse
auf das Kultur-, Gesellschafts- und Staatsleben an und gelangt dabei zu

einigen wesentlichen, meist negativen Grundsätzen.

Die Übel und Leiden der Menschen sind alle durch ihr Wissen, ihr
Denk- und Vorstellungsvermögen, ihren Geist bedingt, der ihre Begierden

und alle ihre Leidenschaften fördert, sie und deren Gegenstände

vervielfältigt — und wertet. Wenn wir, der Herrscher und wir alle,
nicht werten würden, so würden wir die «Tüchtigen», die Würdenträger,

Beamten und klugen Ratgeber, nicht hochschätzen und preisen
und ihre Stellung für begehrenswert halten, und so wäre niemand
versucht, sie zu beneiden, nach ihrer Stellung zu streben und darum zu
streiten — ein allgemeines Krebsübel der menschlichen und wohl
besonders der chinesischen Gesellschaft, das im China des Laotse die
schlimmsten Auswüchse zeigte. Wenn wir nicht werten würden, so

würden wir auch «schwer zu erlangende Güter»: seltene Gegenstände
wie Edelsteine und -metalle und namentlich ungewöhnliche
Kulturerzeugnisse, nicht für kostbar halten, und so wäre niemand versucht, sie

zu stehlen. Die Wertungen bedeuten eine Verwirrung des Geistes, des



l8 E. H. VON TSCHARNER

Bewußtseins und Denkens, und wenn wir das, was wir begehren könnten,

nicht sehen, gar nicht kennen, wenn wir die möglichen Gegenstände

unserer Leidenschaften nicht einmal keimen lassen, so wertet
unser Geist auch nicht und wird nicht verwirrt.

Aus diesen Erkenntnissen ergibt sich das Verhalten des «Vollkommenen

Menschen» und Herrschers, sich selbst und dem Volk
gegenüber10: er «leert seinen Geist»" - sowohl seinen eigenen als auch des

Volkes Geist, wie wir das zwiefach beziehbare «sein» am besten
auffassen -, d. h. er befreit den Geist von allen Gedanken, die irgendwie
die Leidenschaften erregen können, und «füllt» dafür «seinen Bauch»,
wieder sowohl seinen eigenen als auch des Volkes Bauch, weil tatsächlich

— wie sehr diese Erkenntnis die «Idealisten» auch empören mag -
die körperliche Sättigung, und das körperliche Wohlbefinden
überhaupt, die einzige allgemeine Bedingung der Zufriedenheit ist; er
macht oder hält «seinen Willen» schwach, den Willen, der sich mit
den Gedanken, dem Wissen, zu Absichten verbindet und zu Gegensätzen,

Streit und Verwirrung führt, und macht oder hält dafür «seine

Knochen» stark, wohl zugleich bildlich zu verstehen: gibt sich und

dem Volk innere Festigkeit. So sorgt der «Vollkommene Mensch»

ständig dafür, «daß das Volk kein Wissen und kein Begehren hat», und

vor allem, «daß jene Wisser» - die Idealmenschen namentlich der
Konfuzianer und der Legisten — «nicht zu wirken wagen»; denn das

verhängnisvolle Wirken, das Laotse bekämpft, wird vom menschlichen

Wissen bestimmt. Wird aber «das Nicht-Wirken gewirkt», das vom
Tao gegebene, vom menschlichen Wissen unbeeinflußte, ganz natürliche

Wirken, «so ist nichts, was nicht in Ordnung ist».
Dieses «Bild» der persönlichen und gesellschaftlichen Lebensführung,

das Laotse hier entworfen hat, entspricht den letzten Folgerun-

io. Chi, «in Ordnung halten», «- bringen» oder «- sein» heißt auch «herrschen,
regieren ».

11. Sin, «Herz», Ort des Denkens und des Bewußtseins, am besten mit englisch «mind»
zu übersetzen.



FRAGMENT EINER LAOTSE-UBERSETZUNG I9

gen aus seinen Erkenntnissen. Er weiß selber, daß die Menschen, denen

ja der Geist, das Denk- und Wissensvermögen, von der Natur auch

mitgegeben ist, es nicht so verwirklichen können, und wird, in späteren

Kapiteln, selbst Ausgleiche dafür vorschlagen.

Anmerkung. Zu Z. 6. Zum Unterschied von den anderen Textüberlieferungen finden
wir in der von Wang Pi die Lesart «min sin», «des Volkes Herz» bzw. «Geist»,
wohl in Angleichung an die Z. 2 und 4. Min, «Volk», hat aber auch ein Zitat von
Huai-nan-tsï (wie oben) nicht und dürfte, nach seiner Anwendung des Spruches,
nicht dazu gehören ; dasselbe gilt von einem Zitat dieser Stelle im Shu chi ts'in mi
chuan (nach dem Tseng-pu Lao-tsi ku yi). Merkwürdigerweise übernehmen aber die
meisten neueren Textherausgeber, -ausleger und -Übersetzer die Lesart von Wang Pi.


	Fragment einer Laotse-Übersetzung

