Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft
Band: 8 (1954)

Heft: 1-4

Artikel: Fragment einer Laotse-Ubersetzung
Autor: Tscharner, E.H. von

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-145544

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-145544
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

FRAGMENT EINER LAOTSE-UBERSETZUNG

VON E.H.VON TSCHARNER

UNIVERSITAT ZURICH

Sehr verehrter, lieber Herr Abegg,

Es war mir ein innerstes Bediirfnis, lhnen als fachnachbarlichstem Kollegen, treu-
em Mitarbeiter unserer Zeitschrift und als Freund nicht nur in meiner Eigenschaft
als Herausgeber der Asiatischen Studien Arbeiten anderer naherer und fernerer Fach-
genossen zu Threm groBen Geburtstag darzubringen, sondern auch eine eigene Ar-
beit zu diesen Ehrengaben zu legen. Das war mir nun aber recht schwer gemacht,
insofern ich ja seit dem Frithsommer dieses Jahres hier kuren mufl und auBlerdem,
selbst hier im Hochschul-Sanatorium, nicht iiber den ganzen wissenschaftlichen
«Apparat » verfiige, dessen der Sinologe fiir seine Forschung bedarf.

In solchen Fillen denkt man an seine «Schubladen». Tatsichlich enthalten auch
meine «Schubladen» eine ganze Reihe Arbeiten, zum Teil Vortrige, im Manu-
skript ; aber mehrere wiren zum Druck in dem hier gegebenen Rahmen zu lang, bei
anderen denke ich iiberhaupt nicht an eine Versffentlichung — es wird doch ohnehin
viel zu viel publmert‘ —, alle sind in der vorhandenen Fassung mehr oder weniger
druckunfertig und im Verhaltms zum «heutigen Stand der Forschung» oder, be-
scheidener gesagt, zu meinen eigenen gegenwirtigen Kenntnissen und Auffassungen
mehr oder weniger «veraltet».

In diesem Sinne «veraltet» ist auch die Ubersetzung der ersten drei Kapltel des
Tao-te-king, die Frucht eines Versuchs, den ich in den Jahren 1946 /47 unternom-
men habe. Sie ist aber kurz, sprachlich verhiltnismiBig ausgearbeitet und kann in
den einzelnen Kapiteln als etwas Geschlossenes betrachtet werden. So erschien sie
mir doch als einigermaBen geeignet, da ich sie hier quasi «prae-postum» zu Ihren
Ehren versffentliche — mit nur wenigen kleinen Anderungen und einigen neuen An-
merkungen, die ich mir nicht habe versagen kénnen.

Bei diesem Ubersetzungsvemuch ging es mir darum, die Ausdrucksweise Laotses,
d.h. allgemeiner die chinesische Ausdrucksweise des 4./3. Jahrhunderts v. Chr. mit
den paar besonderen Bedeutungen, die ihr Laotse verliech, moglichst wortlich,
durch Worter und Wendungen, die auch der haufigen Blldhaftlgkelt Vagheit und
V1eldeut1gke1t des Laotseschen Textes so weit wie moglich entsprechen, wieder-
zugeben — ein Prinzip, das ich fiir die Ubersetzung so konziser phllosophlscher chi-
nesischer Texte sowie chinesischer Lyrik weiterhin als das beste betrachte. Und
hier fiir um so gerechtfertigter hielt, als der eigentlichen Ubersetzung jedes Kapi-
tels eine zusammenhingende Erklirung, sozusagen eine erliuternde Paraphrase die-
ses Kapitels folgen sollte, die Laotses Bilder und Gedanken unserer Denk- und Aus-
drucksweise niher zu bringen bestimmt war. Als ein Drittes waren Anmerkungen



FRAGMENT EINER LAOTSE-UBERSETZUNG 9

zu den einzelnen Kapiteln fiir Fachleute, insbesondere Sinologen vorgesehen. Wie
in den hier gedruckten ersten drei Kapiteln.

Es war mir von vornherein klar gewesen: es gibt schon so viele Ubersetzungen
des Tao-te-king in europidische Sprachen — von den noch viel zahlreicheren «Uber-
tragungen » aus zweiter und dritter Hand und freien «Nachdenkungen » gar nicht zu
reden —, daf3 ein Sinolog heute nur dann eine neue Ubersetzung herausbringen diirf-
te, wenn er wissenschaftlich etwas Neues und Besseres zu sagen hat. Ich glaubte zu-
erst, diesem Postulat Geniige zu tun, indem ich die zwei iltesten bekannten und
iiberlieferten eigentlichen Kommentare des Tao-te-king, die von Wang Pi (3. Jahr-
hundert n. Chr.) und von «Ho-shang kung» (wohl etwa 6. Jahrhundert n. Chr.),
mehr beriicksichtigte als die bisherigen Ubersetzer® und auBerdem eine neuere
Sammlung von Laotse-Zitaten” aus Werken der, Laotse zeitlich noch viel niheren,
letzten vorchristlichen Jahrhunderte textkritisch zu verwerten suchte. Bald stellte
ich aber fest, daB ich, um meinem Postulat gerecht zu werden, noch eine Reihe
weitergehender textkritischer Untersuchungen und Ausgaben heutiger chinesischer
Gelehrter * heranziehen miifite, woraufich meine ﬂbersetzungsarbeit abbrach. Wenn
ich mich seither an keine neue Laotse-flbersetzung gemacht habe, so teilweise des-
halb, weil, wie ich auch erst in jener Nachkriegszeit erfuhr, bereits 1942 J.].L.
Duyvendak eine, in weitem MaBle auf diese neuen chinesischen Publikationen ge-
griindete, textkritisch konjizierte urspriingliche Fassung des Tao-te-king in hollindi-
scher Ubersetzung, mit Einleitung und Kommentar, herausgebracht hatte. Und
heute steht dieses gelehrte Werk, nach weiterer Forschung verindert und vertieft,
in franzésischer * und in englischer Sprache * wie ein Vermichtnis des vorzeitig ge-
storbenen grofBBen hollindischen Sinologen vor uns. Da kann ich vorliufig nur ehr-
erbietig schweigen — und eben héchstens unter so besonderen Umstinden wie den
angedeuteten, bei einem so verpflichtenden Anlafl wie Ihrem 70. Geburtstag, lieber
Herr Abegg, mit diesem Fragment meines vergilbten Laotse—Ubersetzungs-Versu—
ches aufwarten,

Leysin, im Winter 1954 /55 E.H.v.TsSCHARNER

1. Eine Tao-te-king-Version und der Kommentar von Ho-shang kung sind in einer, leider
oft irrigen oder anfechtbaren, englischen ﬁbersetzung von E.Erkes in Artibus Asiae VIII, IX
und XII, Ascona 1945/46/49 (und 1950 in einem Supplement-Band von 4. A. zusammengefaBt)
erschienen.

2. Tseng-pu Lao-tsi ku yi, zusammengestellt von Yang Shu-ta, 1. Aufl. 1922, 5. Aufl. 1936.

3. Vor allem Ma Sii-lun, Lao-tsi ho-ku, 1924 ; Kao Heng, Lao-tsi cheng-ku, 1930; Ku pen
Tao-te-king kiao-k’an (Lesarten alter Inschriften und Manuskripte), hrsg. vom Archiolog. Insti-
tut der Reichs-Akademie in Peiping, 1936.

4. Tao t5 king ... Texte chinois établi et traduit avec des notes critiques et une introduc-
tion par J.]J.L.D. Paris, Adrien-Maisonneuve, 1953.

§. Tao Te Ching ... The Wisdom of the East Series. London, John Murray, 19 54.



10 E. H. VON TSCHARNER

KAPITEL 1

Ein Tao, das als Tao betrachtet werden kann, ist nicht das stindige Tao.

Ein Name, der als Name betrachtet werden kann, ist nicht ein stindiger Name.
Das Nicht-Sein nennt den Anfang von Himmel und Erde,

das Sein nennt die Mutter der zehntausend Dinge.

Darum : im stdandigen Nicht-Sein werden wir schauen sein Wunderbares,

im stdndigen Sein werden wir schauen seine Grenzen. |

Diese beiden sind eins, heraustretend aber unterscheiden sie sich im Namen.
Das Eins-Sein heiflen wir das Geheimnisvolle.

Des Geheimnisvollen noch Geheimnisvolleres ist die Pforte alles Wunderbaren.

Im 1.Kapitel fithrt uns Laotse durch eine Reihe von Einsichten und
Vorstellungen gleich bis an die Grenze der Erkenntnis: der Erkenntnis
seines Tao, des letzten, stindigen und allumfassenden Wirkenden.

Ein Tao, das als Tao aufgefa8t und gebraucht werden, also, wie z.B.
das Tao der Konfuzianer, fiir unseren Verstand ein Tao sein kann, ist
nicht ein stindiges, das stindige Tao. Das gilt von jedem Namen, jeder
Benennung, weil wir nur Unterscheidbares, also Relatives, Abhingiges
und letztlich Unbestindiges benennen kdnnen — sein Tao bezeichnet
Laotse nur aus Notbehelf als «Tao», wie er im Kap. 25 andeutet. So
mul das stindige Tao un-unterscheidbar, unbenennbar und unwahr-
nehmbar sein, wie ein «Nicht-Sein », ein « Nicht-Haben » oder «Nicht-
Vorhanden-Sein» von Namen, Gestalt und Stoff, wie die reine Mog-
lichkeit, und als solche muf3 es hinter Himmel und Erde wirken, den
beiden polaren Urkriften und Ursch6Ben, die alles auf der Erdenwelt
Seiende und Geschehende zusammen aus sich bewirken und die uns
schon als stindig erscheinen mégen, aber doch wahrnehm- und benenn-
bar sind und letzten Endes auch verginglich sein miissen; und so wie-
derum muB das unvergingliche, also «nicht-seiende» Tao nicht nur
fortwihrend in allem Wirken von Himmel und Erde wirken, sondern
Himmel und Erde auch weltentwicklungsgeschichtlich hervorgebracht



FRAGMENT EINER LAOTSE-UBERSETZUNG 11

haben: «Das Nicht-Sein nennt den Anfang von Himmel und Erde»,
wihrend das «Sein» — das Vorhanden-Sein von Stoff, Gestalt und Na-
men — die «Mutter der zehntausend Dinge nennt» und Himmel und
Erde und namentlich alle Lebewesen, Pflanzen und Dinge, die sich sel-
ber fortpflanzen und wandeln, aber auch vergehen, kennzeichnet. «Das
Tao erzeugt (oder: gebiert) die zehntausend Dinge», sagt Laotse im
Kap. 51, und im Kap. 40: «Die zehntausend Dinge entstehen aus dem
Sein, das Sein entsteht aus dem Nicht-Sein.»

Wenn wir standig nach dem «Nicht-Sein» schauen, der reinen Mog-
lichkeit, werden wir das Wunderbare, die unwahrnehmbaren feinsten
Wirkenskrifte des Tao im Lauf der ganzen Welt, vom Sternenhimmel
bis zum kleinsten Lebensgeschehen, erkennen; schauen wir aber stin-
dig nach dem «Sein », dem Dinglichen und Tatsichlichen, dem Gestal-
teten und Benannten, so sehen wir nur die « Grenzen », die Begrenzun-
gen und Scheidungen, die nicht dem Wirken, aber dem Gewirkten ei-
gen sind. Doch alles Gewirkte muf} letzten Endes auch vom Tao be-
wirkt werden, und so miissen «diese beiden», das «Sein» und das
«Nicht-Sein», im Grunde eins, dasselbe sein und sich erst durch das
Heraustreten, das Ausgewirkt-Werden, das Erscheinen des Einen der
beiden, des «Seins», im Namen — darin eben, da} es wahrnehm- und
nennbar wird — unterscheiden.

«Sein» und «Nicht-Sein» sind nun zugleich verschiedene Seinswei-
sen des Tao, verschiedene Vorstellungen, die sich die Erkenntnis auf
der Suche nach dem stindigen Tao von diesem macht. Aber noch nicht
die letzten. Und die Erkenntnis dringt weiter und weiter vor: dal}
«Sein» und «Nicht-Sein» im Grunde und urspriinglich eins sind und
dieses Eins-Sein das Geheimnisvolle ist, bis zu der nur noch ganz bild-
haft-unbestimmten Grenz-Vorstellung vom Tao: «Des Geheimnisvol-
len noch Geheimnisvolleres ist die Pforte alles Wunderbaren» — die
Ausgangspforte, aber auch die Eingangspforte, in doppeltem Sinn, im
Sinn des Satzes: « Umkehr ist die Bewegung des Tao » (Kap. 40) und im
Sinne der Tao-Erkenntnis.



12 E.H. VON TSCHARNER

Die meisten chinesischen und abendlindischen Ausleger des Tao-te-king
fassen die Zeilen 3—7 sprachlich anders auf. Danach wiirden diese in
meiner ﬁbersetzung lauten:

Keinen Namen habend ist es der Anfang von Himmel und Erde,

einen Namen habend ist es die Mutter der zehntausend Dinge.

Darum : wenn wir stindig keine Wiinsche haben, schauen wir sein Wunderbares,
wenn wir stindig Wiinsche haben, schauen wir seine Grenzen.

Diese beiden sind derselben Herkunft, aber verschieden im Namen.

Das Tao, als letztes Wirkendes, als stindiges Tao vorgestellt, kann,
nach den ersten zwei Zeilen, keinen Namen haben (vgl. die Kap. 32 und
41), und so ist es «der Anfang von Himmel und Erde », in seiner Aus-
wirkung und Erscheinung aber hat es einen Namen und ist so «die Mut-
ter » —der SchoB und die Gebirerin — «der zehntausend Dinge ». Wenn
wir das stindige Tao, sein Letztes, Tiefstes, «sein Wunderbares» er-
kennen und ihm gemiB leben wollen, miissen wir frei sein von allen
Wiinschen, allen Begierden und Leidenschaften; sind wir es nicht, so
schauen wir nur «seine Grenzen». «Diese beiden» — «seine Grenzen »
und «sein Wunderbares », oder das «einen Namen habende » und das
«keinen Namen habende» Tao ? — sind aber desselben Ursprungs und
verschieden erst in der benennbaren Erscheinung.

Rein sprachlich liegt diese Auffassung naher. Nach der andern Auf-
fassung werden dagegen die wesentlichen Vorstellungen vom «Sein»
und vom «Nicht-Sein» zu Leitgedanken, auf die sich auch der Aus-
druck «diese beiden » viel klarer beziehen liBté. In ihrem tiefsten Sinne
diirften aber die beiden Auffassungen miteinander iibereinstimmen, so
daf sie sich schlieBlich nur durch die sprachliche Aussage und die Ge-
dankenfiihrung unterscheiden.

6. Seit einigen Jahren neige ich dazu, die iiblichere Textauffassung, von Zeile 7 abgesehen,
doch als die richtigere zu betrachten.



FRAGMENT EINER LAOTSE-UBERSETZUNG 13

Anmerkungen. Die Verschiedenheit der Textauffassung hingt hier davon ab, wie wir
die Sitze einteilen, «interpungieren», wofiir in den Zeilen 3—7 zwei Moglichkeiten
bestehen:

a b
Zeile 3 wu ming, t’ien ... wu, ming t’ien ...
4 yu ming, wan . yu, ming wan ..
5 ku ch’ang wu yii, yi ... ku ch’ang wu, yii yi ...
6 ch’ ang)ru]u,)rl ch’ang yu, yii yi ..
7 ts'1 liang che t'ung cb’u, er ... ts’i liang che t’ung, ch’u er ...

Die hier als a bezeichnete Textauffassung ist die iiblichere, die meiner zweiten
Ubersetzung entspricht. Manche chinesische Kommentatoren oder Ausleger und
abendlindische Ubersetzer oder Bearbeiter haben sich auch bei einzelnen dieser
finf Zeilen fiir die erste, bei andern fiir die zweite Moglichkeit entschieden.

Wang Pi scheint den Text nach der ersten Moglichkeit aufzufassen (eindeutig nur
in Z. 7), diese Auffassung aber in seinem Kommentar mit der andern zu verbinden,
indem er z.B. das «keinen Namen habende » Tao aus dessen «Nicht-Sein » erklirt.

Ho-shang kung vertritt durchgehend die erste Auffassungsmoglichkeit.

Als textlich sehr alten Beleg miissen wir ein Zitat der Z. 3 betrachten, das wir in
einer der Biographien Si-ma Ts’ien’s, Shi-ki, Kap. 127, finden und worin durch Hin-
zufiigung der Substantivierungs-Partikel che zu wu-ming, also durch die Lesart wu-
ming-che, die erste Auffassung der Z. 3 besonders deutlich bezeugt wird. (Nach dem
Tseng-pu Lao-tsi ku yi.)

Uber die Auffassung einiger spiterer Kommentatoren gibt Julien in den Anmer-
kungen zu seiner Hbersetzung Auskunft.

Die zweite Auffassung b, fiir die ich mich in meiner Hauptiibersetzung ent-
schieden habe’, teilen unter den neueren Auslegern und Ubersetzern fiir Z. 3-6 R.
Wilhelm in seinem Buch Lao-tse und der Taoismus (S.72® — in seiner ilteren Laotse-
Ubertragung hilt er sich an die erste Auffassung), Fung Yu-lan in seiner Geschichte
der chinesischen Philosophie (Chung-kuo che-hiie shi, Ausgabe von 1934, S. 220; eng-
lische Ubersetzung von D.Bodde, S.178)° und Duyvendak fir Z.5/6 C. H Wu
(im T’ien Hsia Monthly, Vol.IX, Nr.4); fiir Z.7 P.Siao Sci-Yi (italienische Uber-
setzung, Bari 1941) und Rousselle (in der Insel-Biicherei seit 1942).

Den pronominalen Ausdruck «diese beiden » bezieht Wang Pi auf «Anfang» und
«Mutter» (Z.3/4), Ho-shang kung auf «keine Wiinsche haben» und «Wiinsche
haben» (Z. 5/6). Andere Kommentatoren beziehen ihn auf «das Wunderbare » und
«die Grenzen» (Z. 5/6) oder sogar auf das Tao und das Te (so Wu Teng). Meine

7. Vgl. Anm. 6.

8. 2. Aufl.: S. 69f.

9. In seinem neueren Werk A Short History of Chinese Philosophy, New York 1948, bekennt
sich Fung Yu-lan zur ersten Auffassung.



14 E.H. VON TSCHARNER

Auffassung, daB er auf das «Nicht-Sein» und das «Sein» zu bezichen sei, eine Auf-

fassung, die sich mittelbar auch schon aus dem Kommentar Wang Pi’s ergibt, ver-
tritt heute ebenfalls Fung Yu-lan (a.a. O.). Im iibrigen s. Julien, Anm. 7.

KAPITEL 2

Wenn alle unter dem Himmel wissen, da das Schéne schén ist,
so ist das schon schlecht ;

wenn alle wissen, daf das Gute gut ist,

so ist das schon nicht gut.

Denn Sein und Nicht-Sein bringen einander hervor,

Schwierig und Leicht bilden einander,

Lang und Kurz gestalten einander,

Hoch und Nieder kehren einander um,

Ton und Stimme harmonieren miteinander,

Vor und Nach folgen aufeinander.

Daher verharrt der Vollkommene Mensch im Geschdft des Nicht- Wirkens
und iibt die Lehre des Nicht-Redens.

Die zehntausend Dinge entstehen, und er weist sie nicht weg,
sie Ieben, und er macht sie nicht zum Besitz,

sie wirken, und er niitzt sie nicht aus.

Sind Werke vollbracht, so verweilt er nicht dabei.

Gerade weil er nicht dabei verweilt, daher vergehen sie nicht.

Ebenso grundlegend wie das 1.Kapitel fiir die Erkenntnis des Tao ist
das 2. Kapitel fiir die entgegengesetzte Seite der Lehre Laotses: die Er-
kenntnis der Gegensitzlichkeit und Relativitit in aller dinglichen und
tatsichlichen und besonders der vom Menschen geschaffenen morali-
schen Wirklichkeit, und fiir Laotses Folgerung aus diesen entgegenge-
setzten Erkenntnissen auf das Verhalten des «Vollkommenen Men-
schen ».

Wenn alle Menschen — alle «unter dem Himmel », d. h. auf der Erde,
in der Menschenwelt — um die Geltung von Eigenschaften wie Schon



FRAGMENT EINER LAOTSE-UBERSETZUNG 15

und Gut wissen-, sie als solche anerkennen, so werden diese starr, abso-
lut, und das ist «schlecht», «nicht gut» — verhangnisvoll. Denn Schén
und Gut sind relative und gegensitzliche Eigenschaften, die sich zum
HiBlichen und zum Bésen verhalten wie Schwierig zu Leicht, Lang zu
Kurz usw., ja wie «Sein» zu «Nicht-Sein». An und fiir sich haben
Schwierig oder Lang und auch das «Sein» keine Geltung. Schwierig
und Leicht usw. sind immerhin tatsichliche, naturgegebene, notwen-
dige Gegensitze, die nur immer verschieden aufeinander bezogen sind
und immer wieder einander selbst in Gegensetzung setzen. Diese Ge-
gensetzung nimmt aber gleichzeitig das menschliche «Wissen» an der
Wirklichkeit vor und verbindet damit Wertungen. Die wertende Ge-
gensetzung durch das «Wissen» des Menschen bestimmt nun aus-
schlieBlich die MaBstibe fiir die Wirklichkeit, die sich der Mensch
selbst geschéffen hat, und erhilt besonderes Gewicht in seinen morali-
schen Ordnungen, deren Gegensitze kaum mehr naturgegeben sind:
Gegensitze wie Schén und HaBllich, Gut und Bése entstammen unserer
menschlichen Wertung. Durch die Kultureinrichtungen, durch gesell-
schaftliche Ubereinkunft und Uberlieferung, durch gesellschaftlich-
staatlichen und weltanschaulichen Druck und Zwang erhalten solche
Wertungen immer weitere Geltung, und «wenn alle unter dem Him-
mel wissen, daBl das Schone schon» und «das Gute gut ist, so ist das
schon» verhingnisvoll.

Der «Vollkommene Mensch », der fiir Laotse ideale Herrscher, der
die notwendigen und die nicht notwendigen, die natur- und die kultur-
gegebenen Gegensitze durchschaut, aus der Erkenntnis des gegensatz-
losen, stindigen Tao, muB} diesem Verhingnis wehren. So wird er nicht
absichtsvoll und betriebsam wirken und mit vielen Worten belehren
wollen, weil das weitere Gegensitze und damit weitere Verwicklungen
und Streitanldsse schafft, sondern er wird, wie das Tao — «Das Tao ist
stindig nicht-wirkend, und doch ist nichts, was es nicht wirkt» (Kap.
37) —, «im Geschift des Nicht-Wirkens » verharren und «die Lehre des
Nicht-Redens » {iben. Und er wird alle Wesen und Dinge hervorkom-



16 E.H. VON TSCHARNER

men, leben und wirken lassen, ohne sie zu hindern, ohne von ihnen Be-
sitz zu ergreifen und sie auszuniitzen. Werden so Werke vollbracht -
«verdienstliche» Werke, wiirden die Konfuzianer und die Legisten
(fa-kia) sagen —, so verweilt er nicht bei dem Geschafften und griindet
nicht Ruhm und Anspriiche darauf, und gerade deswegen gehen die
Wirkungen, die auf diese Weise natiirliche Wirkungen sind, nicht ver-
loren.

So verhilt sich der tao-nahe «Vollkommene Mensch », so verhilt er
sich gegeniiber dem tao-nahen Naturreich und dessen Geschehen, und
so verhilt sich dieses selbst, wie Laotse ganz dhnlich, zum Teil mit den-
selben Worten, aber verschieden bezogen und beziehbar, in den Kap.
10, 51 und 77 sagt.

Anmerkungen. Nach der fast allgemein angenommenen Auffassung miiiten wir die
Z.1—4 iibersetzen: «Wenn alle ... wissen, daB das Schéne schén ist, so ist damit
das HiBliche schon da» oder «gesetzt» usw. Diese Auffassung setzt schon der Kom-
mentar von Wang Pi voraus. Meine Auffassung kann sich auf den Kommentar von
Ho-shang kung stiitzen (dem Carus in seiner Laotse-Ausgabe von 1913 noch weiter
gefolgt zu sein scheint) und vor allem auf die Lesart eines Zitats der Z. 3 /4 bei Huai-"
nan-tsi (Kap. 12, nach dem Tseng-pu Lao-tsi ku yi), wonach Z. 4 lautet: «si pu shan
yex» (yestattyi). ﬂbrigens steht das Wort ngo, «schlecht, bose » (bzw. wu, «hassen,
verabscheuen»), nicht in einem so eindeutig korrelativen Verhiltnis zu mei,
«schon», wie «gut» zu «nicht gut», «schwierig» zu «leicht» usw. Aus einem
RiickschluB von den korrelativen Wortpaaren der folgenden Zeilen auf die Z. 1—4
erklirt sich deren iibliche Auffassung. Meine Auffassung, der die von C.H. Wu (a.
a.0.) nahekommt, bietet den Vorzug, daBl sich die ethische Folgerung fiir den
«Vollkommenen Menschen » viel natiirlicher daraus ergibt.

Die meisten Aussagen der letzten fiinf Zeilen sind subjekt- und objektlos, rein
verbal und kehren teilweise wortlich und verbunden mit dhnlichen Aussagen in den
Kap. 10, 51 und 77 wieder. Das «logische Subjekt» ist aber jeweils verschieden, ja
oft nicht eindeutig. Hier wire eine subjektlose, rein verbale, unbezogene Uber-
setzung besonders am Platz — wenn sie nicht dem Geist der europiischen Sprachen
zuwiderliefe. Mit der unter den Ubersetzern verbreitetsten Auffassung, wonach der
«Vollkommene Mensch» als das logische Subjekt aller subjektlosen Verben der
letzten fiinf Zeilen anzusehen und zu erginzen wire, werden wir m.E. den Gedan-
ken des Laotse nicht gerecht.



FRAGMENT EINER LAOTSE-UBERSETZUNG 17

KAPITEL 3

Die Tiichtigen nicht hochschdtzen

macht, daf das Volk nicht streitet.

Schwer zu erlangende Giiter nicht werthalten

macht, daf das Volk nicht zu Dieben wird.

Was begehrt werden kann, nicht sehen,

macht, daf der Geist sich nicht verwirrt.

Daher der «Vollkommene Mensch» im Ordnung-Halten :

er leert seinen Geist und fiillt seinen Bauch,

schwdcht seinen Willen und stéirkt seine Knochen.

Stdndig macht er, daf das Volk kein Wissen und kein Begehren hat,
und macht, daf jene Wisser nicht zu wirken wagen.

Wird das Nicht-Wirken gewirkt, so ist nichts, was nicht in Ordnung ist.

In unerbittlicher Folgerichtigkeit wendet Laotse nun seine Erkenntnisse
auf das Kultur-, Gesellschafts- und Staatsleben an und gelangt dabei zu
einigen wesentlichen, meist negativen Grundsitzen.

Die Ubel und Leiden der Menschen sind alle durch ihr Wissen, ihr
Denk- und Vorstellungsvermdgen, ihren Geist bedingt, der ihre Begier-
den und alle ihre Leidenschaften fordert, sie und deren Gegenstinde
vervielfiltigt — und wertet. Wenn wir, der Herrscher und wir alle,
nicht werten wiirden, so wiirden wir die «Tiichtigen», die Wiirden-
triger, Beamten und klugen Ratgeber, nicht hochschitzen und preisen
und ihre Stellung fiir begehrenswert halten, und so wire niemand ver-
sucht, sie zu beneiden, nach ihrer Stellung zu streben und darum zu
streiten — ein allgemeines Krebsiibel der menschlichen und wohl be-
sonders der chinesischen Gesellschaft, das im China des Laotse die
schlimmsten Auswiichse zeigte. Wenn wir nicht werten wiirden, so
wiirden wir auch «schwer zu erlangende Giiter » : seltene Gegenstinde
wie Edelsteine und -metalle und namentlich ungewdhnliche Kulturer-
zeugnisse, nicht fiir kostbar halten, und so wire niemand versucht, sie
zu stehlen. Die Wertungen bedeuten eine Verwirrung des Geistes, des



18 E.H. VON TSCHARNER

BewuBtseins und Denkens, und wenn wir das, was wir begehren konn-
ten, nicht sehen, gar nicht kennen, wenn wir die méglichen Gegen-
stinde unserer Leidenschaften nicht einmal keimen lassen, so wertet
unser Geist auch nicht und wird nicht verwirrt.

Aus diesen Erkenntnissen ergibt sich das Verhalten des «Vollkom-
menen Menschen » und Herrschers, sich selbst und dem Volk gegen-
tiber™: er «leert seinen Geist»™ — sowohl seinen eigenen als auch des
Volkes Geist, wie wir das zwiefach beziehbare «sein» am besten auf-
fassen —, d.h. er befreit den Geist von allen Gedanken, die irgendwie
die Leidenschaften erregen konnen, und «fiillt» dafiir «seinen Bauch»,
wieder sowohl seinen eigenen als auch des Volkes Bauch, weil tatsich-
lich — wie sehr diese Erkenntnis die «Idealisten» auch emp6ren mag —
die korperliche Sittigung, und das korperliche Wohlbefinden iiber-
haupt, die einzige allgemeine Bedingung der Zufriedenheit ist; er
macht oder hilt «seinen Willen» schwach, den Willen, der sich mit
den Gedanken, dem Wissen, zu Absichten verbindet und zu Gegen-
sitzen, Streit und Verwirrung fiihrt, und macht oder hilt dafiir «seine
Knochen » stark, wohl zugleich bildlich zu verstehen: gibt sich und
dem Volk innere Festigkeit. So sorgt der «Vollkommene Mensch»
standig dafiir, «daB das Volk kein Wissen und kein Begehren hat», und
vor allem, «daB3 jene Wisser» — die Idealmenschen namentlich der
Konfuzianer und der Legisten — «nicht zu wirken wagen»; denn das
verhingnisvolle Wirken, das Laotse bekimpft, wird vom menschlichen
Wissen bestimmt. Wird aber «das Nicht-Wirken gewirkt», das vom
Tao gegebene, vom menschlichen Wissen unbeeinfluBBte, ganz natiirli-
che Wirken, «so ist nichts, was nicht in Ordnung ist».

Dieses «Bild» der personlichen und gesellschaftlichen Lebenstfiih-
rung, das Laotse hier entworfen hat, entspricht den letzten Folgerun-

10. Chi, «in Ordnung halten», «— bringen» oder «— sein» heiBt auch «herrschen, re-
gieren».

11. Sin, «Herz», Ort des Denkens und des BewuBtseins, am besten mit englisch «mind »
zu iibersetzen.



FRAGMENT EINER LAOTSE-UBERSETZUNG 19

gen aus seinen Erkenntnissen. Er weil} selber, dal die Menschen, denen
ja der Geist, das Denk- und Wissensvermégen, von der Natur auch mit-
gegeben ist, es nicht so verwirklichen kénnen, und wird, in spiteren
Kapiteln, selbst Ausgleiche dafiir vorschlagen.

Anmerkung. Zu Z. 6. Zum Unterschied von den anderen Textiiberlieferungen finden
wir in der von Wang Pi die Lesart «min sin», «des Volkes Herz» bzw. «Geist»,
wohl in Angleichung an die Z. 2 und 4. Min, «Volk», hat aber auch ein Zitat von
Huai-nan-tsi (wie oben) nicht und diirfte, nach seiner Anwendung des Spruches,
nicht dazu gehéren; dasselbe gilt von einem Zitat dieser Stelle im Shu chi ts’in mi
chuan (nach dem Tseng-pu Lao-tsi ku yi). Merkwiirdigerweise iibernehmen aber die
meisten neueren Textherausgeber, -ausleger und -iibersetzer die Lesart von Wang Pi.



	Fragment einer Laotse-Übersetzung

