
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 7 (1953)

Heft: 1-2

Artikel: Un recueil de jurisprudence surnaturelle : remarques sur le chapitre
démonologique du Konjaku-monogatari

Autor: Frank, Bernard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-145502

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-145502
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


UN RECUEIL DE JURISPRUDENCE
SURNATURELLE

Remarques sur le chapitre démonologique du Konjaku-monogatari *

PAR BERNARD FRANK, PARIS

L'importance du rôle joué par les puissances obscures dans la vie
religieuse du Japon de Heian n'a pas été, jusqu'à présent, l'objet d'une
attention particulière.

Une enquête entreprise depuis plusieurs années à l'Ecole Pratique
des Hautes Etudes sur l'initiative et sous la direction de M. Haguenauer

permet, semble-t-il, de poser le problème en termes nouveaux.
La principale source de cette étude est le chapitre 27 de la grosse

compilation japonaise du début du XIIe siècle intitulée Konjaku-monoga-
tari-shû1.

Consacré aux «Esprits et Démons» (reiki), ce chapitre apporte, au

travers de sa forme anecdotique, une documentation d'autant plus
précieuse qu'elle a trait à des croyances que leur caractère populaire,
hétérogène et inorganisé condamnait à demeurer en marge des religions
officielles dans les cadres desquelles elles ne pouvaient pas ou plus s'intégrer.

Une première question se pose: dans quelle mesure devons-nous

croire à la conviction du rédacteur du Konjaku-monogatari lorsqu'il
insérait dans son recueil une section sur ces questions étranges S'agissait-
il pour lui, comme pour le conteur de Peau d'Ane, de procurer «un plaisir

extrême » à des lecteurs désabusés sur la vérité des fables Rien n'est

plus improbable, car nombreuses sont, dans les autres écrits du temps,

* Ce texte est, à quelques remaniements et adjonctions près, celui d'une communication
au Ve Congrès des «Junior-Sinologues» (Wahn, près de Cologne; septembre 1932).

1. Editions courantes : Kokushi taikei, vol.XVI, Meiji 34e année(i9oi) - Nihon koten zenshû,

3 vol., Shôwa j« et 8e années (1932-33), 3e vol. - Abr. KSTK et KTZS.
Une traduction intégrale du chapitre 27 du Konjaku-monogatari, accompagnée d'un

commentaire, sera publiée ultérieurement.



48 BERNARD FRANK

les allusions à des faits analogues et trop fidèle à soi-même est, par
ailleurs, la mentalité qui y préside, pour qu'on puisse songer à un simple
divertissement littéraire: admettons donc l'adhésion de l'auteur à son
livre.

Ceci dit, à quel dessein répondait chez lui le choix de ce sujet?
Voulait-il nous montrer dans les esprits, à la manière du philosophe

chinois Mo-tseu, des agents, témoins et rétributeurs de notre conduite,
dont la peur serait pour nous le commencement de la sagesse2

Voulait-il, au contraire, y faire voir des patients illustrant par leur
condition les conséquences futures de nos actes, ainsi que les livres
bouddhiques nous représentent les êtres tombés dans la destinée mauvaise de

prêta, en vertu de cette loi qui veut que la peine soit le fruit de la faute

et comme sa transposition souffrante3

N'attendons ni ceci ni cela. Si l'on excepte en effet deux contes

d'inspiration bouddhique4 et, par endroits, quelques allusions visiblement

empruntées à la littérature classique chinoise, on s'aperçoit que notre
compilateur ne s'est pas soucié de faire œuvre de moraliste.

Il nous présente un univers surnaturel tout à fait anarchique, où les

esprits ne sont préposés à aucun rôle religieux ou moral, où ils ne sont
subordonnés à aucune puissance directrice organisée autour de ce centre
d'intérêt qu'est l'homme : un monde d'où le Ciel est singulièrement
absent. Ce n'est pourtant pas que le Japon de cette époque ait ignoré
toute Providence. N'oublions pas qu'y progressaient alors les doctrines

2. «Quoiqu'il y ait de profondes vallées, de vastes forêts, de sombres ravins et des lieux
dénués d'hommes, notre conduite ne peut pas n'être pas attentive: il est manifeste que les

esprits nous voient.» Mo-tseu, chapitre Ming kouei, éd. Commercial Press, Shanghai, 1926,

p. 83. Cf. Alfred Forke, Mé Ti des Sozialethikers und seiner Schüler philosophische Werke, Berlin,
'922, p.331.

3. « Celui qui empêche (les autres) de donner et ne fait lui-même aucun don devient un
fantôme famélique avec un ventre énorme et une bouche (comme le trou d'une) aiguille

Celui qui dit par colère une parole méchante, frappant au point sensible, devient pour
longtemps, par l'effet de cet acte, un fantôme à la bouche qui flambe » les Stances de Dhâr-
mika Subhûti, Nœ 48 et 31, traduites par M. Paul Mus, La Lumière sur les Six Voies, Paris, 1939,

p.248-261.
4. Nos 23 et 26.



UN RECUEIL DE JURISPRUDENCE SURNATURELLE 49

de la Terre Pure, les plus fidéistes de l'enseignement bouddhique. Mais
les croyances dites superstitieuses, survivances d'une mentalité ancienne,

offrent généralement peu de prise à l'influence d'une religion de

type évolué. Les deux univers se côtoient sans se fondre, sans que leur

juxtaposition soit nécessairement cohérente : pourquoi le serait-elle

Il est remarquable de relever dans le chapitre 27 du Konjaku-monogatari

— ouvrage qui, par ailleurs, accorde une place considérable à la
tradition bouddhique — une conclusion comme celle-ci: «Ainsi (contre
cet être surnaturel) l'efficacité d'une flèche de guerre l'avait emporté
sur celle des Sûtra, n'est-ce pas bien troublant?»5

Les éléments bouddhiques ne joueront, dans ce chapitre, qu'un rôle
assez extérieur, lié au décor conventionnel de la société du temps6.

Prenons en notre parti : c'est dans une sphère toute différente qu'il faut

chercher les principes qui régissent l'univers où se meuvent les personnages

de notre texte.

Le Surnaturel, ici, n'est pas libéré des préoccupations ordinaires de la

vie. Les esprits7 n'y diffèrent pas des hommes ou des animaux, si ce

n'est par leur pouvoir de se transformer, de disparaître ou de créer des

illusions à volonté. Ils agissent selon leurs impulsions, en fonction de

leurs besoins, de leurs droits, de leurs satisfactions ou de leurs rancunes.
Ils vivent pour eux-mêmes, non au-dessus de l'homme, mais sur un plan

analogue au sien; en principe, sans se soucier de lui. Cependant, on ne

3. « Récit troisième dans lequel (un ,être') fait saillir une main d'enfant d'un trou d'une
colonne, au Momozono, et appelle les gens par signes» (KSTK, p. 12 23 - KTZS, p. 1212).

Cf. également, ci-dessous, p. 9, l'inutilité des recours au Bouddha et au Bodhisattva sauveur.
6. Même réserve que ci-dessus, p. 3, à propos de deux contes dominés par l'idée de mauvais

karma.
Entendons par «éléments bouddhiques » les faits proprement en rapport avec la conception

bouddhique du monde ; car il est clair que le Bouddhisme n'est pas étranger à la constitution
du folklore japonais classique. Nombreux sont certainement, dans les types démoniaques du

Konjaku-monogatari, les traits empruntés, à travers les sûtra et les représentations figurées, aux

yaksa, râksasa, piçâca et autres créatures de la légende indienne.

7. Par ce terme général, nous désignons ici, à la fois des kami (déités, génies ; littéralement
«êtres supérieurs», ainsi que le fait observer M. Haguenauer) à caractère plutôt malfaisant et



co BERNARD FRANK

vit pas côte à côte sans se rencontrer de temps en temps, sans entretenir

quelques rapports de voisinage. Les difficultés commencent là et
les préoccupations de notre auteur, avec elles.

Préoccupations didactiques avant tout, car c'est bien en vue d'un
enseignement qu'il semble avoir voulu recueillir, de la «tradition», des

récits rapportant des mésaventures advenues dans le passé à diverses

personnes pour s'être comportées de manière maladroite envers les

esprits.

Il ne conclut jamais sans nous faire part des réflexions louangeuses ou

critiques8 de ceux qu'il érige en censeurs de l'anecdote et qu'il appelle
«les contemporains » de l'événement9 ou tout simplement «les gens »I0.

Il en tire la leçon pour l'avenir à l'aide de tournures grammaticales

injunctives ou prohibitives", souvent renforcées de termes d'assertion12,

qu'on pourrait rapprocher des formules de nos codes de lois.
Les adages implicitement ou explicitement exprimés çà et là dans le

cours du chapitre 27 forment, si l'on prend la peine de les classer, un
ensemble de prescriptions d'une très grande cohérence, dénonçant les

divers périls surnaturels auxquels s'expose l'individu ignorant, ainsi que
l'attitude qu'il convient d'adopter dans chaque cas précis. En effet, face

au danger des esprits, l'homme averti n'est pas vraiment sans défense.

L'ouvrage montre que les esprits ont presque toujours un champ d'activité

limité, d'une part, dans le Temps : la nuit- un proverbe dit : Hyak-

tout ce que recouvre le terme mono (,êtres, choses') : des revenants (rei, oni), des démons (oni -
le mot est ambivalent ; souvent, ambigu), des «essences » (sei) émanées de choses matérielles,
des animaux ensorceleurs (renards, sangliers) et de nombreux spectres assez peu définis.

Cette «faune » surnaturelle est le fruit d'apports successifs. On y distingue difficilement le

vieux fonds japonais, tant s'y sont ajoutées de conceptions chinoises (notions sur les kouei,

sur le jeu du Yin et du Yang etc....) et indiennes (cf. la note précédente). Comment s'étonner
du caractère inorganique, hiérarchiquement parlant, d'un «milieu » aussi composite

8. To zo homekeru - To zo soshirikeru.

9. Sono toki no hito,yo no hito.

10. Hito.
11. Formes en mu, en beshi — Formes en maji, en bekarazu.

12. Kanarazu, sarà ni,yumeyume.



UN RECUEIL DE JURISPRUDENCE SURNATURELLE Cl

ki yagyo, «A la nuit tous les esprits circulent» — d'autre part, dans

l'Espace : la montagne, la lande, les très vieilles maisons qui tombent en

ruines, les lieux inhabités et, de façon générale, tous les emplacements
situés à l'écart et sur lesquels on n'a pas d'informations.

En évitant de sortir aux heures dangereuses et de s'aventurer dans les

endroits suspects, on s'épargnera déjà bien des occasions de faire de

mauvaises rencontres.
Et si, par nécessité ou par imprudence, on se trouve dans une des

situations énumérées, qu'à tout hasard on ait sur soi des armes : elles sont
censées effrayer les esprits.

Qu'on ne se laisse pas non plus aborder par des inconnus, hommes ou
femmes, qui voudraient vous parler galamment : il pourrait bien s'agir
d'une «transformation» d'un démon-ogre ou d'un esprit-renard.

Toute belle personne qui minaude, en cachant à demi son visage, et
relève gracieusement sa robe, à l'entrée d'un pont, au crépuscule, à

plusieurs lieues de tout village, est présumée coupable de dissimuler
derrière son éventail, un nez aux brillants reflets rouges et des crocs

d'argent travaillé longs comme des poignards.
Fort souvent, le héros ne se trouve en de semblables circonstances

qu'à la suite d'une provocation : il s'est vanté de n'avoir pas peur d'un
lieu hanté ; on l'a mis au défi d'y aller ; il s'y rend par bravade quoique,
parfois, sans être rassuré : «Bien qu'il sentît sa poitrine prête à se briser,
comme c'était là chose à laquelle il s'était engagé, il partit.»13

Quand, par une imprudence de cette sorte, on a éveillé la susceptibilité

des esprits, il n'y a rien à faire pour leur échapper. Tôt ou tard, ils
viendront se saisir de celui qui s'est mis en leur pouvoir en s'aventurant
dans leurs domaines.

Vain est alors de se terrer derrière le rempart des observances

rituelles14 ; vain, en dépit des promesses du Sûtra du Lotus de la Bonne Loi,

13. «Récit treizième dans lequel, au pont d'Agi, en Orni, un démon dévore les humains»

(KSTK, p. 1233 -KTZS, p. 1221).

14. Mono-imi.



C2 BERNARD FRANK

d'invoquer le Bodhisattva Kannon'5 ; vain aussi, de pratiquer le Nembutsu

ou recours mental au Bouddha.

La faute est à caractère juridique. Elle ne peut pas être dépourvue de

sanction. Tant pis pour ceux qui l'ont commise. En cette matière

comme en toute autre, «nul n'est censé ignorer la Loi».

Est-ce à dire que ce sont toujours les hommes qui se mettent dans leur
tort en laissant, de ce fait, l'avantage aux esprits?

Assurément, non. Car la même discipline que la tradition prescrit
aux hommes, elle l'attend, réciproquement, des esprits.

Le désarroi qui saisit l'auteur, en cas d'infraction de leur part, à tel
ou tel usage immémorialement convenu, est, sur ce point, très significatif:

«Il est établi que de semblables esprits apparaissent durant la nuit.
Mais, qu'en plein jour, ils élèvent la voix et déclament, voilà qui est

véritablement effarant »*6

Il arrive, à l'inverse de la situation précédemment exposé, que les

esprits viennent en intrus chez les hommes.

En ce cas, comment réagir? La tradition vous conseille d'abord le

13. Myôhôrengekyô, version chinoise du Saddharma-pundarika par Kumârajîva (406 A. D.),
ch.XXV (XXIV du texte sanskrit), Taishô Issaikyô N° 262, vol.9, p. 36, reg.inf. :

«Si ce Trichiliomégachiliocosme était tout rempli deyaksa et de râksasa qui voulussent

nuire aux êtres humains ; venant à entendre le nom du Bodhisattva Kanzeon, tous ces mauvais

démons n'auraient pas même la faculté de les regarder de leurs mauvais yeux; combien, à

plus forte raison, (celle) de leur faire du mal »

Ibid., p. 37, reg.inf., stance 6:
« Celui qui flotterait à la dérive sur la vaste mer - que nâga, monstres marins et bhûta

mettraient en difficulté - qu'il pense à la puissance de Kannon - les vagues ne pourront le submerger!

»

Ibid., p. 38, reg.sup., stance 13 :

«Celui qui rencontrerait de méchants râksasa — des nâga venimeux, des bhûta ou autres

(démons) - qu'il pense à la puissance de Kannon - alors nul d'entre eux n'osera lui porter
dommage »

(Traduction des passages parallèles du texte sanskrit dans: M.Th.de Mailmann, Introduction

à l'Etude d'Avalokiteçvara, Paris, 1948, p. 29 et p. 33.)
16. «Récit vingt-huitième dans lequel, au Palais de Kyôgoku, se fait entendre une voix qui

déclame un ancien poème» (KSTK, p. 1260 - KTZS, p. 1 242).



UN RECUEIL DE JURISPRUDENCE SURNATURELLE £3

calme et la réflexion17. Elle voue aux pires malheurs les écervelés et les

sans-jugeote.
Nul, tant soit peu dégrossi, n'ignore en effet qu'il existe, parmi les

esprits, des personnes raisonnables, les «vrais esprits»18 ainsi qu'on les

appelle, et des individus bornés et méprisables'9.
Là sera le nœud du problème : à qui a-t-on affaire

Avec les esprits du dernier type, les ménagements sont inutiles, la
discussion ne sert à rien. Ils cherchent à nuire le plus souvent sans motif,

parfois par simple jeu. S'ils sont en faute, la force, principalement
la menace par les armes, sera très efficace contre eux. Ils ne résistent

pas aux démonstrations autoritaires. Leur fuite s'accompagne d'un
retour à leur forme authentique, car leur pouvoir s'évanouit avec leur

prestige ; leur imposture en même temps que la crédulité de leurs
adversaires20.

Au contraire, les premiers ne se manifestent que pour de bonnes raisons.

Certains ont une vengeance à assouvir : dans quel cas, il n'y a point de

remède. Il eût fallu ne pas commettre l'offense. Celui qui meurt en des

pensées malveillantes n'aura de paix dans la tombe qu'une fois rétabli,

par le malheur, un certain équilibre entre ses ennemis et lui. Tel cet
ancien fonctionnaire, révoqué et mort de rancœur en exil, qui devint,
de son propre aveu, le génie provocateur des épidémies21.

17. Kokoro wo shizumete omoi-megurasubeki nari. («Récit trente-neuvième dans lequel un
renard prend l'aspect de l'épouse d'un homme et s'en vient chez lui.») (KSTK, p. 1277 - KTZS,

p. 1233.)
18. Makoto no oni-gami, jitsu no kishin.

19. Ese-mono. Ce dernier genre d'épithètes semble réservé aux esprits qui agissent de
manière irrationnelle (yoshi naku), comme les renards et autres «farfadets ». D'où vient, probablement,

qu'on ne les trouve pas employées à propos des démons (oni), beaucoup plus mal
intentionnés pourtant, mais plus cohérents dans leur ligne de conduite agressive.

20. Cf. la conclusion du «Récit quarante et unième où un renard de la rivière Kaya se

transforme en femme et monte sur la croupe des chevaux » (KSTK, p. 12 84 — KTZS, p. 12 60).
Le héros que le renard a fait une première fois s'égarer en suscitant l'apparition d'un cortège
de voitures, poursuit normalement son chemin la fois suivante: «C'est sans doute que (le
renard) agit en fonction des dispositions de l'homme.»

21. Gyôeki-ryûkô-gami. («Récit onzième dans lequel un préposé aux cuisines de tel endroit
rencontre l'esprit du Ban dainagon, Yoshio.») (KSTK, p. 1230 - KTZS, p. 1219.)



CA. BERNARD FRANK

Mais la situation n'est pas toujours aussi critique. Il peut s'agir d'esprits

qui ont quelque demande à formuler, quelque avis à donner.

Ainsi, cette «essence» d'un seau en cuivre placé dans un angle de

terrain défavorable, qui, pour signaler sa détresse, opérait avec
insistance des allées et venues sous la figure d'un homme corpulent. Un Maître

du Yin et du Yang", consulté, déclara que «ce n'était point là un être

qui voulût faire du mal aux gens.» Il conseilla de creuser le sol, et le

seau, délivré du malaise qui l'avait arraché à sa quiétude, cessa d'émettre
son «essence»23.

Voilà donc bien un genre d'affaires où la circonspection s'impose, où

il ne convient pas de se montrer incompréhensif et brutal, comme ce
soldat, dont parle l'Ujishûi-monogatari (texte souvent parallèle au

Konjaku-monogatari), qui, pour sa réponse insolente à la requête fort polie
d'un spectre âgé de plus de douze cents ans, fut croqué par lui d'une
seule bouchée24.

N'allez pas croire cependant qu'il faille toujours céder, sous peine de

graves malheurs, aux revendications des esprits: elles peuvent n'être

pas justifiées. Il importe alors, au contraire, de savoir leur opposer un
refus ferme.

La deuxième histoire du chapitre 2725 nous conte comment l'Empe-

On assure même que l'animosité d'un vivant peut produire un spectre maléfique, l'iki-
ryô. Cf. le «Récit vingtième où l'esprit-vivant d'une femme de la province d'ômi vient à la

Capitale et tue un homme» (KSTK, p. 1246 - KTZS, p. 1230).
2 2. Ommyôji.

23. «Récit sixième dans lequel, au Tôsanjô, une «essence » du cuivre prend la figure
humaine; par suite de quoi on creuse et on découvre (sa cause matérielle).» (KSTK, p. 1226 -
KTZS, p. 1213)

l^.Ujishûi-monogatari, ch.XII, récit N° 22, «Le spectre du Yôzei-in»(Ed. Yûhôdô, Taishô

13e année [1926], p. 338).
23. «Récit deuxième où l'Empereur retiré Uda voit, au Palais de Kawara, l'esprit du

ministre de gauche Minamoto no Tôru»(KSTK, p. i22i - KTZS, p. 1211). Variantes dans

VUjishûi-monogatari, ch.XII, récit N° 13, «Comment l'esprit de Monseigneur Tôru habitait le
Palais de Kawara»(Ed. YHD, p. 347).

L'attachement de l'esprit de Tôru pour le Palais de Kawara et son merveilleux jardin, se

trouve célébré dans un «nô d'apparition» (yûrei nô), qui a été publié et traduit par M. le
Général Renondeau dans le Bulletin de VEcole Française d'Extrême-Orient, 1929, pp. 203-241.



UN RECUEIL DE JURISPRUDENCE SURNATURELLE

Cireur retiré Uda (889-897) se trouva, une nuit, face à face avec le
fantôme du ministre Minamoto no Tôru (f en 895), au Palais de Kawara, à

Kyoto. Après la mort du ministre, ses descendants avaient fait présent au
Souverain de ce palais que le défunt avait fait construire et qu'il avait
embelli avec amour.

Or, ce dernier n'avait pas admis que son décès lui eût fait perdre ses

droits de propriété. Il se présenta à l'Empereur comme étant «le vieillard

maître de la maison»20 et lui déclara qu'il habitait les lieux. Il se

dit confus de lui offrir l'hospitalité dans une demeure aussi exiguë. Il
était apparu pour lui demander quelles mesures il allait falloir prendre...

C'était là parler en hôte surpris — on dirait presque: gêné dans ses

aises - et traiter le Monarque en invité inattendu, voire en intrus
L'Empereur prit très mal cette sommation, à peine déguisée, de

décamper. Il fit observer au revenant qu'il n'était pas un usurpateur des

lieux, puisqu'il les tenait de ses héritiers. Il l'accusa avec mépris et
colère de manquer aux règles les plus élémentaires de la bienséance, et le
«demandeur», impressionné par la vigueur de l'argumentation de son

adversaire, disparut, dit l'auteur, comme effacé d'un coup d'ongle, pour
n'apparaître plus jamais dans la suite.

Une querelle analogue nous est rapportée27 à propos du célèbre
juriste Miyoshi no Kiyotsura (847—918) à qui sa science donnait les

ressources d'une dialectique irréfutable. L'affaire était d'importance, du
fait que la Capitale traversait alors une «grave crise de logement ». Mais,

pour cette fois-ci, on termina par un accord ; car, convaincu du caractère
inadmissible de sa position, l'esprit s'offrit amiablement à s'en aller avec

sa maisonnée dans un terrain vacant au voisinage de l'Université.
Ce ne sont pas seulement des biens immobiliers que les esprits

disputent aux hommes. Ailleurs28, l'objet du litige est un bol d'argent,

26. Kono ie no nushi no okina.

îj. «Récit trente et unième: d'un emménagement du conseiller d'Etat Miyoshi no Kiyotsura»

(KSTK, p. 1262 - KTZS, p. 1244).
28. «Récit vingt-septième: où est pris un vase d'argent du Seigneur Shirai qu'on avait

laissé choir dans un puits» (KSTK, p. 1238 - KTZS, p. 1240).



r6 BERNARD FRANK

trouvé lors du creusement d'un puits. L'«inventeur» le fait refondre,

y ajoutant d'autre métal, en la forme d'un joli vase. Ce dernier est, un

jour, imprudemment posé sur la margelle. Un faux mouvement le fait
tomber à 1 ' intérieur. Les recherches les plus minutieuses, 1 'assèchement

du puits, rien n'y fera: l'objet demeurera finalement introuvable.

Singulière est la conclusion de l'histoire : «L'opinion des gens fut que
l'esprit de l'ancien propriétaire l'avait probablement récupéré. Ainsi,

pour avoir, sans aucun fondement, accaparé un bol trouvé et, qui plus
est, auquel on avait ajouté d'autre argent, on avait tout simplement
abouti à un dommage.» Le ton, ici, est, à n'en pas douter, celui de la

critique : il est bien indélicat, l'homme qui s'empare d'un objet trouvé
sans s'inquiéter de son propriétaire possible — un esprit, pourquoi pas29

Ne manquons pas d'observer comme la position de l'auteur, assise

sur un solide bon sens économique, varie avec l'importance de l'enjeu
du litige. Hostile aux revendications des esprits quand elles portent sur
une demeure, il en admettra le bien fondé à propos d'objets sans

conséquence.

On ne peut s'empêcher d'évoquer, dans la même ligne de problèmes,
un des contes coréens traduits par James Gale30, dans lequel le spectre
d'un fameux général apparaît à un de ses amis avec des armes tachées de

sang et lui déclare avoir fait justice d'un voleur qui s'était introduit chez

lui. Or, le voleur n'était autre qu'un prétendant à la main de la femme

qu'il avait laissée veuve depuis dix ans, mais dont il se considérait
toujours comme le mari.

29. On notera avec intérêt qu'un point de vue diamétralement opposé est exprimé dans
le Canon bouddhique pâli :

«Les règles monastiques examinent, par exemple, à propos du vol, le cas où un moine
se serait approprié des objets appartenant à un revenant, et elles décident que ces objets, ainsi

que ceux qui appartiennent à un animal, sont des biens sans maître ; le tout sur le ton posé d'une
réglementation ordinaire et commune.» (H. Oldenberg, La Religion du Véda, trad.franc, de

Victor Henry, Paris, 1903, p.478. - Renvoi à Pârâjika, II, 6, 4, qu'on trouvera dans: The

Vinaya Pitakam, éd. H.Oldenberg, Londres, 1879-1883, 3vol., t. 3, 1881, p.33).
30. Strangely stricken dead, in: Korean Folk Tales, Imps, Ghosts and Fairies, Londres, 1913, p.

213 (N° 31).



UN RECUEIL DE JURISPRUDENCE SURNATURELLE C'y

Sur ce point — est-ce l'effet du hasard — la tradition du Konjaku-monogatari

n'apporte aucun élément. Les relations de fantômes à vivants de

l'autre sexe n'y relèvent que de la sentimentalité ou de l'érotisme ; elles

n'évoquent en aucun cas l'idée d'un droit qu'auraient les uns sur les

autres.
Ces prétentions des trépassés à n'être pas dépossédés par la mort de

ce qui leur appartenait en cette vie, sont-elles l'écho de coutumes
anciennes qui consacraient aux défunts de marque - entendons : à ceux

que leur position sociale rendait habiles à survivre —, la propriété, à

titre perpétuel, des biens fonciers, des objets et même des gens3* qui
s'étaient trouvés directement liés à leur personne?

On devinera, par ces quelques pages, l'importance des questions traitées

dans le chapitre 27 du Konjaku-monogatari et l'utilité qu'il y a à en
être bien informé pour éviter les accidents causés par les êtres surnaturels.

N'avons-nous pas affaire à un véritable recueil de jurisprudence, donnant
la solution des difficultés du passé pour l'instruction des hommes de

l'avenir?
En un terrain si peu solide, les adages rapportés par les conteurs

d'histoires ne suffisent pas, bien sûr, à prévenir tous les hasards. Mais le sage

en fera son profit. N'avons-nous pas aussi deux vieux dictons : La
prudence est mère de la sûreté et Un homme averti en vaut deux

31. Rappelons, à ce sujet, la vieille règle dujunshi, abolie au Japon en 646, qui voulait

que les familiers suivissent, pour l'y servir, le maître dans la mort.


	Un recueil de jurisprudence surnaturelle : remarques sur le chapitre démonologique du Konjaku-monogatari

