
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 6 (1952)

Heft: 1-4

Artikel: Was ist chinesischer Buddhismus

Autor: Liebenthal, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-145467

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-145467
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


WAS IST CHINESISCHER BUDDHISMUS?

VON WALTER LIEBENTHAL
SANTINIKETAN INTERNATIONAL UNIVERSITY

Ich beabsichtige, im folgenden auf eine Gruppe von Texten aufmerksam

zu machen, die bisher noch nicht beachtet oder in ihrer Bedeutung
noch nicht erkannt worden sind, obwohl sie, wie ich meine, den

Schlüssel zum Verständnis der chinesisch-buddhistischen Vorstellungswelt

enthalten. Zeigen sie uns doch, aus welchen Quellen diese eigentlich

schöpft. Daß ihre Quellen wesentlich chinesisch und nicht, wie
bisher allgemein angenommen, indisch-buddhistisch sind, war für mich
eine Entdeckung, die mir zugleich das Problem der chinesischen

Religiosität überhaupt zu erhellen schien: nicht t'ien, der Himmel oder

göttliche Urahn der Chou-Zeit, war Gegenstand der Verehrung und

der religiösen Dispute im frühen Mittelalter, sondern der mit dem

Buddha identifizierte sheng-jen, der mit dem Ganzen, der Natur,
identifizierte Heilige. Unsere Vorstellung von dem chinesischen Weltbild
und seiner Geschichte wird sich unter dem Zwang dieser Tatsache

vollkommen ändern müssen. Ich will nun im folgenden versuchen, in
kürzester Form darzustellen, was ich nach dem Studium der erwähnten
Texte glaube feststellen zu können.

/Unter den Gelehrten, die sich mit dem chinesischen Buddhismus

beschäftigen, können wir drei große Typen unterscheiden : die einen,
wie z. B. der jüngst verstorbene Missionar und Buddhologe Reichelt,
behandeln ausschließlich den populären Buddhismus, d.h. den Kult;
sie beachten die Schulen und ihre Probleme überhaupt nicht.
Europäische, im indischen Buddhismus geschulte Sinologen, wie z. B. P.

Wieger und Hackmann, behandeln zunächst den indischen Mahâyâna-

Buddhismus, die Surren und Textbücher, um dann mit einem Sprung zu

den Schulen überzugehen, deren Herkunft unerklärt bleibt. Sie glauben,

daß der Inhalt dessen, was den Chinesen in Übersetzung vorlag,



WAS IST CHINESISCHER BUDDHISMUS II7
mit dem identisch sei, was sie glaubten; Schriften wie das Chao lun*
werden, als unrein, taoistisch gemischt, beiseite geschoben. Nicht
erkannt wird, daß gerade dieser letztere Typ das wertvollste Material
zum Studium des chinesischen Buddhismus enthält./japanische
Gelehrte, wie z.B. der vor einigen Jahren verstorbene Takakusu oder

Suzuki, die ja meist zugleich Kleriker oder fromme Buddhisten sind,

beginnen mit den japanischen Sekten, deren Geschichte sie nach

rückwärts verfolgen. So entstehen die Patriarchen-Genealogien, die alle auf
indische Heilige, meist Jünger des historischen Buddha, zurückführen.
Auch nachdem diese wilden Genealogien der japanischen Tradition
durch Hu Shih und andere ad absurdum geführt worden waren, wurde
weiter an der These, daß alle Sekten nur verschiedene Ausstrahlungen
des einen Buddhawortes seien, festgehalten. Ein Gläubiger kann natürlich

nicht gut sagen, daß der Buddhismus, an den er als die einzige
Lehre glaubt, eigentlich Taoismus sei. Buddhismus besitzt eine

ehrwürdige Tradition, während das, was heute unter Taoismus verstanden

wird, nichts Entsprechendes aufweisen kann. Er scheint als Religion
zweitrangig zu sein. Anerkennen, daß das Weltbild gewisser Sekten

nicht buddhistisch ist, hieße sich selbst aufgeben. Daher versuchen
selbst so bedeutende Gelehrte wie D.T.Suzuki immer wieder, den
Beweis zu erbringen, daß alle Sekten, in seinem Fall die Meditationssekte,
im indischen Buddhismus verankert seien. Auch das jüngst erschienene
Buch über Buddhismus, Buddhism, von dem englischen Sinologen Edwin
Conze, spricht noch von einem buddhistischen Weltbild im allgemeinen,

das für alle Buddhismen, den indischen, tibetischen, chinesischen,

japanischen, europäischen gleiche Geltung haben würde. /
Sowenig wie die christlichen sind aber auch die chinesisch-buddhistischen

Kirchen aus einer einzigen Quelle, der buddhistischen
Offenbarung, abzuleiten; nicht nur Einflüsse spielen hier mit, sondern die

Quellen selbst, die zugrunde liegenden halb-unbewußten Weltbilder,
sind verschieden. Nicht der indische Buddhismus ist in China chinesisch

gefärbt, sondern die chinesisch-buddhistischen Schulen sind Blü-



I I 8 WALTER LIEBENTHAL

ten am Baum einer chinesischen Religion, die sich unter indischem

Einfluß oder, besser, unter indischer Anregung gebildet, im Grunde
aber ihre chinesische Eigenart behalten hat.

Was für Texte stehen uns nun zur Verfügung, um eine solche

Behauptung zu beweisen Leider ist weitaus das meiste, das im Tripitaka
abgedruckt ist, Übersetzungsliteratur. Von den zahlreichen
Streitschriften und Korrespondenzen aus der Zeit der Entwicklung, dem

4.—7. Jahrhundert, ist uns sehr wenig erhalten. Zwar wurden die

Übersetzungen aus dem Indischen wieder und wieder kopiert - das

Abschreiben war ja ein gutes Werk, das himmlischen Lohn brachte -;
Edikte und Korrespondenzen der Kaiser, Memoranden von Beamten

wurden in den kaiserlichen Archiven aufbewahrt ; wer aber kümmerte
sich um die Streitschriften der Mönche? Sie lagen in Klöstern und

Privatbibliotheken, wurden von einzelnen Liebhabern abgeschrieben,
aber nicht amtlich gesammelt. Nur Textbücher, die in Klosterschulen

gebraucht wurden, Literatur für Übersetzungszwecke, Kommentare
und ähnliches hatten ein besseres Los. Was von den Disputationen der
Mönche noch vorhanden ist, sind meistens nur die Titel, die in den

Katalogen des r. und der folgenden Jahrhunderte verzeichnet sind. Von
den vollständig überlieferten Texten sind nur wenige, unter anderm

das Chao lun, nachweislich echt. Oft ist die Datierung zweifelhaft; sehr

vieles ist, besonders in der Zeit der nördlichen Wei-Dynastie, gefälscht
worden. Das Ch'u-san-tsang chi-chib, das Hung-ming chic und Kuanghung-

ming chià enthalten Einleitungen, einige wenige Korrespondenzen und

Aufsätze. Das Kao-seng chuane und seine Fortsetzungen, das Ming-seng
chuan1 und andere biographische Sammlungen enthalten gelegentlich

Auszüge aus Schriften der Mönche, einzelne Aussprüche und die Titel
ihrer Schriften. Ähnliches Material findet sich in den Annalen und
anderen Geschichtsquellen, besonders Grabinschriften; einige Lieder
sind erhalten ; in den Kommentaren werden Ansichten von Lehrern

zitiert, und die wichtigen noch nicht ausgeschöpften Kompendien der

Sui- und T'ang-Dynastie, besonders die von Chi-tsangs, enthalten kurze



WAS IST CHINESISCHER BUDDHISMUS II9
Abrisse von Disputen, leider oft ohne Angabe von Namen der disputierenden

Mönche. All dies Material ist von Prof. T'ang Yung-t'ungh, jetzt
Acting President der University of Peking, in seinem bahnbrechenden

zweibändigen Werk Han Wei liang-Chin nan-pei ch'ao fo-chiao shih,
erschienen 1938 in Shanghai, gesammelt und kritisch bearbeitet worden.
Es ist jedoch, besonders für die Dispute im 6. und 7. Jahrhundert, noch

nicht erschöpft.
Versuchen wir, dies Schrifttum nach seinem inneren Gehalt zu

ordnen, so lassen sich drei Gruppen unterscheiden:

1. Die Diskussionen über die Unsterblichkeit der Seele, shen pu
mieh\ über Karma, yin-kuo), und Wiedergeburt, shou-hsing*, Wunder,
Eingriff höherer Gewalten, t'ien, in unser Schicksal, Wirkung von
Amuletten,^1, und Zauber aller Art, also, kurz gesagt, Diskussionen über
den Eingriff übernatürlicher Kräfte in kausales Geschehen. Sie wurden
fast ausschließlich von Beamten, d.h. Adligen oder Angehörigen der

Oberschicht, meistens aus den ch'ing-t'anm Kreisen (den «harmlos
diskutierenden ») geführt, die an buddhistischer und neo-taoistischer

Philosophie interessiert waren. Sie knüpfen an viel ältere Diskussionen

über das gleiche Thema, shen-ming11, an, die bis in die Han-Dynastie
zurückreichen und unter denen die in Wang Ch'ung's Lun-heng, besonders

dem Lun-szu p'ien°, gesammelten am bekanntesten sind. Den Gläubigen

stehen rationalistische Skeptiker gegenüber, die in China immer
zahlreich waren. Ich halte es jedoch für eine Übertreibung, zu behaupten,

wie es z. B. Hu Shih zu tun pflegt, daß alle gebildeten Chinesen,
oder auch nur die Mehrzahl, Rationalisten gewesen seien. Es ist wichtig,

zu betonen, daß die sich bekämpfenden Parteien nicht buddhistische

und taoistische Kleriker waren, sondern Konfuzianer, mehr oder

weniger skeptisch oder wundergläubig, zwischen Taoismus und
Buddhismus nicht unterscheidend. Man könnte für diese Zeit etwas paradox

von buddho-taoistischen Konfuzianern sprechen. Denn Konfuzianer

waren alle Debattanten als Angehörige der regierenden Schicht
selbstverständlich. Keiner von ihnen war revolutionär in dem Sinne, daß er



I20 WALTER LIEBENTHAL

die Autorität der klassischen Schriften verwarf. Vielmehr waren für sie

die drei Religionen Ausdruck einer und derselben allgemeingültigen
Religion mit prinzipiell gleichem Inhalt : der Buddho-Taoismus öffnete

nur gleichsam eine tiefere, dem Volk nicht zugängliche Schicht der

gleichen Offenbarung ; er war esoterisch (nei-hsüeh) im Gegensatz zur
exoterischen Schulweisheit (wai-hsüeh). Mönche außer Hui-yüan, der

eine Zwischenstellung zwischen Adel und Klerus einnahm, beteiligten
sich nicht an dieser Debatte. Für die Entwicklung des chinesisch-buddhistischen

Weltbildes hat sie keine große Bedeutung.
2. Die Diskussionen über Priorität, die sich um das Lao Tzu hua-hu

chingP gruppieren. Die dieser im Original nicht erhaltenen Schrift

zugrunde liegende Idee war, daß Lao Tzu enttäuscht über das

Unverständnis seiner Landsleute nach Indien gegangen sei, um dort den
Buddhismus zu predigen. Dieser sei also eigentlich Taoismus. Man muß

diese Legende nicht einfach als einen taoistischen Trick ansehen, um
die Buddhisten aus ihrem Nest zu verdrängen und sich selbst hineinzusetzen,

vielmehr lag die Auffassung zugrunde, daß alle Wahrheit
dieselbe sein müsse und nur in verschiedenen Formen aufträte. Die Tao-

isten erklärten, daß die chinesische Form dieser Wahrheit, nicht die

indische, für China geeignet sei ; sie appellierten an das Nationalgefühl,
suchten Fremdenhaß zu wecken. Die Buddhisten bemühten sich um
den Nachweis, daß ihre Offenbarung allein echt sei ; obwohl indisch,
schließe sie die konfuzianische Tradition nicht aus, sondern ergänze sie,

sei unersetzlich für die Erziehung des Volkes im Sinn der konfuzianischen

Erlösung. Taoistische Magie dagegen sei unbewiesener und
unwirksamer Aberglaube. Die Front läuft hier anders als in den Diskussionen

über die Unsterblichkeit der Seele: obwohl die Autoren der

Eingaben meistens Beamte sind, sind dahinter doch deutlich die
Kirchen sichtbar, die um den Platz an der Sonne streiten. Keine der beiden

Parteien denkt an Auflehnung gegen die Autorität der Klassiker und

des konfuzianischen Staates. Sie versuchen vielmehr, ihre Loyalität und

Brauchbarkeit für die Pazifizierung des Reiches, die Hauptaufgabe des



WAS IST CHINESISCHER BUDDHISMUS I2l
Kaisers und der Regierung, nachzuweisen, bemühen sich um Anerkennung,

plädieren vor dem Kaiser als dem obersten Richter, suchen Einfluß

und die damit verbundenen Vorteile. Auch in diesem Fall wäre es,
ebenso wie bei den Diskussionen über die Seele, irreführend, von
Dogmenstreitigkeiten zu sprechen. Das ist eigentlich selbstverständlich;
verschiedenen Kirchen fehlt ja die gemeinsame Grundlage für solche

Auseinandersetzungen.

3. Die Disputationen dogmatische Fragen betreffend. Diese wurden
ausschließlich von Mönchen und ihnen nahestehenden buddhistischen
Laienbrüdern geführt. Aus ihnen sind die Sekten entstanden. Weder
Taoisten noch am Buddhismus interessierte Konfuzianer nahmen daran

teil. Für die Dogmengeschichte des chinesischen Buddhismus sind sie

fast allein von Bedeutung. Leider ist von westlichen Gelehrten auf
diesem Gebiet noch fast gar nicht gearbeitet worden ; nur japanische und
chinesische Literatur existiert darüber. Wichtig wäre zunächst eine

systematische Sammlung und Bearbeitung der Streitpunkte. Man würde
dann, im Vergleich mit den Abhidharma-Texten, sehen, daß die
Chinesen über ganz andere Fragen nachdachten und disputierten als die

Inder. Andeutungsweise kann folgendes gesagt werden.
Als die buddhistische Offenbarung nach China kam, hoffte man

zunächst, in ihr Aufklärung zu finden über das Problem des Jenseits, eines

besseren Daseins nach dem Tode, in dem die mit der Mannigfaltigkeit
des Existierenden verbundenen Leiden, die Konflikte, enden würden.
Alle neo-taoistische Praxis galt der Verlängerung des Lebens mit magischen

Mitteln durch Sublimierung des Fleisches. In einem Geistkörper,
gebildet aus reiner Yang-Essenz, hoffte man den Tod zu überleben,

allmächtig, unangreifbar, unsterblich wie die in den Dingen webende

Natur, ch'eng shen-hsien^. Der Buddhismus lehrte den Weg zu Buddha,

ch'engfor. Wer war der Buddha? Wo war sein Reich? Lao Tzu hatte

von einem ursprünglichen Nichts, pen-wu, gesprochen, bevor die Welt
zerfiel und schuldig wurde, und zu dem man zurück müßte, um selig zu

werden,fan -pen. Pen-wu wurde gleichgesetzt dem buddhistischen Nichts,



122 WALTER LIEBENTHAL

asamskrta oder Nirvana. Asamskvta wurde durch wu-wei, das Wort für
taoistisches «Nicht-handeln», übersetzt und âtman durch shen, «Körper»!

Ohne âtman war man ohne Körper, reiner Yang-Geist, gleich
Buddha, dem Weltgeist, der im Anfang der Dinge hauste. Dies ist die
sehr sonderbare frühchinesische Interpretation des indisch-buddhistischen

nairâtmyam, der Lehre von der Seelenlosigkeit der Wesen.
Sehr bald stellte sich heraus, daß der Buddhismus keinen Anfang der

Dinge, kennt, und ein Disput begann über pen-wu, das ursprüngliche
Nichts. Die Streitschriften, die in der zweiten Hälfte des 4. und am
Anfang des £. Jahrhunderts über die Frage der andernWelt geschrieben wurden,

haben meistens den Titel Erl-t'i luns, Abhandlung über die beiden

Wahrheiten, d. h. paramârtha und samvrti satya. Denn für die Chinesen

waren die beiden Wahrheiten zugleich die beiden Welten, das Diesseits

und das Jenseits. Paradies und Nirvana wurden nicht klar unterschieden.
"] Diese Diskussionen erhielten plötzlich eine andere Richtung durch

das Auftreten des großen indischen Lehrers Kumârajîva, der 401 n. Chr.
nach Ch'ang-an kam und dort etwa 10 Jahre wirkte. Kumârajîva erklärte,

daß [der Buddhismus keinen Geist, oder keine Seele, shen-ming,

kenne und überhaupt nichts die Wanderung durch die Daseinsebenen,

gati, Überlebendes. Er erklärte ferner, daß der Buddha, d.h. die

Personifizierung seiner Lehre, sein dharmakâya, nicht im Ursprung der

Dinge säße, daß überhaupt kein in der Zeit vorwärts oder rückwärts
oder in frommem Fortschritt zurückzulegender Weg zu ihm führe, ja
daß Nirvana in keiner Hinsicht verschieden sei von Samsara. Damit
wurde das Problem der beiden Wahrheiten, oder Welten, ebenso wie
das der Unsterblichkeit der Seele, gegenstandslos. Es wurde ersetzt
durch das des Mittleren Pfades, chung tao\ Dieses Problem, auf dessen

Definition ich noch zurückkomme, hat die Chinesen durch die folgenden

Jahrhunderte beschäftigt. Es ist von ungeheurer Bedeutung geworden,

nicht nur für die Geschichte des chinesischen Dogmas, sondern

auch für die chinesische Ethik und die Bildung des spät-mittelalterlichen

chinesischen Menschentyps.



WAS IST CHINESISCHER BUDDHISMUS I 23

Kumârajîvas Erklärungen wirkten auf die Buddhisten seiner Zeit wie
ein Schock. Seine Autorität war unumstritten. Man konnte nun nicht
anders als glauben, daß es keine Seele gäbe und damit keinen Weg, den

Tod zu überleben. Wozu dann aber überhaupt Buddhismus Wozu gute
Werke Wie konnte Karma wirken, wenn die wandernde Seele im
Tode erlosch In der darauf folgenden überaus lebhaften Debatte, von
der uns leider fast nichts erhalten ist als die Titel der Streitschriften,
kristallisierten sich zunächst zwei Problemkreise heraus : das der
individuellen Erlösung und das der Heiligkeit.

Damit begann das interessanteste, aber auch schwierigste Kapitel der
buddhistischen Dogmengeschichte. Noch Hui-yüan hatte die Bedeutung

der neuen Offenbarung für die nationale Erziehung, oder Erlösung
im konfuzianischen Sinne, betont. Was er außerdem, als Individuum,
suchte, war nicht Erlösung - im Sinne einer Persönlichkeitsänderung
durch Imitation—, Neubewertung des Daseins an Hand des durch den
Buddha gesetzten Maßstabs, sondern ein Blick hinter den Vorhang des

großen, uns ewig verschlossenen Mysteriums, Macht über die Geister.
Er war im Grunde noch ein taoistischer Magier ./Die Mönche des c.
Jahrhunderts dagegen sahen im Buddha den erlösten Erlöser. Dabei
irritierte sie zunächst die Frage, wer denn das Subjekt der Erlösung wäre.
Wenn keine Seele oder Geist im Wandel besteht, was ist das Ewige,
dem Entstehen und Vergehen nicht Unterworfene, Zeitlose, dessen

Entdeckung unsere Erlösung gewiß macht? Und wie, wenn nicht auf dem

vorgeschriebenenHeilsweg, ist Erlösung erreichbar Die Antwort wurde
in dem Nirvâna-Sûtra gefunden, das 418, wenige Jahre nach Kumârajîvas
Tod, übersetzt wurde. Es handelt sich hier um das Mahâyâna Mahâpari-
nirvâna Sûtra, das nicht verwechselt werden darfmit der Geschichte vom
Tode des Buddha, die in den Pali-Schriften erzählt wird. Dies Sûtra

lehrt zwar keine unsterbliche Seele, dafür aber ein unsterbliches Selbst,
chen ngot, das zwar vom Schlamm der Sünde bedeckt sei, aber nur
entdeckt zu werden brauche, um in ewigem Licht zu strahlen. Wie
das zu verstehen sei, wenn nicht zeitlich, war ein Problem (shih yu,



124 WALTER LIEBENTHAL

pen yuu) ; wie bei Gleichzeitigkeit von Samsara und Nirvana die Zukünftigkeit

der Erlösung zu konstruieren sei (tang yu"), war ein anderes.

Unser Körper, oder makrokosmisch gedacht das irdische Dasein, in
dem verborgen das wahre Dasein, der wahre Mensch, ruhe wie ein
Schatz, ist der Schrein des Tathâgata, tathâgatagarbha, ju-lai tsangw.

Tathâgata ist der Buddha, der wir in Wirklichkeit sind ; sind wir doch
als seine Kinder von ihm nicht verschieden und haben die Anwartschaft
auf sein Nirvana unzerstörbar in uns. Dies antwortete auf die Frage
nach dem zureichenden Grund unserer Erlösung, chengyin*. Wie
verschieden war diese Problematik von der indisch-buddhistischen

Der Buddha erscheint in China in vollkommen neuer Charakteristik :

er ist nicht mehr Lehrer, auch nicht mehr die Lehre personifiziert,
sondern das Dasein selbst, und allein durch die Tatsache, daß wir auf der

Welt sind, sind wir erlöst. Suchen hat in diesem Sinn nur den Zweck,
etwas Vorhandenes zu erkennen, nicht etwas noch nicht Gegebenes zu

erreichen. Die Haltung des Gläubigen ist nicht mehr eiferndes Streben,
sondern stilles Vertrauen auf die Güte des Vaters im Grunde der Dinge,
wie sie bereits in dem Lotus-Sûtra gekennzeichnet zu sein schien, dem

Schicksal, das alles wachsen und reifen läßt zu seiner natürlichen

Bestimmung. Erst wenn wir reif sind, ku chiY, wird uns gegeben, was wertlos

wäre, wenn wir selbst danach griffen. Damit bekommt das Wort
Karma eine völlig neue Bedeutung.

Das zweite Problem, das besonders in den Disputen der San-lun-

Schule vom 6. bis 8. Jahrhundert wichtig wurde, der Mittlere Pfad,

lautet in seiner klassischen chinesischen Form : Wahrheit undJllusion
sind nicht verschieden (chi wei chi chenz). Er hat in China nicht nur eine

ontologische Bedeutung, sondern charakterisiert ein Verhalten. Samsara

ist Nirvana, d.h. der Bodhisattva bleibt in Samsara, obwohl er für
Nirvana reif ist, denn er weiß, daß der Weg zu Nirvana nicht ein

Schritt von dem einen zu dem andern ist, der ja einen Dualismus schaffen

würde. Er verhält sich in Samsara, als ob er in Nirvana wäre, leidet

mit den Wesen, ohne in Wirklichkeit zu leiden, weil ihr Leiden ihm



WAS IST CHINESISCHER BUDDHISMUS I2£

als Illusion bewußt wird, und wird dadurch zu ihrem Erlöser. Das

Sûtra, in dem diese Haltung beschrieben wird, ist der Vimalakîrti-nirdesa.

Dieses und die beiden vorher genannten, nämlich das Lotus- und das

Nirvâna-Sûtra, sind für die Entwicklung des chinesischen Weltbildes
die wichtigsten.

Der Mittlere Pfad steht, wie bereits gesagt, für ein ethisches Prinzip,
die buddhistische Heiligkeit, bodhi. Gute Werke führen zu keiner
Erlösung. Warum Weil sie Schritte in einem differenzierten Milieu
darstellen. Vom Ganzen zum Ganzen führt kein Schritt. Im Absoluten

gibt es keine Stufen, keine Höllen und Paradiese, Strafen und Lohn.
Darum sagt Tao-sheng, ein Schüler Kumârajîvas, der in der ersten
Hälfte des r. Jahrhunderts wirkte, daß «wahre Frömmigkeit keinen
Lohn will», daß «der Buddha in keinem Himmel wohnt», usw. Was

aber sollen wir dann tun Warten mit dem Blick auf den Buddha

gerichtet, hsiang fo3*, bis wir erkennen, daß wir bereits erlöst sind. In
diesem alles umfassenden Akt, tun-wu*h, der plötzlich kommt wie das

Fallen einer reifen Frucht, entsteht ein Buddha.

Der Begriff des Mittleren Pfades verwischte sich in China mit dem
des taoistischen Nicht-Handelns. Der Inder scheut die Dualität (grâhya-
grâhaka bhâvaj, aber aus einem ganz anderen Grunde als der Chinese :

durch die Spaltung in Objekt und Subjekt und ihre Berührung entsteht
Leben (was nicht sein soll). Der Chinese scheut sie, weil sie die Einheit
der Natur zerreißt, weil mit ihr Konflikte gesetzt sind. Darum sollen

wir nicht-handeln, d.h. nicht so handeln, wie wir zu handeln pflegen,
nämlich in der guten Absicht zu verbessern, indem wir hier hinzufügen,
dort wegnehmen, während wir in Wirklichkeit nur die in sich
vollkommene Natur verderben. Indem wir in den ursprünglich guten Gang
der Dinge eingreifen, werden wir schuldig. Indem wir in Konflikten

Stellung nehmen, urteilen, kompromittieren wir uns, verlieren wir die

ursprüngliche Unschuld, cheniC, verlieren wir «uns selbst».

Man sieht, wie hier die Begriffe durcheinander gehen. So ist auch
das buddhistische Nicht-Haften, wu-chu*d, im Grunde etwas ganz ande-



126 WALTER LIEBENTHAL

res als der indische anabhiniveia, denn der letztere setzt voraus den

Begriff des gefährlichen Objekts, den der Chinese nicht kennt. Der
Chinese lebt vorsichtig, um die unbekannten kosmischen Mächte nicht
aufzustören, er hält den Atem zurück, spart mit seinem Leben. Er
bemüht sich um Harmonie mit dem Ganzen, um wie das Ganze unangreifbar

zu sein; der Inder vermeidet Kontakt mit den ihn umgebenden

Dingen, um nicht durch diesen Kontakt neue Dinge zu zeugen und
dadurch das Leben von «Welt» zu verlängern, für deren Existenz er sich

verantwortlich macht. Seine Haltung ist also grundlegend verschieden

von der chinesischen, da aber die Worte in Übersetzung dieselben sind

wie die dem Chinesen aus seiner eigenen Philosophie bekannten, so

wecken sie dieselben Assoziationen und werden entsprechend
mißverstanden. So entstand auch der Ch'an-(Zen-)Buddhismus in Betrachtung
indischer Begriffe aus dem Drang nach der absoluten Lösung eines

chinesischen Problems. Vollkommen zu sein, wie die in sich ruhende,
unschuldige, unangreifbare Natur, dies ist dem Inder kein Ziel, weiß er
doch nichts von Natur im chinesischen Sinne.

Schwankend zwischen der Person des Erlösers und der in den Dingen
webenden, in der Erfahrung des Reifens, des äußeren und inneren, sich

manifestierenden Natur, setzt die Gestalt des Buddha Probleme, die

nur aus dem chinesischen Weltbild heraus verständlich sind. Handelt

der Buddha zweckbewußt (yu-hsin*e) Oder waltet er blind wie die

Natur (wu-hsin^) In der Sprache der Zeit ausgedrückt : hat Vairocana

den Vorrang oder Sâkyamuni
Im 6. Jahrhundert begann die Schulbildung. Ihr ging voraus der

Streit um die Priorität der Sûtren (p'an-chiao^J, anschließend an

einen älteren indischen um das dharmacakra. Texte, die die volle Wahrheit

enthielten (tun chiao*"), wurden unterschieden von solchen, die

für noch nicht reife Gläubige nur eine Teilwahrheit verkündeten (chien

chiao^J. Um Kirchen, oder Schulen, z.B. die T'ien-t'ai-Schule,

begann sich ein festes System von Dogmen und Praktiken zu kristallisieren.

Gleichzeitig entwickelte sich buddhistische Gelehrsamkeit, die



WAS IST CHINESISCHER BUDDHISMUS 127

im 8. Jahrhundert blühte. Der religiöse Enthusiasmus erstarrte in Wis- I

senschaft. '

Der einfache Mann jedoch und der einfache Mönch fühlte seine

religiösen Bedürfnisse unbefriedigt. Eine Front bildete sich zwischen den

Kirchengründern und den einsam Meditierenden, die im Kreise ihrer
Jünger im Walde lebten (yeh-seng*>) und den Buddha direkt, d. h. nicht
durch Lernen, suchten. Man nannte dies « Studium des Herzens » (hsin-

hsüehj. Wieweit die damals entstehende Problematik an die vorher
beschriebene über hundert Jahre ältere anknüpfte, ist eine noch nicht
geklärte Frage. Hier wie dort stand der Vimalakîrti-nirdesa und das Nir-
vâna-Sûtra im Mittelpunkt der Betrachtungen. Hui-neng, Gründer der
Meditationsschule (Ch'an), der 713 starb, kannte außer der Vajracche-

dikâ nur das letztere Sûtra. Wieder ist es das «wahre Ich», das gesucht
wird, das vom Buddha nicht verschieden ist, immer gegenwärtig, durch
keinen Schritt, kein Studium und keine Askese erreichbar. Neu ist die

Vorstellung, daß das Ich, der Buddha oder die Wahrheit, im Herzen zu
finden sei durch einen Akt der Selbst-Offenbarung. Damit war eine

bisher unbekannte religiöse Erfahrung gemacht worden, geeignet, den

Gläubigen zu erwecken, zu befreien von allem Grübeln und Zweifeln,
eine Erfahrung, die ihm Erlösung versprach, ohne an seine zufällige
Existenz zu rühren. Nur dasein, konzentriertaufdie jeweilige Situation,
in der die Lösung aller Rätsel beschlossen sei, nicht sich durch dies oder
das verlocken lassen, nach etwas was auch immer, und sei es die Erlösung

selbst, zu streben.

Auf dieser Grundlage gründete 734 Shen-hui^, ein Jünger Hui-

neng's, eine Kirche, die den Zusammenhang mit indischer Tradition
fast ganz zerriß. Quelle der Offenbarung ist nicht mehr der Dharma,
sondern das eigene Herz.l Im Gegensatz dazu brachte die esoterische
Schule (Shivaismus oder Tantra) eine Fülle von magischen Praktiken,
die sich mit anderen aus chinesisch-taoistischen Quellen mischten und

zu einer ungeahnten Blüte des Kults und Rituals führten. Hier können

wir von Synkretismus sprechen.



128 WALTER LIEBENTHAL

Zwischen dem Vulgär-Buddhismus der T'ang-Dynastie, in dem Götter

verschiedener Herkunft durch Opfer und Gebet für bestimmte
Zwecke verehrt wurden und dem vorher geschilderten Mönchsbuddhismus,

in dem der Gläubige Orientierung in dem großen Problem
seines Daseins suchte, müssen wir eine scharfe Grenze ziehen. Die
Geschichte, die Subjekte der Geschichte, die soziale Stellung, die Ziele,
der Inhalt dieser Buddhismen sind in beiden Fällen vollständig verschieden,

vor allem auch die Art, in der sie Fremdes aufnahmen. Denn der

Vulgär-Buddhismus assimiliert, ohne zu verdauen, er kennt keine
Problematik und keine Disputationen, während der Mönchsbuddhismus in
mühsamer Arbeit aus dem fremden Material eine eigene chinesische

Religion oder religiöse Philosophie gestaltet. Nichts bleibt unverarbeitet,

und doch ist das Resultat nur als Produkt der Berührung mit der

indischen Gedankenwelt möglich gewesen.
Die chinesisch-buddhistische Haltung formte den chinesischen

Menschen des späten Mittelalters ; sie ging ohne Bruch in die Philosophie,
Kunst und Literatur dieser Zeit ein. Sie blieb lebendig und ist daher

auch aus der chinesischen Kultur nicht mehr zu entfernen, auch wenn
die Klöster verbrannt und die vulgären buddhistischen Riten verboten

werden.

b £->JU«l£
c &*H&
d m %w&
e 4bflH|
f lflh*
g o ^,
h SirrJ^
i /ÊfT-aSv,
i S*

k ±* « -*fe"%/M[ ae M •*•

i $ * "t H af •#¦•*»"

<* *|ì& w •?»Jfc.dft, ag *)&

q Si*11

x i gj
y *)4%

33 feitffr

ah

ai

aï

ak

ta*.
SJ-ft

3h «¦*
s -Ûïk ac -M
< Xl\ ad 4**



WAS IST CHINESISCHER BUDDHISMUS I 29

Literatur :

T'ang Yung-t'ung: Han Wei liang-Chin nan-pei ch'ao fo-chiao shih, Shanghai, Coram, Press,

1938.
Walter Liebenthal: The Book of Chao, Peking, Monumenta Serica, 1948.
Walter Liebenthal: «Shih Hui-yüan's Buddhism as Set Forth in His Writings», Journal of the

Am. Or. Society, 19JO.
Walter Liebenthal: «The Debate on the Immortality of the Soul», Monumenta Nipponica,

Tokyo I9J2.
Walter Liebenthal: «The Sermon of Shen-hui», erscheint in Asia Major, London 19J3. (2^
Walter Liebenthal: Tao-sheng and His Time. Im Erscheinen. ,_


	Was ist chinesischer Buddhismus

