
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 6 (1952)

Heft: 1-4

Artikel: Der lamaistische Ritualdolch (Phur-bu) und die alt-vorderorientalischen
"Nagelmenschen"

Autor: Hummel, Siegbert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-145463

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-145463
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DER LAMAISTISCHE RITUALDOLCH (PHUR-BU)
UND DIE

ALT-VORDERORIENTALISCHEN «NAGELMENSCHEN»

VON SIEGBERT HUMMEL
MUSEUM FÜR VÖLKERKUNDE LEIPZIG

Der Phur-bu gehört zu den bekanntesten Kultgeräten des Lamaismus.

Die tibetische Bezeichnung bedeutet soviel wie keilförmiger Pflock
bzw. Nagel. Das entsprechende Sanskritwort besagt das gleiche.
Typisch für den genannten Ritualdolch ist eine Dreikantklinge, die nach

unten spitz zuläuft. Der Griff besteht aus einem Kopf, mitunter auch

aus dem Oberkörper einer Gottheit (Abb. i)1; manchmal ist zwischen

Klinge und figürlicher Darstellungein sogenannter Donnerkeil (Sanskrit :

Vajra, tibetisch: Rdo-rje), ein ursprünglich wohl phallisches Symbol,
eingeschoben (Abb. 2)2. Das Format wechselt zwischen der Größe eines

handlichen Dolches und der eines ausgewachsenen Menschen. Während
die kleineren Objekte bei tantrischen, d.h. kosmisch-magischen Riten

zur Bekämpfung von Dämonen in der Hand geschwungen werden, stekken

die größeren in einer Art Sockel, der das Aufstellen der Waffe

ermöglicht (Abb. 3)3. Das Material ist aus Holz oder Metall, im letzteren
Falle meist Bronze für den Griff und Eisen für die Klinge. Die im Griff
angedeutete oder dargestellte Gottheit ist fast immer Hayagrîva (tibetisch

: Rta-mgrin) mit dem typischen Pferdekopf im Haar. Aber auch

andere Gottheiten des Lamaismus, z.B. Mahâkâla und Vajrakîla, werden

in dieser Weise dargestellt. Es unterliegt keinem Zweifel, daß der
Dolch als Ganzes eine Darstellung der betreffenden Gottheit sein soll.
Der schon genannte und besonders in den nichtreformierten Schulen

i. Nach A. Grünwedel, Mythologie des Buddhismus, S. 31 ; die Zeichnungen stammen vom
Verfasser.

2. Nach «Descriptive Catalogue» in Proceedings U.S.National Museum, Vol. Ç9, Abb.72.
3. Nach A. Getty, The Gods of Northern Buddhism, Tafel ci a.



4» SIEGBERT HUMMEL

»<!

«>

Éiiiii ^7?I
*

Abb. i (Höhe 2o cm) Abb. 2 (Höhe 19 cm) Abb. 3 (Höhe 22 cm)

des Lamaismus beliebte Vajrakîla (tibetisch: Rdo-rje-phur-bu) deutet
dies direkt an. Auf einer tibetischen Malerei auf Leinwand4 des

Museums für Völkerkunde Leipzig5 (Abb.4) hält im Zentrum des Bildes

Vajrakîla den Phur-bu in den Händen vor die Brust, während mandala-

haft um ihn herum in den vier Ecken der Malerei entsprechend den

Himmelsrichtungen und in der Farbe der betreffenden Himmelsrichtung

je eine Emanation als Manifestation der zentralen Figur in Gestalt

eines Phur-bu erscheint, d.h. als Dolchklinge mit dem Oberkörper der

Gottheit als Griff. Vajrakîla ist auch in diesen Manifestationen vom
Tigerfell bekleidet und hält in den Händen den Phur-bu. Auf der Rückseite

der Malerei ist die das Bild kultisch belebende Bannformel für die

Gottheit so angeordnet, daß sie einen Dolch bildet; dabei entspricht
der Ort der Formel auf der Rückseite dem der zentralen, nicht als

4. 2r>/2X34cm. j. OAs ICÇ64.



DER LAMAISTISCHE RITUALDOLCH 43

Dolch gebildeten Götterdarstellung auf der Vorderseite. Es wäre also

eindeutig auch die zentrale Figur als Dolchwesen charakterisiert, selbst

wenn wir ihren Namen Vajrakîla Donnerkeil-Phur-bu) nicht wüßten.

Das Dolchwesen als Manifestation einer kanonisch bestimmten
Gottheit soll durch die Bannformel nur noch aktiviert werden. Diese

Darstellung eines Gottes im Emblem des Dolches erinnert uns an den

sogenannten Lotusstab, durch den in ähnlicher Weise eine tantrische

Form des Manjushrî in der für diese Gottheit charakteristischen Waffe,
dem Schwert, dargestellt wird, das in einer Lotusblüte errichtet ist, wie
die verschiedenen Dolchgötter auf Abb. 4. Im japanischen buddhistischen

Pantheon, das bekanntlich älteste zentralasiatische Tradition
gewahrt hat, ist mit Fudô, einer Form des Schwert schwingenden Acala,
eine Parallele gegeben ; Fudôs Schwert tritt dann für die Gottheit selbst

ein und heißt Kurikara. Die Herkunft aus den Kerngebieten tantrischer
Riten dürfte nicht nur für die tibetischen «Nagelgötter», sondern auch

für den japanischen Kurikara zutreffen, zumal Fudô eine tantrische
Form des Acala ist, der auch im Lamaismus eine Rolle spielt. Gewisse

tibetische Ritualdolche, die für Formen des Mahâkâla erklärt werden,
sind Manifestationen des Schwertträgers Acala (tibetisch: Mi-gyo-ba).
Die für den japanischen Shintôismus so bezeichnende Vergöttlichung
des Schwertes, verbunden mit dem Glauben an die Kami, wonach auch
alles Gegenständliche göttliche Gegenwart sein kann, wird für die
Aufnahme Fudôs in Gestalt seines Emblems förderlich gewesen sein.

Das erste, was wir zunächst zusammenfassend mit Bestimmtheit über
das Wesen des Phur-bu sagen können, ist, daß er Gestalt gewordene
Gegenwart einer Gottheit sein soll, und daß der Ursprung dieses Kultgerätes

tantrischer Riten wahrscheinlich in den Tibet westlich vorgelagerten

Gebieten zu suchen ist, die als Hochburg dieser Riten und als

Heimat des Magiers Padmasambhava, der im 8. Jahrhundert den tantri-
schen Lamaismus nach Tibet gebracht hat, bekannt sind.

Für eine erfolgreiche Erforschung der Genesis des Phur-bu ist die

Kenntnis seiner Anwendung unerläßlich. Die Abbildungen 3 und 4 zei-



44 SIEGBERT HUMMEL

gen drei Arten des rituellen Gebrauchs: i) Der Dolch wird von der

Gottheit bzw. bei den Riten vom Priester zum Niederstechen der

Dämonen benutzt und dabei in der Hand geschwungen. 2) Der Dolch wird
errichtet und steckt dazu in einer Unterlage. 3) Der Dolch ist in einer
Lotusblüte aufgepflanzt. Dabei handelt es sich um eine Ikone, d.h. der
Dolch ist zunächst Kultbild der in ihm dargestellten Gottheit. Von

Padmasambhava, dem Begründer des Lamaismus, ist uns bekannt, daß

er vor der Errichtung des ersten lamaistischen Klosters in Tibet, Bsam-

yas (Samye), um 770 eine Bodenweihe vornahm. Anläßlich der

Gründungszeremonien wurde ein Phur-bu in die Erde gerammt. Auch die

Bon-Priester als Vertreter der in wesentlichen Bestandteilen
vorbuddhistischen Religion Tibets Bon) verwenden noch heute den Phur-
bu wie Padmasambhava bei Zeremonien der Bodenweihe. Dabei wird
die Idee vom Niederstechen der Dämonen auf den Kampf mit den

Geistern der Erde angewendet. Der Grund und Boden wird dem Einfluß

der bösen Mächte entrissen, in Besitz genommen und gegen schädliche

Einflüsse gesichert. Die Bodenweihe mit dem Phur-bu ist damit vor
allem eine religiös-juristische Angelegenheit im Bezirk der hintergründigen

Mächte. Darüber hinaus aber ist sie eine magische Handlung, bei

der dem Ritualdolch der Charakter des Abwehrzaubers zukommt. Wie
ich in einer besonderen Untersuchung zur Bedeutung der lamaistischen

Bildwerke als Abwehrzauber nachweisen werde, wird dies durch die

Verwendung von Tiersymbolik noch unterstrichen. Auf die dem Tier

zugesprochene besondere Vitalität, die vom Magier in den Dienst des

Kampfes gegen die das Leben bedrohenden Mächte gestellt wird, weisen

die bei dem Phur-bu mit Vorliebe verwendeten menschlich-tierischen

Zwittergottheiten hin. Vor allem ist es Hayagrîva mit dem

Pferdekopf im Haar, der im Phur-bu Gestalt gewinnt. Er ist die
Inkarnation der im Sonnenpferd verkörperten Kraft des Lichten und darum

eine erfolgreiche Waffe gegen die dämonischen Mächte der Dunkelheit
und des Erdinnern. Auf einem tibetischen Holzschnitt im Besitz des

Verfassers ist Hayagrîva durch einen Phur-bu dargestellt, dessen Griff



DER LAMAISTISCHE RITUALDOLCH 4Ç

nur einen Pferdekopf zeigt (Abb. c) ; daß es sich um Hayagrîva handelt,

geht aus dem Begleittext hervor. Der schon genannte Vajrakîla wird
auf Abb.4 geflügelt gezeigt; auf einer verwandten Malerei6 trifft das

auch für seine Emanationen zu, deren Begleiter, ebenfalls in geflügelter
Dolchgestalt, die verschiedensten Tierköpfe tragen7. Der Charakter
des Phur-bu als Instrument des Abwehrzaubers wird noch durch die

Verwendung riesiger aufgestellter Ritualdolche in tibetischen Tempeln

erwiesen. A. Grünwedel vertritt die Auffassung8, daß der Phur-bu

ursprünglich aus Holz gewesen sei, eine Notiz, die sich im Verlauf dieser

Untersuchung als nicht ganz unbedeutend herausstellen wird.
Wir können als weiteres Ergebnis unserer Untersuchung zusammenfassen,

daß der Phur-bu dem Abwehrzauber dient und in Verbindung
mit Bodenzeremonien gleichzeitig ein juristisches Zeichen für Besitzrecht

ist, das vom Menschen gegenüber den gefährlichen Erddämonen

angemeldet wird. Die ältesten Nachrichten über den Gebrauch des

Phur-bu sowie seine Verwendung in der Bon-Religion, die vor allem
in westtibetischen Gebieten beheimatet ist, bestätigen dies und verweisen

die Untersuchung des Ursprunges dieses seltsamen Kultgerätes auf

Gegenden, die Tibet westlich vorgelagert sind.
Daß der Lamaismus frühzeitig kleinasiatisches Erbgut eingeschmolzen

hat, das auch wieder in der tibetischen Bon-Religion anzutreffen ist,
steht heute wohl allgemein fest. Ohne deswegen jedesmal dann, wenn
Ähnlichkeiten zwischen vorderorientalischem und tibetischem Brauchtum

auftauchen, Beeinflussung nachweisen zu wollen, hat doch der
Phur-bu nach Gestalt und Anwendung eine so frappierende Parallele im
alten Orient, daß kaum noch an einem Zusammenhang gezweifelt werden

kann. Bisher ist diese Übereinstimmung des Phur-bu mit den

sogenannten Nagelmenschen der Sumerer und Hethiter meines Wissens völlig

übersehen worden. Auch die Diskussion über den Sinn und die

Bedeutung dieser altorientalischen «Nägel » kann rückwärts von dem jün-

6. Privatbesitz. 7. Vgl. Geheimnisse tibetischer Malereien, Abb. 37.
8. Mythologie des Buddhismus.



46 SIEGBERT HUMMEL

geren Phur-bu klärende Bereicherung erfahren. Jedenfalls ist das, was

F. R. Kraus in seiner zusammenfassenden Arbeit9 zur Frage der altmeso-

potamischen Tonnägel und Nagelfiguren vertritt, für den lamaistischen

Phur-bu absolut zutreffend.
In Abbildung 6 lege ich eine Aufnahme einer hethitischen Nagelfigur

vor10. Dieses Relief gehört in das Felsheiligtum von Yazylykaya in der
Nähe der hethitischen Hauptstadt Chattusas-Boghazköi (13c km östlich

von Angora). Zeitlich ist es also dem neuhethitischen Reich (1400-1200
v.Chr.) einzuordnen. Die Figur ist 3,39 m hoch. Die Schwertklinge
hat eine Höhe von 0,80 m und oben eine Breite von 0,42 m. Daß es

sich um eine Gottheit handelt, ist an der Art der Mütze erkenntlich.
Das Schwert ist in den Boden eingepflanzt zu denken. J. Garstang äußert

sich in seinem Buche Hittite Empire" zu der merkwürdigen Gestaltung
des Oberkörpers der «Dolch-Gottheit» (Dirk-deity) und meint, daß

man sich die Figur entweder mit Löwenfellen bekleidet oder aus vier
Löwen zusammengesetzt denken müsse. Das würde damit übereinstimmen,

daß die im Phur-bu gestalteten Gottheiten mit Vorliebe
menschlich-tierische Zwitterwesen sind, offenbar um die magische Kraft der

Nagelfigur zu erhöhen. Moortgat" meint allerdings, daß es «im ganzen
altorientalischen Kulturkreis kaum etwas Vergleichbares gibt» und

«daß es uns zur Erklärung und zum Verständnis dieses merkwürdigen
Reliefs an allen irgendwie feststehenden Anhaltspunkten fehlt»13. J.

Garstang hält es auf Grund gewisser Bildwerke für möglich, daß die

Hethiter eine Gottheit durch einen Dolch repräsentierten14. Aus dem

Ritual der Anniwiyani15 geht hervor, daß die Hethiter hölzerne Keile

(sogenannte Nägel) kannten, die der magischen Reinigung eines Weges
bzw. der magischen Abwehr von Feindmächten dienten. Durch das

9. S. Lit.-Nachweis.
10. Original-Abguß, Vorderoriental. Abt. der Staatl. Museen Berlin.
11. London 1929.
12. Die bildende Kunst des alten Orients und die Bergvölker.

13. I.e. S. 61.

14. I.e. S. 229. ir. Sturtevant, Hittite Chrestomathy, S. i iof.



DER LAMAISTISCHE RITUALDOLCH 47

£V»

'//hol
.**.

Abb. c (Höhe 6 cm) Abb. 7 (Höhe 2$ cm) Abb. 8 (Höhe 21 cm)

Einschlagen eines «Nagels » wurde der Weg gegen Dämonen blockiert.
Wenn auch nach A.Moortgat16 die neuhethitischen Motive im religiösen

Bildvorrat keine sumerischen, altakkadischen oder altbabylonischen
Einflüsse zeigen und auch Einflüsse des benachbarten mitannischen Reiches

nicht nachweisbar sind, so stehen doch die sogenannten «Nägel»,
die uns aus Sumer bekannt geworden sind, mit dem hethitischen
Nagelmenschen von Yazylykaya im engsten Zusammenhang. Die meisten der
sumerischen «Nägel» gehören in die Lagasch-Stufe um 2300 v. Chr.) ;

der bisher älteste Fund ist ein kupferner «Nagel» der Stufe Uruk-I (ca.
2800 v.Chr.).

Von den sumerischen Nägeln wissen wir, daß sie aus Holz, Ton oder
Metall gebildet wurden. Das dem sumerischen Kak «Nagel»,
genauer «Pflock», wie auch dem akkadischen Sikkatu beigegebene
Determinativ « Holz » (gis bzw. GIS) deutet darauf, daß die sumerischen Nägel

ursprünglich aus Holz angefertigt wurden, was nach F.R.Kraus17

16. i.e. 17. I.e.



48 SIEGBERT HUMMEL

auch für die hethitischen belegt ist. Wir erinnern uns an die Notiz,
wonach A. Grünwedel die Auffassung vertritt, daß der tibetische Phur-bu

Nagel, wörtlich Pflock) ursprünglich aus Holz gewesen sei. Diese
sumerischen Nägel wurden in den Boden oder in die Wand eines Gebäudes

geschlagen. Wir kennen zwei Gruppen dieser Nägel; die eine aus

Holz, Ton oder Metall ist ohne figürliche Darstellung, die andere aus

Kupfer zeigt die Nägel mit einer Art Griff, der figürlich als Tier oder
menschlicher Oberleib gestaltet ist (Abb. 7 und 8)18 und im Aussehen

sowohl dem sogenannten Nagelmenschen in Yazylykaya als auch einem
tibetischen Phur-bu nahezu gleich ist. Die Objekte der letzteren Gruppe,

die sogenannten Gründungsfigurinen, wie sie in Lagasch gefunden

wurden, werden kaum einem Zweck gedient haben, der sich wesentlich

von dem der figurlosen Nägel unterscheidet. Allen ist gemein,
daß sie mit der magischen Reinigung des Baugrundes zu tun haben, daß

sie ferner Rechtsurkunden sind, durch die eine Besitzergreifung
dokumentiert wird, daß dieser juristische Akt in die hintergründige
religiöse Sphäre gehört, d.h. daß durch diesen Akt dämonischen Mächten

Grund und Boden entrissen werden soll, der nunmehr Besitz einer
Gottheit wird, und daß der Besitz dann durch den Nagel bzw. durch
die Figurine gegen dämonische Eingriffe geschützt werden kann. Die

Nagelgottheiten, die wir auch als Dolchgottheiten bezeichnen dürfen,
stehen demnach in einem Auftrag gegenüber einer höheren Gottheit,
die zum eigentlichen Besitzer des geweihten Grund und Bodens geworden

ist; sie sind also neben anderem auch Schutzgottheiten. Sakrales

Eigentumszeichen und Abwehrzauber dürften die wesentlichen Aufgaben

der Nägel bzw. der Gründungsfigurinen sein, die darin mit dem

lamaistischen Phur-bu übereinstimmen. Auch in Tibet sind die im
Phur-bu als Dolchwesen auftretenden Gottheiten als beauftragte Hüter

bekannt, wie schon die Bezeichnung ihrer Funktion als Dharmapâla,
d. h. Beschützer der (buddhistischen) Lehre (tibetisch : Tschos-skyong),

besagt. Wir wissen, daß gerade Padmasambhava es war, der nichtbud-

18. Nach V.Christian, Altertumskunde des Zweistromlandes, Bd.II, Tafeln 153 und 430.



r^
sp-mys w«

mw**
ffiM

V U

^<
V

*/

'»

..»

¦J \\"V

S^

8 ^

è 5S

»
V(H r

Abb. 4: Lamaistische Malerei (vgl. S. 42)



i ;mf
¦

<• j« W
m

'*>¦

n

I

v

Abb.f»: Hethitische Nagelfigur (\gUS.46) Abb. 9 : Lamaististhei* Phur-bu (vgl. S. S



DER LAMAISTISCHE RITUALDOLCH 49

dhistische Gottheiten besiegte und durch Bannung zum Dienst in der
buddhistischen Kirche verpflichtete.

Es dürfte kaum noch einem Zweifel unterliegen, daß die gezeigten
Übereinstimmungen des lamaistischen Ritualdolches mit den hethitischen

und sumerischen «Nagelmenschen» in Aussehen und Funktion
dafür sprechen, daß der lamaistische Phur-bu auf die alt-vorderorientalischen

Dolchgottheiten zurückzuführen ist.
Daß es sich bei den sumerischen und hethitischen Objekten um

Dolchgottheiten handeln muß, wie auch J. Garstang19 für das genannte Relief
von Yazylykaya annimmt, wird schon aus dem, was uns über die

Verwendungund die Aufgabe derNägelbzw.der Gründungsfigurinen bekannt

ist, zumindest naheliegend und kann durch den lamaistischen Phur-bu,
sofern wir ihn nunmehr rückschließend in Betracht ziehen wollen, noch

bekräftigt werden. Aber auch aus der alten orientalischen Welt sind uns
noch Beispiele von Gottheiten bekannt, die im Dolch verehrt wurden.
Im assyrischen Reich hat man Verträge in denTempeln vor einem Schwert
als Emblem des Gottes Assur beschworen, und im 16. Jahrhundertv. Chr.
wurden in Kreta Kultschwerter zur kultischen Verehrung aufgestellt.

Führen wir die hethitischen «Nagelmenschen» auf sumerischen

Brauch zurück, dem wohl auch der genannte assyrische Kult entstammt,
so befinden wir uns wahrscheinlich mit den Dolchgottheiten auf einem

gemeinsamen vor-indogermanischen Mutterboden, der u. a. durch Phal-

lizismus, Mutter- und Schlangengottheiten, Dämonismus und Megalithkultur

gekennzeichnet ist, und dem sowohl die Megalithen von Indien,
Kaschmir und Tibet, ferner die berühmte Induskultur, das Dravidische,
und der indische Shivaismus mit seinen Spuren im dämonischen Lamaismus

angehören, als auch die alte Kultur der Kreter mit Schlangen- und

Muttergottheiten, der Etrusker und der in bezug auf ihren Ursprung
noch nicht ganz enträtselten Sumerer. Von den Etruskern scheint der

magische Gebrauch sogenannter Nägel als Abwehrzauber besonders bei

Krankheiten zu den Römern gekommen zu sein10.

19. I.e. 20. Vgl. Pauly-Wissowa, Real-Encyclopädie.



CO SIEGBERT HUMMEL

Die Frage, ob sich mit dem Phur-bu phallische Überlieferung
verknüpft, bleibt zumindest noch als berechtigtes Problem bestehen.
Soweit wir überhaupt schon von einer Kenntnis der Anwendung und

Sinngebung des Phur-bu in Tibet sprechen können, scheint dieser
Ritualdolch in Tibet heutzutage keine phallische Bedeutung zu haben. Das

besagt natürlich noch nichts für seine Vergangenheit und für seine

Entstehung. Der Vajra (Donnerkeil) im Griff der meisten Exemplare (Abb.
2) oder der Name des bekannten Vajrakîla Donnerkeil-Phur-bu)
scheint an phallischen Ursprung zu erinnern, zumal Vajrakîla bei den

nichtreformierten Schulen des Lamaismus beliebt ist, in denen der

Vajra noch als phallisches Zeichen bekannt ist. Für den hethitischen

Nagelmenschen ist phallische Bedeutung vermutet worden, wie
überhaupt die Verbindung mit Bodenweihe und Hausbau den Gedanken an

Fruchtbarkeitszauber nahelegt. Abwehrzauber geht häufig mit Phallizis-

mus Hand in Hand. In Tibet kennen wir die Verwendung von Pfeilen

besonders bei den Anhängern des Bon in einer dem Phur-bu der Bodenweihe

ähnlichen Bedeutung ; die phallische Symbolik des Pfeiles ist
zuverlässig nachweisbar. Die Vorliebe für tierische Zwitterwesen des

Pantheons oder der Brauch, an Stelle der Gottheit ein sonst mit ihr

ikonographisch verbundenes Tier zu setzen (vgl. Abb. c), ist in Tibet
meist mit Phallizismus verbunden. Vielleicht darf die Gründungsfigurine

mit dem Stier auf Abb. 8 bei aller Vorsicht als Parallele angesehen

werden. Jener Mutterboden, dem die Megalithkulturen, ferner das

Dravidische, der Shivaismus und vieles im Lamaismus angehören, ist

durch eine Betonung des Phallischen geradezu gekennzeichnet, wobei
das Symbol der Fruchtbarkeit stets in das Bewußtsein vom Zerstörerischen

gerückt ist. Der Brauch, einen Phur-bu bzw. einen «Nagel»
vielleicht auch als Dolch aufzustellen, könnte durchaus der Errichtung von

Megalithen entstammen. Aber, wie gesagt, dieser gesamte Fragenkomplex

gestattet uns noch keine allgemeingültige Entscheidung.



DER LAMAISTISCHE RITUALDOLCH CI

Zu Abbildung 9 (Tafel III)

Phur-bu (aus der Sammlung des Verfassers). Höhe 1,30 m. Bronze mit Türkisen und
Korallen besetzt. Im Griff in Lantsa-Lettern die Formel Om-ma-ni-pad-me-hûm, darunter im
Würfel die Silben Om-ma-ni-hûm. Die Dolchklinge aus Eisen ist mit Goldbronze tauschiert
und trägt in chinesischer Siegelschrift den Wortlaut «Hergestellt unter Ch'ien-lung zur
Großen Ch'ing-Dynastie ». Darunter in Bronzeeinlage ausgeführt in jeder Seite des

dreikantigen Dolches je einer der bekannten taoistischen Genien. Es sind Lü Tung-Pin mit
dem magischen Schwert und Zauberwedel, Ts'ao Kuo-Chiu mit der Klapper und Chang
Kuo-Lao mit der Phönixfeder. Neben den Genien links und rechts die Formel Om-ma-ni-
hûm.

Literaturnachweis

K. Bittel, R. Naumann u. H. Otto, Yazilikaya (61. Wissensch. Veröff. d. Deutsch. Orientge-
sellsch.), Leipzig 1941.

V.Christian, Altertumskunde des Zweistromlandes, 2 Bde., Leipzig 1940.
A.Evans, The Palace of Minos, London 193c.
J. Garstang, The Hittite Empire, London 1929.
A. Getty, The Gods of Northern Buddhism, Oxford 1928.
A. Grünwedel, Mythologie des Buddhismus, Leipzig 1900.
P.Koschaker, Über einige griechische Rechtsurkunden, Leipzig 1931.
F.R.Kraus, «Altmesopotamische Tonnägel mit Keilinschriften»(Turi Tarih Kurumu Yayinla-

rinden VII, y), Ankara 1947.
A.Moortgat, Die Entstehung der sumerischen Hochkultur, Leipzig 194c.
A. Moortgat, Die bildende Kunst des alten Orients u. die Bergvölker, Berlin 1932.
Pauly-Wissowa, Real-Encyclopädie des klass. Altertums, Stuttgart 193 c.

E.H.Sturtevant, Hittite Chrestomathy, Philadelphia 193 c.

Vom Verfasser : Geheimnisse tibetischer Malereien, Leipzig 1949 ; Lamaistische Studien, Leipzig
19Ç0.

Herrn Dr. Schuster, Leipzig (Orient. Institut), danke ich für viele wertvolle Hinweise.


	Der lamaistische Ritualdolch (Phur-bu) und die alt-vorderorientalischen "Nagelmenschen"

