Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 6 (1952)

Heft: 1-4

Artikel: Der lamaistische Ritualdolch (Phur-bu) und die alt-vorderorientalischen
"Nagelmenschen”

Autor: Hummel, Siegbert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-145463

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-145463
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DER LAMAISTISCHE RITUALDOLCH (PHUR-BU)
UND DIE
ALT-VORDERORIENTALISCHEN « NAGELMENSCHEN»

VON SIEGBERT HUMMEL

MUSEUM FUiR VOLKERKUNDE LEIPZIG

Der Phur-bu gehért zu den bekanntesten Kultgeriten des Lamaismus.
Die tibetische Bezeichnung bedeutet soviel wie keilférmiger Pflock
bzw. Nagel. Das entsprechende Sanskritwort besagt das gleiche. Ty-
pisch fiir den genannten Ritualdolch ist eine Dreikantklinge, die nach
unten spitz zulduft. Der Griff besteht aus einem Kopf, mitunter auch
aus dem Oberkorper einer Gottheit (Abb. 1)*; manchmal ist zwischen
Klinge und figiirlicher Darstellung ein sogenannter Donnerkeil (Sanskrit :
Vajra, tibetisch: Rdo-rje), ein urspriinglich wohl phallisches Symbol,
eingeschoben (Abb. 2). Das Format wechselt zwischen der GroBe eines
handlichen Dolches und der eines ausgewachsenen Menschen. Wihrend
die kleineren Objekte bei tantrischen, d.h. kosmisch-magischen Riten
zur Bekimpfung von Dimonen in der Hand geschwungen werden, stek-
ken die groBeren in einer Art Sockel, der das Aufstellen der Waffe er-
moglicht (Abb. 3)3. Das Material ist aus Holz oder Metall, im letzteren
Falle meist Bronze fiir den Griff und Eisen fiir die Klinge. Die im Griff
angedeutete oder dargestellte Gottheit ist fast immer Hayagriva (tibe-
tisch: Rta-mgrin) mit dem typischen Pferdekopf im Haar. Aber auch
andere Gottheiten des Lamaismus, z. B. Mahikala und Vajrakila, wer-
den in dieser Weise dargestellt. Es unterliegt keinem Zweifel, dal3 der
Dolch als Ganzes eine Darstellung der betreffenden Gottheit sein soll.
Der schon genannte und besonders in den nichtreformierten Schulen

1. Nach A. Griinwedel, Mythologie des Buddhismus, S. 31; die Zeichnungen stammen vom
Verfasser.

2. Nach «Descriptive Catalogue» in Proceedings U. S. National Museum, Vol. 59, Abb. 72.

3. Nach A. Getty, The Gods of Northern Buddhism, Tafel g1a.



42 SIEGBERT HUMMEL

Abb. 1 (Hohe 20 cm) Abb. 2 (Hohe 19 cm) Abb. 3 (Hohe 22 cm)

des Lamaismus beliebte Vajrakila (tibetisch: Rdo-rje-phur-bu) deutet
dies direkt an. Auf einer tibetischen Malerei auf Leinwand* des Mu-
seums fiir Volkerkunde Leipzigs (Abb. 4) hdlt im Zentrum des Bildes
Vajrakila den Phur-bu in den Hinden vor die Brust, wihrend mandala-
haft um ihn herum in den vier Ecken der Malerei entsprechend den
Himmelsrichtungen und in der Farbe der betreffenden Himmelsrich-
tung je eine Emanation als Manifestation der zentralen Figur in Gestalt
eines Phur-bu erscheint, d. h. als Dolchklinge mit dem Oberk&rper der
Gottheit als Griff. Vajrakila ist auch in diesen Manifestationen vom Ti-
gerfell bekleidet und hilt in den Hinden den Phur-bu. Auf der Riick-
seite der Malerei ist die das Bild kultisch belebende Bannformel fiir die
Gottheit so angeordnet, daB sie einen Dolch bildet; dabei entspricht
der Ort der Formel auf der Riickseite dem der zentralen, nicht als

4. 25Y% X34cm. 5. OAs 15564.



DER LAMAISTISCHE RITUALDOLCH 43

Dolch gebildeten Gétterdarstellung auf der Vorderseite. Es wire also
eindeutig auch die zentrale Figur als Dolchwesen charakterisiert, selbst
wenn wir ihren Namen Vajrakila (= Donnerkeil-Phur-bu) nicht wiil3-
ten. Das Dolchwesen als Manifestation einer kanonisch bestimmten
Gottheit soll durch die Bannformel nur noch aktiviert werden. Diese
Darstellung eines Gottes im Emblem des Dolches erinnert uns an den
sogenannten Lotusstab, durch den in dhnlicher Weise eine tantrische
Form des Manjushri in der fiir diese Gottheit charakteristischen Waffe,
dem Schwert, dargestellt wird, das in einer Lotusbliite errichtet ist, wie
die verschiedenen Dolchgétter auf Abb. 4. Im japanischen buddhisti-
schen Pantheon, das bekanntlich ilteste zentralasiatische Tradition ge-
wahrt hat, ist mit Fud6, einer Form des Schwert schwingenden Acala,
eine Parallele gegeben ; Fudds Schwert tritt dann fiir die Gottheit selbst
ein und heiBt Kurikara. Die Herkunft aus den Kerngebieten tantrischer
Riten diirfte nicht nur fiir die tibetischen « Nagelgétter », sondern auch
fiir den japanischen Kurikara zutreffen, zumal Fud6 eine tantrische
Form des Acala ist, der auch im Lamaismus eine Rolle spielt. Gewisse
tibetische Ritualdolche, die fiir Formen des Mahékila erklart werden,
sind Manifestationen des Schwerttrigers Acala (tibetisch: Mi-gyo-ba).
Die fiir den japanischen Shintdismus so bezeichnende Vergéttlichung
des Schwertes, verbunden mit dem Glauben an die Kami, wonach auch
alles Gegenstindliche gottliche Gegenwart sein kann, wird fiir die Auf-
nahme Fud6s in Gestalt seines Emblems forderlich gewesen sein.

Das erste, was wir zunichst zusammenfassend mit Bestimmtheit tiber
das Wesen des Phur-bu sagen kénnen, ist, daBl er Gestalt gewordene Ge-
genwart einer Gottheit sein soll, und da3 der Ursprung dieses Kultge-
rites tantrischer Riten wahrscheinlich in den Tibet westlich vorgela-
gerten Gebieten zu suchen ist, die als Hochburg dieser Riten und als
Heimat des Magiers Padmasambhava, der im 8. Jahrhundert den tantri-
schen Lamaismus nach Tibet gebracht hat, bekannt sind.

Fiir eine erfolgreiche Erforschung der Genesis des Phur-bu ist die
Kenntnis seiner Anwendung unerliBlich. Die Abbildungen 3 und 4 zei-



44 SIEGBERT HUMMEL

gen drei Arten des rituellen Gebrauchs: 1) Der Dolch wird von der
Gottheit bzw. bei den Riten vom Priester zum Niederstechen der Di-
monen benutzt und dabei in der Hand geschwungen. 2) Der Dolch wird
errichtet und steckt dazu in einer Unterlage. 3) Der Dolch ist in einer
Lotusbliite aufgepflanzt. Dabei handelt es sich um eine Ikone, d.h. der
Dolch ist zunichst Kultbild der in ihm dargestellten Gottheit. Von
Padmasambhava, dem Begriinder des Lamaismus, ist uns bekannt, daf
er vor der Errichtung des ersten lamaistischen Klosters in Tibet, Bsam-
yas (Samye), um 770 eine Bodenweihe vornahm. Anlillich der Griin-
dungszeremonien wurde ein Phur-bu in die Erde gerammt. Auch die
Bon-Priester als Vertreter der in wesentlichen Bestandteilen vorbud-
dhistischen Religion Tibets (= Bon) verwenden noch heute den Phur-
bu wie Padmasambhava bei Zeremonien der Bodenweihe. Dabei wird
die Idee vom Niederstechen der Dimonen auf den Kampf mit den Gei-
stern der Erde angewendet. Der Grund und Boden wird dem EinfluB
der bosen Michte entrissen, in Besitz genommen und gegen schidliche
Einfliisse gesichert. Die Bodenweihe mit dem Phur-bu ist damit vor
allem eine religios-juristische Angelegenheit im Bezirk der hintergriin-
digen Michte. Dariiber hinaus aber ist sie eine magische Handlung, bei
der dem Ritualdolch der Charakter des Abwehrzaubers zukommt. Wie
ich in einer besonderen Untersuchung zur Bedeutung der lamaistischen
Bildwerke als Abwehrzauber nachweisen werde, wird dies durch die
Verwendung von Tiersymbolik noch unterstrichen. Auf die dem Tier
zugesprochene besondere Vitalitit, die vom Magier in den Dienst des
Kampfes gegen die das Leben bedrohenden Michte gestellt wird, wei-
sen die bei dem Phur-bu mit Vorliebe verwendeten menschlich-tie-
rischen Zwittergottheiten hin. Vor allem ist es Hayagriva mit dem
Pferdekopf im Haar, der im Phur-bu Gestalt gewinnt. Er ist die Inkar-
nation der im Sonnenpferd verkorperten Kraft des Lichten und darum
eine erfolgreiche Waffe gegen die dimonischen Méchte der Dunkelheit
und des Erdinnern. Auf einem tibetischen Holzschnitt im Besitz des
Verfassers ist Hayagriva durch einen Phur-bu dargestellt, dessen Griff



DER LAMAISTISCHE RITUALDOLCH 4¢

nur einen Pferdekopf zeigt (Abb. 5); daB es sich um Hayagriva handelt,
geht aus dem Begleittext hervor. Der schon genannte Vajrakila wird
auf Abb. 4 gefliigelt gezeigt; auf einer verwandten Malerei® trifft das
auch fiir seine Emanationen zu, deren Begleiter, ebenfalls in gefliigelter
Dolchgestalt, die verschiedensten Tierkdpfe tragen’. Der Charakter
des Phur-bu als Instrument des Abwehrzaubers wird noch durch die
Verwendung riesiger aufgestellter Ritualdolche in tibetischen Tem-
peln erwiesen. A. Griinwedel vertritt die Auffassung®, daf3 der Phur-bu
urspriinglich aus Holz gewesen sei, eine Notiz, die sich im Verlauf die-
ser Untersuchung als nicht ganz unbedeutend herausstellen wird.

Wir konnen als weiteres Ergebnis unserer Untersuchung zusammen-
fassen, da3 der Phur-bu dem Abwehrzauber dient und in Verbindung
mit Bodenzeremonien gleichzeitig ein juristisches Zeichen fiir Besitz-
recht ist, das vom Menschen gegeniiber den gefahrlichen Erddimonen
angemeldet wird. Die éltesten Nachrichten iiber den Gebrauch des
Phur-bu sowie seine Verwendung in der Bon-Religion, die vor allem
in westtibetischen Gebieten beheimatet ist, bestitigen dies und verwei-
sen die Untersuchung des Ursprunges dieses seltsamen Kultgerites auf
Gegenden, die Tibet westlich vorgelagert sind.

Daf} der Lamaismus friihzeitig kleinasiatisches Erbgut eingeschmolzen
hat, das auch wieder in der tibetischen Bon-Religion anzutreffen ist,
steht heute wohl allgemein fest. Ohne deswegen jedesmal dann, wenn
Ahnlichkeiten zwischen vorderorientalischem und tibetischem Brauch-
tum auftauchen, Beeinflussung nachweisen zu wollen, hat doch der
Phur-bu nach Gestalt und Anwendung eine so frappierende Parallele im
alten Orient, daB kaum noch an einem Zusammenhang gezweifelt wer-
den kann. Bisher ist diese ﬁbereinstimmung des Phur-bu mit den soge-
nannten Nagelmenschen der Sumerer und Hethiter meines Wissens vol-
lig iibersehen worden. Auch die Diskussion iiber den Sinn und die Be-
deutung dieser altorientalischen «Nagel » kann riickwirts von dem jiin-

6. Privatbesitz. 7. Vgl. Geheimnisse tibetischer Malereien, Abb. 37.

8. Mythologie des Buddhismus.

4



46 SIEGBERT HUMMEL

geren Phur-bu klirende Bereicherung erfahren. Jedenfalls ist das, was
F.R.Kraus in seiner zusammenfassenden Arbeit? zur Frage der altmeso-
potamischen Tonnigel und Nagelfiguren vertritt, fiir den lamaistischen
Phur-bu absolut zutreffend.

In Abbildung 6 lege ich eine Aufnahme einer hethitischen Nagelfigur
vor®. Dieses Relief gehort in das Felsheiligtum von Yazylykaya in der
Nihe der hethitischen Hauptstadt Chattusas-Boghazkéi (13 § km 6stlich
von Angora). Zeitlich ist es also dem neuhethitischen Reich (1400-1200
v.Chr.) einzuordnen. Die Figur ist 3,39 m hoch. Die Schwertklinge
hat eine Hohe von 0,80 m und oben eine Breite von 0,42 m. Dal} es
sich um eine Gottheit handelt, ist an der Art der Miitze erkenntlich.
Das Schwert ist in den Boden eingepflanzt zu denken. J. Garstang dullert
sich in seinem Buche Hittite Empire™ zu der merkwiirdigen Gestaltung
des Oberkorpers der «Dolch-Gottheit» (Dirk-deity) und meint, daf3
man sich die Figur entweder mit Lowenfellen bekleidet oder aus vier
Léwen zusammengesetzt denken miisse. Das wiirde damit iibereinstim-
men, daB die im Phur-bu gestalteten Gottheiten mit Vorliebe mensch-
lich-tierische Zwitterwesen sind, offenbar um die magische Kraft der
Nagelfigur zu erhohen. Moortgat™ meint allerdings, daB es «im ganzen
altorientalischen Kulturkreis kaum etwas Vergleichbares gibt» und
«daB es uns zur Erklirung und zum Verstindnis dieses merkwiirdigen
Reliefs an allen irgendwie feststehenden Anhaltspunkten fehlt»™. ].
Garstang halt es auf Grund gewisser Bildwerke fiir méglich, daB die
Hethiter eine Gottheit durch einen Dolch reprisentierten’. Aus dem
Ritual der Anniwiyani*s geht hervor, daB8 die Hethiter holzerne Keile
(sogenannte Nagel) kannten, die der magischen Reinigung eines Weges
bzw. der magischen Abwehr von Feindmichten dienten. Durch das

9. S. Lit.- Nachweis.

10. Original-AbguB}, Vorderoriental. Abt. der Staatl. Museen Berlin.
11. London 1929.

12. Die bildende Kunst des alten Orients und die Bergvilker.

13. 1.c. S.61.

14. 1.c.S.229. 1§. Sturtevant, Hittite Chrestomathy, S. 110f.



DER LAMAISTISCHE RITUALDOLCH 47

Abb. 5 (Hohe 6 cm) Abb. 7 (H6he 25 cm) Abb. 8 (Hohe 21 cm)

Einschlagen eines « Nagels » wurde der Weg gegen Damonen blockiert.
Wenn auch nach A. Moortgat™ die neuhethitischen Motive im religis-
sen Bildvorrat keine sumerischen, altakkadischen oder altbabylonischen
Einfliisse zeigen und auch Einfliisse des benachbarten mitannischen Rei-
ches nicht nachweisbar sind, so stehen doch die sogenannten «Nigel »,
die uns aus Sumer bekannt geworden sind, mit dem hethitischen Nagel-
menschen von Yazylykaya im engsten Zusammenhang. Die meisten der
sumerischen «Nagel» gehoren in die Lagasch-Stufe (um 2300 v. Chr.);
der bisher élteste Fund ist ein kupferner «Nagel » der Stufe Uruk-I (ca.
2800 v. Chr.).

Von den sumerischen Nigeln wissen wir, daB3 sie aus Holz, Ton oder
Metall gebildet wurden. Das dem sumerischen Kak = «Nagel», ge-
nauer «Pflock », wie auch dem akkadischen Sikkatu beigegebene Deter-
minativ «Holz» (gi§ bzw. GIS) deutet darauf, daB die sumerischen Na-
gel urspriinglich aus Holz angefertigt wurden, was nach F.R.Kraus

16. Iyee 19x 1:6s



48 SIEGBERT HUMMEL

auch fiir die hethitischen belegt ist. Wir erinnern uns an die Notiz, wo-
nach A. Griinwedel die Auffassung vertritt, da3 der tibetische Phur-bu
(= Nagel, wortlich Pflock) urspriinglich aus Holz gewesen sei. Diese su-
merischen Nigel wurden in den Boden oder in die Wand eines Gebiu-
des geschlagen. Wir kennen zwei Gruppen dieser Nagel; die eine aus
Holz, Ton oder Metall ist ohne figiirliche Darstellung, die andere aus
Kupfer zeigt die Nagel mit einer Art Griff, der figiirlich als Tier oder
menschlicher Oberleib gestaltet ist (Abb. 7 und 8)* und im Aussehen
sowohl dem sogenannten Nagelmenschen in Yazylykaya als auch einem
tibetischen Phur-bu nahezu gleich ist. Die Objekte der letzteren Grup-
pe, die sogenannten Griindungsfigurinen, wie sie in Lagasch gefunden
wurden, werden kaum einem Zweck gedient haben, der sich wesent-
lich von dem der figurlosen Nigel unterscheidet. Allen ist gemein,
daB sie mit der magischen Reinigung des Baugrundes zu tun haben, daB3
sie ferner Rechtsurkunden sind, durch die eine Besitzergreifung doku-
mentiert wird, daB dieser juristische Akt in die hintergriindige reli-
giose Sphire gehort, d.h. daB durch diesen Akt dimonischen Machten
Grund und Boden entrissen werden soll, der nunmehr Besitz einer
Gottheit wird, und daB8 der Besitz dann durch den Nagel bzw. durch
die Figurine gegen ddmonische Eingriffe geschiitzt werden kann. Die
Nagelgottheiten, die wir auch als Dolchgottheiten bezeichnen diirfen,
stehen demnach in einem Auftrag gegeniiber einer hoheren Gottheit,
die zum eigentlichen Besitzer des geweihten Grund und Bodens gewor-
den ist; sie sind also neben anderem auch Schutzgottheiten. Sakrales
Eigentumszeichen und Abwehrzauber diirften die wesentlichen Aufga-
ben der Négel bzw. der Griindungsfigurinen sein, die darin mit dem
lamaistischen Phur-bu tibereinstimmen. Auch in Tibet sind die im
Phur-bu als Dolchwesen auftretenden Gottheiten als beauftragte Hiiter
bekannt, wie schon die Bezeichnung ihrer Funktion als Dharmapila,
d. h. Beschiitzer der (buddhistischen) Lehre (tibetisch : Tschos-skyong),
besagt. Wir wissen, daB gerade Padmasambhava es war, der nichtbud-

18. Nach V. Christian, Altertumskunde des Zweistromlandes, Bd. I, Tafeln 153 und 430.



Abb. 4: Lamaistische Malerei (vgl. S. 42)



Abb. 6: Hethitische Nagelhgur (vgl.S. 46) Abb. 9 : Lamaistischer Phur-bu (vgl.S.5 )



DER LAMAISTISCHE RITUALDOLCH 49

dhistische Gottheiten besiegte und durch Bannung zum Dienst in der
buddhistischen Kirche verpflichtete.

Es diirfte kaum noch einem Zweifel unterliegen, daB die gezeigten
ﬁbereinstimmungen des lamaistischen Ritualdolches mit den hethiti-
schen und sumerischen «Nagelmenschen» in Aussehen und Funktion
dafiir sprechen, dafB3 der lamaistische Phur-bu auf die alt-vorderorien-
talischen Dolchgottheiten zuriickzufiihren ist.

DaB es sich bei den sumerischen und hethitischen Objekten um Dolch-
gottheiten handeln muB, wie auch J. Garstang® fiir das genannte Relief
von Yazylykaya annimmt, wird schon aus dem, was uns iiber die Ver-
wendungunddie Aufgabe der Nigelbzw .der Griindungsfigurinen bekannt
ist, zumindest naheliegend und kann durch den lamaistischen Phur-bu,
sofern wir ihn nunmehr riickschlieBend in Betracht ziehen wollen, noch
bekriftigt werden. Aber auch aus der alten orientalischen Welt sind uns
noch Beispiele von Gottheiten bekannt, die im Dolch verehrt wurden.
Imassyrischen Reich hat man Vertrige in den Tempeln vor einem Schwert
alsEmblem des Gottes Assur beschworen, und im 16. Jahrhundertv, Chr.
wurden in Kreta Kultschwerter zur kultischen Verehrung aufgestellt.

Fihren wir die hethitischen «Nagelmenschen» auf sumerischen
Brauch zuriick, dem wohl auch der genannte assyrische Kult entstammt,
so befinden wir uns wahrscheinlich mit den Dolchgottheiten auf einem
gemeinsamen vor-indogermanischen Mutterboden, der u. a. durch Phal-
lizismus, Mutter- und Schlangengottheiten, Dimonismus und Megalith-
kultur gekennzeichnet ist, und dem sowohl die Megalithen von Indien,
Kaschmir und Tibet, ferner die berilhmte Induskultur, das Dravidische,
und der indische Shivaismus mit seinen Spuren im damonischen Lamais-
mus angehdren, als auch die alte Kultur der Kreter mit Schlangen- und
Muttergottheiten, der Etrusker und der in bezug auf ihren Ursprung
noch nicht ganz entritselten Sumerer. Von den Etruskern scheint der
magische Gebrauch sogenannter Nigel als Abwehrzauber besonders bei
Krankheiten zu den Romern gekommen zu sein®.

19. I.c. 20. Vgl. Pauly-Wissowa, Real-Encyclopddie.



§o SIEGBERT HUMMEL

Die Frage, ob sich mit dem Phur-bu phallische ﬁberlieferung ver-
kniipft, bleibt zumindest noch als berechtigtes Problem bestehen. So-
weit wir iiberhaupt schon von einer Kenntnis der Anwendung und
Sinngebung des Phur-bu in Tibet sprechen konnen, scheint dieser Ri-
tualdolch in Tibet heutzutage keine phallische Bedeutung zu haben. Das
besagt natiirlich noch nichts fiir seine Vergangenheit und fiir seine Ent-
stehung. Der Vajra (Donnerkeil) im Griff der meisten Exemplare (Abb.
2) oder der Name des bekannten Vajrakila (= Donnerkeil-Phur-bu)
scheint an phallischen Ursprung zu erinnern, zumal Vajrakila bei den
nichtreformierten Schulen des Lamaismus beliebt ist, in denen der
Vajra noch als phallisches Zeichen bekannt ist. Fiir den hethitischen
Nagelmenschen ist phallische Bedeutung vermutet worden, wie iiber-
haupt die Verbindung mit Bodenweihe und Hausbau den Gedanken an
Fruchtbarkeitszauber nahelegt. Abwehrzauber geht haufig mit Phallizis-
mus Hand in Hand. In Tibet kennen wir die Verwendung von Pfeilen
besonders bei den Anhiangern des Bon in einer dem Phur-bu der Boden-
weihe dhnlichen Bedeutung; die phallische Symbolik des Pfeiles ist zu-
verldssig nachweisbar. Die Vorliebe fiir tierische Zwitterwesen des
Pantheons oder der Brauch, an Stelle der Gottheit ein sonst mit ihr
ikonographisch verbundenes Tier zu setzen (vgl. Abb. 5), ist in Tibet
meist mit Phallizismus verbunden. Vielleicht darf die Griindungsfigu-
rine mit dem Stier auf Abb. 8 bei aller Vorsicht als Parallele angesehen
werden. Jener Mutterboden, dem die Megalithkulturen, ferner das
Dravidische, der Shivaismus und vieles im Lamaismus angehoren, ist
durch eine Betonung des Phallischen geradezu gekennzeichnet, wobei
das Symbol der Fruchtbarkeit stets in das BewuBtsein vom Zerstoreri-
schen geriickt ist. Der Brauch, einen Phur-bu bzw. einen «Nagel » viel-
leicht auch als Dolch aufzustellen, konnte durchaus der Errichtung von
Megalithen entstammen. Aber, wie gesagt, dieser gesamte Fragenkom-
plex gestattet uns noch keine allgemeingiiltige Entscheidung.



DER LAMAISTISCHE RITUALDOLCH [P

Zu Abbildung g (Tafel III)

Phur-bu (aus der Sammlung des Verfassers). Hohe 1,30 m. Bronze mit Tiirkisen und Ko-
rallen besetzt. Im Griff in Lantsa-Lettern die Formel Om-ma-ni-pad-me-hiim, darunter im
Wiirfel die Silben Om-ma-ni-hiim. Die Dolchklinge aus Eisen ist mit Goldbronze tauschiert
und trigt in chinesischer Siegelschrift den Wortlaut « Hergestellt unter Ch’ien-lung zur
GroBen Ch’ing-Dynastie ». Darunter in Bronzeeinlage ausgefiihrt in jeder Seite des drei-
kantigen Dolches je einer der bekannten taoistischen Genien. Es sind Lii Tung-Pin mit
dem magischen Schwert und Zauberwedel, Ts’ao Kuo-Chiu mit der Klapper und Chang
Kuo-Lao mit der Phonixfeder. Neben den Genien links und rechts die Formel Om-ma-ni-
hiim,

Literaturnachweis

K.Bittel, R.Naumann u. H. Otto, Yazilikaya (61. Wissensch. Veroff. d. Deutsch. Orientge-
sellsch.), Leipzig 1941.

V. Christian, Altertumskunde des Zweistromlandes, 2 Bde., Leipzig 1940.

A.Evans, The Palace of Minos, London 1935.

J. Garstang, The Hittite Empire, London 1929.

A.Getty, The Gods of Northern Buddhism, Oxford 1928.

A. Griinwedel, Mythologie des Buddhismus, Leipzig 1900,

P.Koschaker, Uber einige griechische Rechtsurkunden, Leipzig 1931.

F.R.Kraus, «Altmesopotamische Tonnigel mit Keilinschriften » (Tirk Tarih Kurumu Yayinla-
rinden VII, 5), Ankara 1947.

A.Moortgat, Die Entstehung der sumerischen Hochkultur, Leipzig 1945.

A.Moortgat, Die bildende Kunst des alten Orients u. die Bergvslker, Berlin 1932,

Pauly-Wissowa, Real-Encyclopddie des klass. Altertums, Stuttgart 1935.

E.H. Sturtevant, Hittite Chrestomathy, Philadelphia 193 5.

Vom Verfasser: Geheimnisse tibetischer Malereien, Leipzig 1949; Lamaistische Studien, Leipzig
1950.

Herrn Dr. Schuster, Leipzig (Orient. Institut), danke ich fiir viele wertvolle Hinweise.



	Der lamaistische Ritualdolch (Phur-bu) und die alt-vorderorientalischen "Nagelmenschen"

