
Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Études asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 6 (1952)

Heft: 1-4

Artikel: Das Gilgamesch-Epos und seine Vorgeschichte

Autor: Stamm, J.J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-145461

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-145461
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DAS GILGAMESCH-EPOS

UND SEINE VORGESCHICHTE

VON J.J. STAMM

UNIVERSITÄT BERN

Es scheint ein entlegenes Thema zu sein, mit dem wir uns hier
beschäftigen möchten1. Das Gilgamesch-Epos gehört leider nicht zum
festen abendländischen Bildungsgut, wie z. B. die Ilias und die Odyssee.
Und doch darf man es mit diesen in eine Reihe stellen : Es ist nach dem

Urteil des Orientalisten Hermann Ranke die größte dichterische
Offenbarung aus der Zeit vor Homer, die wir besitzen1.

Der erste Grund dafür, daß das Gilgamesch-Epos noch verhältnismäßig

wenig bekannt ist, ist der, daß man erst seit 1872 von ihm weiß,
in welchem Jahre der englische Assyriologe George Smith die ersten

Fragmente daraus veröffentlichte. Der zweite Grund ist die zum Teil
lückenhafte Gestalt des Textes und die Schwierigkeit seiner Deutung.
Darum hatte die Forschung in den verflossenen achtzig Jahren eine

große Aufgabe zu leisten. Ganz kurz seien einige Daten genannt:
Im Jahre 1842 begannen die Ausgrabungen am Ruinenhügel der

assyrischen Königsstadt Ninive. Sie brachten nach und nach eine große
Anzahl Tontafeln zutage, die mit Keilschrift beschrieben waren. Diese
kamen nach London ins Britische Museum, und hier entdeckte der
erwähnte George Smith die ersten Stücklein des Epos, welche größtes
Aufsehen erregten ; denn sie enthielten eine Sintfluterzählung, welche
der alttestamentlichen sehr ähnlich ist und bald als deren Vorbild
erkannt wurde. Man hoffte auf biblischen Spuren weiterzukommen,

1. Wir geben hier ein um die Anmerkungen vermehrtes Referat wieder, das am 11.
Januar I9J2 in der Reihe der Bemer akademischen Vorträge gehalten wurde.

2. Zitiert von F. M. Th. de Liagre Bohl, Het Gilgamesj-Epos bij de oude Sumeriérs, erschienen
in dem Sammelband: Kernmomenten der antieke beschaving en haar moderne beleving, 1947, S. 146,
Anm. 3.



IO J.J. STAMM

stellte fest, daß der Held des Epos, dessen Namen man noch nicht richtig

lesen konnte, König von Uruk, dem biblischen Erech, war; und

was lag da näher, als diesen Helden mit dem Jäger Nimrod gleichzusetzen,

zu dessen Reich nach i.Mose io, io die Stadt Erech gehörte.
So kam es, daß derdeutsch-amerikanische Assyriologe Paul Haupt, der von

i884bisi89odieerste,damalsvollständigeAbschriftderzugehörigenKeil-
schrifttexte besorgte, diese unter dem Titel«Das babylonische Nimrod -

Epos » herausgab. Erst später zeigte sich, daß der Held keinen biblischen
Namen getragen hat, sondern einen sumerischen, der Gilgamesch lautet.

Auf Paul Haupts Erstausgabe folgte 1900 die berühmte Übersetzung

von Peter Jensen, welche von einem umfassenden philologischen
Kommentar begleitet ist. Sie ist bis heute die Grundlage der Gilgamesch-Er-
klärung geblieben ; auf sie gehen trotz aller im Laufe der Jahrzehnte

neu gewonnenen Erkenntnisse die seither erschienenen Übersetzungen
zurück. Für Jensen wurde das Gilgamesch-Epos Mittelpunkt und tragisches

Schicksal seines Lebens, indem er den Nachweis glaubte führen

zu können, daß es der Quellort späterer Literaturen sei3. So sah er in
der alttestamentlichen Geschichte, in der neutestamentlichen

Jesusüberlieferung und noch in den islamischen Darstellungen des Lebens

Mohammeds direkte oder indirekte Absenker von Szenen und Motiven
des Gilgamesch-Epos. Er war damit einer unwissenschaftlichen Einseitigkeit

verfallen, die von den maßgebenden Gelehrten jener Zeit scharf

kritisiert wurde, und die heute ganz der Vergangenheit angehört und

nicht mehr widerlegt zu werden braucht. Indessen haben die Übertreibungen

Jensens mindestens ebenso wie seine gesunde philologische
Arbeit dazu beigetragen, das Interesse am Epos über den Kreis der

Fachgelehrten hinaus zu wecken und es zum bekanntesten Werk der
babylonischen Literatur zu machen.

Einen ähnlichen, nur viel ausgeprägteren Vorrang hat das

Gilgamesch-Epos schon im Alten Orient eingenommen. Es wurde nämlich

nicht allein im babylonisch-assyrischen Kulturbereich überliefert und

3. In seinen Werken : Das Gilgamesch-Epos in der Weltliteraturl, 1906, II, 1928.



DAS GILGAMESCH-EPOS II
gelesen, sondern auch weit darüber hinaus, wie Fragmente in churritischer

und hethitischer Sprache lehren, die bei den Ausgrabungen im
kleinasiatischen Boghazköi zum Vorschein kamen. Dieser Verbreitung
und Hochschätzung widerspricht es, daß das Epos in dem Kanon

religiöser Literatur, wie er zwischen 1400 und 1000 v. Chr. in Babylon
festgelegt wurde4, vielleicht keine Aufnahme fand. Auf das damit gegebene

religionsgeschichtliche Problem werden wir später zurückkommen.
Zuvor jedoch einiges über Überlieferung, Alter, Gestalt und Inhalt

des Epos.
Die Überlieferung setzt in der späten sumerischen Zeit um 2000 v.

Chr. ein. Aus dieser Epoche sind nach und nach zahlreiche sumerisch

geschriebene Fragmente bekanntgeworden, die sich zu sechs zum Stoffkreis

des späteren Epos gehörenden Gedichten zusammenfügen ließen.
Die Sumerer besaßen danach einen losen Gilgamesch-Zyklus, aber noch
kein Epos. Das Epos ist eine Schöpfung der semitischen Babylonier, und

zwar gehören die ersten Fragmente desselben der altbabylonischen Zeit
an, d.h. der Dynastie des Hammurabi, die nach der neueren Chronologie

von ca. 1830 bis 1 cço an der Macht war. Innerhalb dieses Zeitraumes

von fast 300 Jahren läßt sich das Alter jener Fragmente glücklicherweise

noch genauer festlegen, dank der Tatsache, daß im ganzen Epos

Marduk, der Stadtgott von Babylon, nicht vorkommt ; dies im Unterschied

zum babylonischen Weltschöpfungsepos, das der Verherrlichung

des Marduk dient. Dieser Gott verdankt nun seinen Aufstieg zum

Weltenschöpfer und -regenten dem Aufstieg Hammurabis zum Beherrscher

eines Großreiches mit Babylon als Hauptstadt. Ein im Glänze dieses

Reiches entstandenes Werk hätte, wie eben das Weltschöpfungsepos

lehrt, den Gott Marduk nicht unerwähnt lassen können ; also wird
das Gilgamesch-Epos entweder noch vor Hammurabi oder dann in
einem von ihm noch unabhängigen Staate entstanden sein. Ein solcher
Staat war bis zu seiner Eroberung durch Hammurabi im Jahre 1698 v.

4. Vgl. dazu W. v. Soden, Leistung und Grenze sumerischer und babylonischer Wissenschaft (Die
Welt als Geschichte, Bd. 2, 1936, S. 432 fr-.).



12 J.J. STAMM

Chr. das südbabylonische Larsa, das ein Mittelpunkt der Verehrung des

Sonnengottes Schamasch war, und zu dessen Machtbereich zuzeiten
auch die Stadt Uruk gehörte. Da im Epos der Sonnengott als Freund
und Beschützer des Gilgamesch eine große Rolle spielt und der Held
zudem König von Uruk ist, hat die vom holländischen Assyriologen de

Liagre Bohl vertretene These5 manches für sich, wonach die altbabylonische

Fassung des Epos in Larsa in den letzten friedlichen Jahren seiner

Unabhängigkeit entstanden sei. Zu dieser Stadt, ebenso allerdings auch

zu Uruk, paßt auch die Sprache, die nach dem Urteil eines Kenners6

südbabylonische Eigenarten aufweist.

Die altbabylonische Fassung hat als der entscheidende Schritt in der
Geschichte des Epos zu gelten ; leider ist sie nur aus einigen zum Teil

größeren Bruchstücken bekannt7, die für sich allein keine Vorstellung
vom Ganzen des Werkes zu geben vermöchten. Zum Glück tritt ihr
eine Bearbeitung aus späterer Zeit zur Seite, deren Text viel vollständiger

erhalten ist. Sie liegt uns vor in Abschriften, die Assurbanipal, der
letzte große Assyrerkönig (668 bis ca. 630), für seine Bibliothek in
Ninive hat herstellen lassen. Trotz mancher ergänzender Bruchstücke,
die inzwischen noch an anderen Orten des Zweistromlandes — im Sommer

19CI in der Nähe von Harran8 - zum Vorschein kamen, bleibt die

Textform aus Ninive die Grundlage unserer Kenntnis des Epos. Wo
und wann ist sie entstanden Nach Ausweis der Sprache in Babylonien

zur Zeit der ausgehenden Kassitenherrschaft9, d.h. daß etwa 1300 v.

r. In seiner Abhandlung: Het probleem van het eeuwig leven in de cyclus en het epos van Gilga-
mesj S. 19 f. (Mededelingen van de Koninklijke Vlaamse Académie voor wetenschappen, letteren, en

schone kunsten van België, Klasse der letteren, Jaargang IX, No. 3, 1948).
6. W.v.Soden, der in der Zeitschriftfür Assyriologie, Bd.40, 1931, S. 164 schreibt: «Der

Dialekt der altbabylonischen Fassung des Gilgameschepos steht dem Südbabylonischen
nahe.»

7. Es sind Teile der zweiten, dritten und zehnten Tafel ; weitere Fragmente sind noch
unveröffentlicht.

8. Vgl. die Mitteilung von W. Baumgartner in der Neuen Zürcher Zeitung vom j. Oktober

igei, Morgenausgabe, Nr. 2145.
9. Vgl. dazu W.v.Soden, I.e. (Anm.6), S. 187, und in der genannten Zeitschrift Bd. 41,

I932,S. 129L



DAS GILGAMESCH-EPOS I3

Chr. als obere Grenze angenommen werden darf. Die Grenze nach unten

mag die Regierung des Königs Tiglatpilesar I. (i 112 bis 1074)
bilden ; denn bei den Grabungen in Assur fand sich ein Stück der sechsten

Tafel des Epos, welches wörtlich mit der Abschrift aus Ninive
übereinstimmt, und jenes Stück dürfte oder kann zur Palastbibliothek des

genannten Königs gehört haben91.

Gerne möchte man natürlich das Verhältnis der altbabylonischen zur

späteren Fassung genauer bestimmen, doch sind die altbabylonischen

Fragmente dafür zu wenig umfangreich, und mitunter enthalten sie
gerade solche Stellen, die im jüngeren Werk verloren sind. Wo aufGrund

paralleler Texte ein Vergleich möglich ist, herrscht in Inhalt und

Grundgedanken weitgehende Übereinstimmung. Für das Ganze darf

man daraus schließen, daß starke Unterschiede zwischen den beiden

Versionen nicht bestanden haben ; es wird sich bei der jüngeren
vielmehr um eine gewiße Retouchierung der älteren handeln, wie man

vermutet, in dem Sinne, daß mythische Züge zurückgedrängt und dafür
menschlich-ritterliche in den Vordergrund gerückt wurden.

Nach seiner äußeren Gestalt gliedert sich das Epos in zwölf Tafeln,
die leider lange nicht alle vollständig erhalten sind. Am unversehrtesten

liegt die wichtige elfte Tafel vor mit dem Bericht über die Sintflut
als Inhalt10, einen ordentlichen, wenn auch durch Lücken beeinträchtigten

Erhaltungszustand zeigen die erste, zweite, dritte, sechste, zehnte

und zwölfte Tafel, noch etwas mehr fehlt von der neunten, während
die vierte, fünfte und achte bis auf kleinere Reste verloren sind. Die
Mehrzahl der Tafeln ist also, wenn auch nicht vollständig, so doch zum

größeren Teil erhalten, und das genügt, um den Gang der Handlung
sicher zu erkennen. Und zum Glück sind die noch klaffenden Lücken
nicht endgültig, da neue Funde dazu beitragen, sie von Jahrzehnt zu
Jahrzehnt zu verkleinern.

9a. So mit de Liagre Bohl in der Suidafrik. Theol. Tijdskrift, Pretoria, 19ÇI, S. 103L - Auf
die oben angegebene Epoche als «terminus ad quem» weist auch der gelegentlich sich
findende Übergang von seht zu lt hin.

10. Sie besteht aus 308 Zeilen mit nur kleineren Lücken.



14 J.J.STAMM

Die Form des Epos ist, wie natürlich, die poetische. Zu ihr gehört
im Babylonischen wie im Hebräischen für jeden Vers eine Zahl betonter

und unbetonter Silben, nicht aber der Reim. Auch den für das

Hebräische so charakteristischen Parallelismus Membrorum kennt das

Babylonische, doch macht gerade das Gilgamesch-Epos von ihm einen

sparsamen Gebrauch.

Wenn wir nunmehr darangehen, den Inhalt des Epos zu erzählen, so

folgen wir dabei der jüngeren Version. Wo es möglich ist, füllen wir
Lücken stillschweigend nach den altbabylonischen oder hethitischen

Fragmenten aus. Bei wörtlichen Zitaten folgen wir meist der neuen
Übersetzung ins Englische, die im Jahre 1946 Alexander Heidel"
vorgelegt hat, wobei das babylonische Original selbstverständlich stets

verglichen wurde.
Das Epos beginnt, wie spätere Epen auch, mit einem Prolog, der den

Preis des Helden enthält : wir hören die ersten Sätze :

«Der alles gesehen hat, den lerne du, mein Land, kennen,
Der alles weiß, den will ich preisen,
Der geheime Dinge sah und Verborgenes enthüllte,
Der Nachricht brachte aus der Zeit vor der Flut,
Der einen langen Weg zurücklegte und erschöpft und müde wurde,
Der all seine Mühen auf eine Tafel von Stein einschrieb,
Der die Mauer des umfriedeten Uruk baute

und vom heiligen Tempel das reine Schatzhaus.»

Es folgt die Aufforderung, die von Gilgamesch erbauten Mauern zu

betrachten, damit schließt dann der Prolog, der mit seinem Hinweis auf

die Mühen des Helden kunstvoll auf die zweite Hälfte und das Ende des

Epos hinblickt. Danach setzt mit einem Abschnitt über die Erschaffung
des Gilgamesch der Gang der Ereignisse ein. Gilgamesch, zu zwei Dritteln

Gott und zu einem Drittel Mensch, vereinigt ungleich göttliche

11. The Gilgamesh Epic and Old Testament Parallels, 1946, 2. Aufl. 1949. Die letzte

Übersetzung ins Deutsche legte Albert Schott, ein Schüler von Jensen, vor; sie erschien 1934 bei

Reclam.



DAS GILGAMESCH-EPOS IC

und menschliche Natur in sich ; dazu schenken ihm die Götter besondere

Anmut, Körpergestalt und Kraft. Von seiner Jugend und seiner

Entwicklung scheint das Epos nichts berichtet zu haben; es läßt den

kaum Geschaffenen sogleich als König von Uruk auftreten. Hier
herrscht er als Tyrann, der die Jugend der Stadt in seinen Dienst

zwingt. In ihrer Not wenden sich die Bewohner an die Götter. Diese

hören die Klage, und sie beschließen, ein Gegenstück zu Gilgamesch
zu schaffen, damit beim ständigen Streit der beiden Uruk Ruhe habe.

Als Ergebnis des Planes entsteht Enkidu, ein ganz mit Haaren bedeckter

Naturmensch, der mit den Tieren in der Steppe lebt, wie diese Gras

ißt und Wasser trinkt. Auch hilft er diesen gegenüber dem Jäger, der
dadurch seine Beute verliert. Der Jäger klagt seinem Vater sein

Mißgeschick, und der rät ihm, sich an Gilgamesch zu wenden, damit er
ihm eine Dirne gebe, die den Enkidu durch ihre Reize bestricke. So

geschieht es. Die Dirne tritt in der Steppe dem Enkidu entgegen; er
hat seine Lust mit ihr, doch wird er dadurch den Tieren entfremdet.
Sie fürchten und meiden ihn. Er hat nicht mehr die Kraft, sie einzuholen;

dafür besitzt er neue Einsicht, die ihn zu den Menschen zieht.
Darum empfiehlt ihm die Dirne, nach Uruk zu Gilgamesch zu gehen, der
vollendet sei in Stärke und gewaltsam im Regiment. Enkidu ist dazu

bereit ; der Kampfmit dem Rivalen lockt ihn, er bricht aus in die Worte :

« Ich will rufen in Uruk : Ich bin der Stärkste '

Ja, ich will abschaffen die Ordnung der Dinge
Der, welcher in der Steppe geboren wurde, ist der Stärkste,

Stärke hat er »

In Uruk hat inzwischen Gilgamesch Träume, die ihm das Kommen des

Enkidu anzeigen. Bald ist der Angekündigte selber da, und die Bevölkerung

begrüßt ihn freudig als denjenigen, der an Kraft Gilgamesch noch

überlegen sei. Die beiden Rivalen treffen zusammen, sie ringen
miteinander, und Gilgamesch erweist sich als der Stärkere, doch ist das

Ende des Kampfes nicht Feindschaft, sondern Freundschaft ; denn Gil-



l6 J.J. STAMM

gamesch zügelt als Sieger seine Wut, und Enkidu anerkennt ihn als den

Überlegenen.

Sogleichplant Gilgamesch mit dem neuen Freunde eine große Waffentat

: ErwillgegendenRiesenChumbabaziehen,derineinemfernenZedern-
wald als Wächter wohnt. Ihn will er töten und damit das Böse im Lande

ausrotten. Enkidu widerrät dem Freunde das gefährliche Unternehmen,

aberdieserläßtsichdavonnichtabbringen.AuchderdrohendeTodschreckt
ihn nicht, wenn seine Tat ihm nur unvergänglichen Ruhm einbringt.
«Wenn ich falle » - ruft er aus - «so will ich mir einen Namen machen

Gilgamesch ist gefallen, (so wird man sagen, im Kampf) mit dem

furchtbaren Chumbaba »

Ausgerüstet mit gewaltigen Waffen und begleitet vom Rat der Ältesten

der Stadt, so machen sich die beiden Freunde auf den Weg, den sie

trotz seiner Weite wunderbar schnell zurücklegen. Sie erreichen das

Tor des Zedernwaldes und beseitigen den Türhüter. Dann öffnen sie die

Pforte, betreten den Wald, fällen die Zeder und töten schließlich,
unterstützt vom Sonnengott, den Riesen Chumbaba.

Nach dem hier einstweilen noch lückenhaften Zusammenhang
erscheinen die Helden nach ihrem Sieg gleich wieder in Uruk.
Gilgamesch wäscht sein Haar, reinigt seine Waffen, kleidet sich festlich und

zieht die Tiara, das Zeichen seiner Königswürde, an. Da entbrennt die

Göttin Ischtar in Liebe zu ihm ; sie bietet ihm ihre Hand an und

verspricht ihm Macht, Reichtum und Fruchtbarkeit des Landes :

«Vor dir sollen Könige, Herrscher und Fürsten sich beugen,
Den Ertrag von Berg und Ebene sollen sie dir als Tribut bringen.»

Doch Gilgamesch widersteht der Werbung ; er weist die Göttin, der

er ihre früheren Liebesabenteuer vorhält, ab. Empört über diese

Demütigung, wendet sich Ischtar an ihren Vater, den Himmelsgott Anu.
Sie bittet ihn, er möge den Himmelsstier schaffen, damit dieser den

Gilgamesch vernichte. Nicht ohne Zögern erfüllt Anu die Bitte. Der
Stier bricht los gegen Uruk, und sein Schnauben vernichtet die gegen
ihn ausziehenden Leute zu Hunderten, bis Gilgamesch und Enkidu ihn



DAS GILGAMESCH-EPOS I7

töten. Sie legen das Herz des Stieres als Weihgabe im Tempel des

Sonnengottes nieder. Nun tritt Ischtar auf die Mauer von Uruk und schleudert

ein Wehe gegen Gilgamesch, das Enkidu mit einer derben

Drohung quittiert. Die beiden Helden waschen ihre Hände im Euphrat,
dann fahren sie im Triumph durch die mit Leuten gefüllten Gassen von

Uruk, während Gilgamesch zu den Mädchen hin ruft :

«Wer ist der Herrlichste unter den Helden

Wer ist der Erhabenste unter den Leuten

Gilgamesch ist der Herrlichste unter den Helden,

Gilgamesch ist der Erhabenste unter den Leuten »

Das bedeutet den Höhepunkt seiner Laufbahn, aber auch die Wende
derselben. In der Nacht nach dem Freudenfest nämlich hat Enkidu
einen Traum : Er sieht die Götter versammelt, wie sie darüber beraten,

wer von den beiden, die Chumbaba und den Himmelsstier erschlugen,

zugrunde gehen solle, und sie weisen dem Enkidu dieses Los zu. Der
Traum erfüllt sich rasch. Enkidu stirbt nach einer Krankheit von zwölf
Tagen. Auf seinem Lager beklagt er seinen Lebensweg, der ihn aus der

Steppe zu den Menschen und zu kühnen Abenteuern führte. Im Traume
sieht er sich bereits in die Unterwelt versetzt, wo er das düstere
Geschick der Abgeschiedenen wahrnimmt. Gilgamesch weigert sich

zunächst, den Freund zu bestatten ; denn er hofft, durch seine Klage ihn
ins Leben zurückzurufen. Nach sieben Tagen erst wird Enkidu mit
königlichem Prunk beigesetzt. Die Klage des Gilgamesch lautet :

«Mein Freund, mein jüngerer Bruder, der du gejagt hast den Wildesel

in der Ebene und den Panther in der Steppe,
Enkidu, mein Freund, mein jüngerer Bruder, der du gejagt hast den

Wildesel in der Ebene und den Panther in der Steppe -
Die wir alles erreicht, die Gebirge erklommen haben,
Den Himmelsstier faßten und töteten,
Chumbaba überwanden, der im Zedernwald wohnte -
Was ist das für ein Schlaf, der dich jetzt bezwungen hat

Du bist finster geworden und kannst mich nicht hören.»



l8 J.J. STAMM

Das unabänderliche Sterben des Freundes übt auf Gilgamesch eine tiefe

Wirkung. Es weckt in ihm die Furcht vor seinem eigenen Tod ; seine

Gedanken enthüllen die folgenden Worte :

«Wenn ich sterbe, werde ich nicht sein wie Enkidu?
Kummer ist in mein Herz eingezogen,
Ich fürchte mich vor dem Tod und renne über das Feld.»

So reift in ihm der Entschluß, seinen Ahnen Utnapischtim aufzusuchen

und ihn über Leben und Tod zu befragen. Zu Utnapischtim möchte

er gehen, weil dieser bei der großen Flut in der Vorzeit einst gerettet,
dann zusammen mit seiner Frau den Göttern gleichgemacht und in ein
Gefilde jenseits des die Welt umgebenden Meeres versetzt wurde. Von

ihm kann Gilgamesch somit hoffen, das Mittel zu erfahren, welches

ohne Tod zu einem dauernden Leben verhilft.
Auf einem langen, mühsamen Weg erreicht Gilgamesch schließlich

sein Ziel, ohne daß er sich durch die Warnungen der ihm dabei
begegnenden Wesen hat abschrecken lassen. Unter diesen Wesen ist der

Sonnengott selber, der spricht :

«Gilgamesch, wohin rennst du?

Das Leben, das du suchst, wirst du nicht finden.»
Unter diesen Wesen ist am Ufer des Meeres weiter die Schenkin Siduri,
welche den Satz des Sonnengottes wiederholt und dazu den frohen

Lebensgenuß als das den sterblichen Menschen zukommende Teil preist.
Und auch der Sintflutheld Utnapischtim weiß zunächst nichts anderes.

Wie er des Gilgamesch Geschick und seinen Wunsch nach dem Leben

gehört hat, da belehrt er ihn über die Vergänglichkeit aller irdischen

Dinge und über die Notwendigkeit des Todes. Dennoch wagt
Gilgamesch seinem glücklichen Ahnen gegenüber die Frage :

«Erzähle mir, wie tratest du ein in die Versammlung der Götter
und erlangtest das (ewige) Leben »

Daraufhin gibt Utnapischtim den Bericht von der Sintflut. Dieser
Bericht macht den Hauptteil der berühmten elften Tafel aus, die, wie wir
hörten, von der Forschung zuerst entdeckt und stark beachtet wurde.



DAS GILGAMESCH-EPOS 19

Utnapischtim erzählt, wie er mit seiner Familie allein gerettet und
eben in den Kreis der Götter aufgenommen wurde. Er endet mit der

Frage an Gilgamesch :

«Doch nun für dich, wer will dich aufnehmen unter die Götter,
damit du findest das Leben, das du suchst?»

Dies kann geschehen, wenn Gilgamesch sechs Tage und sieben Nächte

nicht schläft, wobei der Sinn dieser Probe wohl der ist, daß, wer den

Schlaf, den Bruder des Todes, meistern kann, auch fähig ist, den Tod
selber zu bezwingen". Doch des Gilgamesch Kraft reicht dazu nicht
aus ; kaum hat er sich niedergesetzt, so übermannt ihn der Schlaf, aus

dem er erst am Ende der Frist, am siebten Tag, erwacht. So bleibt ihm
nichts anderes übrig, als unverrichteter Dinge heimzukehren. Wie er
schon das Boot des Fährmannes, der ihn auf dem Hinweg geleitete,
bestiegen hat, da ruft ihn Utnapischtim zurück, um ihm zum Abschied
noch ein Geheimnis anzuvertrauen. Es ist das Geheimnis des auf dem

Boden des Meeres wachsenden Lebenskrautes, das die Kraft hat, den

von ihm essenden Greis zu verjüngen. Gilgamesch taucht hinab und

holt die Wunderpflanze.
Danach beginnt der Heimweg zuerst zu Meere, dann zu Land, wobei

der Fährmann bis zuletzt sein Begleiter ist. Der Weg zu Lande führt
vorbei an einem Teich, in dessen Wasser Gilgamesch badet. Während

er das tut, verschlingt eine Schlange das Lebenskraut, durch dessen

Duft sie angelockt wurde. Sie gewinnt dadurch die Fähigkeit, ihre alte
Haut abzuwerfen und sich so, wie man glaubte, zu verjüngen. Weinend
setzt sich Gilgamesch nieder, indem er vor seinem Begleiter die
Nutzlosigkeit all seiner Mühen beklagt. Dann kehrt er mit ihm nach Uruk
zurück, läßt ihn auf die Mauern der Stadt steigen und fordert ihn auf, das

solide Mauerwerk zu betrachten, ferner das Gebiet der Stadt mit seinen
drei Teilen, dem bewohnten Teil, den Gärten und der Steppe. Mit diesem

Blick auf Uruk kehrt das Ende des Epos zu seinem Anfang zurück.

12. So mit H.Greßmann, Das Gilgamesch-Epos, 1911, S. 140, und de Liagre Bohl, «Die
Fahrt nach dem Lebenskraut » (Archiv Orientdlni, Vol. XVIII, 19 jo, S. 118).



20 J.J. STAMM

Trotz dieses offenkundigen Abschlusses, der mit der elften Tafel
erreicht ist, findet das Epos hier noch nicht sein Ende.Es schließt sich die

zwölfte Tafel an, die erst in neuerer Zeit mit Hilfe des sumerischen

Originales recht verständlich geworden ist. Bevor man dieses kannte,
suchte man den Inhalt der in Frage stehenden Tafel in folgender Weise

mit dem übrigen Epos zu verknüpfen13 : Der nach Uruk zurückgekehrte
Gilgamesch hat den Wunsch, daß sein verstorbener Freund ihm
erscheine und ihm die in der Unterwelt geltenden Gesetze kundmache.

Dieser Wunsch wird erfüllt, durch ein Loch in der Erde erscheint der
Geist und berichtet vom Leben der Abgeschiedenen mit seinen
Unterschieden, je nachdem, ob einer richtig bestattet und im Genüsse des

Totenopfers ist oder nicht.
Damit stehen wir am Schluß unseres Ganges durch das Epos. Beim

Rückblick wird man das kunstvolle Gefüge der einzelnen Szenen und

Ereignisse nicht verkennen können. Schon im ersten Teil des Epos ist
das deutlich: Dieser hat die Tyrannis des Gilgamesch als Ausgangspunkt,

führt von da zum Erscheinen des Enkidu, weiter zur Freundschaft

der beiden Helden und ihren gemeinsam vollbrachten Taten bis

hin zum Triumph darüber in Uruk. Noch straffer sind die Ereignisse
im zweiten Teil verknüpft, wo der unheilvolle Traum des Enkidu am

Anfang steht, sein Tod folgt, der das Erschrecken des Gilgamesch
veranlaßt, das wiederum der Beweggrund ist für dessen angestrengtes
Suchen nach dem ewigen Leben. Bei diesem Suchen folgen sich spannend

die Szenen, bis bei Utnapischtim das Ziel erreicht ist und dann der

Weg wieder zurück nach Uruk führt. Noch einmal mag daraufhingewiesen

werden, wie kunstvoll das Ganze äußerlich dadurch zusammengehalten

ist, daß die in Uruk einsetzende Handlung am Schluß wieder
dorthin zurückkehrt.

Angesichts dieser straff geordneten und auf ein Ziel hinführenden
äußeren Gestalt des Ganzen erhebt sich die Frage, ob dieser eine innere

Entfaltung zur Seite gehe, mit anderen Worten, ob der Held des Epos

13. So Jensen bei Greßmann, I.e. (Anm. 12) S. 22$.



DAS GILGAMESCH-EPOS 21

durch das äußere Geschehen geistig geformt und über seine anfängliche
Art hinausgeführt werde. Mit dem schon genannten Forscher de Liagre
Bohl14 wird man diese Frage bejahend beantworten können, wobei auf
das Folgende hinzuweisen ist : Am Anfang steht Gilgamesch da als ein
selbstherrlicher Tyrann, der seine Macht uneingeschränkt braucht.
Etwas Neues und Höheres wächst ihm zu durch die Freundschaft mit
Enkidu. Sie veranlaßt ihn, seine Kraft nicht mehr nur im Bereich der

eigenen Stadt, sondern auf einem gefahrvollen Zug in die Ferne zu

erproben. Freilich ist das Ziel dabei der unvergängliche Ruhm, der ein
den Tod überdauerndes Denkmal sein soll. Solcher Ruhm ist ihm das

Höchste im Leben, und auch die Freundschaft steht zunächst ganz in
seinem Dienste. Ohne Enkidu wäre Gilgamesch weder gegen Chumbaba

noch gegen den Himmelsstier gezogen ; zusammen mit ihm empfängt

er daher in Uruk die Huldigung für seine Taten. Aber gerade die

Freundschaft ist es, die das Denken des Gilgamesch in eine neue Richtung

lenkt. Der Freund stirbt, und vor diesem Ereignis verblaßt das

Streben nach Ruhm. Was bleibt, ist allein noch die Frage nach Leben
und Tod, die Gilgamesch zum Suchen des Lebens antreibt. Der
tyrannische und ruhmgierige Held ist zum fragenden und suchenden
Menschen geworden. Eine Läuterung ist eingetreten, die erst da vollendet

ist, wo Gilgamesch, durch die Schlange des Lebenskrautes beraubt, die

Nutzlosigkeit seines ganzen Strebens einsieht. Seine erste Äußerung ist
die Klage des Enttäuschten. Ihr treten dann aber die festen Worte an
die Seite, mit denen Gilgamesch dem ihn begleitenden Fährmann die
Mauern Uruks und das darunterliegende Stadtgebiet zeigt. Aus ihnen
darf man wohl eine Rückwendung zum menschlichen Werk und

menschlichen Wirken heraushören, so daß am Ende des Epos nicht die

tatenlose Resignation steht, sondern ein von utopischen Erwartungen
gereinigtes Ja zum irdischen Tun. Am Ende der elften Tafel verlassen

wir nicht einen sich enttäuscht zurückziehenden Gilgamesch, sondern

14. In der Einleitung zu seiner Übersetzung des Epos: HetGilgamesj-Epos, 1941,8. 6ff.



22 J.J. STAMM

einen, von dem wir erwarten, daß er nach langem, erfahrungsreichem

Weg sein Königtum von neuem und anders ausüben werde.
Soviel zur äußeren und inneren Gestalt des Epos als Ganzem. Es bleibt

uns, noch auf einige Sonderprobleme hinzuweisen, um dann mit einem
Abschnitt über die Vorgeschichte des Epos zu schließen.

Unter den Sonderproblemen mag ein religionsgeschichtliches
vorangestellt sein, dem einige aus dem allgemein menschlichen Bereich

folgen sollen. Religionsgeschichtlich zum Merkwürdigsten gehört sicher

die Art, mit der Gilgamesch die Ischtar behandelt. Wie soll man die

derb-frivolen Worte, mit denen er ihre Werbung zurückweist,
verstehen Gehören sie eher zur Peripherie oder zum Zentrum des Epos
Das erstere hat seinerzeit Hugo Greßmann15 behauptet, indem er die

Darstellung der Ischtar aus einer sehr frühen Zeit ableitete, wo die

Göttin noch nicht den späteren höchsten Rang erreicht hat, sondern

noch auf einer niederen, untergöttlichen Stufe steht, ähnlich den

Dämonen. Zum Zentrum des Epos rechnet dagegen de Liagre Böhll6 die

Szene mit Ischtar, und zwar aus folgendem Grund : Er sieht im Epos den

Kampf zweier Religionsformen, deren eine die alte sumerische
Vegetations- und Mysterienfrömmigkeit, die durch Vereinigung mit der

Gottheit vom Tod ins Leben führt, deren andere eine die Vegetationskulte

ablehnende, mehr ethisch orientierte Frömmigkeit ist. Die
erstere dieser Religionsformen wird durch Ischtar, die letztere durch
Schamasch repräsentiert. Da Schamasch der Beschützer des Gilgamesch

ist, Ischtar dagegen von ihm verachtet wird, dürfte der Dichter des

Epos zu den Verehrern des Sonnengottes gehört haben, ja vielleicht
darf sein Werk trotz seines poetischen Charakters geradezu als eine

Streitschrift im Kampfe der religiösen Bewegungen aufgefaßt werden.

«In der ersten Hälfte würde dann die Ablehnung der Göttin Ischtar und

ihrer unsittlichen Kulte ausgeführt sein, in der zweiten aber das

Problem, ob auch der Sonnengott dem Tode gegenüber ähnliche Garantien

bieten kann wie diese Göttin mit ihren Mysterien» (Bohl). Mit der

ir. I.e. (Anm. 12) S. 121. i6. I.e. (Anm. 12) S. io9ff.



DAS GILGAMESCH-EPOS 23

angedeuteten Auseinandersetzung hängt vielleicht auch die von uns

eingangs erwähnte Vermutung zusammen, daß das Gilgamesch-Epos nicht in
den Kanon religiöser Literatur aufgenommen wurde. Die offizielle
babylonische Religion bestand nämlich seit Hammurabi in einer Synthese
zwischen der alten Vegetationsfrömmigkeit und der Verehrung des

Schamasch17. Das Symbol dafür ist Marduk, der, ursprünglich ein Gott
der Morgensonne18, Züge eines sterbenden und auferstehenden

Vegetationsgottes annahm19. Das Gilgamesch-Epos aber nennt diesen Gott
nie, auch vertritt es keinen Kompromiß, sondern die Ablehnung der

Mysterienkulte, und so mochte es den Schöpfern des Kanons als

verdächtig und der Aufnahme unter die anerkannte Literatur nicht für

würdig erscheinen.

Unter den menschlichen Problemen mag das Auftreten des Enkidu
den Anfang machen. Wie dieser in der ersten Tafel des Epos als wilder,
mit den Tieren lebender Naturmensch erscheint, den erst die Dirne
zum Menschen macht, das alles ist für unser Empfinden recht derb und
realistisch gezeichnet. Nichts destoweniger enthält es aber tiefe
Einsichten in das Wesen der menschlichen Natur. Der Mensch ist gesehen
als ein notwendig in die Gemeinschaft gehörendes Wesen ; ohne diese

und ganz auf sich allein gestellt ist er noch nicht eigentlich Mensch, da

ist er eher Tier, voll körperlicher Kraft, doch noch ohne die spezifisch

menschliche Einsicht. Zum Menschen wird er erst durch das

Gegenüber, der Mann durch die Frau, die hier nicht wie im Alten Testament

als dauernde Hilfe, sondern nur als ein vorübergehend gebrauch-

17. Vgl. dazu de Liagre Bohl, I.e. (Anm. 12), S. in, und neuerdings derselbe Verfasser in
seinem Beitrag: «Die Religion der Babylonier und Assyrer», S.464ff. (in dem Sammelband:
Christus und die Religionen der Erde, hrsg. von Franz König, Bd. II, Wien, 19ÇI, S. 443 ff.).

18. Dazu de Liagre Bohl an den in der vorigen Anmerkung genannten Stellen und H.
Zimmern, «Marduk, das Götter-Sonnenkind » (Zeitschr.f. Assyriologie, Bd. 35, 1924, S. 239).

19. Diese Züge treten hervor in einem Text, den H. Zimmern in seiner Schrift : Zum
babylonischen Neujahrsfest, Zweiter Beitrag, S. 1 ff. (Berichte über die Verhandlungen der Sächsischen

Gesellschaft der Wissenschaften zu Leipzig, Phil.-hist. Klasse, Bd. 70, 1918, r. Heft) bearbeitet hat.
Der Text ist auch übersetzt durch E. Ebeling bei H. Greßmann, Altorientalische Texte zum Alten

Testament, 1926, S. 320IF.



24 J.J. STAMM

tes Mittel gewertet wird. Ist der Mensch auf solche Weise seiner wahren

Natur bewußt geworden, so ist die frühere Gemeinschaft mit den

Tieren vorbei ; er lernt sich verstehen als körperlich diesen gegenüber
schwächer, als geistig aber überlegen. So wird der Mensch einsam
inmitten der Tiere, er sehnt sich nach seinesgleichen, für Enkidu ist es

der Rivale und spätere Freund Gilgamesch.
Die Freundschaft ist ein zweites zentrales Thema des Gilgamesch-

Epos. Nach dem ersten Teil desselben wirkt sie sich aus in glänzenden
Waffentaten der zu gleichem Streben verbundenen Helden. Doch hat
die Freundschaft schon hier nicht allein die äußere Seite des Erfolges,
sie ist vielmehr von innerlicheren und zarteren Zügen begleitet. Wir
finden sie da, wo die Freunde einander raten, oder wo im Augenblick
der Gefahr der aufrecht Gebliebene den Verzagten tröstet. Dabei ist
durchaus nicht nur Gilgamesch der Stärkere und Gebende und
Enkidu der Schwächere und Empfangende ; es besteht ein Austausch,
indem jeder einmal des Zuspruchs des anderen bedarf. Könnte die
Freundschaft heller und schöner aufgefaßt sein? Ihren tiefsten Wert
erlangt sie im Epos jedoch erst in der zweiten Hälfte beim Tod des

Enkidu der für den zurückgebliebenen Gilgamesch zumAnlaßwird, das eitle
Streben nach Ruhm aufzugeben und statt dessen das Leben zu suchen.

Das Suchen nach dem unvergänglichen, dem Tode entnommenen
Leben ist das dritte große Thema des Epos. Und es gehört als Mittelpunkt

nicht allein diesem an, sondern es gehört zur babylonischen Religion

überhaupt, wie sich daraus ergibt, daß das Suchen des Lebens oder
der Unsterblichkeit noch Gegenstand zweier anderer literarischer
Werke ist, nämlich des Mythus von Adapa und desjenigen von Etana20.

Wir müssen es uns versagen, noch auf den Inhalt dieser beiden Mythen
einzugehen und sie im Einzelnen mit dem Gilgamesch-Epos zu vergleichen

; es genüge die Feststellung, daß sie das Problem nicht entfernt so

20. Die beiden Mythen sind übersetztdurchEbeling,/. c. (Anm. 19), S. i43ff.undS. 23cff.,
und neuerdings durch E. A. Speiser bei James B. Pritchard, Ancient Near Eastern Texts relating
to the Old Testament, 1950, S. 101 ff. und S. 114fr.



DAS GILGAMESCH-EPOS 2Ç

umfassend und so tief behandeln wie das Epos. Dieses allein vermag das

Auftreten der Frage nach dem Leben nicht nur in einem äußeren
Ablauf von Ereignissen, sondern in einer inneren Not — dem Erschrecken

über den Tod des Freundes - zu begründen, und es allein hebt das

Suchen des Lebens über ein bloß episodisches Abenteuer hinaus. Es macht
dieses Suchen zu einem angestrengten mühevollen Streben, dem der

Hörer oder Leser gespannt und beteiligt folgt. Die mythische Umwelt
tritt für ihn zurück, und so sehr tritt das allgemein menschliche Anliegen

in den Vordergrund, daß man geneigt ist, zu vergessen, daß der
suchende Held kein Mensch, sondern ein Halbgott ist. Daß sein hohes

Streben im Mißerfolg endet, ist nicht erstaunlich. Auch die verwandten

babylonischen Mythen enden so21. Wiederum ist hier dem Gilgamesch-

Epos ein stark menschliches Interesse eigen : denn mindestens so wichtig

wie die Tatsache des Mißerfolges ist ihm der enttäuschte Held, dessen

Weg es begleitet, bis er sich nach Uruk zurückgefunden hat. Was

diese Rückkehr bedeutet, läßt sich nicht sicher erkennen, vermutlich
aber ein Ja zur menschlichen Kultur und Gemeinschaft, der Gilgamesch
sich neu und mit neuer Erkenntnis einfügt. Das Ende ist somit nicht die

Verzweiflung über den Mißerfolg, sondern die nüchterne Zuwendung
zu dem, was in der Welt dem Menschen gegeben und ihm zu verwirklichen

möglich ist.
Das titanenhafte Suchen nach dem Leben wie auch das zu wissender

Bescheidung führende Ende sind bis in unsere Tage hinein überall da

zu Hause, wo der Mensch von sich aus fragt und von unten her nach

dem ewigen Leben glaubt greifen zu können. Anders ist es nur in der
Welt der Bibel, wo Gott zum Menschen spricht und ihm sein Heil
kundtut. Das Alte Testament weiß um die grausame Realität des Todes

nicht weniger als das Gilgamesch-Epos, und dennoch hat es in seiner

21. Beim Etana-Mythus enden die uns erhaltenen Texte damit, daß der den Helden zum
Himmel tragende Adler mit diesem herabstürzt. Weil Etana in der sumerischen Königsliste
vorkommt und sein Flug mit dem Adler auf Siegelzylindern, die gewöhnlich ein Unglück
nicht festhalten, dargestellt wird, vermutet E. A. Speiser, /. c. (Anm. 20), S. 114, der Mythus
habe in einem verlorenen Schluß doch glücklich geendet.



26 J.J. STAMM

Mitte keinen nach dem ewigen Leben sich aufmachenden Helden,
sondern einen Hiob, der in seiner Not zu Gott ruft und Erhörung findet.

Wir nähern uns damit dem Ende und haben nur noch einen Blick auf
die Vorgeschichte des Epos zu werfen". Im Unterschied zu anderen

Epen ist diese nicht mit Hilfe literarischer Analyse und daraus abgeleiteten

Folgerungen zu gewinnen ; vielmehr ist sie einfach von direkten
alten Dokumenten abzulesen. Diese Dokumente sind die von uns zu

Eingang schon erwähnten sechs unter sich nicht verbundenen sumerischen

Gedichte, welche die Gestalt des Gilgamesch oder wenigstens
ein Stück des späteren Epos zum Gegenstand haben. Von diesen blieben
zwei der sechs Gedichte ausgeschlossen, nämlich eines, das von einem

Kampf zwischen Gilgamesch als König von Uruk mit dem König der
Stadt Kisch handelt, und ein zweites, dessen Inhalt, soweit der sehr

lückenhafte Text erkennen läßt, der Tod des Gilgamesch ist. Besonders

von diesem zweiten Gedicht verstehen wir wohl, daß es vom Dichter
des Epos nicht berücksichtigt werden konnte, hätte es doch den

geschlossenen, in der Lebenssuche gipfelnden Zusammenhang gestört. Die

übrigen vier Gedichte enthalten je ein ins Epos eingegangenes Stück,
nämlich den Zug gegen Chumbaba, den Riesen im Zedernwald, ferner
den Kampf mit dem Himmelsstier, die Sintflut und das Erscheinen des

Enkidu aus der Unterwelt. Die sumerischen Vorbilder müßten nun
genau mit ihrer babylonischen Nachdichtung verglichen werden. Es fehlt
uns die Zeit, das noch zu tun. Wir beschränken uns deshalb auf wenige
charakteristische Züge.

Was zunächst den Zug gegen Chumbaba anlangt, so ist zwischen der

sumerischen und der babylonischen Fassung vor allem ein Unterschied

wichtig : Im Sumerischen ist der Zedernwald ebenfalls von Chumbaba

bewacht, zugleich aber ist er der Sitz des wohl mit dem Sintfluthelden
identischen «Mannes des Lebens», und das Ziel von des Gilgamesch

2 2. Sie ist dargestellt durch S. N. Kramer, "The Epic of Gilgames and its Sumerian Sources,

A Study in Literary Evolution" (Journal of the American Oriental Society, Vol. 64, 1944,
S. 7 ff.), dem wir hier folgen ; vgl. ferner de Liagre Bohl, /. c. (Anm. 2) S. I4cff., und H. Ranke,

«Zur Vorgeschichte des Gilgamesch-Epos»(Zeitschr.f. Assyriologie, Bd. 49, 1949, S.4jff.).



DAS GILGAMESCH-EPOS 27

Zug ist die Gewinnung der Unsterblichkeit. Im Babylonischen sind alle

mit dem ewigen Leben zusammenhängenden Momente ausgemerzt und
auf den Schluß des Epos in der elften Tafel verspart. Dafür erscheint das

Streben nach unvergänglichem Ruhm als Beweggrund des Kampfes mit
Chumbaba. Diese Umbiegung ermöglichte es dem babylonischen Dichter,

den Bogen der Handlung vom Anfang bis zum Ende weit zu spannen
und diese von einer inneren Läuterung des Helden begleitet sein zu
lassen.

Bei der Episode mit dem Himmelsstier gehen die beiden Fassungen

im ganzen eng zusammen ; abweichend sind nur Einzelheiten, die wir
übergehen.

Die Erzählung von der Flut hat im Sumerischen mit Gilgamesch und

seiner Lebenssuche gar nichts zu tun. Sie handelt allein vom Schicksal

des Fluthelden, mit dessen Erhebung unter die Götter sie endet. Sie

redet von ihm durchwegs in der dritten Person, während er in der

babylonischen Version im Ichstil seine eigenen Erlebnisse berichtet. Die
sumerische Textform ist verhalten, schlicht und verhältnismäßig kurz;
die babylonische dagegen ist farbiger, dynamischer und länger.
Bemerkenswert sind noch die folgenden zwei Unterschiede : Im Sumerischen

ist die Rettung des Fluthelden mit seiner Frömmigkeit begründet wie
bei Noah in der Bibel ; im Babylonischen wird sie allein der unerklärbaren

Gunst eines Gottes zugeschrieben. Nach dem sumerischen Text
erfährt der Held das Ende der Flut dadurch, daß ihm der Sonnengott
erscheint ; nach dem babylonischen merkt er es so, daß er nacheinander
drei Vögel fliegen läßt : Zuerst eine Taube und eine Schwalbe, die

zurückkehren, und dann einen Raben, der nicht mehr kommt, also Nahrung

gefunden hat. Die ausgeschickten Vögel — Rabe und Taube - kehren

bekanntlich im biblischen Sintflutbericht wieder, ein Zeichen
dafür, daß der biblische Bericht vom babylonischen und nicht etwa vom
sumerischen abhängig ist. Innerhalb des Gilgamesch-Epos verrät die

Flut-Episode schon durch ihre Länge, daß sie eine ursprünglich
selbständige Tradition darstellt ; dennoch wirkt sie nicht als Fremdkörper,



28 J.J. STAMM

denn einmal ist sie die sinnvolle und notwendige Antwort auf des

Gilgamesch Frage an seinen Ahnen, wie dieser als Sterblicher in den Kreis
der Götter aufgenommen worden sei, und zum andern erhöht sie die

Spannung des Hörers, der lange warten muß, bis er endlich erfährt, ob

Gilgamesch ähnlich wie sein Ahne die ersehnte Unsterblichkeit
erlangte oder nicht.

Bei den bisher besprochenen babylonischen Partien des Epos handelt

es sich durchwegs um mehr oder weniger freie Nachdichtungen der
sumerischen Vorbilder. Anders ist das Verhältnis der dem Erscheinen des

Enkidu aus der Unterwelt geltenden zwölften Tafel zum sumerischen

Original. Sie ist nichts anderes als eine sklavische Übersetzung dieses

Originales, wobei allerdings nur die zweite Hälfte von des Gilgamesch

Klage an (s. sofort) berücksichtigt ist. Die erste Hälfte erzählt davon,

wie Gilgamesch in den Besitz zweier hölzerner Instrumente, vielleicht
einer Trommel und eines Trommelschlägels, gekommen ist. Diese
fallen ihm in die Unterwelt, und nachdem er vergeblich gesucht hat, ihrer
wieder habhaft zu werden, setzt er sich ans Tor der Unterwelt und

klagt über den Verlust. Enkidu, des Gilgamesch Diener, erklärt sich

bereit, das Verlorene zurückzuholen. Gilgamesch mahnt ihn, beim

Abstieg zur Unterwelt eine lange Reihe von Vorschriften zu beobachten,

die Enkidu dann alle übertritt. Das hat zur Folge, daß ihm die Rückkehr

aus der Unterwelt versagt wird. Darauf klagt Gilgamesch vor
einem ersten, dann vor einem zweiten Gott darüber, daß Enkidu in der

Unterwelt zurückgehalten werde. Der zweite Gott nimmt die Klage an

und befiehlt dem Schamasch, er möge ein Loch in der Erde auftun und

den Schatten des Enkidu zur Erde heraufsteigen lassen. Dies geschieht.

Herr und Diener umarmen einander, und Gilgamesch befragt den

Enkidu nun nach dem, was er in der Unterwelt gesehen habe. Mit der

Antwort des Enkidu schließt der sumerische Text.
Wie wenig er mit dem späteren Gilgamesch-Epos zu tun hat, lehren

zwei Tatsachen deutlich; einmal die, daß Enkidu hier Diener und nicht
Freund des Gilgamesch heißt, und zum andern die, daß Enkidu nicht



DAS GILGAMESCH-EPOS 29

als Folge von Krankheit und Tod in der Unterwelt weilt, sondern um
die hinabgefallenen Gegenstände seines Herrn heraufzuholen. Das sind

tiefgreifende Divergenzen, die es gewiß machen, daß die zwölfte Tafel
nicht vom Schöpfer des Epos selber seinem Werk einverleibt wurde.
Sie muß vielmehr, wie man schon vor dem Bekanntwerden des sumerischen

Originals vermutet hat23, erst nachträglich und rein mechanisch

angefügt worden sein. Dies geschah wohl deshalb, weil man sich mit
dem schlichten, den irdischen Dingen zugewendeten Schluß, wie ihn
die elfte Tafel darbot, nicht mehr zufrieden geben wollte. Wann die

Anfügung erfolgte, ist ungewiß. Doch läßt sich darauf hinweisen, daß

in der Zeit vor und um 700 v. Chr. in Assyrien ein besonderes Interesse

an Fragen des Jenseits bestanden hat'4. So dürfte der Inhalt der zwölften
Tafel damals aus dem sumerischen Urtext gewonnen und mit dem Epos
verbunden worden sein.

Die besprochenen sumerischen Gedichte bieten einen Teil des

späteren Epos, aber längst nicht den ganzen Stoff desselben. So fehlt eine

sumerische Entsprechung für die Einleitung des Epos, weiter für die

Ereignisse, welche im Freundschaftsbund zwischen Gilgamesch und
Enkidu gipfeln, und schließlich für das Tod und Begräbnis des Enkidu
enthaltende Stück. Dies kann damit zusammenhängen, daß entweder die

drei Partien babylonische Neuschöpfungen sind oder ihr sumerisches

Original noch nicht gefunden wurde. Im einzelnen Fall mag das eine
oder das andere mehr Wahrscheinlichkeit für sich haben, wir können
darauf nicht mehr eingehen ; doch ob nun des sumerischen Gutes etwas

mehr oder etwas weniger vorhanden war, das tut der Tat des großen
babylonischen Dichters keinen Abbruch: Er ergriff den losen, ihm
überkommenen Stoff, fügte ihn zu einem planvollen Ganzen zusammen
und gab ihm durch die Überordnung der Frage nach dem Leben einen

neuen, tiefen Sinn.

23. So H.Greßmann, I.e. (Anm. 12), S.231.
24. Vgl. dazu de Liagre Bohl, I.e. (Anm. r), S. 31 f.


	Das Gilgamesch-Epos und seine Vorgeschichte

