Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 6 (1952)

Heft: 1-4

Artikel: Das Gilgamesch-Epos und seine Vorgeschichte
Autor: Stamm, J.J.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-145461

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-145461
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DAS GILGAMESCH-EPOS
UND SEINE VORGESCHICHTE

VON J.J. STAMM

UNIVERSITAT BERN -

Es scheint ein entlegenes Thema zu sein, mit dem wir uns hier be-
schiftigen mochten®. Das Gilgamesch-Epos gehort leider nicht zum
festen abendlandischen Bildungsgut, wie z. B. die Ilias und die Odyssee.
Und doch darf man es mit diesen in eine Reihe stellen : Es ist nach dem
Urteil des Orientalisten Hermann Ranke die groBte dichterische Offen-
barung aus der Zeit vor Homer, die wir besitzen®.

Der erste Grund dafiir, daB das Gilgamesch-Epos noch verhiltnis-
milig wenig bekannt ist, ist der, dal man erst seit 1872 von ihm weiB,
in welchem Jahre der englische Assyriologe George Smith die ersten
Fragmente daraus veroffentlichte. Der zweite Grund ist die zum Teil
liickenhafte Gestalt des Textes und die Schwierigkeit seiner Deutung.
Darum hatte die Forschung in den verflossenen achtzig Jahren eine
groBe Aufgabe zu leisten. Ganz kurz seien einige Daten genannt:

Im Jahre 1842 begannen die Ausgrabungen am Ruinenhiigel der assy-
rischen Konigsstadt Ninive. Sie brachten nach und nach eine grofle An-
zahl Tontafeln zutage, die mit Keilschrift beschrieben waren. Diese
kamen nach London ins Britische Museum, und hier entdeckte der er-
wahnte George Smith die ersten Stiicklein des Epos, welche groBtes
Aufsehen erregten; denn sie enthielten eine Sintfluterzihlung, welche
der alttestamentlichen sehr dhnlich ist und bald als deren Vorbild er-
kannt wurde. Man hoffte auf biblischen Spuren weiterzukommen,

1. Wir geben hier ein um die Anmerkungen vermehrtes Referat wieder, das am 11. Ja-
nuar 1952 in der Reihe der Berner akademischen Vortrige gehalten wurde.

2. Zitiert von F. M. Th. de Liagre Bohl, Het Gilgamesj-Epos bij de oude Sumeriérs, erschienen
in dem Sammelband : Kernmomenten der antieke beschaving en haar moderne beleving, 1947, S. 146,
Anm, 3,



10 ' J.J. STAMM

stellte fest, daB der Held des Epos, dessen Namen man noch nicht rich-
tig lesen konnte, Konig von Uruk, dem biblischen Erech, war; und
was lag da ndher, als diesen Helden mit dem Jiger Nimrod gleichzu-
setzen, zu dessen Reich nach 1.Mose 10, 10 die Stadt Erech gehorte.
Sokames, daBderdeutsch-amerikanische Assyriologe Paul Haupt, der von
1884bis1 890 dieerste,damalsvollstindige Abschrift der zugehérigenKeil-
schrifttexte besorgte, diese unter dem Titel « Das babylonische Nimrod-
Epos» herausgab. Erst spiter zeigtesich, daB3 der Held keinen biblischen
Namen getragen hat, sondern einen sumerischen, der Gilgamesch lautet.

Auf Paul Haupts Erstausgabe folgte 1900 die beriihmte Ubersetzung
von Peter Jensen, welche von einem umfassenden phi_]ologischen Kom-
mentar begleitet ist. Sie ist bis heute die Grundlage der Gilgamesch-Er-
klirung geblieben; auf sie gehen trotz aller im Laufe der Jahrzehnte
neu gewonnenen Erkenntnisse die seither erschienenen ﬁbersetzungen
zuriick. Fiir Jensen wurde das Gilgamesch-Epos Mittelpunkt und tragi-
sches Schicksal seines Lebens, indem er den Nachweis glaubte fiihren
zu konnen, daB es der Quellort spiterer Literaturen seil. So sah er in
der alttestamentlichen Geschichte, in der neutestamentlichen Jesus-
iiberlieferung und noch in den islamischen Darstellungen des Lebens
Mohammeds direkte oder indirekte Absenker von Szenen und Motiven
des Gilgamesch-Epos. Er war damit einer unwissenschaftlichen Einsei-
tigkeit verfallen, die von den maBgebenden Gelehrten jener Zeit scharf
kritisiert wurde, und die heute ganz der‘Vergangenheit angehfirt und
nicht mehr widerlegt zu werden braucht. Indessen haben die Ubertrei-
bungen Jensens mindestens ebenso wie seine gesunde philologische Ar-.
beit dazu beigetragen, das Interesse am Epos iiber den Kreis der Fach-
gelehrten hinaus zu wecken und es zum bekanntesten Werk der baby-
lonischen Literatur zu machen.

Einen dhnlichen, nur viel ausgeprigteren Vorrang hat das Gilga-
mesch-Epos schon im Alten Orient eingenommen. Es wurde nimlich
nicht allein im babylonisch-assyrischen Kulturbereich iiberliefert und

3. In seinen Werken: Das Gilgamesch-Epos in der Weltliteratur I, 1906, II, 1928.



DAS GILGAMESCH-EPOS 11

gelesen, sondern auch weit dariiber hinaus, wie Fragmente in churriti-
scher und hethitischer Sprache lehren, die bei den Ausgrabungen im
kleinasiatischen Boghazk&i zum Vorschein kamen. Dieser Verbreitung
und Hochschitzung widerspricht es, da das Epos in dem Kanon reli-
gioser Literatur, wie er zwischen 1400 und 1000 v. Chr. in Babylon fest-
gelegt wurde*, vielleicht keine Aufnahme fand. Auf das damit gegebene
religi_onsgeschichtliche Problem werden wir spiter zuriickkommen.

Zuvor jedoch einiges iiber Uberlieferung, Alter, Gestalt und Inhalt
des Epos.

Die ﬁberlieferung setzt in der spiten sumerischen Zeit um 2000 v.
Chr. ein. Aus dieser Epoche sind nach und nach zahlreiche sumerisch
geschriebene Fragmente bekanntgeworden, die sich zu sechs zum Stoff-
kreis des spiteren Epos gehorenden Gedichten zusammenfiigen lieBen.
Die Sumerer besaBBen danach einen losen Gilgamesch-Zyklus, aber noch
kein Epos. Das Epos ist eine Schopfung der semitischen Babylonier, und
zwar gehoren die ersten Fragmente desselben der altbabylonischen Zeit
an, d.h. der Dynastie des Hammurabi, die nach der neueren Chronolo-
gie von ca. 1830 bis 1550 an der Macht war. Innerhalb dieses Zeitrau-
mes von fast 300 Jahren liBt sich das Alter jener Fragmente gliicklicher-
weise noch genauer festlegen, dank der Tatsache, daBB im ganzen Epos
Marduk, der Stadtgott von Babylon, nicht vorkommt; dies im Unter-
schied zum babylonischen Weltschopfungsepos, das der Verherrli-
chung des Marduk dient. Dieser Gott verdankt nun seinen Aufstieg zum
Weltenschopfer und -regenten dem Aufstieg Hammurabis zum Beherr-
scher eines GroBreiches mit Babylon als Hauptstadt. Ein im Glanze die-
ses Reiches entstandenes Werk hitte, wie eben das Weltschopfungs- -
epos lehrt, den Gott Marduk nicht unerwihnt lassen kénnen ; also wird
das Gilgamesch-Epos entweder noch vor Hammurabi oder dann in ei-
nem von ihm noch unabhingigen Staate entstanden sein. Ein solcher
Staat war bis zu seiner Eroberung durch Hammurabi im Jahre 1698 v.

4. Vgl. dazu W.v.Soden, Leistung und Grenze sumerischer und babylonischer Wissenschaft (Die
Welt als Geschichte, Bd. 2, 1936, S. 4321F.).



12 J.J. STAMM

Chr. das siidbabylonische Larsa, das ein Mittelpunkt der Verehrung des
Sonnengottes Schamasch war, und zu dessen Machtbereich zuzeiten
auch die Stadt Uruk gehorte. Da im Epos der Sonnengott als Freund
und Beschiitzer des Gilgamesch eine groBe Rolle spielt und der Held
zudem Konig von Uruk ist, hat die vom hollandischen Assyriologen de
Liagre Bohl vertretene These’s manches fiir sich, wonach die altbabylo-
nische Fassung des Epos in Larsa in den letzten friedlichen Jahren seiner
Unabhingigkeit entstanden sei. Zu dieser Stadt, ebenso allerdings auch
zu Uruk, paBt auch die Sprache, die nach dem Urteil eines Kenners® siid-
babylonische Eigenarten aufweist.

Die altbabylonische Fassung hat als der entscheidende Schrltt in der
Geschichte des Epos zu gelten; leider ist sie nur aus einigen zum Teil
groBeren Bruchstiicken bekannt?, die fiir sich allein keine Vorstellung
vom Ganzen des Werkes zu geben vermochten. Zum Gliick tritt ihr
eine Bearbeitung aus spiterer Zeit zur Seite, deren Text viel vollstandi-
ger erhalten ist. Sie liegt uns vor in Abschriften, die Assurbanipal, der
letzte groBe Assyrerkonig (668 bis ca. 630), fiir seine Bibliothek in
Ninive hat herstellen lassen. Trotz mancher erginzender Bruchstiicke,
die inzwischen noch an anderen Orten des Zweistromlandes — im Som-

8

mer 1951 in der Nihe von Harran® — zum Vorschein kamen, bleibt die

Textform aus Ninive die Grundlage unserer Kenntnis des Epos. Wo
und wann ist sie entstanden ? Nach Ausweis der Sprache in Babylonien
zur Zeit der ausgehenden Kassitenherrschaft?, d.h. daB etwa 1300 v.

5. In seiner Abhandlung: Het probleem van het eeuwig leven in de cyclus en het epos van Gilga-
mesj S.19f. (Mededelingen van de Koninklijke Vlaamse Academie voor wetenschappen, letteren, en
schone kunsten van Belgié, Klasse der letteren, Jaargang IX, No. 3, 1948).

6. W.v.Soden, der in der Zeitschrift fiir Assyriologie, Bd. 40, 1931, S. 164 schreibt: «Der
Dialekt der altbabylonischen Fassung des Gilgameschepos ... steht dem Siidbabylonischen
nahe.»

7. Es sind Teile der zweiten, dritten und zehnten Tafel ; weitere Fragmente sind noch un-
veroffentlicht.

8. Vgl. die Mitteilung von W. Baumgartner in der Neuen Ziircher Zeitung vom §. Oktober
1951, Morgenausgabe, Nr. 2145.

9. Vgl. dazu W.v.Soden, I.c. (Anm. 6), S.187, und in der genannten Zeitschrift Bd. 41,
1932, S.129f,



DAS GILGAMESCH-EPOS 13

Chr. als obere Grenze angenommen werden darf. Die Grenze nach un-
ten mag die Regierung des Konigs Tiglatpilesar I. (1112 bis 1074) bil-
den; denn bei den Grabungen in Assur fand sich ein Stiick der sechsten
Tafel des Epos, welches wortlich mit der Abschrift aus Ninive iiber-
einstimmt, und jenes Stiick diirfte oder kann zur Palastbibliothek des
genannten Konigs gehort haben?.

Gerne mo6chte man natiirlich das Verhiltnis der altbabylonischen zur
spateren Fassung genauer bestimmen, doch sind die altbabylonischen
Fragmente dafiir zu wenig umfangreich, und mitunter enthaltensie ge-
rade solche Stellen, die im jiingeren Werk verloren sind. Wo auf Grund
paralleler Texte ein Vergleich moglich ist, herrscht in Inhalt und
Grundgedanken weitgehende ﬁbereinstimmung. Fir das Ganze darf
man daraus schlieBen, daB starke Unterschiede zwischen den beiden
Versionen nicht bestanden haben; es wird sich bei der jiingeren viel-
mehr um eine gewiBe Retouchierung der ilteren handeln, wie man
vermutet, in dem Sinne, daBl mythische Ziige zuriickgedrangt und dafiir
menschlich-ritterliche in den Vordergrund geriickt wurden.

Nach seiner duBeren Gestalt gliedert sich das Epos in zwolf Tafeln,
die leider lange nicht alle vollstindig erhalten sind. Am unversehrte-
sten liegt die wichtige elfte Tafel vor mit dem Bericht iiber die Sintflut
als Inhalt™, einen ordentlichen, wenn auch durch Liicken beeintrich-
tigten Erhaltungszustand zeigen die erste, zweite, dritte, sechste, zehn-
te und zwolfte Tafel, noch etwas mehr fehlt von der neunten, wihrend
die vierte, fiinfte und achte bis auf kleinere Reste verloren sind. Die
Mehrzahl der Tafeln ist also, wenn auch nicht vollstindig, so doch zum
groBeren Teil erhalten, und das geniigt, um den Gang der Handlung
sicher zu erkennen. Und zum Gliick sind die noch klaffenden Liicken
nicht endgiiltig, da neue Funde dazu beitragen, sie von Jahrzehnt zu

Jahrzehnt zu verkleinern.

9a. So mit de Liagre Bohl in der Suidafrik. Theol. Tijdskrift, Pretoria, 1951, S. 103f. — Auf
die oben angegebene Epoche als «terminus ad quem » weist auch der gelegentlich sich fin-
dende Ubergang von scht zu It hin.

10. Sie besteht aus 308 Zeilen mit nur kleineren Liicken.

2



14 J.J.STAMM

Die Form des Epos ist, wie natiirlich, die poetische. Zu ihr gehort
im Babylonischen wie im Hebriischen fiir jeden Vers eine Zahl beton-
ter und unbetonter Silben, nicht aber der Reim. Auch den fiir das He-
briaische so charakteristischen Parallelismus Membrorum kennt das Ba-
bylonische, doch macht gerade das Gilgamesch-Epos von ihm einen
sparsamen Gebrauch. |

Wenn wir nunmehr darangehen, den Inhalt des Epos zu erzihlen, so
folgen wir dabei der jiingeren Version. Wo es moglich ist, fiillen wir
Liicken stillschweigend nach den altbabylonischen oder hethitischen
Fragmenten aus. Bei wortlichen Zitaten folgen wir meist der neuen
ﬁbersetzung ins Englische, die im Jahre 1946 Alexander Heidel™ vor-
gelegt hat, wobei das babylonische Original selbstverstandlich stets ver-
glichen wurde.

Das Epos beginnt, wie spitere Epen auch, mit einem Prolog, der den
Preis des Helden enthilt: wir horen die ersten Sitze:
 «Der alles gesehen hat, den lerne du, mein Land, kennen,

Der alles weil}, den will ich preisen,

Der geheime Dinge sah und Verborgenes enthiillte,

Der Nachricht brachte aus der Zeit vor der Flut,

Der einen langen Weg zuriicklegte und erschépft und miide wurde,

Der all seine Miihen auf eine Tafel von Stein einschrieb,

Der die Mauer des umfriedeten Uruk baute |

und vom heiligen Tempel das reine Schatzhaus.»
Es folgt die Aufforderung, die von Gilgamesch erbauten Mauern zu be-
trachten, damit schlieft dann der Prolog, der mit seinem Hinweis auf
die Miihen des Helden kunstvoll auf die zweite Hilfte und das Ende des
Epos hinblickt. Danach setzt mit einem Abschnitt iiber die Erschaffung
des Gilgamesch der Gang der Ereignisse ein. Gilgamesch, zu zwei Drit-
teln Gott und zu einem Drittel Mensch, vereinigt ungleich géttliche

11. The Gilgamesh Epic and Old Testament Parallels, 1946, 2. Aufl. 1949. Die letzte Uber-
setzung ins Deutsche legte Albert Schott, ein Schiiler von Jensen, vor; sie erschien 1934 bei
Reclam.



DAS GILGAMESCH-EPOS 15

und menschliche Natur in sich ; dazu schenken ihm die Gé6tter beson-
dere Anmut, Korpergestalt und Kraft. Von seiner Jugend und seiner
Entwicklung scheint das Epos nichts berichtet zu haben; es liit den
kaum Geschaffenen sogleich als Konig von Uruk auftreten. Hier
herrscht er als Tyrann, der die Jugend der Stadt in seinen Dienst
zwingt. In jhrer Not wenden sich die Bewohner an die Gétter. Diese
horen die Klage, und sie beschlieBen, ein Gegenstiick zu Gilgamesch
zu schaffen, damit beim stindigen Streit der beiden Uruk Ruhe habe.
Als Ergebnis des Planes entsteht Enkidu, ein ganz mit Haaren bedeckter
Naturmensch, der mit den Tieren in der Steppe lebt, wie diese Gras
iBt und Wasser trinkt. Auch hilft er diesen gegeniiber dem Jager, der
dadurch seine Beute verliert. Der Jiger klagt seinem Vater sein Mif}-
geschick, und der rit ihm, sich an Gilgamesch zu wenden, damit er
ihm eine Dirne gebe, die den Enkidu durch ihre Reize bestricke. So
geschieht es. Die Dirne tritt in der Steppe dem Enkidu entgegen; er
hat seine Lust mit ihr, doch wird er dadurch den Tieren entfremdet.
Sie fiirchten und meiden ihn. Er hat nicht mehr die Kraft, sie einzuho-
len ; dafiir besitzt er neue Einsicht, die ihn zu den Menschen zieht. Da-
rum empfiehlt ihm die Dirne, nach Uruk zu Gilgamesch zu gehen, der
vollendet sei in Stirke und gewaltsam im Regiment. Enkidu ist dazu be-
reit ; der Kampf mit dem Rivalen lockt ihn, er bricht aus in die Worte:

«Ich will rufen in Uruk: ,Ich bin der Stirkste!*

Ja, ich will abschaffen die Ordnung der Dinge !

Der, welcher in der Steppe geboren wurde, ist der Stirkste,
Stirke hat er!»

In Uruk hat inzwischen Gilgamesch Traume, die ihm das Kommen des
Enkidu anzeigen. Bald ist der Angekiindigte selber da, und die Bevélke-
rung begriiBlt ihn freudig als denjenigen, der an Kraft Gilgamesch noch
iiberlegen sei. Die beiden Rivalen treffen zusammen, sie ringen mit-
einander, und Gilgamesch erweist sich als der Stirkere, doch ist das
Ende des Kampfes nicht Feindschaft, sondern Freundschaft; denn Gil-



16 J.J. STAMM

gamesch ziigelt als Sieger seine Wut, und Enkidu anerkennt ihn als den
ﬂberlegenen.

Sogleich plant Gilgamesch mit dem neuen Freunde eine groBBe Waffen-
tat : ErwillgegendenRiesenChumbabaziehen,derineinemfernenZedern-
wald als Wichter wohnt. Thn will er téten und damit das Bése im Lande
ausrotten. Enkidu widerrit dem Freunde das gefihrliche Unternehmen,
aberdieserliBtsichdavonnichtabbringen. AuchderdrohendeTodschreckt
ihn nicht, wenn seine Tat ihm nur unverginglichen Ruhm einbringt.
«Wenn ich falle » — ruft er aus — «so will ich mir einen Namen machen!
Gilgamesch ist gefallen, (so wird man sagen, im Kampf) mit dem

furchtbaren Chumbaba! »
Ausgeriistet mit gewaltigen Waffen und begleitet vom Rat der Altesten
der Stadt, so machen sich die beiden Freunde auf den Weg, den sie
trotz seiner Weite wunderbar schnell zuriicklegen. Sie erreichen das
Tor des Zedernwaldes und beseitigen den Tiirhiiter. Dann 6ffnen sie die
Pforte, betreten den Wald, fillen die Zeder und t6ten schlieBlich, un-
terstiitzt vom Sonnengott, den Riesen Chumbaba.

Nach dem hier einstweilen noch liickenhaften Zusammenhang er-
scheinen die Helden nach ihrem Sieg gleich wieder in Uruk. Gilga-
mesch wischt sein Haar, reinigt seine Waffen, kleidet sich festlich und
zieht die Tiara, das Zeichen seiner Konigswiirde, an. Da entbrennt die
Gottin Ischtar in Liebe zu ihm; sie bietet ihm ihre Hand an und ver-
spricht ihm Macht, Reichtum und Fruchtbarkeit des Landes:

«Vor dir sollen Konige, Herrscher und Fiirsten sich beugen,

Den Ertrag von Berg und Ebene sollen sie dir als Tribut bringen.»
Doch Gilgamesch widersteht der Werbung; er weist die Gottin, der
er ihre fritheren Liebesabenteuer vorhilt, ab. Empért iiber diese De-
miitigung, wendet sich Ischtar an ihren Vater, den Himmelsgott Anu.
Sie bittet ihn, er mdge den Himmelsstier schaffen, damit dieser den
Gilgamesch vernichte. Nicht ohne Zégern erfiillt Anu die Bitte. Der
Stier bricht los gegen Uruk, und sein Schnauben vernichtet die gegen
ihn ausziehenden Leute zu Hunderten, bis Gilgamesch und Enkidu ihn



DAS GILGAMESCH-EPOS 17

toten. Sie legen das Herz des Stieres als Weihgabe im Tempel des Son-
nengottes nieder. Nun tritt Ischtar auf die Mauer von Uruk und schleu-
dert ein Wehe gegen Gilgamesch, das Enkidu mit einer derben Dro-
hung quittiert. Die beiden Helden waschen ihre Hinde im Euphrat,
dann fahren sie im Triumph durch die mit Leuten gefiillten Gassen von
Uruk, wihrend Gilgamesch zu den Madchen hin ruft:
«Wer ist der Herrlichste unter den Helden ?
Wer ist der Erhabenste unter den Leuten?
Gilgamesch ist der Herrlichste unter den Helden,
Gilgamesch ist der Erhabenste unter den Leuten!»
Das bedeutet den Hohepunkt seiner Laufbahn, aber auch die Wende
derselben. In der Nacht nach dem Freudenfest nimlich hat Enkidu
einen Traum : Er sieht die Gétter versammelt, wie sie dariiber beraten,
wer von den beiden, die Chumbaba und den Himmelsstier erschlugen,
zugrunde gehen solle, und sie weisen dem Enkidu dieses Los zu. Der
Traum erfiillt sich rasch. Enkidu stirbt nach einer Krankheit von zwolf
Tagen. Auf seinem Lager beklagt er seinen Lebensweg, der ihn aus der
Steppe zu den Menschen und zu kithnen Abenteuern fiihrte. Im Traume
sieht er sich bereits in die Unterwelt versetzt, wo er das diistere Ge-
schick der Abgeschiedenen wahrnimmt. Gilgamesch weigert sich zu-
nichst, den Freund zu bestatten; denn er hofft, durch seine Klage ihn
ins Leben zuriickzurufen. Nach sieben Tagen erst wird Enkidu mit k&-
niglichem Prunk beigesetzt. Die Klage des Gilgamesch lautet :
«Mein Freund, mein jiingerer Bruder, der du gejagt hast den Wild-
esel in der Ebene und den Panther in der Steppe,
Enkidu, mein Freund, mein jiingerer Bruder, der du gejagt hast den
Wildesel in der Ebene und den Panther in der Steppe —
Die wir alles erreicht, die Gebirge erklommen haben,
Den Himmelsstier faBten und toteten,
Chumbaba iiberwanden, der im Zedernwald wohnte —
Was ist das fiir ein Schlaf, der dich jetzt bezwungen hat?
Du bist finster geworden und kannst mich nicht héren.»



18 J.]J. STAMM

Das unabinderliche Sterben des Freundes iibt auf Gilgamesch eine tiefe
Wirkung. Es weckt in ihm die Furcht vor seinem eigenen Tod; seine
Gedanken enthiillen die folgenden Worte:

«Wenn ich sterbe, werde ich nicht sein wie Enkidu?

Kummer ist in mein Herz eingezogen,

Ich fiirchte mich vor dem Tod und renne iiber das Feld.»
So reift in ihm der Entschluf}, seinen Ahnen Utnapischtim aufzusuchen
und ihn iiber Leben und Tod zu befragen. Zu Utnapischtim méchte
er gehen, weil dieser bei der groen Flut in der Vorzeit einst gerettet,
dann zusammen mit seiner Frau den Gottern gleichgefnacht und in ein
Gefilde jenseits des die Welt umgebenden Meeres versetzt wurde. Von
ihm kann Gilgamesch somit hoffen, das Mittel zu erfahren, welches
ohne Tod zu einem dauernden Leben verhilft.

Auf einem langen, miihsamen Weg erreicht Gilgamesch schlieBlich
sein Ziel, ohne daB er sich durch die Warnungen der ihm dabei begeg-
nenden Wesen hat abschrecken lassen. Unter diesen Wesen ist der
Sonnengott selber, der spricht:

«Gilgamesch, wohin rennst du?

Das Leben, das du suchst, wirst du nicht finden.»
Unter diesen Wesen ist am Ufer des Meeres weiter die Schenkin Siduri,
welche den Satz des Sonnengottes wiederholt und dazu den frohen Le-
bensgenul als das den sterblichen Menschen zukommende Teil preist.
Und auch der Sintflutheld Utnapischtim weiBl zundchst nichts anderes.
Wie er des Gilgamesch Geschick und seinen Wunsch nach dem Leben
gehort hat, da belehrt er ihn iiber die Verginglichkeit aller irdischen
Dinge und iiber die Notwendigkeit des Todes. Dennoch wagt Gilga-
mesch seinem gliicklichen Ahnen gegeniiber die Frage :

«Erzihle mir, wie tratest du ein in die Versammlung der Gétter
und erlangtest das (ewige) Leben ?»

Daraufhin gibt Utnapischtim den Bericht von der Sintflut. Dieser Be-
richt macht den Hauptteil der beriihmten elften Tafel aus, die, wie wir
hérten, von der Forschung zuerst entdeckt und stark beachtet wurde.



DAS GILGAMESCH-EPOS 19

Utnapischtim erzihlt, wie er mit seiner Familie allein gerettet und
eben in den Kreis der Gétter aufgenommen wurde. Er endet mit der
Frage an Gilgamesch:

«Doch nun fiir dich, wer will dich aufnehmen unter die Gotter,

damit du findest das Leben, das du suchst?»
Dies kann geschehen, wenn Gilgamesch sechs Tage und sieben Nichte
nicht schlift, wobei der Sinn dieser Probe wohl der ist, daB, wer den
Schlaf, den Bruder des Todes, meistern kann, auch fihig ist, den Tod
selber zu bezwingen™. Doch des Gilgamesch Kraft reicht dazu nicht
aus; kaum hat er sich niedergesetzt, so iibermannt ihn der Schlaf, aus
dem er erst am Ende der Frist, am siebten Tag, erwacht. So bleibt ihm
nichts anderes {ibrig, als unverrichteter Dinge heimzukehren. Wie er
schon das Boot des Fihrmannes, der ihn auf dem Hinweg geleitete, be-
stiegen hat, da ruft ihn Utnapischtim zuriick, um ihm zum Abschied
noch ein Geheimnis anzuvertrauen. Es ist das Geheimnis des auf dem
Boden des Meeres wachsenden Lebenskrautes, das die Kraft hat, den
von ihm essenden Greis zu verjiingen. Gilgamesch taucht hinab und
holt die Wunderpflanze.

Danach beginnt der Heimweg zuerst zu Meere, dann zu Land, wo-
bei der Fahrmann bis zuletzt sein Begleiter ist. Der Weg zu Lande fiihrt
vorbei an einem Teich, in dessen Wasser Gilgamesch badet. Wahrend
er das tut, verschlingt eine Schlange das Lebenskraut, durch dessen
Duft sie angelockt wurde. Sie gewinnt dadurch die Fihigkeit, ihre alte
Haut abzuwerfen und sich so, wie man glaubte, zu verjiingen. Weinend
setzt sich Gilgamesch nieder, indem er vor seinem Begleiter die Nutz-
losigkeit all seiner Miihen beklagt. Dann kehrt er mit ihm nach Uruk zu-
riick, 148t ihn auf die Mauern der Stadt steigen und fordert ihn auf, das
solide Mauerwerk zu betrachten, ferner das Gebiet der Stadt mit seinen
drei Teilen, dem bewohnten Teil, den Girten und der Steppe. Mit die-
sem Blick auf Uruk kehrt das Ende des Epos zu seinem Anfang zuriick.

12. So mit H. GreBmann, Das Gilgamesch-Epos, 1911, S. 140, und de Liagre Bohl, «Die
Fahrt nach dem Lebenskraut » (Archiv Orientdlni, Vol. XVIII, 1950, S. 118).



20 J.J. STAMM

Trotz dieses offenkundigen Abschlusses, der mit der elften Tafel er-
reicht ist, findet das Epos hier noch nicht sein Ende.Es schlieBt sich die
zwolfte Tafel an, die erst in neuerer Zeit mit Hilfe des sumerischen
Originales recht verstindlich geworden ist. Bevor man dieses kannte,
suchte man den Inhalt der in Frage stehenden Tafel in folgender Weise
mit dem iibrigen Epos zu verkniipfen™ : Der nach Uruk zuriickgekehrte
Gilgamesch hat den Wunsch, daB sein verstorbener Freund ihm er-
scheine und ihm die in der Unterwelt geltenden Gesetze kundmache.
Dieser Wunsch wird erfiillt, durch ein Loch in der Erde erscheint der
Geist und berichtet vom Leben der Abgeschiedenen mit seinen Unter-
schieden, je nachdem, ob einer richtig bestattet und im Genusse des
Totenopfers ist oder nicht. ,

Damit stehen wir am SchluBl unseres Ganges durch das Epos. Beim
Riickblick wird man das kunstvolle Gefiige der einzelnen Szenen und
Ereignisse nicht verkennen kénnen. Schon im ersten Teil des Epos ist
das deutlich: Dieser hat die Tyrannis des Gilgamesch als Ausgangs-
punkt, fithrt von da zum Erscheinen des Enkidu, weiter zur Freund-
schaft der beiden Helden und ihren gemeinsam vollbrachten Taten bis
hin zum Triumph dariiber in Uruk. Noch straffer sind die Ereignisse
im zweiten Teil verkniipft, wo der unheilvolle Traum des Enkidu am
Anfang steht, sein Tod folgt, der das Erschrecken des Gilgamesch ver-
anlaBBt, das wiederum der Beweggrund ist fiir dessen angestrengtes Su-
chen nach dem ewigen Leben. Bei diesem Suchen folgen sich spannend
die Szenen, bis bei Utnapischtim das Ziel erreicht ist und dann der
Weg wieder zuriick nach Uruk fiihrt. Noch einmal mag darauf hinge-
wiesen werden, wie kunstvoll das Ganze duBlerlich dadurch zusammen-
gehalten ist, daB die in Uruk einsetzende Handlung am SchluB wieder
dorthin zuriickkehrt.

Angesichts dieser straff geordneten und auf ein Ziel hinfithrenden
dulleren Gestalt des Ganzen erhebt sich die Frage, ob dieser eine innere
Entfaltung zur Seite gehe, mit anderen Worten, ob der Held des Epos

13. So Jensen bei GreBmann, l.c. (Anm. 12) S, 225.



DAS GILGAMESCH-EPOS 21

durch das duBere Geschehen geistig geformt und iiber seine anfangliche
Art hinausgefiihrt werde. Mit dem schon genannten Forscher de Liagre
Bohl* wird man diese Frage bejahend beantworten kénnen, wobei auf
das Folgendé hinzuweisen ist: Am Anfang steht Gilgamesch da als ein
selbstherrlicher Tyrann, der seine Macht uneingeschrankt braucht. Et-
was Neues und Hoheres wichst ihm zu durch die Freundschaft mit
Enkidu. Sie veranlaBt ihn, seine Kraft nicht mehr nur im Bereich der
eigenen Stadt, sondern auf einem gefahrvollen Zug in die Ferne zu er-
proben. Freilich ist das Ziel dabei der unvergingliche Ruhm, der ein
den Tod iiberdauerndes Denkmal sein soll. Solcher Ruhm ist ihm das
Hochste im Leben, und auch die Freundschaft steht zundchst ganz in
seinem Dienste. Ohne Enkidu wire Gilgamesch weder gegen Chum-
baba noch gegen den Himmelsstier gezogen ; zusammen mit ihm emp-
fangt er daher in Uruk die Huldigung fiir seine Taten. Aber gerade die
Freundschaft ist es, die das Denken des Gilgamesch in eine neue Rich-
tung lenkt. Der Freund stirbt, und vor diesem Ereignis verbla3t das
Streben nach Ruhm. Was bleibt, ist allein noch die Frage nach Leben
und Tod, die Gilgamesch zum Suchen des Lebens antreibt. Der tyran-
nische und ruhmgierige Held ist zum fragenden und suchenden Men-
schen geworden. Eine Lauterung ist eingetreten, die erst da vollendet
ist, wo Gilgamesch, durch die Schlange des Lebenskrautes beraubt, die
Nutzlosigkeit seines ganzen Strebens einsieht. Seine erste AuBerung ist
die Klage des Enttiuschten. Ihr treten dann aber die festen Worte an
die Seite, mit denen Gilgamesch dem ihn begleitenden Fahrmann die
Mauern Uruks und das darunterliegende Stadtgebiet zeigt. Aus ihnen
darf man wohl eine Riickwendung zum menschlichen Werk und
menschlichen Wirken heraushéren, so daf3 am Ende des Epos nicht die
tatenlose Resignation steht, sondern ein von utopischen Erwartungen
gereinigtes Ja zum irdischen Tun. Am Ende der elften Tafel verlassen
wir nicht einen sich enttduscht zuriickziehenden Gilgamesch, sondern

14. In der Einleitung zu seiner Ubersetzung des Epos: Het Gilgamesj-Epos, 1941, S. 6ff.



22 J.J. STAMM

einen, von dem wir erwarten, daB er nach langem, erfahrungsreichem
Weg sein Konigtum von neuem und anders ausiiben werde.

Soviel zur duBeren und inneren Gestalt des Epos als Ganzem. Esbleibt
uns, noch auf einige Sonderprobleme hinzuweisen, um dann mit einem
Abschnitt iiber die Vorgeschichte des Epos zu schlieen.

Unter den Sonderproblemen mag ein religionsgeschichtliches voran-
gestellt sein, dem einige aus dem allgemein menschlichen Bereich fol-
gen sollen. Religionsgeschichtlich zum Merkwiirdigsten gehort sicher
die Art, mit der Gilgamesch die Ischtar behandelt. Wie soll man die
derb-frivolen Worte, mit denen er ihre Werbung zuriickweist, ver-
stehen ? Gehoren sie eher zur Peripherie oder zum Zentrum des Epos?
Das erstere hat seinerzeit Hugo GreBmann’S behauptet, indem er die
Darstellung der Ischtar aus einer sehr frithen Zeit ableitete, wo die
Gottin noch nicht den spiteren hochsten Rang erreicht hat, sondern
noch auf einer niederen, untergéttlichen Stufe steht, dhnlich den Da-
monen. Zum Zentrum des Epos rechnet dagegen de Liagre Bohl* die
Szene mit Ischtar, und zwar aus folgendem Grund : Er sieht im Epos den
Kampf zweier Religionsformen, deren eine die alte sumerische Vege-
tations- und Mysterienfriﬁmmigkeit, die durch Vereinigung mit der
Gottheit vom Tod ins Leben fiihrt, deren andere eine die Vegetations-
kulte ablehnende, mehr ethisch orientierte Frommigkeit ist. Die er-
stere dieser Religionsformen wird durch Ischtar, die letztere durch
Schamasch reprisentiert. Da Schamasch der Beschiitzer des Gilgamesch
ist, Ischtar dagegen von ihm verachtet wird, diirfte der Dichter des
Epos zu den Verehrern des Sonnengottes gehort haben, - ja vielleicht
darf sein Werk trotz seines poetischen Chagakters geradezu als eine
Streitschrift im Kampfe der religiésen Bewegungen aufgefa3t werden.
«In der ersten Hilfte wiirde dann die Ablehnung der Géttin Ischtar und
ihrer unsittlichen Kulte ausgefiihrt sein, in der zweiten aber das Pro-
blem, ob auch der Sonnengott dem Tode gegeniiber dhnliche Garantien
bieten kann wie diese Gottin mit ihren Mysterien» (Bohl). Mit der

15. l.c. (Anm.12) S.121. 16. l.c. (Anm.12) S. 109ff. .



DAS GILGAMESCH-EPOS 23

angedeuteten Auseinandersetzung hangt vielleicht auch die von uns ein-
gangs erwihnte Vermutung zusammen, daf3 das Gilgamesch-Epos nicht in
den Kanon religioser Literatur aufgenommen wurde. Die offizielle ba-
bylonische Religion bestand n@mlich seit Hammurabi in einer Synthese
zwischen der alten Vegetationsfrommigkeit und der Verechrung des
Schamasch*?, Das Symbol dafiir ist Marduk, der, urspriinglich ein Gott
der Morgensonne = Ziige eines sterbenden und auferstehenden Vege-
tationsgottes annahm™. Das Gilgamesch-Epos aber nennt diesen Gott
nie, auch vertritt es keinen KompromiB3, sondern die Ablehnung der
Mysterienkulte, und so mochte es den Schopfern des Kanons als ver-
dichtig und der Aufnahme unter die anerkannte Literatur nicht fiir
wiirdig erscheinen.

Unter den menschlichen Problemen mag das Auftreten des Enkidu
den Anfang machen. Wie dieser in der ersten Tafel des Epos als wilder,
mit den Tieren lebender Naturmensch erscheint, den erst die Dirne
zum Menschen macht, das alles ist fiir unser Empfinden recht derb und
realistisch gezeichnet. Nichts destoweniger enthilt es aber tiefe Ein-
sichten in das Wesen der menschlichen Natur. Der Mensch ist gesehen
als ein notwendig in die Gemeinschaft gehérendes Wesen ; ohne diese
und ganz auf sich allein gestellt ist er noch nicht eigentlich Mensch, da
ist er eher Tier, voll korperlicher Kraft, doch noch ohne die spezi-
fisch menschliche Einsicht. Zum Menschen wird er erst durch das Ge-
geniiber, der Mann durch die Frau, die hier nicht wie im Alten Testa-
ment als dauernde Hilfe, sondern nur als ein voriibergehend gebrauch-

17. Vgl. dazu de Liagre Bohl, I.c. (Anm. 12), S. 111, und neuerdings derselbe Verfasser in
seinem Beitrag: «Die Religion dér Babylonier und Assyrer», S. 464 ff. (in dem Sammelband:
Christus und die Religionen der Erde, hrsg. von Franz Konig, Bd.II, Wien, 1951, S. 443 ff.).

18. Dazu de Liagre Bshl an den in der vorigen Anmerkung genannten Stellen und H. Zim-
mern, «Marduk, das Gotter-Sonnenkind » (Zeitschr. f. Assyriologie, Bd. 35, 1924, S. 239).

19. Diese Ziige treten hervor in einem Text, den H. Zimmern in seiner Schrift: Zum baby-
lonischen Neujahrsfest, Zweiter Beitrag, S.1ff. (Berichte iiber die Verhandlungen der Sdchsischen
Gesellschaft der Wissenschaften zu Leipzig, Phil.-hist. Klasse, Bd. 70, 1918, 5.Heft) bearbeitet hat.
Der Text ist auch iibersetzt durch E. Ebeling bei H. GreBmann, Altorientalische Texte zum Alten
Testament, 1926, S. 320ff.



24 J.J. STAMM

tes Mittel gewertet wird. Ist der Mensch auf solche Weise seiner wah-
ren Natur bewuBt geworden, so ist die frithere Gemeinschaft mit den
Tieren vorbei; er lernt sich verstehen als korperlich diesen gegeniiber
schwicher, als geistig aber iiberlegen. So wird der Mensch einsam in-
mitten der Tiere, er sehnt sich nach seinesgleichen, fiir Enkidu ist es
der Rivale und spitere Freund Gilgamesch.

Die Freundschaft ist ein zweites zentrales Thema des Gilgamesch-
Epos. Nach dem ersten Teil desselben wirkt sie sich aus in glinzenden
Waffentaten der zu gleichem Streben verbundenen Helden. Doch hat
die Freundschaft schon hier nicht allein die duBlere Seite des Erfolges,
sie ist vielmehr von innerlicheren und zarteren Ziigen begleitet. Wir
finden sie da, wo die Freunde einander raten, oder wo im Augenblick
der Gefahr der aufrecht Gebliebene den Verzagten tréstet. Dabei ist
durchaus nicht nur Gilgamesch der Stirkere und Gebende und En-
kidu der Schwichere und Empfangende ; es besteht ein Austausch, in-
dem jeder einmal des Zuspruchs des anderen bedarf. Kénnte die
Freundschaft heller und schoner aufgefait sein? Ihren tiefsten Wert
erlangt sie im Epos jedoch erst in der zweiten Hilfte beim Tod des En-
kidu, der fiir den zuriickgebliebenen Gilgamesch zum AnlaB wird, daseitle
Streben nach Ruhm aufzugeben und statt dessen das Leben zu suchen.

Das Suchen nach dem unverginglichen, dem Tode entnommenen
Leben ist das dritte groBe Thema des Epos. Und es gehért als Mittel-
punkt nicht allein diesem an, sondern es gehort zur babylonischen Reli-
gion iiberhaupt, wie sich daraus ergibt, dall das Suchen des Lebens oder
der Unsterblichkeit noch Gegenstand zweier anderer literarischer
W erke ist, nimlich des Mythus von Adapa und desjenigen von Etana™.
Wir miissen es uns versagen, noch auf den Inhalt dieser beiden Mythen
einzugehen und sie im Einzelnen mit dem Gilgamesch-Epos zu verglei-
chen; es geniige die Feststellung, daB sie das Problem nicht entfernt so

20. Die beiden Mythen sind iibersetzt durch Ebeling, I. c.(Anm. 19), S. 143 ff. undS. 235 ff.,
und neuerdings durch E. A. Speiser bei James B. Pritchard, Ancient Near Eastern Texts relating
to the Old Testament, 1950, S.101ff. und S. 114ff.



DAS GILGAMESCH-EPOS 2f

umfassend und so tief behandeln wie das Epos. Dieses allein vermag das
Auftreten der Frage nach dem Leben nicht nur in einem dufBleren Ab-
lauf von Ereignissen, sondern in einer inneren Not — dem Erschrecken
iiber den Tod des Freundes — zu begriinden, und es allein hebt das Su-
chen des Lebens iiber ein bloB episodisches Abenteuer hinaus. Es macht
dieses Suchen zu einem angestrengten miihevollen Streben, dem der
Horer oder Leser gespannt und beteiligt folgt. Die mythische Umwelt
tritt fiir ihn zuriick, und so sehr tritt das allgemein menschliche Anlie-
gen in den Vordergrund, dal man geneigt ist, zu vergessen, daB3 der su-
chende Held kein Mensch, sondern ein Halbgott ist. DaB sein hohes
Streben im MiBerfolg endet, ist nicht erstaunlich. Auch die verwandten
babylonischen Mythen enden so*'. Wiederum ist hier dem Gilgamesch-
Epos ein stark menschliches Interesse eigen : denn mindestens so wich-
tig wie die Tatsache des Milerfolges ist ihm der enttiduschte Held, des-
sen Weg es begleitet, bis er sich nach Uruk zuriickgefunden hat. Was
diese Riickkehr bedeutet, 1aBt sich nicht sicher erkennen, vermutlich
aber ein Ja zur menschlichen Kultur und Gemeinschaft, der Gilgamesch
sich neu und mit neuer Erkenntnis einfiigt. Das Ende ist somit nicht die
Verzweiflung iiber den MiBerfolg, sondern die niichterne Zuwendung
zu dem, was in der Welt dem Menschen gegeben und ihm zu verwirk-
lichen moglich ist.

Das titanenhafte Suchen nach dem Leben wie auch das zu wissender
Bescheidung fithrende Ende sind bis in unsere Tage hinein iiberall da
zu Hause, wo der Mensch von sich aus fragt und von unten her nach
dem ewigen Leben glaubt greifen zu kénnen. Anders ist es nur in der
Welt der Bibel, wo Gott zum Menschen spricht und ihm sein Heil
kundtut. Das Alte Testament weil3 um die grausame Realitit des Todes
nicht weniger als das Gilgamesch-Epos, und dennoch hat es in seiner

21, Beim Etana-Mythus enden die uns erhaltenen Texte damit, daB der den Helden zum
Himmel tragende Adler mit diesem herabstiirzt. Weil Etana in der sumerischen Kénigsliste
vorkommt und sein Flug mit dem Adler auf Siegelzylindern, die gewshnlich ein Ungliick
nicht festhalten, dargestellt wird, vermutet E. A, Speiser, 1.c. (Anm. 20), S. 114, der Mythus
habe in einem verlorenen SchluB doch gliicklich geendet.



26 J.J. STAMM

Mitte keinen nach dem ewigen Leben sich aufmachenden Helden, son-
dern einen Hiob, der in seiner Not zu Gott ruft und Erhrung findet.

Wir nahern uns damit dem Ende und haben nur noch einen Blick auf
die Vorgeschichte des Epos zu werfen®. Im Unterschied zu anderen
Epen ist diese nicht mit Hilfe literarischer Analyse und daraus abgelei-
teten Folgerungen zu gewinnen; vielmehr ist sie einfach von direkten
alten Dokumenten abzulesen. Diese Dokumente sind die von uns zu
Eingang schon erwihnten sechs unter sich nicht verbundenen sumeri-
schen Gedichte, welche die Gestalt des Gilgamesch oder wenigstens
ein Stiick des spiteren Epos zum Gegenstand haben. Von diesen blieben
zwei der sechs Gedichte ausgeschlossen, nimlich eines, das von einem
Kampf zwischen Gilgamesch als Kénig von Uruk mit dem Kénig der
Stadt Kisch handelt, und ein zweites, dessen Inhalt, soweit der sehr
liickenhafte Text erkennen laBt, der Tod des Gilgamesch ist. Besonders
von diesem zweiten Gedicht verstehen wir wohl, daB3 es vom Dichter
des Epos nicht beriicksichtigt werden konnte, hitte es doch den ge-
schlossenen, in der Lebenssuche gipfelnden Zusammenhang gestért. Die
iibrigen vier Gedichte enthalten je ein ins Epos eingegangenes Stiick,
nimlich den Zug gegen Chumbaba, den Riesen im Zedernwald, ferner
den Kampf mit dem Himmelsstier, die Sintflut und das Erscheinen des
Enkidu aus der Unterwelt. Die sumerischen Vorbilder miiten nun ge-
nau mit ihrer babylonischen Nachdichtung verglichen werden. Es fehlt
uns die Zeit, das noch zu tun. Wir beschrinken uns deshalb auf wenige
charakteristische Ziige.

Was zunichst den Zug gegen Chumbaba anlangt, so ist zwischen der
sumerischen und der babylonischen Fassung vor allem ein Unterschied
wichtig: Im Sumerischen ist der Zedernwald ebenfalls von Chumbaba
bewacht, zugleich aber ist er der Sitz des wohl mit dem Sintfluthelden
identischen «Mannes des Lebens», und das Ziel von des Gilgamesch

22. Sie ist dargestellt durch S. N. Kramer, “The Epic of Gilgame§ and its Sumerian Sour-
ces, A Study in Literary Evolution’ (Journal of the American Oriental Society, Vol. 64, 1944,
S.7ff.), dem wir hier folgen; vgl. ferner de Liagre Bshl, I.c. (Anm. 2) S. 145 ff., und H. Ran-
ke, «Zur Vorgeschichte des Gilgamesch-Epos » (Zeitschr. f. Assyriologie, Bd. 49, 1949, S. 45 ff.).



DAS GILGAMESCH-EPOS 27

Zug ist die Gewinnung der Unsterblichkeit. Im Babylonischen sind alle
mit dem ewigen Leben zusammenhingenden Momente ausgemerzt und
auf den Schluf3 des Epos in der elften Tafel verspart. Dafiir erscheint das
Streben nach unverginglichem Ruhm als Beweggrund des Kampfes mit
Chumbaba. Diese Umbiegung erméglichte es dem babylonischen Dich-
ter, den Bogen der Handlung vom Anfang bis zum Ende weit zu spannen
und diese von einer inneren Liuterung des Helden begleitet sein zu
lassen.

Bei der Episode mit dem Himmelsstier gehen die beiden Fassungen
im ganzen eng zusammen ; abweichend sind nur Einzelheiten, die wir
iibergehen.

Die Erzihlung von der Flut hat im Sumerischen mit Gilgamesch und
seiner Lebenssuche gar nichts zu tun. Sie handelt allein vom Schicksal
des Fluthelden, mit dessen Erhebung unter die Gotter sie endet. Sie
redet von ihm durchwegs in der dritten Person, wihrend er in der ba-
bylonischen Version im Ichstil seine eigenen Erlebnisse berichtet. Die
sumerische Textform ist verhalten, schlicht und verhiltnismaBig kurz;
die babylonische dagegen ist farbiger, dynamischer und linger. Bemer-
kenswert sind noch die folgenden zwei Unterschiede: Im Sumerischen
ist die Rettung des Fluthelden mit seiner Frommigkeit begriindet wie
bei Noah in der Bibel; im Babylonischen wird sie allein der unerklir-
baren Gunst eines Gottes zugeschrieben. Nach dem sumerischen Text
erfihrt der Held das Ende der Flut dadurch, daB3 ihm der Sonnengott
erscheint ; nach dem babylonischen merkt er es so, daB er nacheinander
drei Vogel fliegen liBt: Zuerst eine Taube und eine Schwalbe, die zu-
riickkehren, und dann einen Raben, der nicht mehr kommt, also Nah-
rung gefunden hat. Die ausgeschickten Vigel — Rabe und Taube — keh-
ren bekanntlich im biblischen Sintflutbericht wieder, ein Zeichen da-
fir, daB der biblische Bericht vom babylonischen und nicht etwa vom
sumerischen abhingig ist. Innerhalb des Gilgamesch-Epos verrit die
Flut-Episode schon durch ihre Linge, daB sie eine urspriinglich selb-
stindige Tradition darstellt; dennoch wirkt sie nicht als Fremdkérper,



28 J.J. STAMM

denn einmal ist sie die sinnvolle und notwendige Antwort auf des Gil-
gamesch Frage an seinen Ahnen, wie dieser als Sterblicher in den Kreis
der Gotter aufgenommen worden sei, und zum andern erhoht sie die
Spannung des Horers, der lange warten muf, bis er endlich erfahrt, ob
Gilgamesch dhnlich wie sein Ahne die ersehnte Unsterblichkeit er-
langte oder nicht.

Bei den bisher besprochenen babylonischen Partien des Epos handelt
es sich durchwegs um mehr oder weniger freie Nachdichtungen der su-
merischen Vorbilder. Anders ist das Verhiltnis der dem Erscheinen des
Enkidu aus der Unterwelt geltenden zwolften Tafel zum sumerischen
Original. Sie ist nichts anderes als eine sklavische ﬁbersetzung dieses
Originales, wobei allerdings nur die zweite Hilfte von des Gilgamesch
Klage an (s. sofort) beriicksichtigt ist. Die erste Halfte erzahlt davon,
wie Gilgamesch in den Besitz zweier holzerner Instrumente, vielleicht
einer Trommel und eines Trommelschligels, gekommen ist. Diese fal-
len ihm in die Unterwelt, und nachdem er vergeblich gesucht hat, ihrer
wieder habhaft zu werden, setzt er sich ans Tor der Unterwelt und
klagt iiber den Verlust. Enkidu, des Gilgamesch Diener, erklirt sich
bereit, das Verlorene zuriickzuholen. Gilgamesch mahnt ihn, beim Ab-
stieg zur Unterwelt eine lange Reihe von Vorschriften zu beobachten,
die Enkidu dann alle iibertritt. Das hat zur Folge, daB} ihm die Riick-
kehr aus der Unterwelt versagt wird. Darauf klagt Gilgamesch vor ei-
nem ersten, dann vor einem zweiten Gott dariiber, da3 Enkidu in der
Unterwelt zuriickgehalten werde. Der zweite Gott nimmt die Klage an
und befiehlt dem Schamasch, er moge ein Loch in der Erde auftun und
den Schatten des Enkidu zur Erde heraufsteigen lassen. Dies geschieht.
Herr und Diener umarmen einander, und Gilgamesch befragt den En-
kidu nun nach dem, was er in der Unterwelt gesehen habe. Mit der
Antwort des Enkidu schlieBt der sumerische Text.

Wie wenig er mit dem spiteren Gilgamesch-Epos zu tun hat, lehren
zwei Tatsachen deutlich ; einmal die, daBB Enkidu hier Diener und nicht
Freund des Gilgamesch heift, und zum andern die, daB Enkidu nicht



DAS GILGAMESCH-EPOS 29

als Folge von Krankheit und Tod in der Unterwelt weilt, sondern um
die hinabgefallenen Gegenstinde seines Herrn heraufzuholen. Das sind
tiefgreifende Divergenzen, die es gewill machen, daBl die zwolfte Tafel
nicht vom Schépfer des Epos selber seinem Werk einverleibt wurde.
Sie muB} vielmehr, wie man schon vor dem Bekanntwerden des sumeri-
schen Originals vermutet hat, erst nachtriglich und rein mechanisch
angefiigt worden sein. Dies geschah wohl deshalb, weil man sich mit
dem schlichten, den irdischen Dingen zugewendeten Schlul, wie ihn
die elfte Tafel darbot, nicht mehr zufrieden geben wollte. Wann die
Anfiigung erfolgte, ist ungewil. Doch 1aBt sich darauf hinweisen, daB3
in der Zeit vor und um joo v. Chr. in Assyrien ein besonderes Interesse
an Fragen des Jenseits bestanden hat*. So diirfte der Inhalt der zwélften
Tafel damals aus dem sumerischen Urtext gewonnen und mit dem Epos
verbunden worden sein.

Die besprochenen sumerischen Gedichte bieten einen Teil des spa-
teren Epos, aber lingst nicht den ganzen Stoff desselben. So fehlt eine
sumerische Entsprechung fiir die Einleitung des Epos, weiter fiir die
Ereignisse, welche im Freundschaftsbund zwischen Gilgamesch und En-
kidu gipfeln, und schlieBlich fiir das Tod und Begrabnis des Enkidu ent-
haltende Stiick. Dies kann damit zusammenhingen, dall entweder die
drei Partien babylonische Neuschopfungen sind oder ihr sumerisches
Original noch nicht gefunden wurde. Im einzelnen Fall mag das eine
oder das andere mehr Wahrscheinlichkeit fiir sich haben, wir kénnen
darauf nicht mehr eingehen ; doch ob nun des sumerischen Gutes etwas
mehr oder etwas weniger vorhanden war, das tut der Tat des groBen
babylonischen Dichters keinen Abbruch: Er ergriff den losen, ihm
iiberkommenen Stoff, fiigte ihn zu einem planvollen Ganzen zusammen
und gab ihm durch die ﬁberordnung der Frage nach dem Leben einen
neuen, tiefen Sinn.

23. So H. GreBmann, I.c. (Anm. 12), S.231.
24. Vgl. dazu de Liagre Bshl, I.c. (Anm. 5), S. 31f.



	Das Gilgamesch-Epos und seine Vorgeschichte

