Zeitschrift: Asiatische Studien : Zeitschrift der Schweizerischen Asiengesellschaft =
Etudes asiatiques : revue de la Société Suisse-Asie

Herausgeber: Schweizerische Asiengesellschaft

Band: 3 (1949)

Heft: 3-4

Artikel: Une nouvelle vie du Bouddha Cakya-Mouni
Autor: Fazy, Robert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-145341

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-145341
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

UNE NOUVELLE VIE DU BOUDDHA QAKYA—MOUN]‘

PAR ROBERT FAZY

I

L’EDITION 1949

On attendait avec impatience la nouvelle Vie du Bouddha que devait
donner M. A.Foucher. L’auteur de L’Etude sur I’ Iconographie Bouddhique
de I’Inde*, de L’ Art Gréco-Bouddhique du Gandhdra3 et des Monuments de
Sdnchi* avait sur ses devanciers de réels avantages. Bénéficiant des dé-
couvertes des services archéologiques du Survey 5, spécialiste de 1’icono-
graphie bouddhique, il ajoutait 4 la connaissance des lieux une autorite
reconnue en matiére d’interprétation des sculptures.

Malheureusement, «le plan, dés longtemps congu et trop longtemps
caressé, n’a pu étre réalisé qu’en partie. Il comportait deux volumes,
I’un de recits extraits des Ecritures bouddhiques, I’autre des reproduc-
tions des sceénes figurées correspondantes. Le simple rapprochement de
ces deux sources jumelles de la tradition aurait mis a la disposition du
lecteur une biographie, largement documentée et copieusement illus-
trée, du Bouddha Cakya-mouni. Mais ce sont la jeux de pays heureux
et de temps pacifiques®. »

Devant le cofit actuel de I’impression, 1’auteur a di se limiter a un
volume et renoncer & 'illustration. Au lieu d’étre compleéte par elle-

1. A.Foucher, La Vie du Bouddha d’aprés les textes et les monuments de I'Inde, Paris, Payot,
1949, 1 vol. in-8, 343 p. 4 fig. Les transcriptions utilisées dans cette note sont celles de M. Foucher.

2. Paris, E. Leroux, 1900, 2 vols. in-8, 267 et 114 p., 10 pl. h.t. et 37 ill.

3. Paris, E.Leroux, 1905-1922, 3 vols. gd. in-8: T.I, XIl et 639 p., 300 ill,, 1 pl. h.t.
et une carte; T.Il/1, XI et 400 p., 4 pl. h.t., 175ill.; T.I[/2, 408 p., 1 pl. h.t., 125 ill.-
abr. AGB.

4. J. Marshall, A.Foucher et N. G. Majumdar, The monuments of Sdnchi, Calcutta, 1939.

5. Au sujet de ces découvertes, le lecteur peut se reporter utilement & un ouvrage mo-
derne dont la préface est de M. Foucher: Sir John Cumming, Revealing India’s Past, London,

1939, 1 vol. in-8, XIV et 374 p., 1 frontispice, 23 pl. h.t., deux cartes.
6. La Vie du Bouddha, Annotations, p.349.



UNE NOUVELLE VIE DU BOUDDHA (;?\KYA-MOHNI 12§

méme, la nouvelle Vie doit &tre constamment rapprochée d’anciens
travaux, la plupart épuisés?. Les notes, fouillées mais écourtées, ont été
renvoyées a la fin®,

Nul mieux que M.Foucher n’a pu mesurer la différence entre ce
qu'il voulait faire et ce dont il était contraint de se contenter. S’il a
sacrifié résolument son idéal, c’est de crainte «de retarder indéfiniment
I’apparition du livre et d’en porter le prix a un taux prohibitif pour les
étudiants »9. Il faut lui savoir gré de n’avoir pas jeté le manche apres la
cognée et recevoir ce qu’il nous donne comme une premiére édition, a
laquelle les restrictions imposées par les circonstances n’ont enlevé ni
le charme du style ni la valeur d’un précieux instrument de travail.

II

LA PRESENTE ETUDE: BUT ET LIMITES

L’existence du Bouddha Cakya-mouni n’est plus discutée. Si, en 1903
encore, Kern a repris de Senart la thése du mythe solaire, il est seul &
n’avoir pas trouvé son chemin de Damas. Depuis quarante ans, les es-
sais bibliographiques se sont multipliés, gagnant en précision avec le
progres de 1’exégese, de la science iconographique et de 1’archéologie.
Une Vie, nouvelle en ce sens qu’elle apporterait la revision de points
importants ou des données complémentaires sur la carriere trop peu

7. Ceci concerne spécialement les ouvrages suivants: A.Foucher, L’Art Gréco-Bouddhique
du Gandhdra, op.cit.; Eugéne Burnouf, Introduction a I’Histoire du Bouddhisme Indien, Paris,
Imprimerie nationale, 1844, 1 vol. in-4, V et 647 p.; H.Kern, Histoire du Bouddhisme dans
I'Inde, Paris, E. Leroux, 1901/1903, 2 vols. in-4, 489 et 522 p.; Henry Clarke Warren, Bud-
dhism in Translations, Cambridge Massachusetts, Harvard University Press, 1915, 1 vol. in-4,
XX et 523 p.; Ernest Windisch, Buddhas Geburt, Leipzig, B. G. Teubner, 1908, 1 vol. in-4,
236 p.

8. Le renvoi des notes i la fin — en soi regrettable — se justifiait ici par raison budgétaire.
Mais I’éditeur a adopté une méthode qui, il faut ’espérer, ne fera pas école. Les notes qui
forment les derniéres pages du volume, non numérotées, sont classées par pages et par
lignes, sans aucun renvoi dans le texte. Pour lire consciencieusement La Vie du Bouddha, il faut
commencer par munir le texte des astérisques indispensables. Pour prés de 400 notes le
travail exige plusieurs heures et un caractére améne.

9. La Vie du Bouddha, p. 349.



126 ROBERT FAZY

connue du Bouddha enseignant, supposerait des trouvailles sensation-
nelles de textes ou documents inédits. De ceci il n’est pas question,
Aussi bien M. Foucher se proposait-il seulement de classer et commen-
ter, dans un ouvrage unique, généreusement illustré, 1’ensemble des
textes et des documents iconographiques dispersés — pour ne pas dire
perdus — dans quantité de travaux d’acces de plus en plus difficile. §'il
a dii y renoncer, La Vie du Bouddha, telle qu’elle est, résume le travail
d’un demi siécle et ses quelque 400 notes permettent, a ceux quipeuvent
utiliser les références, de se frayer peu a peu le chemin que ’auteur
aurait aimé leur rendre plus aisé.

Une étude, méme sommaire, de La Vie du Bouddha se heurte a une
difficulté. Méme pour celui qui a les travaux cités sous la main, le dé-
pouillement des notes exige un effort de trés longue haleine. Désireux
d’informer sans tarder les lecteurs des Etudes Asiatiques, 1’auteur de ces
lignes s’est limité a une simple introduction a I’étude de I’ouvrage. A coté
d’indications sur1l’édition, I’esprit etle style de]’ ceuvre et enfin Iattitude
de I’auteur vis-a-vis du Bouddha Cikya-mouni, cette introduction se
propose de relever 1’apport nouveau de M.Foucher et de montrer le
parti a tirer de ce qu’il a réuni pour faciliter le travail des chercheurs.

I1I

LA VIEDU BOUDDHA: DIVISIONS, ESPRIT, STYLE
1. Divisions :

La Vie du Bouddha comprend, a c6té d’une introduction et des conclu-
sions, onze chapitres. Quatre concernent la Nativité et les Scénes d’en-
fance et de jeunesse, quatre la quéte de I’Illumination, 1’Illumination,
la premiére Prédication et les premiéres Conversions, trois enfin 1’0f-
fice du Bouddha, les quatre Pélerinages secondaires et le quatrieme
grand Pélerinage.

Ceci correspond aux divisions suivantes de L’ Art Gréco-Bouddhique du
Gandhdra : Tomel, chap. V/ 2, le cycle de la Nativité, 3, les Scénes d'en-



UNE NOUVELLE VIE DU BOUDDHA (;RKYA-MOIINI 127

fance et de jeunesse — Chap. VI/ 2, La marche a I'Illumination, 3, L’Illu-
mination, La premiére Prédication — Chap. VII, pp. 440ss., La Descente
du ciel des Trayastrimgas, pp. 534ss., Le grand Miracle de Cravasti,
pp. 542ss., La soumission de I’Eléphant Ndldguiri, pp. s12ss., L’Of-
frande du Singe. Les Tomes II/ 1 et II/ 2 contiennent, a c6té d’un grand
nombre de types du Bouddha empruntés aux diverses écoles, 45 illus-
trations se rapportant a des scénes de la Vie — 10 d’entre elles concernent
le grand Miracle de Cravasti. Un rapprochement des trois volumes de
L’ Art Gréco-Bouddhique du Gandhdra et des textes discutés dans La Vie du
Bouddha suffit ainsi pour pouvoir suppléer dans une certaine mesure a
Pillustration supprimée*°.

2. L’Esprit:

L’esprit de La Vie du Bouddha, esprit avant tout latin et partant critique,

se caractérise essentiellement par la recherche scrupuleuse de la vérité

historique, 1’impartialité et I’absence de systématique arbitraire.
Elevé a I’école sévere des indianistes francais, M. Foucher est resté

10, On rapprochera utilement de L’ Art Gréco-Bouddhique du Gandhdra les ouvrages suivants:

C.M. Pleyte, Die Buddha-Legende in den Skulpturen des Tempels von Boro-Budur, Amsterdam,
J-M. de Bussy, 1901, 1 vol. in-4, XVI et 184 p., 120 ill.

K.Seidenstiicker, Die Buddha- Legende aus den Skulpturen des Ananda- Tempels zu Pagan, Ham-
burg, Otto Meismer, 1916, 1 vol. in-4, 114 p. 40 pl. h.t., 11 fig.

William Cohn, Buddha in der Kunst des Ostens, Leipzig, Klinkhardt und Biermann, 1925,
1vol, in-4, LXIV et 253 p., 123 pl. h.t., 7 fig.

M. Anesaki, Buddhist Art in its relation to Buddhist Ideals, Boston and New York, Houghton
Miflin Company, 1915, 1 vol. in-4, XV et 73 p., XLVII pl. h.t.

Albert Griinwedel, Buddhistische Studien, Berlin, Dietrich Reimer 1897, 1 vol. fol., 136 p.,
97 ill,

].Ph.Vogel, La Sculpture de Mathura, Paris et Bruxelles, ]J.Van Oest, Ars Asiatica XV,
1930, 1 vol. in-4, 131 p., 60 pl. h.t.

K.De B. Codrington, L’ Inde Ancienne, Paris, Dorbon-Ainé, 1928, 1vol. fol., 77p., 76 pl. h.t.

A.Griinwedel and Jas. Burgess, Buddhist Art in India, London, B. Quaritch, 1901, 1 vol.
gl.in-8, 228 p., 156 ill.

Artibus Asige, Ascona: Vol.X /1, 1947, Pp- 43—56, H.F.E. Visser, A Japanese Painting of the
Death of the Buddha in the Museum of Asiatic Art, Amsterdam. — Vol.XI/4, 1948, pp. 251/266,
J.Le Roy Davidson, Traces qf Buddhist Evangelism in Early Chinese Art.



128 ROBERT FAZY

fidele a la méthode qui a donné & leur ceuvre sa valeur de premier plan,
S’en tenant aux témoins — textes, monuments, parfois I’état des lieux™ -
il réserve les conclusions définitives a4 1’historien futur, écrivant «il
faveur de I’expérience accrue des faits sociologiques et du progrés des
études indiennes»'. La Vie du Bouddha reste un jalon de plus sur la
route, mais posé de main stre et parfois avancé.

Aucune partialité pour les textes palis. L’existence du Hina-ydna et du
Mahd-ydna est traitée comme un fait, sans que I’auteur prenne parti
dans le schisme qui divise toujours I’Eglise bouddhique 3. Constamment
respectueuse a 1’égard du Bouddha et du Dharma, la critique de M. Fou-
cher, appliquée au Sangha et aux enjolivements de la légende, prend
volontiers un tour quasi voltairien. Le texte n’en est que plus vivant,
voire franchement amusant. Le lecteur néophyte fera toutefois bien de
prendre les boutades de ’auteur cum grano salis, d’en déterminer soi-
gneusement le véritable objet et de ne pas tirer des conclusions hitives.

Un seul exemple ad usum Delphini: Arrivé au moment ou le Bodhi-
sattva, dans le ciel des Toushitas, est appelé a redescendre sur la terre,
M.Foucher de s’apitoyer sur les pauvres dieux qui, leur crédit de me-
rites épuisé, guirlandes fanées et haleine chargée, commencent a chan-
celer sur leur trone, tout a I'effroi d’étre & nouveau précipités dans
quelque condition misérable, m&me animale™. La boutade, inspirée
par les divagations du Divydvaddna™s, s’adresse uniquement aux dieux
Toushitas qui — n’étant pas parvenus a ’avant-dernier degré de la con-

11. Cf. p.ex. infra, note 68.

12. La Vie du Bouddha, p. 347.

13. La Vie du Bouddha, pp. 327—328. Tout au plus pourrait-on trouver I’ esquisse d' une dé-
fense du Petit Véhicule dans le rappel du fait que la Voie ancienne fut «stigmatisée » du nom
de Voie «inférieure». V.d.B., p. 328. Mais il n’y aurait 14, & proprement parler, qu’un postu-
lat d’impartialité.

14. La Vie du Bouddha, p. 32. :

15. La Vie du Bouddha, Note, p. 3 56 ad p. 32. Ce texte, dont plusieurs fragments ont été
traduits par Burnouf, a été édité a Cambridge, en 1886, par E.B. Cowell et R. A. Veil. Bien
qu’il débute par une formule mahayaniste, il appartiendrait, suivant Winternitz, Geschichte
der Indischen Literatur, T.II, pp. 221/222, surtout a ’école hinayiniste.



UNE NOUVELLE VIE DU BOUDDHA GAKYA-MOUNI 129

naissance — doivent fatalement un jour reprendre la chaine des réincar-
nations. Le Bodhisattva futur Bouddha®, bien que séjournant parmi eux,
n’est pas un dieu, mais un étre supérieur’?, n’ayant plus devant lui qu’une
seule et derniere incarnation terrestre, 4 la fin de laquelle, parvenu a
I’illumination et devenu un Bouddha, il entrera dans le nirvédna. L’icono-
graphie ne laisse ici place a aucun doute. Il suffit de revoir avec quelle
majesté, le Bodhisattva, futur Bouddha Cikya-mouni, sur le point de
redescendre sur la terre, communique son choix™ a 1’assemblée res-
pectueuse des dieux, réunis pour recevoir ses derniers enseignements™.

16. Le terme de Bodhisattva préte a confusion, la théosophie bouddhique I’appliquant in-
différemment  des &tres de catégories distinctes. Un Bodhisattva — littéralement « Héros d’Es-
prit d’Eveil », cf. Hobogirin, fascicule II, p. 136 — sera toujours, au moment ou il devient
digne de ce titre, un &tre parvenu a I’avant-dernier degré de la connaissance, qui — libre de
toute passion — n’est plus, en principe, séparé du nirvdna que par une derniére incarnation
terrestre. Mais le Bodhisattva peut, en se sacrifiant pour le salut des étres, modifier le cours de sa
destinée. Il faut, dés lors, distinguer entre:

1. Le Bodhisattva futur Bouddha qui, laissant sa destinée s’accomplir, aprés un séjour dans
un des cieux supérieurs, se réincarne sur la terre, parvient & I'lllumination et, devenu un
Bouddha, entre finalement dans le nirvdna. Ex.: Cakya-mouni;

2. Le Bodhisattva, héros de la charité, le Saint qui a fait veeu de se consacrer au salut des
étres. Ayant conservé un désir — si élevé soit-il —, il n’est plus libre de toute passion et doit con-
tinuer & se réincarner sans arrét. Ex.: Avalokitegvara.

La confusion, née de I’emploi d’un terme unique, se manifeste notamment dans I’expres-
sion de « Bouddha vivant» souvent appliquée & certaines hautes réincarnations tibétaines. Il
est clair qu’il ne peut s’agir que de la réincarnation d’un Saint, un Bouddha ayant pénétré
dans le nirvdna — ne pouvant se réincarner. Le Dalai Lama, p. ex., est une réincarnation d’Ava-
lokitegvara, le type le plus accompli du Bodhisattva, héros de la charité. Sur le sacrifice de ces
Bodhisattva, cf. Hobogirin, loc. cit. p. 138 ; J. Przyluski, La légende de I’Empereur Agoka, Paris,
Paul Geuthner, 1923, pp. 203~204 et I’exposé particuliérement clair d’Ernest Fenollosa dans
Epochs of Chinese and Japanese Art, London, W.Heinemann, 1921, I, pp. 10 5~107. Les contro-
verses entre théologiens bouddhiques, qui ne font qu’ajouter a la confusion, sont laissées de
coté.

17. Sur la supériorité du Saint sur le dieu, cf. Anguttara-Nikdya Ill 37, traduit sous le titre
«The Saints Superior to the Gods» dans Henry Clarke Warren, Buddhism in Translations, op.
cit. pp. 424ss.

18. Le choix de ’époque, du continent, du pays et de la famille. Cf. L’Art Gréco-Boud-
dhique du Gandhara, 1, p. 288.

19. A. Foucher, L’Art Gréco-Bouddhique, 1, fig. 146, p. 287 ; Pleyte, Die Buddha- Legende,
g2, p.5.
9



130 ROBERT FAZY

3. Le Style:

Le style est celui cher aux lecteurs de I’Art Gréco-Bouddhique du Gan-
dhdra et de La Vieille Route de I'Inde*. Peut-€tre a-t-il pris, dans La Vie
du Bouddha une saveur particuliére. Dans ce livre, ol M. Foucher a mis
et I’enthousiasme de sa jeunesse et la réflexion sans cesse approfondie
de son age miir, I’expression heureuse vient d’elle méme sous sa plume,

Iv

M.FOUCHER ET LE BOUDDHA CAKYA-MOUNI

Dans son introduction, M.Foucher reproduit une phrase d’Auguste
Barth* dont I’esprit critique — une fois n’est pas coutume — n’avait su
résister a la séduction d’une antithése lapidaire. Discutant deux essais
célebres, Barth avait écrit?*: «Dans le livre de M. Kern, c’est I’homme
qui manque a cette histoire, dans celui de M. Oldenberg, c’est le dieu.»
Juste en ce qui concerne Kern ou Senart, 1’observation, appliquée
Oldenberg, porte a faux. Un croyant d’Occident peut s’élever contre
I’évhémérisme de Renan, mais nul bouddhiste orthodoxe ne voit un
dieu dans le Bouddha qui, pour lui, n’est qu’un guide, simple mortel,
disparu sans retour dans le nirvana®.

20. A.Foucher, avec la collaboration de Madame Bazin-Foucher, La vieille Route de I'Inde
de Bactres ¢ Taxila, Paris, Les Editions d’Art et d’Histoire, 1942/1947, 2 vols. fol., Vlet
172 p., XXXII pl. h.t., 33 fig. — 253 p., XVIII pl. h.t., 42 fig.

21. La Vie du Bouddha, p. 13. Barth visait Kern qui avait repris de Senart la thése du mythe
solaire. M. Foucher a substitué Senart  Kern et, pour cela sans doute, n’a pas mis entre guille-
mets la phrase qu’il restitue au surplus 4 son auteur dans une note — cf.p. 352, notead.
P.13, 1.12. Barth avait, du reste, fait antérieurement une observation analogue au sujet des
conclusions de Senart — cf.Euvres d’ Auguste Barth, 1, pp. 284/285.

22. Auguste Barth, (Euvres, T.I, p. 344.

23. Il y a peut-&tre ici, dans I’iconographie, une indication sauf erreur non relevée. On
sait que, dans les bas-reliefs les plus anciens, le Bodhisattva futur Bouddha Cakya-mouni n'est
pas représenté — cf. La Vie du Bouddha, p. 272 ; L’ Art Gréco-Bouddhique du Gandhdra, 1, p. 346 ¢
fig.177,11[1, fig.206, p. 409 et pp. 364ss. — sans que ceci soit imputable une technique insuf-
fisante des sculpteurs. N’est-ce pas tout simplement que le sentiment de la disparition finale
de leur guide dominait les bouddhistes primitifs? Ne lit-on pas, dans le Brahmd-Gala Sutta:
«The outward form, brethern, of him who has won the truth, stands before you, but that



UNE NOUVELLE VIE DU BOUDDHA (;RKYA-MOUNI 131

C’est bien ainsi que M. Foucher congoit celui dont «1’opinion ortho-
doxe de son Eglise, loin d’attendre aucune résurrection, ne croit méme
pas & sa survie. Elle professe qu’il est a tout jamais éteint et désormais
sourd a toute priere*. »

Comme tous ceux qui se sont penchés sur la personne du Bouddha
(Cakya-mouni — mé&me Barth qui pourtant n’aimait pas le bouddhisme —
M.Foucher n’est pas resté insensible au charme singulier qui émane du
djétavana de Cravastl. Mais sa critique n’abdique pas ses droits.

L’auteur definit ainsi son examen: «Nous ne songeons pas plus a lui
marchander nos louanges qu’a lui épargner nos critiques, mais qu’il ait
droit a tous nos respects, c’est ce qu’aucun homme de bonne foi ne saurait
mettre un seul instant en doute . »

Cet examen —résumé dans les Conclusions* — porte essentiellement sur
quatre aspects du Bouddha Cakya-mouni: le religieux, le penseur, le
moraliste, le gentilhomme.

1. Le Religieux:

M.Foucher élimine d’abord deux erreurs difficiles & déraciner. Le
Bouddha Cikya-mouni ne fut ni un «Sauveur»*, ni un «réformateur
social »fs. Il fut simplement le fondateur et le guide d’un ordre de

which binds it to rebirth is cut in twain. So long as his body shall last, so long do gods and
men behold him. On the dissolution of the body, beyond the end of his life, neither gods nor
men shall see him.»

T.W.Rhys Davids, Dialogues of the Buddha, London, Henry Frowde, 1899, vol.l, p. 54,
Brahmd-Géla Sutta, vers. 73.

24. La Vie du Bouddha, p. 3 24.

25. La Vie du Bouddha, p.325.

26. La Vie du Bouddha, pp. 324—347.

27. La Vie du Bouddha, p.329. «N’est Sauveur, dans le sens plein du mot, que celui qui
paie de sa personne et continue, par I’opération de sa grice efficace, a venir en aide a ses
Orants, »

28. La Vie du Bouddha, p. 259. Le role de notre «réformateur social » était inconciliable
avec la doctrine bouddhique. L’explication de M.Foucher: «On n’entreprend pas de ré-
former un monde qui pour vous n’est qu’un mauvais réve » ... etc. est logique. Mais il y en
3 une autre peut-étre plus simple. Le postulat fondamental de la métempsychose accepté, les
inégalités — sociales entre autres — n’étaient que conséquence inéluctable de la loi du karma_



132 ROBERT FAZY

moines errants et mendiants, les bhikshous. A cdté de ses moines, e
Bouddha encourageait le recrutement, toujours plus rapide, de fidéles
laiques — les oupdsakas® — assurant ainsi a son ordre des protecteurs,
parfois royaux°, et des bienfaiteurs, nécessaires pour pourvoir aux
quatre besoins indispensables des religieux : nourriture, vétement, re-
meédes et abris. Tout en reconnaissant 1’utilité de ces zélateurs, M,
Foucher se montre fort sceptique a I’égard de la qualité de leur boud-
dhisme : «Et qu’on ne vienne pas me dire que, pour étre un vrai boud-
dhiste, il n’était pas nécessaire de se faire bhikshou et qu’un fidéle laique
peut fort bien adhérer totalement a la doctrine, sans renoncer pour
cela a la vie mondaine 3, »

Qu’il soit permis ici de faire une réserve, pour autant que 1’observe-
tion de M. Foucher ne viserait pas seulement le néo-bouddhisme occi-
dental et son fréquent snobisme. Le Bouddha enseignait 1’évasion du
cycle des renaissances. La fuite «hors de la maison» — ’entrée dans
I’ordre comme bhikshou — était, pour lui, le préliminaire indispensable
du salut3. Mais en accueillant dans le Sangha les fidéles laiques et en les
y tenant en honneur 3¢, le fondateur du bouddhisme s’était montré pro-
fond psychologue. L’idéal du bhikshou qui, acceptant la dure vie errante
du moine mendiant, pouvait seul parvenir au nirvdna au cours d’une
existence unique, n’était pas a la portée de tout le monde. Les fideles

La condition des masses ne pouvait étre améliorée par des réformes imposées, Il n'y avait
place que pour ’effort personnel de I'individu qui, en acquérant de nouveaux mérites, amé-
liorait son karma de renaissance en renaissance.

29. P. Oltramare, La Théosophie Bouddhique, p. 45.

30. L’empereur Agoka, le grand propagateur du bouddhisme au Ille siécle av. J.-C., fut
pendant deux ans un simple oupdsaka. Cf. Edit. de Sahasrim, Traduction de P. Senart, Journal
Asiatique, 1884, 3, Pp. 446 ss.

31. La Vie du Bouddha, p. 239.

32. La Vie du Bouddha, p. 331.

33. La Vie du Bouddha, p. 330.

34. Cf. dans le Majjhimanikdya, traduit en trois volumes par Eugen Neumann, sous Je titre
de Die Reden Gotamo Buddhos aus der mittleren Sammlung des Pdli-Kanons, Miinchen, R.Piper
& Co., 3.Aufl., 1922, les innombrables passages relatifs aux adhérents laiques, répertoriés

sous «Anhdnger ».



UNE NOUVELLE VIE DU BOUDDHA (;RKYA-MOI.INI 133

laiques, pour rester dans le siécle, n’en trouvaient pas moins dans le
Sangha un fertile «champ de mérite »35. Pour tendre, non encore au
nirvdna mystérieux, mais a des renaissances toujours meilleures, leur
bouddhisme n’en était pas moins sincere et, pour la grande masse au
moins, plus susceptible d’étre accepté d’enthousiasme. Il n’est nulle-
ment impossible que ce soit a cette conception — a la fois géniale et
humaine — d’une religion qui offrait 4 chaque adepte une mystique 4 sa
taille, que le bouddhisme ait dii son succeés dans 1’Inde, puis son expan-
sion jusqu’en Extréme-Orient3¢,

2. Le Penseur :

Faisant justice de la prétendue «modernité des vieux penseurs indiens »,
M.Foucher souligne que le Bouddha doit étre étudié replacé a son
époque et dans son cadre et que le souci des distinctions cartésiennes ne
I'a pas effleuré. 11 en arrive a la difficulté connue, celle de concilier
I'enseignement de la loi du karma et de la rétribution des actes, d’une
part, et celui de la «vacuité» des acteurs, d’autre part. Résumant les
efforts des exégétes pour trouver une explication acceptable, M. Fou-
cher, aprés avoir observé «qu’en somme, le Bouddha, beaucoup plus
qU'un philosophe, a été moraliste3?, ajoute: «Pour peu qu’on lui
préte une oreille attentive, le Bouddha ne s’est fait philosophe qu’a
posteriori et par nécessité. Il y a été contraint par la mission méme qu’il
vait cru devoir assumer et s’est vu dicter par elle le plus clair de ses
théories. Le meilleur, sinon 1’unique moyen de décourager la tenace
obstination du désir, cause de tout le mal, n’est-il pas de démontrer la
totale inanité de son objet? Et quel procédé plus radical trouver pour

35. P. Oltramare, La Théosophie Bouddhique, p. 4 5, et Mahé Parinibbdna Suttanta, v. 24 «Five-
fold, O householders, is the gain of the well-doer through his practice of rectitude ... and
lastly, on the dissolution of the body, after death, he is reborn into some happy state in heaven.»
T-W.Rhys Davids, Dialogues of the Buddha, London, 1910, p.971.

36. Si le bouddhisme a échoué en Occident, c’est sans doute, comme le fait observer M.
Foucher — La Vie du Bouddha, p. 532 — parce que toute croyance dans la transmigration du
barma y faisait défaut.

37. La Vie du Bouddha, p. 336.



134 ROBERT FAZY

couper I’égoisme dans sa racine que de nier I’existence méme de Pego?
Ainsi, non moins que le milieu qui acheva sa formation, toute I’ orienta.
tion de son effort mental vouait d’avance le Prédestiné au phénoménisme,
Loin que sa métaphysique soit en contradiction avec sa morale, il se
découvre finalement qu’elle en est le postulat nécessaire, peut étre in-
venté aprés coup37bisy,

Y a-t-il vraiment contradictio in se dans le bouddhisme primitif? Non,
si ’on peut admettre :

Ou que la contradiction repose sur une interprétation erronée du
terme de vacuité3?,;

Ou que la théorie de la vacuité appartient a la scolastique, non au
Bouddha?, comme le suggere, du reste, la fin, ici soulignée, du passage
cité de M. Foucher,

37bis. La Vie du Bouddha, p. 387 in fine.

38. Déja au début du XVIile si¢cle, Desideri, 3 Lhasa puis & Trong-g-nee, s’était heurté
au traité de la vacuité, ’obscure Ciinyatd du vol. XXV 3 du MDO du Kanjour. 1l avait résolu
la difficulté en interprétant finalement le terme «vacuité» en ce sens que 1’oubli complet de
I’ego était condition nécessaire du progres sur le chemin qui méne a la libération de tout at-
tachement. Cf. Robert Fazy, Le P. Hippolito Desideri a Lhassa, Bulletin de la Société Suisse des
Amis de I’Extréme-Orient, VI, 1944, p. 43, note 137 et p. 52. Dans un sens analogue, les cher-
cheurs modernes — dont M. Th. Stcherbatsky, cité a la page 20 5 de La Vie du Bouddha — trouvent
la solution en rendant par relativité ce que I’on traduisait par néant. Cf. Théosophie Bouddhique,
p- 278. Dans son beau livre Sur les Traces du Bouddha, Paris 1929, p. 279, M. René Grousset
enfin fait observer que «dans la théorie d’un monde comme volonté et représentation - qui
est celle de tout le bouddhisme — la ¢iinyatd n’est que I’état de I’esprit libéré 4 la fois dea
représentation et de la volonté.»

Cf. aussi K. E.Neumann, Die Reden Gotamo Buddhos, vol.I, no 44, pp.690ss. : Rede iiber dit
Auflssung der Personlichkeit. La notion de personnalité — et I’ attachement que sa persistance im-
plique — doivent disparaitre chez le bhikshou qui aspire au nirvdna. Logiquement cette notion
et cet attachement subsisteront chez I’oupigaka qui, plus modeste — ou moins désabusé quant
aux joies de I’existence — ne demande qu’a obtenir, sous forme de renaissance heureuse, la
récompense de ses mérites acquis.

39. Suivant les textes anciens, le Bouddha aurait sans cesse répété qu’il enseignait unique-
ment 1’évasion du cycle des renaissances et que toutes questions abstruses étrangéres a ce but
étaient oiseuses. Cf. La Vie du Bouddha, pp.336 et 338;

T.W.Rhys Davids, Dialogues of the Buddha, London, 1899, «The sixty-two foolish specula-
tions», Brahmd-Gdla Sutta, v. 28 ss., pp. 26—53; Mahdli Sutta, Introduction, pp.1 86188 et
vers 188 in fine, p. 204.



UNE NOUVELLE VIE DU BOUDDHA (;RKYA-MOIINI 138

Dans I’une ou I’autre de ces hypothéses, I’enseignement du Bouddha
Cakya-mouni garderait le caractére, non d’une philosophie sans doute,
mais d’une religion cohérente et trés simple.

Ceci rejoint la conclusion de M. Foucher, surtout s’il était permis
de la formuler ainsi: Beaucoup plus qu’un philosophe, le Bouddha fut
un moraliste, fondateur d’une religion mise a la portée de chacun<.

3. Le Moraliste :

La morale enseignée — et mise en pratique — par le Bouddha Cakya-
mouni n’a pas de détracteurs. L’espace manque pour résumer ici
I'intéressante analyse de M.Foucher. Il suffit de renvoyer le lecteur
aux pages 336—342 de La Vie du Bouddha en soulignant seulement :

1. La démonstration du fait que la morale bouddhique avec son ab-
sence d’exagération et I’accent qu’elle mettait sur 1’intention, plutdt
que sur 1’acte, n’est «pas aussi banale que certains le prétendent»;

2. L’interprétation de la maitri — pali mettd —, la bienveillance envers
tous les étres#,

40. L’évolution de I’ histoire du bouddhisme donne une indication nette dans ce sens. On
sait combien la lucidité du dogme ajoute a la force convaincante des religions: témoin I’Islam.
N’est-ce pas & son extréme simplicité que le bouddhisme dut ses succés initiaux — cf. dans
ce sens La Vie du Bouddha, p.338 in fine —, sa disparition finale de I’Inde étant due, au con-
traire, aux complications introduites peu & peu par la scolastique? Le corollaire serait le
maintien du bouddhisme a Ceylon, sous une forme voisine de la simplicité de I’enseignement
primitif,

41. Au Xlllesiécle, Marco Polo écrivait de «Sagamoni Burcan»: «... et pro certo si fuisset
Xristianus magnus sanctus extitiset penes dominum yhesum xristum». A.C. Moule et Paul Pelliot,
Marco Polo, The Description df the World, London, George Routledge, 1938, II, pp. LXXXV-VI
- Et certes, s’il efit été chrétien, il efit été un grand Saint de Notre Seigneur [ésus-Christ.

42. Durant toute sa carriére, le Bouddha s’est toujours préoccupé de suivre, en tout, la
voie moyenne — cf. La Vie du Bouddha, p. 339.

43. La Vie du Bouddha, p. 340.

44. Rapprocher ici le texte de M.Foucher de la Théosophie Bouddhique de P.Oltramare,
P-522 et — quant aux analogies et différences entre la maitri et la charité chrétienne — d’Ol-
denberg, Buddha, pp. 33 §ss. Quant aux textes, cf. — a c6té de la Sutta-nipdta citée i la page
380, note ad. p. 342, 10 — la Terigga Sutta, chap.lll, 1. T.W.Rhys Davids, Buddhist Suttas,
Oxford at the Clarendon Press, 1881, p- 201 et la Mahd-Sudassand Sutta, op.cit., p. 273.



136 ROBERT FAZY

4. Le Gentilhomme :

Les essais sur la vie du Bouddha relévent souvent, en lui, le kshatriya,
Mais il s’agit la d’expliquer son antagonisme né envers la théosophie
brahmanique. Avec I’expression heureuse de «gentilhomme» — qu'il
est, sauf erreur, le premier a avoir employée — M. Foucher a, d’'un
seul mot4bis  réussi a peindre le trait caractéristique de Cakya-mouni,
Si durant toute sa carri¢re de Bouddha enseignant, il s’est imposé a tous-
jusqu’aux animaux 4 — c’est bien par «sa distinction naturelle », sa mai-
trise de soi-méme, «son urbanité et sa politesse ». Comme tout Boud-
dha, il possédait des pouvoirs surnaturels, mais il n’en usait qu’a son
corps défendant. Son vrai miracle fut celui de I’exemple.

\%
L’APPORT NOUVEAU

Faute de place et faute d’avoir pu entié¢rement dépouiller les notes, il
n’est pas possible de dresser ici un catalogue, méme approximatif, des
nombreux apergus nouveaux de La Vie du Bouddha. 1l suffit dans cette
simple introduction d’attirer, au moyen de deux exemples types, I'at-
tention du lecteur sur le parti a tirer du nouvel instrument de travail

qui lui est offert 4.

45. Cf. toutefois Graf Hermann Keyserling, Das Reisetagebuch eines Philosophen, Darmstadt,
Otto Reichl, 6. Aufl., pp. 52/ 53, bien que ’auteur, s’il reléve Iaristocrate chez le Bouddha,
n’aille guéres au dela du kshatriya.

4 5 bis Shakespeare, pour caractériser d’un mot son héros favori — Brutus — écrit seulement:
«His life was gentle ». Julius Caesar, ActeV, in fine. Le mot gentle est pris 14 dans son véritable sens.

46. Cf. la subjugation de 1’éléphant furieux Nalaguiri — La Vie du Bouddha, pp. 288-289
Nalguiri, enivré et rendu furieux, se rue sur le Bouddha pour s’agenouiller devant lui,
vaincu par son calme souriant. Le bon Hiuan-tsang, sans se douter le moins du monde, du
point auquel «il trahissait le geste et la pensée du Bouddha», fait subjuger 1'éléphant par
cinq lions jaillis des doigts de la main étendue de Cikya-mouni. Cf. Th. Watters, On Yuan
Chwang’s Travels in India, London, Royal Asiatic Society, 1905, II, p. 149.

47. Faute de place toujours, le premier seul de ces exemples a pu &tre traité avec quelques
détails,

48. Les notes a elles seules constituent un apport nouveau, en réunissant, dans un méme
ouvrage, les plus utiles références aux travaux scientifiques, aux textes et & I’iconographie.



UNE NOUVELLE VIE DU BOUDDHA GAKYA-MOUNI 137

1. Influences bouddhiques sur les Evangiles

(2) Etat de la question avant la publication de La Vie du Bouddha :

L’analogie entre certains épisodes ou paraboles figurant aussi bien dans
les Evangiles — canoniques ou apocryphes — que dans les textes boud-
dhiques, est un fait. La question discutable se pose en ces termes: y a-
t-il simple coincidence ou apport? Pour ne pas remonter trop haut, on peut
partir des deux ouvrages de Rudolf Seydel, Das Evangelium von Jesu in
seinen Verhdltnissen zu Buddha-Sage und Buddha-Lehre, Leipzig, 1882, et
Die Buddha- Legende und das Leben Jesu nach den Evangelien, Leipzig, 1884.
Seydel conclut, d’enthousiasme, que les écrits bouddhiques sont source
littéraire des Evangiles,

La question fut reprise, avec plus de sens critique, presque simulta-
nément par G. A.van den Bergh van Eysinga, dans Indische Einfliisse auf
evangelische Erzdhlungen, Gottingen, 1909, et par Albert J.Edmunds
dans Buddhist and Christian Gospels, Tokyo, 1905. Van den Bergh ad-
mettait une influence bouddhique, mais seulement orale, sur six para-
boles. Edmunds s’est attaché surtout a trouver des points de contact
entre les deux religions, considérant comme secondaire la question
d’apport dans des cas isolés.

La négative était soutenue par E. W.Hopkins, dans Christ in India,
India Old and New, New York and London, 1901, pp.120-168, L.de la
Vallée Poussin, dans Le Bouddhisme et les Evangiles canoniques, Revue Bi-
blique, Juillet 1906 — réfutation de certaines vues d’Edmunds — et sur-
tout par E. Windish, Buddhas Geburt, Ch. XX, pp.195-222%.

En 1914 enfin, Richard Garbe, dans son Indien und das Christentum,
publi¢ & Tiibingen, soumit 1’ensemble de la question & une analyse ser-

49. On peut rapprocher de cette conclusion hitive un article de haute fantaisie, publié
sous le titre Le Bouddhisme en Occident, dans la Revue des Deux Mondes du 1 5 VII 1888, par Emile
?Umouf— a ne pas confondre avec son justement célébre cousin Eugéne Burnouf. Une réfuta-
tion écrasante suivit dans la Revue de I'Histoire des Religions, vol. XVIII, pp. 106ss.

~ §0. Beaucoup des détails bibliographiqes de cette note sont empruntés a I’exposé histo-
fique de la question par E. Windisch.



138 ROBERT FAZY

rée. Revenu d’un premier scepticisme absolu, il finit par admettre,
«nach langer Uberlegung», I’influence bouddhique sur les Evangiles
dans quatre cas: Asita et le vieillard Siméon**, I’assaut de Mara et a
tentation du Christ5*, la marche sur les eaux d’un disciple du Bouddha
et celle de Pierres3, la multiplication des pains bouddhique et chré-
tienne 5, Garbe, d’autre part, admettait sans réserve I’influence boud-
dhique sur les Evangiles apocryphes, dans deux casss:

L’hommage rendu par les statues des dieux a Cakya-mouni enfant et
I’effondrement des idoles d’un temple égyptien devant I’enfant Jésus%;

Cikya-mouni enfant, a I’école, enseignant a son maitre les 64 espéces
d’écriture, et Jésus enfant enseignant aux docteurs dans le temple et a ses

maitres a 1’ école’’.

(b) Les conclusions de M. Foucher:

M. Foucher examine comparativement trois épisodes:
L’hommage des statues et I’effondrement des idoless®;
La Visite d’Asita et celle de Siméon$;

L’assaut de Mira et la tentation du Christ®.

st. Lalita-vistara, pp.118-120, Luc. chap.II, vers. 2 gss. Iconographie: Art Gréco-Boud-
dhique, I, 160—-162, pp.313-316 et fig. 165, p.323; Pleyte, Buddha-Legende, fig. 31, p.§1;
Griinwedel-Burgess, 91, p. 139, fresque d’Ajanta, cave XVI; K. Seidenstiicker, Die Buddha-
Legende im Ananda-Tempel zu Pagan, P1. X, fig. 20.

52. Lalita-vistara, chap. XXI, Matth., chap.IV, vers. 1ss., Luc, chap.IV, vers. 1ss, - Icono-
graphie, Art Gréco-Bouddhique 1, fig. 201-205, pp. 401-404; II/1, fig. 306307, p. 15 €t fig.
401-404, pp. 193—201. Pleyte, Buddha-Legende, fig. 80, p. 116, Seidenstiicker, Ananda-Ten-
pel, fig.75-77; Griinwedel-Burgess, pl. 49, p. 97, Cave I d’Ajanta.

53. Matth., chap. XIV, vers. 2 §ss., Introduction & la Jataka 190; cf. W.Norman Brown, The
Indian and Christian Miracles of Walking on the Water, Chicago et Londres, The Open Court
Company, 1923.

§4. Matth., chap. XIV, vers. 1 5ss., Marc, chap. VI, vers. 36ss., Luc, chap.IX, vers. 13ss.

5. Indien und das Christentum, pp. 73-74.

§6. Lalita-vistara, chap. VIII — Pseudo-Matthieu, chap. XXIII; Iconographie, Pleyte, Buddha-
Legende, fig. 34 et 35, pp. 5§6—57.

57. Lalita-vistara, chap.X — Luc, chap.1l, vers. 46ss., Pseudo-Matthieu, chap. XXX, XXX,
XXXIX, Thomas I'Israélite, chap. VI et XIV.

§8. La Vie du Bouddha, pp. 55-57.

§9. La Vie du Bouddha, pp.60-635. 60. La Vie du Bouddha, pp. 1 54-156:



UNE NOUVELLE VIE DU BOUDDHA QAKYA-MOIINI 139

En bonne méthode historique il procéde par juxtaposition des textes®.
Son argumentation — a laquelle il faut renvoyer le lecteur — aboutit &
admettre que, dans les trois cas, des différences, parfois fondamentales,
excluent I’influence bouddhique en dépit de certaines analogies. M. Fou-
cher ne distingue pas expressément entre Evangiles canoniques et apo-
cryphes. Il admet toutefois, dans une note au sujet de la manifestation
a I’école, un rapport étroit de la tradition bouddhique avec les récits du
Pseudo-Matthieu sur les relations de Jésus avec ses trois maitres d’école®,

(c) L’apport nouveau

M.Foucher donne une solution franchement négative a trois cas qui,
depuis la publication de I’ Indien und das Christentum de Garbe, étaient con-
sidérés, par beaucoup, comme des exemples positifs d’influence boud-
dhique sur des textes chrétiens. C’est un jalon important déplacé. Il appar-
tiendra aux spécialistes de I’histoire des religions, stimulés par la prise
de position et I’autorité de I’auteur, de décider entre son opinion et

celle de Garbe.

2. Les quatre Pélen’nages secondaires :

On sait que 1’Eglise bouddhique® avait institué quatre Grands péleri-
nages a Lumbini, Bodh-Gaya, Isipatan — 1’actuel Sarnath prés Bénarées —
et Kuginagara, lieux respectivement de la naissance, de I’illumination,

61. Dans le cas de la tentation du Christ — Matth.IV/1 et Luc IV/1 — M. Foucher ne re-
produit que le texte de Luc qui, 4 I'inverse de Matthieu, place 1'épisode sur la montagne
avant celui au sommet du Temple de Jérusalem.

62. La Vie du Bouddha, p. 3 59, note ad p. 75, ligne 39.

63. Suivant le Mahd-parinibbéna Sutta — chap.V, vers. 8 in fine — le Bouddha aurait lui-
méme suggéré ces pelerinages sur son lit de mort. Il aurait ajouté: «Et tous ceux, 6 Ananda,
qui trépasseront tandis qu’ils seront dévotement engagés dans la tournée de ces sanctuaires,
tous ceux-1a renajtront heureusement aprés leur mort dans les célestes paradis. » — cf. La Vie
du Bouddha, p. 272. Et M.Foucher d’observer malicieusement que «cette assurance contre
les risques du voyage est, du point de vue publicitaire, la perle des trouvailles». Ici la bou-
tade va peut-&tre un peu loin. Le MPS étant, sauf quelques fragments probablement anciens,
un texte de plus ou moins basse époque, le passage visé est sans doute d’inspiration cléricale.



140 ROBERT FAZY

de la premiére prédication et de la mort du Bouddha Cakya-mouni,
Mais, tout comme 1’hindouisme, le bouddhisme se devait d’avoir ses
huit lieux de pélerinage®. Les textes sont en désaccord en ce qui con-
cerne les prodiges et les cités qui devaient compléter le chiffre sacré
de «huit»®. Dés 1900%, M. Foucher avait reconstitué, grice a sa con-
naissance approfondie de 1’iconographie bouddhique, la formule «a la-
quelle finirent par s’arréter tous les artistes et se rallier la majorité des
donateurs»%. On obtint ainsi une liste de quatre p¢lerinages secon-
daires aux lieux desquels les pelerins devaient vénérer avant tout:

A Sankigya, le souvenir de la «Descente du Ciel» %;
A Crévasti, celui du «Grand Prodige magique »%;

Mais le pélerinage, aux époques de foi, a toujours été un besoin des fidéles. Les pieux boud-
dhistes allaient aussi naturellement a2 Lumbini et & Kuginagara que les chrétiens dévots 4
Bethléem et & Jérusalem. Et la promesse faite & ceux, nombreux sans doute, qui mourraient
sur la longue route des Lieux saints, n’allait pas au dela de I’indulgence plénié¢re qu’au moyen-
4ge les papes accordaient a ceux qui prenaient la Croix.

64. La Vie du Bouddha, p. 375, note ad. p. 273. Revealing India’s Past, p.126.
65. La Vie du Bouddha, p. 273.
66. A.Foucher, Iconographie Bouddhique, Paris, 1900, pp.166-167.

67. La Vie du Bouddha, p.173.

68. La Vie du Bouddha, pp. 274—277. Sankigya — au Sud-Est de Mathoura — est le lieu ou
le Bouddha serait redescendu sur terre, aprés avoir rendu visite 4 sa mére Maya au ciel des
Trente-trois-dieux — Trayastrimgas; cf. Travels of Fa-Hien, pp. 48ss. Iconographie: AGB I, fig.
243, pp-483/486, fig. 264 et 26 5, pp. §37/ 541 ; lconographie Bouddhique, pp. 156/57; J.Ph.
Vogel, La Sculpture de Mathurd, pl.LI; Codrington, L’Inde Ancienne, passim, voir sous Sdnkisi
et Trayastrimsat (sic).

Ayant été sur place, M. Foucher, frappé de I’aspect de rampes séculaires, inclinées a 30
degrés environ au-dessus de la plaine, rampes sur lesquelles montent et descendent, presque
sans arrét, les attelages de beeufs occupés a élever ’eau d’une nappe souterraine, a pu pro-
poser une explication — enti¢rement originale — de la localisation ancienne de la «Descente
du Ciel » a Sankagya. Rapprocher sa description — La Vie du Bouddha, p. 276 et la fig. 4, p. 376
— des fig. 264 et 26 5 des pages 538 et 539 du Tome I de L’ Art Gréco-Bouddhique du Gandhdra.

69. La Vie du Bouddha, pp. 277—28 5. Crivasti, I’actuel Saheth Maheth, Provinces Unies:
aI’Ouest de I’ancienne Kapilavistou. Il s’agit des prodiges que le Bouddha, peu aprés I'lllumi-
nation, défié par les Hétérodoxes, accomplit devant le roi du Kogala, Prasénadjit. Icono-
graphie: AGBI, fig. 535, pp. §34—537; I1/1, fig. 40 5—408, pp. 205—211; 11 /2, fig. 484, p. 507
fig. 511 et 512, pp. §73—575. A.Cunningham, The Stupa of Bharhut, London, 1879, J. Mar-
shall, A.Foucher and N. G. Majumdar, The Monuments of Sdnchi, Calcutta, 1939.



UNE NOUVELLE VIE DU BOUDDHA (;RKYA-MOIINI 141

A Rédjagriha, celui de la «Subjugation de 1’éléphant furieux»;
A Vaigall, celui de I’«Offrande du Singe» ™.

Ici aussi, le lecteur doit étre renvoye a la justification par laquelle M.
Foucher a achevé de légitimer son choix. Si elle ne constitue pas un
apport strictement «nouveau », elle apporte une documentation com-
plémentaire précieuse, qui permettra des mises au point utiles.

VI

CONCLUSION

La Vie du Bouddha se termine ainsi:

«Gentilhomme jusqu’au bout des ongles et pur de tout soupgon de
charlatanisme ou de fanatisme ; doué d’une force d’dme incomparable
et d’'une parfaite sérénité; moraliste austére, mais sans exces, et se-
courable aux autres; libre et judicieux penseur, aussi ennemi des méta-
physiques oiseuses que des superstitions vulgaires; fondateur d’une re-
ligion toute imbue dans sa secréte désespérance de I’esprit de miséri-
corde, le Bouddha Cakya-mouni a été le premier — le premier du moins
dont le monde ait tout lieu de se souvenir — a dénoncer dans 1’égoisme
du désir la source de la malveillance et de la haine et a précher a ses

70. La Vie du Bouddha, pp. 288-289. Radjagriha se trouve dans le Magadha au Nord-Est de
Bodh Gaya. Sur lalégende de la subjugation de I’ éléphant furieux Nalaguiri, cf. supra, note 46.

Iconographie: AGB I, fig. 267—269, p. 543; 1I/2, fig. 510, p. 571.

71. La Vie du Bouddha, pp. 289—293. Vaicali, identifié avec I’actuel Basarh, dans le district
de Mizaffarpur au Bihar, se trouve au Nord des ruines connues de Pataliputra, prés de I’actuel
Patna, Alors que le Bouddha était assis dans I’un des sanghirimas de la Communauté, entouré
de ses grands disciples, un singe se laissa glisser du haut d’un palmier voisin, s’emparad’un
bol 4 auménes, bondit & nouveau sur I’arbre et redescendit pour venir offrir au Bouddhale
vase rempli de madhou, la liqueur sucrée qui exsude de la cime entaillée du palmier-éventail.
Le Bouddha accepta gracieusement son offrande. Dans son enthousiasme, le singe se précipita
dans un étang proche, s’y noya, et regut immédiatement la récompense de sa bonne action,
sous forme de renaissance heureuse. Iconographie: AGB I, fig. 2 54, p. 513.

Le souvenir de la Iégende était encore vivant au temps de Hiuan-tsang, auquel on montra
l’étang. Cf. Th. Watters, On Yuan Chwang’s Travels in India, II, p.65.

Arapprocher de la note 38 supra. Pour le singe de Vaigalt, au moins, il n’était pas question
de «vacuité» et de prétendue contradiction avec la loi du karma,



142 ROBERT FAZY

semblables un infaillible remede a leurs pires miséres dans la douceur

d’un mutuel amour.»

Il n’y a rien a ajouter a ces lignes, fruit de plus de cinquante ans de
recherches sur les lieux mémes, de lectures et de réflexions. Elles ré-
pondront sans doute au sentiment de ceux qui ont étudié¢ la vie du
Bouddha Cakya-mouni, non seulement dans les ouvrages scientifiques,
mais dans les textes mis a leur portée et dans 1’iconographie, puisant
ainsi, dans la limite de leurs moyens, selon I’expression de M. Foucher,

aux deux sources jumelles de la tradition.

ANNEXE
Bibh'ograpbie complémentaire

A c6té de ceux cités dans les notes, les ouvrages suivants facilitent I’étude de La Vie du Bouddha:

Hermann Oldenberg, Buddha, Sein Leben, Seine Lehre, Seine Gemeinde, 6¢ éd., Stuttgart und
Berlin, J. G. Gotta’sche Buchhandlung Nachfolger, 1914, 1 vol. in-8, 442 p.

RR.P.Bigandet, The Life or Legend of Gaudama, the Buddha of the Burmese, London Kegan Paul
etc., 1914, 2 vols. en 1 in-8, XX et 267 p.; VIl et 326 p.
W. Woddville Rockhill, The Life of the Buddha, London, Kegan Paul etc. s.d. (1884) X et
273 p. .
R.Stephen Copleston, Buddhism Primitive and Present in Magadha and in Ceylon, 2¢¢éd., London,
Longmans Green and Co., 1908, 1 vol. gd. in-8, XVI et 301 p.

Hobogirin, Dictionnaire encyclopédique du Bouddhisme d’aprés les sources chinoises et japonaises,
Paris, Adrien Maisonneuve, in-4, 1929, 1930, 1937, 3 premiers fascicules.

T. W. Rhys Davids, Buddhist Suttas, Oxford at the Clarendon Press, 1881, 1 vol. in-8,XLVII
et 320 p.

T. W.Rhys Davids, Dialogues of the Buddha, London, Henry Frowde, 1899 et 1910, 2 vols.
in-8, XXXVII et 334 p.; Vil et 382 p.

P.Demiéville, Les Versions chinoises du Milindapanha, Bulletin de I'Ecole frangaise d’Extréme-
Orient, T.XXIV 1 /2, Hanof 1924, 1 vol. in-4, 258 p.

Paul Oltramare, La Théosophie Bouddhique, Paris, Paul Geuthner, 1923, 1 vol. gd. in-8, XV

et 542 p.
J. Przyluski, La Légende de I' Empereur Agoka, Paris, Paul Geuthner, 1923, 1 vol. gd. in-8,XVI

et 459 p.
M. Winternitz, Geschichte der Indischen Literatur, Leipzig, C.F. Amelang, 1920, Band II, Die

Buddhistische Literatur und die heiligen Texte der Jainas, 1 vol. in-8, X et 406 p.



UNE NOUVELLE VIE DU BOUDDHA (;RKYA—MOUNI 143

James Legge, A Record of Buddhistic Kingdoms being an account by the Chinese Monk Fa-Hien of his
Travels in India and Ceylon, Oxford, at the Clarendon Press, 1886, 1 vol. gd. in-8, IX et
123 p., texte original chinois, 6 pl. h.t., 1 carte.

Thomas Watters, On Yuan Chwang’s Travels in India, London, Royal Asiatic Society, 1904 /05,
2 vols. in-8, XIII et 401 p.; 357 p., 2 cartes.

I-Tsing, translated by J. Takakusu, A Record of the Buddhist Religion, as practised in India and the
Malay Archipelago, Oxford, at the Clarendon Press, 1896, 1 vol. gd. in-8, LXIV et 240 p.,
1 carte.

[-Tsing, traduction d’Edouard Chavannes, Mémoire sur les Religieux Eminents qui allérent chercher

la Loi dans les Pays d’ Occident, Paris, Ernest Leroux, 1894, XXI et 218 p.

Edouard Chavannes, Voyage de Song-Yun dans I’ Udyana et le Gandhéra, Bulletin de I’Ecole fran-
caise d’Extréme-Orient, T.III fasc. 3, Hanof, 1903, 1 vol. in-4, pp. 379—441.

Bimala Churn Law, Geography of Early Buddhism, London, Kegan Paul etc. 1932, 1 vol. gd.
in-8, XXI et 89 p., 1 carte,

Al. Cosma de Ko6rés, traduction de Léon Fehr, Analyse du Kandjour, Lyon, 1881, 1 vol. in-4,
446 p.

L.Austine Waddell, The Buddhism of Tibet or Lamaism, London, W.H. Allen and Co., 1895,
1 vol. in-8, XVIII et 598 p. with numerous illustrations. Il existe une nouvelle édition
encore possible a trouver en librairie.

N.B. La plupart de ces livres sont épuisés et difficiles & obtenir. Tous ceux de cette liste et
ceux mentionnés dans les notes — sauf le Lalita-vistara, The Stupa of Bharhut de Cunningham
et The Monuments of Sdnchi de Marshall, Foucher et Majumdar — étant dans ma biblioth¢que,
les lecteurs des Etudes Asiatiques, en Suisse romande, les y consulteront facilement. Pour la
Suisse alémanique, & défaut des bibliothéques publiques, ils peuvent &tre trouvés a Bile ala
Bibliotheca Indica de M. Sarasin, ou chez d’autres bibliophiles, en localisant les ouvrages cher-
chés, au moyen du fichier des livres rares en possession privée tenu a jour, a Ziirich, au Se-
crétariat de la S.S.E.A.



	Une nouvelle vie du Bouddha Çâkya-Mouni

